
 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 "أبوالق اسم سعدالله" -2-جامعة الجزائر  

 والاجتماعية   كلية العلوم الإنسانية

 قسم التاريخ

 

 

 

 

 أطروحة لنيل شهاد دكتوراه العلوم في تخصص التاريخ الوسيط

 : إشراف الدكتورة                                  :                                                              إعداد الطالب

 لطيفة بشاري       عبد القادر بوعقادة                                                         

 

 : ، السادة الدكاترةالمناقشةالقراءة و لجنة 

 عضوا.........الطاهر بونابي أ،د                                            رئيسا         ......الحاج العيفة : أ،د 

 عضوا...........أ،د   ناجي شنوف                            ومقررة مشرفة........لطيفة بشاري :  أ،د

 عضوا........عضوا                                       أ،د   بوعلام صاحي........أ،د  قويدر بشار  

 

 

 

م4151 -4153 /ه5341 -5341 :السنة الجامعية

الحركة الفقهية في المغرب الأوسط 

 م31و 31/ ه9و 7بين القرنين 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 :رجال كانت لهم بصمة في توجيهي وتكويني أهدي عملي المتواضع إلى

، الأول علمني أن الحياة كدّ واجتهاد، والثاني  ن أبي العزيز وأستاذي لقباليالراحلإلى 

التعليم مدّة لقنني منهج التعامل مع التاريخ، وإلى معلميّ وأساتذتي عبر أطوار 

 ...عشرين سنة، كنت من خلالها كنحلة ترتشف رحيق الورد والزهر وتنعم بعبقهما

 . أمّي الغالية التي أرضعتني لبن الصبر على خوض الصعاب:  إلى عائلتي الكريمة

وزوجتي التي حمّلتها مشاق الجهاد في سبيل استكمال هذا الجهد، ولولا صبرها ما 

 .استكمل

جر، عماد الدين، تقي الدين، بلقيس، عبير سارة، الذين كبروا وكبرت ها: وإلى أبنائي

 .معهم الرسالة، فلم يذوقوا بما يكفي دفئ الأبوة

 . ..وإلى إخوتي التسعة الذين تربيت معهم في كنف الأسرة الحانية 

الذين تربيت عندهم ومعهم في كهف المجاهدة لأجل الحفاظ :  إلى شيوخي وإخواني

ين والوطن منذ التاريخ الذي لحنه شهداء الدّ على عبق الأصالة ونشيد الروح 

إلى المضطهدين ماضيا وحاضرا في  ....الغابر إلى زمن الاستعمار  فعصر الاستقرار

 .... سبيل الحق 

 ...يحة إلى إخواني بفلسطين الجر 

 .هم وعذاباتهمهاتآوزفرات  همأهدي إليهم أطروحتي التي هي وحي توجيهات

 

 



 

يخطئ من يعتقد أن أي عمل بحثي يمكن أن يقوم به الباحث  

 عملا مهما يؤسس للمعرفة، ويبقى لمستقبل الأيام لابد أن 
ّ
بمفرده، لأن

وعملي هذا بقدر ما كان ينسب إلي من . ويعضدهيسخر الله له من يسنده 

ه لا يمكن بالمقابل إغفال جهود ذوي القربى 
ّ
باب تحمل المسؤولية، فإن

 .والإخوان في إخراجه في هذا الشكل 

ويأتي في مقدمة من يذكر ويشكر الأستاذة المشرفة التي قدمت 

 وحثتني على المزيد من العناية والتركيز، ،ملاحظاتها

المشرف بالخارج الدكتور عبد الإله بنمليح، الذي غمرني والأستاذ 

رني برعايته،وقرأ لي ورقات من بحثي،
ّ
 بعنايته وأط

د محمد .وإلى  الدكاترة الذين زودوني بتوجيهاتهم وآرائهم ومنهم أ

 المغراوي، د خالد زهري الذين قدما لي جديدا عن الأشعرية،

شن يدي موس ى ومزيان و و الدكاترة رابح المغراوي و محمد الشريف س

الذين وقفوا إلى جانبي بالدعم والنصيحة وسيد أحمد نقاز رضا بلمقلة و 

 .والتصحيح

والشكر موصول إلى القائمين على المكتبة الوطنية بالجزائر، والإخوان 

المغاربة بالخزانة الحسنية والخزانة العامة ودار الحديث الحسنية 

الدار البيضاء، على ما قدموه من بالرباط، وإلى عمال مكتبة آل سعود ب

 .سماءالألقاب والأ ن مع الاحتفاظ بتسهيلات ومساعدات



 رموز ودلالات

 

 

 الدلالة الرمز   الدلالة الرمز

 صفحة ص  جزء ج

 صفحات عدة صص  عدد ع

 مجلد مج  سنة س

الخزانة الحسنية  خ ح  تحقيق تح

 بالرباط

الخزانة العامة  خ ع  تقديم تق

المكتبة " بالراط

 الوطنية

 مخطوط مخ  تعليق تع

Ed édition  دبلوم دراسات عليا  ددعم

 معمقة

P page    

T tome    

 

 



 

 

 مقدمةال

  

 



  أ
 

 مقدمة

المجتمع علاقتها مع الفكرية العلمية و الحياة في  وحيّز مهمّ  ،لحضارة العربية الإسلاميةنتاج االفقه 

ا المجتمع لعقل الإسلامي في تناوله لقضايومن خلال الفقه برزت القيمة التي أتيحت  ة،و السياسوالاقتصاد 

بقرون، وقد مرّ على إثر ذلك الفقه مافتئ يتطور منذ نشأته زمن النبوة  إلى ما بعد  مع الملاحظة أنّ . والسلطة

 .ختلف الناس في تحديدهاوأدوار ا ذلك بأطوار 

عادات  ، هذا الأخير الذي يحوي  ظل الفقه يخضع لتطورات أفقيا من حيث توسع مجاله الجغرافي  

شأنها، وأمّا عموديا فقد صار التعمق في وأحداث، بات من الضروري على الفقهاء النظر في  وتقاليد وأعراف

ممّا استوجب عملا دقيقا  ،ار بالعرف أمرا ملحالشرع مع عدم الإضر نصوص االمسائل المطروحة وإخضاعها ل

 من امت
ّ
 .لك أدوات الاجتهاد وآليات النظر، وقد ترتب على هذا نشوء المذاهبومنهجا رصينا لا يتمكن منه إلا

وظهر ذلك في وحدة  ،الذي ورث علمه الصحابة(  صلى الله عليه وسلم)إلى النبي قد احتكموا  كان الناس منذ زمن البعثة وإذا

ه فيما بعد قد انقسم الناس في رؤ 
ّ
انحدر عن مذهبي أهل الفقه اهم إلى مذاهب وطوائف، و منسجمة، فإن

المعروفة ومذاهب أخرى  أربعةهت زمن إغلاق باب الاجتهاد إلى مذاهب سنية انت ،وأهل الحديث مذاهب شتى

 .كثيرة مندثرة

ماك أنّ الاختلاف الحاصل بين أصحاب المولا ش
ّ
منشؤه المنهجية التي اتبعها كل صاحب  ذاهب إن

مذهب، كما أنّ تأثيرات العلوم الأخرى كعلم الكلام وضروبه والمنطق ونحوه، وتأثيرات النزعات الباطنية 

من حيث التعاطي معها سلبا أو  ،والتصوف وطرقه قد تركت بصماتها على الفقه والفقهاء ،كالزهد وسلوكه

 .من حدّة التمايز بين الفقهاء، فظهرت المذاهبما زاد  هذاو إيجابا، 

بفعل الرحلة العلمية أو الزيارة الدينية  ،شهدت بلاد المغرب نفس الحراك الفقهي الذي كان بالمشرق 

كان انتقال الأفكار والمذاهب والمناهج منذ القرون الأولى، وإذا كانت بلاد المغرب مصدر ف ،لأداء مناسك الحج

ه مع مرور الزمن صارتتلقي في المراحل الأ 
ّ
ثير ذات تأ مدارس، و تصانيفمركز علم وفقه، له أعلام و  ولى، فإن

سحنون وأحمد بن نصر الداودي أسد بن الفرات و وانتفض علماء أمثال . الحياة الفقهية والعلمية عموما على

ابن  الجدّ وعبد الرحمن ثم المقري ،الباجي وابن حزم وأبو بكر بن العربي وابن رشد الجد والحفيدأبو الوليد و 

ى الفقهية يبرزون القيمة العلمية والرؤ  ،الشاطبي وغيرهم من الأعلام بمصنفاتهم وآرائهمأبو إسحاق خلدون و 

 .التي تميّزت بها بلاد المغرب، من خلال مدارس الفقه المحتواة ضمن المدرسة المالكية 

ممّا جعل  ،سبقيتهما في هذا الشأنت عن أبانوإذا كانت المدرسة الفقهية الإفريقية والأندلسية قد أ

 
ّ
فر لديهم من مصادر ومعطيات، فإنّ بقية البلاد وعلى رأسها رون أقلامهم للبحث فيهما بما تو الباحثين يسخ

بسبب النقص  ليس على مستوى الفقه، بل مس الحياة الثقافية عموما، المغرب الأوسط قد طالها الإغفال



  ب
 

 على ضرورة البحث لرفع الغموض عن الفاضح على مستوى المادة 
ّ

المصدرية، وهو ما دفع بالبعض إلى الحث

وكان من بين من اهتم لهذا . في ظل حركية فقهية مسّت البلاد المجاورة ،مجال واسع لا يمكن أن يُتجاوز 

إلى  51من ق تاريخ الجزائر الثقافي" الشأن شيخ المؤرخين أبو القاسم سعدالله حينما ألف مصنفه الشهير 

ظهور دراسات  وهو من المصنفات الأولى التي أسست لهذا المنحى، وفتح الباب لأعمال جادة، كان منها " ه53ق

 .1ر المغرب الأوسطتسليط الضوء على مفاخقامت  بهمّ المسألة، و  تلفي المراحل المتأخرة حم

 أنّ البحث على الرغم من أنّ أعلام المغرب الأوسط كانوا متوافرين، ومصنفاتهم موجودة 
ّ
معلومة، إلا

هذه  محاولتيوإنّ . 2على تداركها ون عملت فرصا عديدة صار الباحثون  يمما فوّ  ،فيها بات يشوبه الاحتشام

  ،في سبيل إعطاء صورة تاريخية صادقة عن مجال واسع من بلاد المغربجهد هؤلاء تهدف إلى تعزيز 
ّ
وهو  ألا

راسة واقع الفقه والفقهاء، وتتبع أدوارهم من خلال تفحص ستهدف من خلالها دكما أ(. 3)المغرب الأوسط

                                                           

قدم كل من عبدالعزيز فيلالي دراسة حول تلمسان عاصمةالزيانيين، واشتغل عبدالحميد حاجيات على أبي حمو موس ى الثاني،ودرس  -1

لبجاية من خلال الطاهر بونابي التصوف بالمغرب الأوسط، وبيّن محمد الشريف سيدي موس ى الملامح الإجتماعية والاقتصادية والسياسية 

رسالتيه عنها، وأشار داود عبيد إلى الظاهرة الصوفية وآثارها على مجتمع بلاد المغرب، وقدم عبدالكريم عزوق رسالة دكتوراه تحت إشراف 

نجد في دراسات ، درس فيها  المعالم الأثرية الإسلامية ببجاية ونواحيها، كما 4112-4112سنة  . عبدالعزيز لعرج بجامعة الجزائر بقسم الآثار

كأرضية لهذه الأبحاث سابقة عنها بزمن قليل،  تعلاوة عمارة ملامح عن المغرب الاوسط من زوايا متعددة ، وهناك دراسات أخرى اعتمد

حينما ألف سعدالله تاريخه الثقافي للجزائر ، أو موس ى لقبال الذي تحدث عن قيام دولة العبيديين، وكيف انتقلت عاصمتهم إلى المغرب 

في العصر " الجزائر في التاريخ "الأدنى، ولا تزال جهود علماء التاريخ يستند إليها في تفحص تاريخ المغرب الأوسط، حينما ألفوا كتاب 

ووقفت إلى جانب هذه البحوث والدراسات دراسات وأبحاث من غير . الوسيط، فصار بذلك أرضية يقف عليها الباحثون لأجل الانطلاق

 .وهو ما سنبيّنه لاحقا عند الشروحالممكن إغفالها، 

إكمال إكمال المعلم في (: م5434/ ه334ت) أبو الروح عيس ى بن مسعود الزوازي : أنظر الجهود المبذولة في تحقيق المخطوط في التالي   - 2

: ري أحمد التلمسانيابن زك. 4155، 5شرح صحيح الإمام مسلم، تح عمار سبطة ومصطفى ضيف، دار التوفيقية، المسيلة ، الجزائر، ط

معلم الطلاب مما للأحاديث من الألقاب ، جمع وتحقيق محمد أويدير مشنان وعبدالرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية، الجزائر طبعة 

عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية للنشر و  قاصد مما به تعتبر العقائد، تحمحصل الم: ابن زكري أبو العباس أحمد؛ 4155خاصة ، 

عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة  ب في شرح عقيدة ابن الحاجب، تحبغية الطال: ؛ابن زكري أحمد4155التوزيع، الجزائر، طبعة خاصة 

مام، تح محند أوإيدر مشنان، دار غاية المرام في شرح مقدمة الإ : ؛ ابن زكري أحمد4155 طبعة خاصة الجزائر،للنشر والتوزيع، الدولية

شرح : ؛ السنوس ي محمد بن يوسف4155المعرفة الدولية، الجزائر، طبعة خاصة ضمن تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية سنة 

( هـ  242ت ) شقرون بن محمد بن أحمد بن أبي جمعة  .4114، 5دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط: خالد زهري عقيدة أم البراهين ، تح 

ر عامة المسلمين في مجموع بالخزانة الحسنة،تح هارون بن عبد الرحمن آل باشا الجزائر ،دار ابن حزم ، 
ّ
مخ الجيش و الكمين لقتال من كف

يق جواب الشريف التلمساني  عن مسألة واردة من أهل غرناطة، تحق: ؛  الشريف أبو عبد الله محمد العلوني الحسني  4113،  5بيروت ط 

مفتاح الوصول إلى بناء : ؛ الشريف التلمساني 4114، 5أبو الفضل العمراني الطنجي، ضمن كتاب عمل من طب لمن حب للمقري، بيروت،ط

 .5222، 5الفروع على الأصول ، تح محمد علي فركوس ، مؤسسة الريان للطباعة و النشر و التوزيع ، بيروت،ط

 4154م،  كنوز الحكمة،الجزائر، ط 54-51/ه 1 -3القرنين  المغرب الأدنى والأوسط بين الكي فيالتمكين للمذهب الم:صام موس ى يه نظر ا  3

ه بجامعة أبو بكر بلقايد 54 -3بيوتات العلماء بتلمسان في ق: و نصر الدين بن داود؛ اه بجامعة الجزائر قسم التاريخفي الأصل أطروحة دكتور 

 3دور علماء المغرب الأوسط في إزدهار الحياة الثقافية والعلمية بالمغرب الأقص ى خلال القرنين : بتلمسان، و رسالة ماجستير لرشيد خالدي 

فقهاء : صابرة خطيف. وهناك دراسات جادة أخرى  باتت من الجهود التي تصب في المنحى المذكور . ه بقسم التاريخ بجامعة تلمسان2 –

، الجهاز الديني والتعليمي، رسالة ماجستير في التاريخ الإسلامي الوسيط، (م5422-م5441/هـ325-هـ144)تلمسان والسلطة الزيانية 

-هـ5343محمد فرقاني، : كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم التاريخ، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، إشراف: قسنطينة

 م4113-م4114/هـ5341



  ت
 

عمد إلى توضيح وأ مواقفهم وتأثرهم وتأثيراتهم، تكوينهم ورحلاتهم ومشايخهم ومصنفاتهم وآرائهم وفتاويهم

ضمن مدارس الفقه ببلاد والوصول إلى تصنيف مدرستهم مراتبهم ضمن مجموع فقهاء بلاد المغرب والمشرق، 

 .الإسلام 

مكننا من معرفة المحاضن التي ترعرع فيها علم ومراكز الفهم وبيوتات الفقه تأنّ تتبع حواضر ال كما

من ، أو هروبا التجارة اضر المغرب الأوسط سواء بدافعالوافدين على حو غرب الأوسط، ولا شكّ أنّ الفقه بالم

أو من بلاد المشرق  ،الأقص ى أو من منطلق البعثات العلمية، وسواء كانوا من الأندلس والمغرب ،السلطان

من حيث انفتاح طلاب ، أو غيرها من البلاد، قد كان لهم الأثر الكبير الشاممصر والحجاز والعراق و حيث بلاد 

المغرب الأوسط على الجديد، أمّا بالنسبة للفقهاء فإنّ ظاهرة تلاقح الأفكار قد أبانت عن العديد من القدرات 

كرة حيث عادوا بأفكار مبت ،من خلال رحلاتهم نحو المشرق أو الأندلس أو إفريقية  التي اكتسبها  هؤلاء الأعلام

 وسطذلك ملمحا لمدرسة المغرب الأ  فأعطى ومناهج بحث متنوعة، وفقه غزير بالإضافة إلى الرصيد السابق،

، تعددةوهياكل الدرس الفقهي الم ،تتبع واقع المؤسسات التعليمية كما أنّ . ولحاضرتيه بجاية وتلمسان

على تواجد حركة فقهية جادة ومؤثرة وتفحص المصنفات والمدونات بكل أقسامها يضيف المزيد من الوضوح 

  .بالمغرب الأوسط

التطرق إلى العلاقة بين الفقهاء ومجتمعهم سواء بالحاضرة أو البادية من خلال تتبع السؤالات  وإنّ 

نه أن يبيّن مدى والفقهاء والصلحاء والزهاد من شأ وجواباتها، وتفحّص العلاقة بين الفقهاء والسلطان،

، ومن الواجب الحديث عن كيفية تعاطي سواء زمن العشرة أو أيام النّفرةالارتباط الحاصل بين هؤلاء 

اعتبر الفقهاء دوما مرجعا يضبط سلوكات المجتمع  الفقهاء مع وقائع الناس وفق المنظور الشرعي والفقهي، إذ

 .، الرعية والأمير ، الجند وأهل الذمة وغيرهممنه والخاصةامة طيافه العبكل أ

، وتطورها عبر الزمن، وذكر للحركة الفقهية ببلاد المغرب الأوسط إنّ البحث عن وصف  :الإشكالية

فقهاء المغرب الأوسط في ظل التردي السياس ي والاقتصادي  الأدوار التي تكفّل بأدائهابنيتها المتعددة العناصر،و

فقهاء المغرب الأوسط مع قضايا  ينخر جسم المغرب والأندلس عموما،  وكيف تفاعل عي الذي باتوالاجتما

وإذا كانت القضايا الاجتماعية كالنزاع  ي ظل واقع اختلف عن بلاد المشرق؟ف ،المجتمع والاقتصاد والسياسة

ث وآفات السحر والشعوذة ، وقضايا الميراومشكلات الأسرة بين الحضر والبدو أو العلاقة بين الزوج وزجته

، ومصادرة الحق في السّلعو  والبدع وغيرها،أو القضايا الاقتصادية كأحوال السوق ومظاهر الغش في الدراهم

أو القضايا المشتركة بين المجتمع والاقتصاد كالآفات والمجاعات والتعدي على الممتلكات،  ،المياه والرعي

أو سياسية كالنفرة والجهاد والإمامة والإمارة وولاية العهد أو العلاقة بين ، 1والأوبئة و ما يعرف بالجوائح

                                                           

المجاعات والأوبئة في المغرب الأوسط، إشراف محمد الأمين : شأن ، راجع مزدور سميةقدمت الباحثة مزدور سمية بحثا مهما في هذا ال  1

فه المغاربة من . 4112، 4112بلغيث، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة  منتوري بقسنطينة، 
ّ
وتماثلها من الرسائل والمطبوعات ما صن



  ث
 

الدول، أو كانت فكرية علمية كالموقف من الكلام والمنطق ومن بعض المصنفات التي لا تروق للفقهاء قد 

الأعراف على  حافظةظلت تطرح نفسها دوما، فإنّ الفقيه صار من اللازم عليه أن يعطي بشأنها جوابات مع الم

ق الفقيه في ذلك والعادات التي تربط ذات المجتمع،
ّ
؟ وما طبيعة المنهج المقتدى به في فإلى أي مدى وف

 هجهم في التعاطي مع هذه المظاهر؟تصريف المشكلات والتشريع للمجتمع؟ وهل اختلفت منا

مدى وجود مدرسة وعموما فإنّ الإشكال الذي يجمع هذا كله بالنسبة لبلاد المغرب الأوسط تمثل في 

بحيث يمكن أن يتمايز بها عن  ،فقهية مغرب أوسطية يمكن رصدها من خلال الملمح الفقهي بشتى مظاهره

 باقي المدارس الأخرى؟

شيئ لم يسبق إليه " قديما قالت الأكابر المقصود من التأليف سبعة، :دوافع اختبار الموضوع 

 ففيه، فيؤلف 
ٌ
ل فيشرح ،يصححأو شيئ ألف ناقصا فيكمل، أو خطأ

ّ
أو مفرق  ،أو مطول فيختصر ،أو مشك

 :فيجمع أو منثور فيرتب، قال الشاعر موضحا ذلك

  لبيب   التأليف سبعة      لكلّ   أن   ألا فاعلمن  
 
  صيحة  في الن

 
 صال  خ

  فشرح  
 
 لإغ

 
 لا

 
 م   حيح  ص  ق وت

 
  بر  ح   داع  وإب       طئ  خ

 
 صاك  مقدم غير ن

 
 
            ق  فر  ع م  م  نثور وج  رتيب م  وت

 
 1صاق  وتقصير طويل وتتميم ن

أو أن نجمعها، فإنّ شغف العلم وحبّ  وإذ ليس بالإمكان أن نختص بدافع من هذه الدوافع السبعة

ها وعلمائها ونزعة الوطن، كل ذلك كان أبرز دافع تخطى إلى من خلال رجالوالبحث عن تاريخ أمّة  ،الإطلاع

والاستفادة  ،وبعث التراث لأجل الاستئناس ،أن أساهم في إحياء المواتمرحلة الواجب بل الفرض، فكان عليّ 

 . الأحفادمن تجارب الأجداد وبقايا 

إلى مزيد من التنقيب،  كان دافع الغيرة والنجدة يحفزنيوبقدر ما كنت أغوص في البحث عن المكنون 

للكيانات يفترض أن يكون ولولا حرج الوقت وضغط ذوي السلطان لبقيت على تلك الحال، لأنّ التأسيس 

والبحث عن البنيات الدفينة الحقيقية، خصوصا وأنّ الخراب  ،على قاعدة صلبة تتطلب التثبت والتمحيص

ومع ذلك فإنّ التسلح بموسوم الجهاد والنصيحة . طال المستندات بفعل عاديات الزمن وأيادي منتجي المحن

وروم المراتب الغالية قد أثار في نفس ي قدرة على الصبر  ،ةمن ذوي الاجتهاد، والنظر إلى أصحاب الهمم العالي

                                                                                                                                                                                                 

مغرب عهد الموحدين، مطبعة النجاح الجديدة، منشورات الزمن، الدار جوائح وأوبئة  : أبحاث على سبيل المثال ،الحسين بولقطيب

م، جامعة سيدي محمد بن عبدالله كلية 5431-331/5542-143المجاعات والأوبئة بالمغرب الوسيط، :؛ سمير المزكلدي 4114البيضاء، ،ط

م ، كلية 52-52بزاز، تاريخ الأوبئة والمجاعات في القرنين م؛محمد الأمين ال4113-4114العلوم الإنسانية، ظهر المهراز، فاس، رسالة دكتوراه، 

 .العلوم الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط،دت

 .45،44صص. 4151، 5تح على عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، ط: أزهار الرياض في أخبار القاض ي عياض: المقري   1



  ج
 

ر ممّا أزال عني مر، وقبل هذا وبعده كان العون من العلي القدير والرّجاء في أجره الكبيالأ ودافعا نحو إكمال 

 .وحفزني إلى خوض عباب هذه العلومالهموم، 

أو فقه يمكن  ،د المغرب الأوسطيضاف إلى هذا كله تصاريح القدامى بعدم وجود علم يدرس في بلا  

ل هذا الإقليم
ّ
كما ، الرحلة الحجازيةالعبدري الحيحي في موسومه  وهو الوصف الذي وصل إليه  ،أن يمث

ه 
ّ
أشار كل من الذهبي والسخاوي أثناء حديثهما عن العلوم ببلاد المغرب، وعلم الأصول  والحديث تحديدا، بأن

و قد تردد صدى هذا الحكم في كتابات المدرسة الفرنسية . ذا المنحىلا يوجد بهذا المجال من يتوسم فيه ه

فعبد الكريم  .بناء الجلدةوحات تصب في هذا الاتجاه حتى من أ، ولا تزال بعض الأفكار والطر الاستعمارية

غلاب على جلالة قدره في تاريخ المغرب نجد قد تاه في تحليله لواقع هذا المجال الفسيح، وحاول أن يفرض 

من منطلق الاستقلال أو الاتباع، ولمن الأفضلية، فقدّم نظرة تصب في إطار " المغربي والعربي" الإزدواجية 

، ومن خلال ذلك نجده يقزم من شأن دول ويبرز قيمة أخرى، ويعطي ميزة "البربري "الصراع العربي المغربي 

يعة الدول الإسلامية عصرئذ لم تكن لدولة على حساب أخرى، وهو طرح غير سديد في منظورنا باعتبار أن طب

، فكان طرحه بهذا يجسد رؤية مدرسة ناقمة على كل ما هو عربي 1لتذهب نحو الفصل بين عربي وغير عربي

عليه، ومن خلال ذلك الردّ على من اصطف في الاتجاه الرامي ستوجب الوقوف عنده والردّ ا وهذا مامشرقي، 

 .ا أثر في القريب منهم والقاص يكان لهم من الباع ممّ  ء،إلى محو تاريخ أمة وأمجاد أعلام فقها

ة، هل المغرب الأوسط في التعامل مع المعضلات المتعدداضين من أكما أنّ واجب استخراج تجارب الم 

ولا يمكن . "عمل أهل المغرب"ويقتدى به في ظل  ،وعملا يمكن أن يرجع إليه ،ا يعطي حلولا إضافيةهو م

وهذا بتقديم الخلفية التاريخية والبنية  ،بناء فكر إجتماعي من منظور تاريخي إغفال حب المساهمة في

قة والشمولية لواقع ظل دوما يشكل مساحة واسعة لأحداث برسم رؤية تتسم بالموضوعية والدّ  ،الكفيلة

 .مل جغرافية أفريقيامجبارزة ومؤثرة في تاريخ المغرب الإسلامي والحوض المتوسط و 

، الذي يحتاج إلى مزيد من البحث  "التاريخ والفقه" ل دافع إثراء هذا التخصص كما لا يمكن إغفا

والتنقيب خصوصا على مستوى المغرب الأوسط، إذ لم يحض هذا التخصص بالدراسة الشاملة والدقيقة، 

حيث اقتصر بعض الباحثين على دراسة شخصيات فقهية، أو علم من العلوم، أو التطرق إلى الصراع 

كما أنّ بعضهم لم يفكك الحركة الفقهية، . ومن ثمّ الخوض في الخصائص المذهبية لكل توجهالمذهبي، 

الواقع الاجتماعي  -أيضا-فأعطى لبعض الفقهاء صفة مخالفة لواقعهم الفقهي وتوجههم الفكري، مع إهمال 

ال الدراسات الجادة نشير إلى هذا دون إهم. لهؤلاء الفقهاء من حيث الحياة اليومية لهم وعاداتهم ومعيشتهم

 .التي تناولت موضوع الحياة الفقهية ببلاد المغرب عموما

                                                           

 .414، 431، 434صص.4111، 5، طروتالمغرب العربي، دار الغرب الإسلامي، بيقراءة جديدة في تاريخ : (عبدالكريم) غلاب  -5



  ح
 

أردت أيضا أن أدرس الجانب الفقهي الذي أهملته الدراسات الاستشراقية التي ركزت بالأساس على  

الحركة الصوفية، وربما أخلطت بين الحركة الفقهية والتصوف، فبرز الفقه كعنصر هامش ي عند دراسة 

الثقافية لديهم، حينما تمّ التركيز على موسوم التصوف، وقد سايرهم في هذا الطرح عدد من الحياة 

 . 1الدارسين لوقائع الحركة الثقافية ببلاد المغرب

كما أردت أن أجيب عن بعض المسائل التي لم يفوت عدد من الباحثين طرحها والاشتغال عليها، وقد 

فمسألة تحقيب الحركة الفقهية وبداياتها . بقيت هذه المسائل تفرض نفسها على كل صائل في هذا الشأن

بي لهذا المجال الواسع ببلاد المغرب، وموقع المغرب الأوسط فيها تحتاج إلى إضاءات، ومسألة التوجه المذه

منذ نهاية الفتح إلى قيام الدويلات المعروفة، والعلاقة بين المتصوفة والفقهاء، ودخول الأشعرية إلى بلاد 

بالإضافة إلى التنقيب عن دور فقهاء المغرب الأوسط في المجال . المغرب، ودور فقهاء المغرب الأوسط في ذلك

لمسائل وغيرها، كان هدفي فتح مجال البحث في التاريخ الفكري الثقافي وبقدر ما أردت مناقشة هذه ا. السياس ي

لبلاد المغرب الأوسط، ومنه الدراسة لتاريخ التشريع لهذه المساحة الواسعة التي تعتبر بجاية حاضرتها 

م، وهو المجال الواقع بين مدراس 11/ ه5الشرقية وتلمسان حاضرتها الغربية، حسب تقدير البكري منذ ق

إفريقية شرقا وأندلسية وفاسية غربا، لكن موقعها الثقافي الفكري لم يتم التطرق إليه إلا ة مالكية، فقهي

ا جسد صفة الهامشية لهذا المجال الفسيح، فرمت لهذا العمل أن يكون أرضية ممّ  ،باحتشام وبإشارات عابرة

وقد . وصا، وعموم بلاد المغربه والتشريع بالمغرب الأوسط خصانطلاق لأبحاث، وبنية لمواضع تاريخ الفق

خطة العمل للإجابة على  تمدت في ذلكحرصت على الالتزام بالشروط المنهجية المعتبرة في بناء البحث، واع

 .التساؤلات

ة المتبعة 
ّ
ة بحث تقوم على التدرج ل :  الخط

ّ
لجواب عن جملة الإشكالات المبيّنة أعلاه تمّ اعتماد  خط

لكثير من والذي يجب إيضاح ا - في تقديري  -على الموضوع الواسع  لأجل السيطرةوالانتقال من مرحلة لأخرى 

سّمت الخطة إلى مقدمة لتوضح الفكرة وفق إشكالات يفترض الجواب معالمه قصد تحقيق المراد
ُ
، فقد ق

 ومع المقدمة أربعة ابواب .رصين، ووفق مصادر ومراجع ذات قيمة بالنسبة للبحثتاريخي عليها بمنهج بحث 

 .تقسيمه إلى فصول لتوضيح المسائل كل باب تمّ 

في بلاد المغرب عموما ومظاهر نشاطها من نهاية   نشأة الحركة الفقهية تحدثت في الباب الأول عن

م، وإذا كان هذا الباب يدرس عموم بلاد المغرب، فإنّ الهدف كان التأسيس للفقه 11/م6الفتح إلى نهاية ق

لق منها ليصير فيما بعد عصب الحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، بالحديث عن الأرضية التي انط

                                                           

 .راجع في ذلك أعمال ومقالات  كل من ألفريد بل، ولويس رين، وجاك بيرك، روبير برانشفيك       - 1



  خ
 

، ولكن منهج الموضوع 1ولا شكّ أنّ الدراسات قدمت بعضا من ملامح الحركة الفقهية في هذا الإطار الزماني

وين لم يعط حقه من البحث والتد -بلاد المغرب -يقتض ي مراجعة ذلك، خصوصا إذا علمنا بأنّ مجالا واسعا 

لتاريخ التشريع  في العصر الوسيط،  فتحدثت عن تاريخ التشريع ومراحله، واجتهدت في تحديد الموقع لبلاد 

المغرب ضمن مراحل التشريع، وذكرت اختلاف الناس في توصيف ذلك، وقدمت بدائل لطروحات نراها 

الباب من خلال فصله كما تتبعت في هذا . جديرة بإثبات نظرة تشريعية تتفق مع بعض وتختلف مع آخر

الثاني الخريطة المذهبية التي تواجدت في هذا الإطار الزماني ببلاد المغرب وأشرت إلى العوامل المتحكمة فيها 

والمؤثرة عليها، وتتبعت دخول المذاهب العقدية منها كالاعتزال والتشيع والطوائف غير السنية كالظاهرة 

ذاهب السنية إلى بلاد المغرب على مستوى العقيدة أو الفروع، ثمّ قمت بالتحليل لدخول الم. البرغواطية

وناقشت أسباب رسوخ المذهب السني ببلاد المغرب، وركزت على المذهب المالكي والآراء المتداولة بشأن أخذ 

 والأكيد أنّ . أهل المغرب بالمذهبية المالكية دون غيرها، وهذا دون إغفال  المذاهب التي سبقت ترسخ المالكية 

انتهاء بلاد المغرب إلى الأخذ بالمذهبية السنية وفقه مالك تحديدا لم يكن على سبيل الصدفة أو السهولة، 

ما ترسخ بعد صراع عنيف، وفي زمن غير يسير في ظل اختلاف مذاهب الأمراء وتعدد مشارب العلماء
ّ
 .وإن

الث من الباب الأول الدول فأمّا بشأن السلطان ودوره فقد تجلى ذلك من خلال تتبعنا في الفصل الث

وطبيعة المذهبية التي اتسمت بها ابتداء من قيام الإمارة  -وليس كل الدويلات –التي قامت ببلاد المغرب 

الرستمية وكيف تعاملت مع تيارات مخالفة وفق توصيف ابن الصغير المالكي الذي أبان مصدره عن طبيعة 

رها أمراء هذه العلاقة التي وجدت بين المذاهب على عهد الرس
ّ
تميين وحجم الحريات الفكرية والدينية التي وف

 لكل نافر من سلطان أو راغب في أمان
ً
وتمّ فيه أيضا الحديث عن مذهبية الحماديين . 2الدولة حتى باتت ملجأ

ة ه أيام قيام الدولة الفاطمي3والتحول إلى المذهبية المالكية في وقت كان التشيع قد وجد منفذا منذ نهاية ق

إلى أن قيض الله صنهاجة الشمال والجنوب لاسترداد المذهبية المالكية، وربما لا نعدم صوابا إن تمّ التوصل 

إلى نتيجة بأن ترسيخ المالكية بدولة بني حماد قد كان حافزا لإخوانهم الصنهاجيين الزيريين تحديدا في التجنّد 

لعلاقة بين الأمراء المرابطين والفقهاء المالكية وغير ثمّ سُقْت الحديث عن ا. وراء المالكية والانتصار لها

المالكية، وتفحصت مسألة تمسك المرابطين بالفروعية المالكية وإلى أي مدى أمكن صحة الدراسات فيما 

وصلت إليه من اعتبار المرابطين دولة فروع وانعدام فقهاء الأصول؟، وتوصلت إلى ضرورة إعادة قراءة 

ا صارت تفند ما ذهب إليه البعض من القطع بفروعية المرابطين، كما أنّ تفحّص التراجم التي غالبا م

النصوص قد دفع إلى ضرورة مراجعة العلاقة بين الفقهاء والمتصوفة في زمن المرابطين، حيث يحتاج الموضوع 

                                                           

ه رسالة ماجستير 1ق -4دور المذهب الحنفي في الحياة الاجتماعية والثقافية في بلاد المغرب الإسلامي من ق: أنظر دراسة سامعي إسماعيل 1

التيارات الفكرية في المغرب والاندلس خلال : ؛ الخاطب أحمد  5223/5221مناقشة بجامعة الجزائر ، قسم التاريخ، إشراف موس ى لقبال، 

،أطروحة دكتوراه ، إشراف محمد حمام، كلية الآداب والعلوم الإنسانية ، جامعة  4و 5، ج "التيار الفقهي والتأصيلي" رابطي، العصر الم

 .م4113/ 4114محمد الخامس، الرباط، المغرب، 

 .553، ص5221، بيروت ،طأخبار الأئمة الرستميين، تح محمد ناصر وإبراهيم بحاز، دار الغرب الإسلامي: صغير المالكي الراجع ابن   2



  د
 

د الوقائع وانتهيت إلى سر . إلى إعادة صياغة بالخروج عن الأحكام المفرطة إلى الاحتكام إلى جميع النصوص

المذهبية زمن الموحدين الذين نظن أنّهم لم يستقروا على مذهبية واحدة ممّا جعل عقول الباحثين تختلف 

أحكامها على القائمين على الدولة الموحدية بين من يرى سطوة الظاهرية ومن يجزم بشافعيتها، ومن اعتقد 

م بالتومرتية كتوجه رامه المؤسس وسار عليه بالمذهبية المالكية حينما اتبع أمراؤها موطأ مالك، ومن جز 

 .البعض إلى زمن التنكر لموسوم المهدوية والعصمة لابن تومرت من قبل أحفاد عبد المؤمن بن علي الكومي

ولا تتجلى قيمه الفقه عند هذا الحدّ، بل يمكن رصد تأثيراته في هذا العصر من خلال مجموع 

دار بين عدد من ا
ُ
ت مناقشاتهم على مدى الحضور الفقهي والجدل فيه، المسائل التي كانت ت

ّ
لفقهاء، وقد دل

البارزة من خلال الدفاع عن قناعاتهم المذهبية تجاه المسائل محل  -بالنسبة للفقهاء -وعلى علو الهمّة 

وليس من باب التضخيم إن قلنا بأنّ  مسائل الجدل بين هؤلاء كانت كثيرة متشعبة، وإنّ المصادر . النقاش

تنوعة قد أبانت العديد منها، حيث اختصت بعضها في مجال العقائد واهتم بعضها بالفقه والفروع، ولا الم

شك أن دخول التيارات العقدية والفقهية في المراحل الأولى إلى بلاد المغرب قد أفرز مثل هذه النقاشات، 

فقهي المعتبر، وقد تناولنا بعض فارتقى بعضها إلى الصراع المذهبي، وبقي الآخر يحوم في مساحة الخلاف ال

المسائل التي بيّنت حدّة النقاش والجدل وكان على رأسها موضوع خلق القرآن ومسألة النبيذ وشربه والخلاف 

ت من وجهة نظر أخرى على حركية العلم والفقه تحديدا ببلاد . في وضعية أرض المغرب
ّ
وهي مواضيع دل

سائل شغلت بال العامة والخاصة، وأظهرت موقف السلطان المغرب الإسلامي، ومواقف الفقهاء تجاه م

وحرصه على الفصل في المسائل المناقش فيها، مع العلم أن حلقة الجدل بين العلماء لم تكن تسعها الجلسة 

 . والجلستان بقدر ما كانت تدار  لأيام عديدة ويراسل فيها فقهاء في أقاص ي البلاد

يح للخلفية التاريخية لموضوع الدراسة في الإطار الزماني لما بعد وإذا كان الباب الأول هو إعطاء توض

الموحدين، فإنّ الباب الثاني تمّ من خلاله رصد بنية الموضوع والعناصر المكوّنة له، وتتبع الأرضية التي كانت 

رافي وكان أهمّ مكون وجب البحث فيه وإبرازه هو المجال الجغ. قاعدة صلبة لحركة الفقه بالمغرب الأوسط

الذي دار فيه  نشاط الفقهاء، وترعرت فيه الحركة الفقهية، فكان الحديث عن بلاد المغرب الأوسط 

وحدودها والاستقطاب الذي شكلته هذه البلاد، وقد قمت بتتبع المصادر من خلال تقص ي بعض العبارات 

ث عن حدود ومجالات الدّالة على جغرافية المغرب الأوسط من حيث بروز هذا المصطلح أو من حيث البح

المغربين الأدنى والأقص ى حتى نستشف من خلالها حدود المغرب الأوسط، وحيث كنت أجد صعوبة في تلمس 

ني مارست 
ّ
ذلك في المراحل الزمنية الأولى، فإنّ سهولة التقص ي لما بعد الموحدين توافرت لدي، مع العلم بأن

ناطق النفوذ لكل من دولتي الرستميين والحماديين اللتين المقياس السياس ي في المراحل الأولى حينما تتبعت م



  ذ
 

، وإن كان هذا لا يروق للبعض فإنّ مقاييس التحديد للمجال تظل دوما 1كانت حضرتاهما تهرت وقلعة حماد

وقد عززت المحور بتتبع الحالة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية لبلاد . محل اجتهاد في هذه الحقبة

صد إعطاء الدلالات على حدود المجال ثمّ معرفة الواقع العام الذي شهدته بلاد المغرب المغرب الاوسط ق

 .الاوسط في فترة ما بعد الموحدين وهي مجال الدراسة

ومن عناصر بنية الموضوع الحديث عن هياكل الدرس والتعليم ببلاد المغرب الأوسط، فبقدر وفرة 

لدراسة، وذكر تعداد القائمين عليها من الأئمة الفقهاء الأعلام، هذه المؤسسات وانتشارها عبر المساحة مجال ا

أو الرواد إليها من طلبة حملة الأقلام، أو الراعين لها من نخبة المجتمع ذوي السلطان والأحلام، كل ذلك قد 

رب يوصل إلى تقديم رؤية موضوعية يمكن من خلالها رسم معالم الحركة العلمية والفقهية تحديدا لبلاد المغ

الأوسط، وإذ لا نجد دراسة موضوعية جادة حول المؤسسات التعليمية والمناهج التربوية لبلاد المغرب 

، 3، فإنّ اجتهادات البعض ممن تحدّث واختص بمجال المغربين الأدنى أو الأقص ى2الأوسط سوى النزر القليل

لمية بين مجالات بلاد المغرب، يمكن إسقاطها على واقع المغرب الأوسط بالنظر للرابطة التاريخية والع

وهكذا . بالإضافة إلى احتواء هذه الاجتهادات على ومضات وإشارات دالة على هياكل الدرس بالمغرب الأوسط

كان هذا الفصل من الباب الثاني يقوم على تقديم وإحصاء هذه المؤسسات وأدوارها وطبيعة النشاط الذي 

تكوين طبقة من الطلبة الدين صاروا بمرور الزمن علماء نشطوا في أنيطت بها عبر العصر الوسيط، وأثرها في 

 .هذه المؤسسات المختلفة العدد والشكل والحجم

أما الفصل الثالث من هذا الباب المختص ببنية الحركة الفقهية في المغرب الأوسط فقد ناقشنا فيه 

اتجاهها من المغرب الأوسط نحو  حواضر  الصلات العلمية،  وكان التركيز على أثر الرحلة العلمية التي اتخذت

العلم والأماكن المقدسة، وربما كانت الصلات الأولى تقع بين المغرب الأوسط وبلاد إفريقية والمغرب الاقص ى 

في الدرجة الأولى، ثم نحو بلاد الاندلس ومصر كمرحلة ثانية، ثمّ إلى الحجاز حيث الحج وإلى العراق وبلاد 

، ثم العودة  إلى المغرب الأوسط لأجل تنشيط الحركة العلمية 4ستزادة  من العلومالشام قصد الزيارة والا 

، وقد برز من خلال الرحلة العلمية ورود العديد من الأفكار والآراء ذات البعد الفقهي أو العقدي. والدينية

                                                           

أجمع الناس على مصطلحي قلعة بني حماد ودولة بني حماد، ونعتقد بأنه إجماع خاطئ، والصواب أن يقال قلعة حماد والدولة   1

 الباني للقلعة والمؤسسة للدولة هو الجد حماد وليس أبناؤه وأحفاده
ّ
 .الحمادية، لأن

 .4155الأوسط، مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، الجزائر،العمارة الدينية في المغرب : بوطارن مبارك 2

المعارف الجديدة، الرباط،  تاريخ التعليم بالمغرب في العصر الوسيط، منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، مطبعة: الحسني إسكان3

البعزاتي  ؛.4115تبة الملك عبد العزيز العامة، الرياض، الحياة العلمية بافريقية في عصر بني زيري، مك: ؛البسّام لطيفة بنت محمد4113ط

 .4112، 5طط،مية، منشورات كلية الآداب، جامعة محمد الخامس،الربامؤسسات العلم و التعليم في الحضارة الإسلا : بناصر

ه، إشراف عبدالحميد حاجيات، 2ق -ه1اسهامات المغاربة والأندلسيين في مصر وبلاد الشام من بداية القرن : الحاج لعيفةا راجع رسالة 4

 .4151جامعة الجزائر، 
 



  ر
 

ر ذلك سبيلا آخر لاطلاع طلبة 
ّ
المغرب الأوسط على ما كما وفد من باب الرحلة المصنفات الفقهية وغيرها، فوف

كان يروج خارجه من اجتهادات، وعموما فإنّ فنّ الرحلة وما ترتب عنها من إجازات علمية، والدخول في 

سلسلة الرواية بالنسبة لفقهاء المغرب الأوسط قد أبان عن ذلك التلاقح والتأثير الذي رسم العلاقة بين 

دا من الفقهاء الذين كانوا يقومون بالرحلة،  ومقصدي مجالي المشرق والمغرب، وقد رصدت في هذا الشأن عد

 .توضيح الدور  والمكانة التي حازها هؤلاء الفقهاء في بلادهم أو خارجها 

أما الفصل الرابع من هذا الباب فجاء تبيانا  للقائمين على الحركة الفقهية بهذا المجال، وتمّ فيه 

ديدا، وحاولت تصنيف هؤلاء الفقهاء حسب أبرز وأوضح رصد الفقهاء الذين قاموا على العلوم والفقه تح

وقد كان الاطلاع على أكبر عدد من المصادر لأجل استجلاء هذا المقوّم  من أهم . تخصصات امتازوا به

العوامل التي مكنتني من الفقهاء واهتماماتهم،  ومن معرفة ما كان بهذه المساحة التي عدّت معبرا مهما  

لمشرق أو وجهات أخرى، وتعرفت من خلاله على الأدوار التي لعبها هؤلاء بفضل لرحلة الفقهاء نحو ا

تخصصاتهم، كما أعطت عملية رصد أصناف الفقهاء الوجه الحقيقي لما كان يجول بالمغرب الأوسط من 

راسة كما تمّ الاطلاع على أحوال الفقهاء ويومياتهم، فبالإضافة إلى  د. علوم ومصنفات ومعرفة مناهج العلماء 

توجهاتهم وتخصصاتهم كان من اللازم البحث في حياتهم وعلاقاتهم مع الأسرة والمجتمع وفيما بينهم، سواء في 

وقد أبان البحث عن واقعهم . حالة الرخاء أو أيام العسرة، ومواقفهم من السلطان وأيام السلم ووقت الحرب

لق الدرس وإنما في البيت والسوق ومع عامة وعلاقاتهم الاجتماعية على الجانب الآخر للفقهاء، ليس في ح

 .الناس وخاصتهم

ل فيها ذلك النشاط، 
ّ
أما الباب الثالث  فقد اختص بدراسة نشاط الحركة الفقهية والمظاهر التي تمث

وقد حاولت أن أبرزه من خلال دراسة ثلاثة مؤشرات رأيتها تفي بالغرض، بغض النظر عن أهمية مؤشرات 

وكان أول مظهر هو تسليط . لقيمة ما يمكن أن تفرز لنا هذا النشاط وتلك المظاهرأخرى التي تحمل من ا

فتحدثت عن طرق انتقال العلوم، وركزت على ما . الضوء على الرحلة العلمية والنتائج التي انجرّت عنها 

حت صاحب الرحلة من إجازات علمية و استدعاءات قام عليها الفقهاء كطريقة للتواصل العلمي، ثمّ شر 

الوجهات التي اتخذتها رحلة علماء المغرب الأوسط إلى حواضر بلاد المشرق والمغرب، وأشرت إلى تلك الأعداد 

الهائلة من الطلبة والعلماء الذين اتخذوا الرحلة سبيلا لتحقيق الغرض العلمي وتحصيل الفنون، وأشرت من 

والمناهج التي عمل على جلبها المغاربة سواء في خلال ذلك إلى مجموع المشايخ والمدارس التي تمّ التأثر بها، 

العلوم النقلية  أو العلوم العقلية، وما هي الافكار التي تداولها طلبة المغرب الأوسط النجباء بالبلاد التي رحلوا 

 . إليها

رحلة ولابد من الإشارة إلى أنّ الرحلة العلمية التي انطلقت من المغرب قد قابلتها  في المراحل الموالية 

أخرى من أعلام الحواضر الإسلامية، حينما وفد هؤلاء على حواضر المغرب الأوسط يرومون أخذ العلوم، 



  ز
 

والاستفادة من المشايخ الذين كانوا متوافرين، وقد كان ذلك بمثابة رد جميل حيث أخذ الوافدون عن فقهاء 

ف العديد من النتائج، 
ّ
كان في مقدمتها ثراء حلقات النقاش بين المغرب الأوسط، ولا شكّ أنّ اللقاء  قد خل

الوافدين وأصحاب الأرض، مثلما جرت المراسلات بين الطرفين حول مواضع بقي النقاش فيها محتدما مدّة 

 .السيوطي  -من الزمن مثل النقاش المغيلي 

ل في تلك المدرسة الفقهية التي خلفها نشاط العلماء
ّ
ببلاد  أمّا المظهر الثاني للنشاط الفقهي فتمث

 حولهم الطلبة يرتشفون من 
ّ

المغرب الأوسط، حينما صارت كل حاضرة منه تزخر بالفقهاء الذين التف

وقد لجأت في ذلك .  معينهم مختلف العلوم والفنون،  وكان منها الفقه الذي عُدّ عميد التخصصات عصرئذ

 إلى رصد حواضر المغرب الأوسط والتعريف بالقيمة الطبيعية والتار 
ً
يخية للمدينة، وقمت بجرد معظم أولا

الحواضر ذات الشأن في تلك الفترة، وكان القصد تقديم المعطيات على مدرسة فقهية  نبتت بالحاضرة، 

ثمّ لجأت إلى الحديث عن الأثر الفقهي بتلك الحواضر وقسمتها إلى حواضر . والتوطئة لها بتوضيح ملامحها

ر و قسنطينة، وأخرى ثانوية لم تصل إلى درجة الحواضر أساسية مؤثرة مثل تلمسان و بجاية و الجزائ

ولم . الرئيسية، ولكن تأثيرها على الحركة الفقهية بات واضحا، وعناية أهلها بالفقه والفقهاء فاق الظنون 

يكن علماؤهم أقل شأنا من علماء الحواضر الرئيسية، بل كثيرا ما وجدناهم في مصاف العلماء ذوي النباهة 

ن هدفي أن أبرز القيمة الفقهية لحواضر المغرب الأوسط وتحديدا بجاية وتلمسان وما بينهما من وكا. 1والفضل

م، فخضت في 11/ه6الحواضر، باعتبار أن البكري قد حدد سالفا حدود المغرب الأوسط فيما بعد القرن 

وسجالهم مع تتبع مسارات فقهائها من حيث دراستهم وتتلمذهم ورحلاتهم، وذكر بعض إنتاجهم الفقهي، 

ه بالفعل قد وجدت مدرسة فقهية لها توجهها داخل المذهب المالكي من حيث 
ّ
العلماء الآخرين، وانتهيت إلى أن

 .  تأثير فقهائها وغزارة مصنفاتها، وقوة طرح علمائها بالمقارنة مع العلماء الآخرين

ل العناية بالتصنيف وتبرز عناية علماء المغرب الاوسط بالفقه ونشاطهم في هذا الشأن من خلا

ي لجأت إلى اقتفاء أثرهم في شأن التدوين الفقهي، و قمت بجرد مؤلفاتهم في شتى ميادين 
ّ
الفقهي، و لذا فإن

المعرفة العلمية، النقلية منها والعقلية، فذكرت عنايتهم بأمهات التصانيف في المذهب المالكي، واعتنيت بأهم 

ذكر نماذج من هذه التواليف، قصد إعطاء أمثلة حية على  خصائص التأليف لدى هؤلاء، وانتهيت إلى

ولا عجب أن نجد عنايتهم بعلوم . النشاط الفقهي والعلمي الذي جسّد دور المدرسة الفقهية بالمغرب الأوسط

عقلية تضاهي عنايتهم بالعلوم النقلية، وتنافس  فقهاؤهم في  العقائد والفرائض والحديث والكلام والمنطق 

ورغم أن علماء المغرب عموما قد عُرف عنهم . الصوفي، مثلما كانت عنايتهم في الفقه فروعه وأصولهوالتدوين 

 أن، ما وصل إلينا من خلال المخطوطات يحتاج إلى جهد جماعي يمكن من خلاله 
ّ
الحفظ وإهمال الكتابة، إلا

                                                           

 .والونشريسيين وغيرهم  ، والفكونيينيحضر في هذا أسماء انحدرت من أسر عريقة لها باعها في العلوم والفقه كآل القنفذ والباديسيين   1



  س
 

دا مهملا عند علمائنا أن نصل إلى استخراج المكنون، وتحقيق المخطوط وفرض رؤى باتت لدى البعض رصي

 .1وجب أن نبعثه ونحافظ عليه

أما الباب الرابع  فقد اعتنيت فيه برصد جهود فقهاء المغرب الأوسط، وأثرهم وأدوارهم في                  

وقد قسّمته إلى أربعة فصول، فتحدثت في الفصل الأول عن أثرهم في . الحركة الفقهية، وعموم ميادين العلم

ه أو دورهم في انتقاء المناهج التي سلكها فقهاء العصور في مجموع الحواضر الإسلام، فتحدثت منهجية الفق

وكان قصدي الإجابة على    -أصول الفقه تحديدا دون إهمال أصول الدين -عن مساهمتهم في مجال الأصول 

بعضهم إلى نفي عدد من السؤلات  التي شككت في جهود علماء المغرب الأوسط في مجال الأصول، بل لجأ 

وكان من .  2العلوم بحواضر المغرب الأوسط واعتبارها مناطق قاحلة من العلوم ضاربة فيها الجهالة بكلكلها

بين الملاحظات التي تمّ التركيز عليها والعمل على توضيحها هي الطريقة المعتمدة في بلاد المغرب الأوسط في 

كلمين، ولا شك أن منحى المتكلمين كان هو المنتشر والمؤسس مجال الأصول بين طريقة الفقهاء أو طريقة المت

بهذا المجال، ولكن الإشكال الذي  فرض نفسه هل كان ذلك على منحى المتقدمين أو المتأخرين؟، وكان دور 

كما تمّ .  3أعلام المغرب الأوسط في ذلك كبير حينما قاموا بالتأليف فيه مثلما فعل الشريف التلمساني

حديث عن فقه المقاصد و القواعد الفقهية و الفروق الفقهية التي كان لعلماء المجال المدروس الخوض في ال

سبق ( م1351/ه957ت)كبير الأثر فيه بما يبيّن قيمة حواضر الفقه بالمغرب الأوسط، وإذا كان للمقري الجد 

عه في ذلك الونشريس ي حينما في التأليف في القواعد الفقهية التي صاغها في أزيد من ألف ومائتي قاعدة، وتب

ف 
ّ
والذي اعتبر بمثابة  ،"إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك" اه في القواعد مؤلفا تداوله الناس سمّ أل

فإنّ دور فقهاء آخرين كان جليلا حينما درّسوا الفقه وأصوله، وتخرّج عنهم من   تلخيص لكتاب المقري الجدّ 

الذي عدّ من ( م1311/ه977ت)ال المقاصد أمثال أبي إسحاق الشاطبيالطلبة من كان له فضل عظيم في مج

رجالات هذا التخصص بلا منازع،  وهكذا   يبدو جليا التاثير المغرب أوسطي على فقهاء الحواضر المجاورة 

 .حينما تتلمذ طلبتهم على مشايخ المغرب الأوسط مثل تتلمذ الشاطبي على فقهاء تلمسان 

من الباب الرابع فقد أشرت إلى  ظاهرة الجدل كوجه من أوجه التعاطي العقلي بين أما في الفصل الثاني 

وقد . فقهاء المغرب الأوسط، وهي تنبه على الدور الذي تقلده هؤلاء الفقهاء بما يبرز قيمتهم وأدوارهم الراقية 

تباين الرؤى ثم خضت في العوامل المساهمة في . بدأت فيه بتعريف هذا العلم ودواعيه والموقف منه 

قد تجلى بشكل  واختلاف الوسيلة،  من بعدها اختلاف الأحكام ، ووجدت بأن دور فقهاء المغرب الأوسط

                                                           

لا شك أن الجهود التي يقوم بها البعض في شرق البلاد ووسطها وغربها وجنوبها هي من العناية ما يجب التنويه بها ، وذلك حينما قام   1

بعض الاساتذة بتحقيق المخطوطات وانتقالهم فيما بعد إلى التفكير في المساهمة الجماعية لاستدراك ما  فات في شأن العناية بالمخطوط ، 

ء شرقا الجهود التي تقوم بها الأستاذة بوبة مجاني وتلاميذها وفي الوسط عناية الأستاذ مختار حساني الذي نرجو منه مزيدا من ومن هؤلا

هم تقسيم الجهد بين الخيرين من رفقائه وتلامذته، وفي الغرب المحاولات الجادة التي صار يقوم بها الأستاذ عبدالقادر بوباية ، مضافا إلي

أدرار وطاقمها النبيل ومنهم الاستاذ أحمد جعفري الذي أسس من خلال مخبره المتخصص لجماية المخطوط على مستوى جهود مدرسة 

 .غرب إفريقيا

راجع ما كتبه العبدري حول المغرب الاوسط من خلال موسومه الرحلة المغربية حينما اشار إلى  قلة العناية بالعلوم في كل من تلمسان   2

 .الجزائر وبجاية نة ووهران و اوملي

ف الشريف التلمساني   3
ّ
غل ت، وهو المصنف الذي اش" مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول " في الأصول كتابه ( م5431/ه335ت)أل

 .عليه فقهاء المغرب درسا وشرحا ، ولجأ المتاخرون إلى تحقيقه والتعليق عليه



  ش
 

واضح من خلال هذا المعطى، وصارت الفتاوى تجاه عدد من القضايا التي شهدت جدلا تبرز قيمة الفقهاء 

 .ومدى مساهماتهم في مجال الجدل

وقد ظهر لي من بين العوامل المساهمة في الاختلاف والجدل تمسك المغاربة بمنحى التقليد رغم               

هبوب نسمات الاجتهاد، ومحاولة البعض من الفقهاء الخروج من دائرة التقليد إلى دائرة إبداء الرأي دون 

مناقشتها أيضا تلك العوامل  تسائل التي تمّ وكان من الم. ما أثار  ضدهم أهل التقليدالتقيّد بالمذهب، وهذا 

منهج التفكير والفتوى، التي أفرزت من وُصف بالتقليدي الفروعي ومن  اهمة بصفة مباشرة في تباينالمس

، وبين من أعطى حرية للعقل وتمادى في توظيف المنطق والكلام ومن تقيّد بالمنقول وتوقف وصف بالأصولي

كما أنّ الانضباط بمسألة عمل أهل المنطقة التي ترعرع فيها . ب أو خارجهعن توظيف الاجتهاد داخل المذه

الفقيه، أو برزت فيها المسألة مدار النقاش، قد تركت آثارها على منحى الفقهاء وطبيعة الفتوى، ولا شك أن 

ة اختلاف البيئات قد ساهم بشكل مباشر في تباين الفتاوى والمناهج، فوقع بذلك الجدل، وازدادت حدّ 

النقاش التي كانت تبرز من حين لآخر على شكل مصنفات فقهية أو عقدية أو غيرها من أنواع العلوم المدوّن 

 .فيها 

كان من جملة المسائل التي اتخذتها نماذج للتحري في الموضوع مسألة الاجتهاد والتقليد في نظر                

يحق له الاجتهاد، وهل وجد في بلاد المغرب وفي  فقهاء المغرب الأوسط، وذلك حينما خاض الناس في من

العصور المتأخرة من وُصف بالمجتهد، وهل يُقصد بالمجتهد ذلك الذي تكون له آراء داخل المذهب، وهنا 

طرحت مسألة أخرى وهي، موقع ابن القاسم من الاجتهاد والتقليد؟ فمنهم من اعتبره مجتهدا ومنهم من أصرّ 

وتناقش الفقهاء حول مسائل .  لكي رغم بعض الخلافات بينه وبين صاحب المذهبعلى اتباعه المذهب الما

جعلت بعضهم محل الغضب من قبل الأمراء أو عموم الناس، والمقصود الموقف من مسألة الخوض في 

الكلام وفي المنطق وفي الفلسفة، وهي توحي بما كان قد وقع زمن المرابطين تجاه مسألة الخوض في الأخذ 

رية، ومدى اعتبار منهج القائمين عليها أهل رشاد وهداية أم أنّهم أهل فساد وغواية؟ وهو السؤال الذي بالأشع

، وقد كانت هذه المسائل من  العلوم (ه517ت)كان قد طرحه الأمير المرابطي على الفقيه ابن رشد الجد 

اء إلى تداولها، وربما دام بعضها الوافدة على بلاد المغرب والأندلس، والتي أثارت ضجّة كبيرة دفعت بالفقه

مدة طويلة، بالإضافة إلى مسائل أخرى لم يسعفنا الوقت للإجهاز عليها، والتي ربما تكون ميدان بحث 

 .  مستقبلا

أما الفصل الثالث من هذا الباب فقد خصصته لتتبع الأثر الاجتماعي للفقهاء بالمغرب الأوسط، فقد  

عية الفاعلة في مجتمعاتهم، وكانت المسائل التي تستعص ي على العامة أو حتى كان هؤلاء الأعلام يمثلون المرج

على الخاصة كالأغنياء و الأمراء يُرجع فيها إلى هؤلاء الفقهاء لأجل البث فيها بما  يضفي على سلوكات الجميع 

طرق إلى النوازل وقد تمّ تناول هذا الاهتمام من زاوية الت. نوعا من الشرعية والقبول النفس ي والاجتماعي 

ودور الفقهاء في التوجيه من خلالها، كما تمّ التركيز من خلال ذلك على بعض النوزال التي نراها كفيلة بإبراز 

الدور الاجتماعي للفقهاء  وليس كل النوازل، لأنّ محاولة الخوض فيها وإبراز قيمتها قد اشتغل عليها مجموعة 



  ص
 

ن  الشيئ الكثير منها، ولكن الحديث عن أعلام المغرب الأوسط يتطلب ، أرى بأنّهم قد أبانوا ع1من الباحثين

. المزيد من تسليط الضوء على ممارساتهم الاجتماعية في ظل النوازل وأثرها على المجتمع بكل فئاته وأطيافه

وقد حاولت أن أبيّن بعض ذلك من خلال التطرق إلى عدد من القضايا النوازلية التي مارس عليها فقهاء 

لمغرب الأوسط فقههم و أظهروا مناهجهم في تحقيقها والإجابة عنها، وقد ظهر من خلال ذلك فهمهم ا

لواقعهم، وسقطت جواباتهم عليها بردا وسلاما، ولقيت من القبول ما جعلهم مصدر تشريع، وملجأ السائلين 

 .من أقاص ي الأرض، فضلا عن أطياف مجتمعاتهم

الموقف من أهل الذمة الذين كانوا يشكلون طيفا اجتماعيا بارزا، ومن المسائل النموذجية يحضر  

وقد تمّ التركيز على إحدى النوازل الخاصة بأحد فقهاء المغرب الأوسط  وهي نازلة يهود توات التي شكلت 

نقطة خلاف واضحة بين فقهاء المغربين الاوسط والأقص ى، وظهر انتصار المغيلي والسنوس ي ومن خلالهم 

وقد انتهت النازلة . سان على حساب مدرسة فاس التي مثلها الفقيه العصنوني ومن حالفه فيها مدرسة تلم

كما تحضر مسألة اجتماعية غاية في الأهمية  شكلت حراكا فقهيا وفكريا كبيرا مدة .  بتأديب اليهود وإذلالهم

صدى المسألة لم يكن لينفرد من الزمن، وهي مسألة الشرف وثبوته، ولأهميتها على المستوى الاجتماعي فإنّ 

. به المغرب الأوسط فحسب، بل تردد في كثير من حواضر بلاد المغرب، وخاض فيها فقهاء تونس وفاس وغيرهم

كما أن الموقف من بعض السلوكات التي مسّت بصفة مباشرة مسائل التشريع قد حرك في بعض الفقهاء 

 أنّ بعض الاعمال  الغيرة على الدين، فنهضوا يبينون لناس أخطارها وح
ّ
جم العقوبات اللازمة في شأنها، إلا

التي تدخل في نطاق التصوف وسلوك الزهد كالاجتماع على القرآن، والاحتفال بالمولد النبوي الشريف، 

ت عالقة ومصدر نقاش بين الفقهاء، كان من الواجب 
ّ
وزيارة الاضرحة وما يقع بشأنها، وغيرها من المسائل ظل

 .د الموقف تجاههاتوضيحها و تحدي

أما الفصل الرابع من هذا الباب فقد تطرقت  فيه إلى الحديث عن الدور الذي قام به فقهاء المغرب  

الأوسط في المجال السياس ي حينما قدّموا رؤاهم ومواقفهم تجاه بعض القضايا التي شغلت بال الامراء ونخبة 

والسلطان ببلاد المغرب الأوسط  باعتبار مكانة  وحاولت أن أظهر قبل ذلك العلاقة بين الفقيه. الفقهاء

المنصبين ودورهما في تحريك المجتمع وتسييره، هذه العلاقة التي كانت تتسم في هذا العصر في الغالب بالودّ 

والتكامل، ولكن لم يمنع هذا من وجود النفرة من بعض الفقهاء وسوء المعاملة من كثير من الأمراء، ولذا فإنّ 

ولئن كان هذا . ة بينهما أظهر الازدواجية في تعامل عدد من الفقهاء تجاه السلطان والعكس صحيحرصد العلاق

التوصيف للعلاقة بين الفقيه والسلطان توصيفا قاصرا على توضيح العلاقة على حقيقتها، فإنّ الهدف كان 

                                                           

: فتحة محمد ؛5222، 5لجمعية المغربية للتأليف والترجمة، سلا، المغرب، طنظرات في النوازل الفقهية، منشورات ا: حجي محمد -5

م، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، عين 51 -م54/ ه2ق -1النوازل الفقهية والمجتمع أبحاث في تاريخ الغرب الإسلامي من ق

وعة مهمة من الدراسات على مستوى الدوريات التي كانت قد هذا بالإضافة إلى مجم  . 5222الشق، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ط

 .أنظر بيبليوغرافيا دراستنا هذه في الأخير . رصدت لنا الوقائع الإجتماعية والفتاوى الصادرة بشأنها

 



  ض
 

أن يشكل نبراسا  وضع توطئة لتبيان  مدى عناية بعضهما ببعض، وأن دراسات الباحثين قدمت ما يمكن

 .1يكشف عن خبايا العلاقة بين السلطان والفقيه في المغرب الإسلامي

أمّا ما وجب الحديث عنه فإنّ ذكر التجارب السياسية، وإسهامات فقهاء المغرب الأوسط في موسوم  

السياسة الشرعية، قد كان هو الهدف من الدراسة لتوضيح قيمة فقهاء المغرب الأوسط، وقد تناولت 

الموضوع من جانب طرح الرؤى السياسية التي ساقها هؤلاء الفقهاء من زوايا مختلفة، فأشرت إلى محاولات 

المغيلي في بلاد السودان الغربي وعلاقاته مع ملوكها، وكيف سطر منهجا سياسيا لهؤلاء الملوك، كما أشرت إلى 

وك الملك والخطوات التي من الواجب الوصايا التي قدمها أبوحمو موس ى الزياني لولده وهو يبيّن له سل

 الولايات"وأشرت إلى مواقف الونشريس ي من خلال كتابه " . واسطة السلوك"اعتمادها من خلال كتابه

عبد الرحمن بن خلدون ، بالإضافة إلى مواقف كل من  "مناصب الحكومة الإسلامية والخطط الشرعيةو 

 ،للسياسة الشرعية" المحصل في أصول الدين لباب" يؤسس من خلال مقدمته ومن خلال مصنفه الذي 

والثعالبي من خلال رسالته في الجهاد وهو يستشرف الوضع في الأندلس وبلاد المغرب رغم ميولاته الصوفية، 

 .وابن مرزوق من خلال حديثه عن الإمامة والخلافة في مسنده، والسنوس ي وغيرهم من فقهاء المغرب الأوسط

 : منهج البحث

وضوع ضمن الدراسات التاريخية رغم ما فيه من تداخل مع بعض الاختصاصات، فكان يندرج الم  

وتحليل وقائع الحركة الفقهية ببلاد المغرب الأوسط تحديدا،  لاستقراءاعتمادي على رسم منهج تاريخي 

المتعلقة أن أجمع المعلومات  -بعد أن تمّ اخيار الموضوع وضبطه مع الأستاذ المشرف -وتطلب مني هذا المنهج 

ها توثيقا تاريخيا المطبوعة المتداولة، وأن أوثقّ من مصادرها المخطوطة الدفينة أو  ،بالموضوع من قريب أو بعيد

من حيث ذكر مؤلفها ومكان تواجدها، وقد توفر لدي بعد فترة قدر من الوثائق والمعلومات ما أمكن 

ثم .  بعد التثبت من صدقيتها ونسبتها لمؤلفها وقيمتها بالنسبة للموضوع، ا الخوض في الموضوعبواسطتهم

ا تحتاجه قمت بتوظيفها وفق مو انتقلت إلى مرحلة تشريح هذه الأصول والمعلومات وتحديد المعنى الحقيقي، 

 التركيب والتحليل في محاولة لاستخلاص الحقائق من النصوصآلية مع اعتماد  اتالدراسة من تلك المعلوم

دة فيها، ر للتثبت من المعلومات الواكما قمت بالمقارنة بين النصوص ومقابلتها مع غيرها  والروايات التاريخية،

تناول العنصر محل الدراسة، وقد استعملت آلية الاستدلال يوضع الأفكار في نسق تاريخي معين يتناسب و و 

 . تنتج عنها بالضرورة، وفق ما لدي من وثائقالقائمة على الانتقال من القضايا المسلم بها إلى قضايا أخرى 

                                                           

لكية والتجربة فقهاء الما(: لخضر)بولطيف  راجع الدراسة المتميزة التي قدمها لخضر بولطيف عن العلاقة بينهما في عهد الموحدين، 1

 .4112، 5السياسية الموحدية في الغرب الإسلامي، منشورات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية،ط

 



  ط
 

وباعتبار . وقد أسدى هذا المنهج خدمته للبحث في دراسة وأسباب الاختلاف والصراع الذي كان قائما 

الموضوع يمس العلوم المؤثرة في الحقبة مدار الدراسة كالفقه وأصوله، والعقائد والحديث والتصوف 

التي تتحكم في  فاهيمع على هذه التخصصات، ومحاولة معرفة المفإنّ الضرورة اقتضت الاطلا  والمنطق،

  ،والثقافة الوسيطيين حيث لا يمكن فهم التاريخ إيضاحها،
ّ
ه العلوم الخادمة لتاريخ جوع إلى مثل هذر بال إلا

وقد أفادتني عدّة مصنفات ودراسات متخصصة في هذا الشأن، كما أن الاطلاع على مناهج علماء  الحقبة،

 . الأصول قد فتح أمامي مجالا واسعا للإطلاع على ثراء علم الفقه ودوره في صناعة الفكر والثقافة الإسلامية

تعاريف ومفاهيم ترتبط ولأجل السيطرة على الموضوع وفق هذه المنهجية قمت في الباب الأول بتقديم  

بالموضوع وتوضيح الخلفيات التي قامت عليها الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط لأجل تسهيل الولوج إلى 

الموضوع، فقدّمت بنية توضح الكثير من معالمه، ثم لجأت في الأبواب الموالية إلى صلب الموضوع بالشرح 

الغرض قصد الاختصار والتوضيح أكثر، وكان هذا  والتفسير، وكنت ألجأ إلى توظيف المنهج الكمي لنفس

حلوا إليها، كان هذا ضمن والمناطق التي تواجدوا بها أو ر  ،ومجمل تخصصاتهم ،بإحصاء الفقهاء والمصنفات

 ،في سبيل هذا على الآيات القرآنية والأحاديث النبوية والشواهد الشعرية تجداول وأشكال، كما اعتمد

 .ين شتىومقالات الفقهاء في مياد

 :المصادر والمراجع  وتقييم نقد

 :قيمة مصنفات فقهاء المغرب الأوسط في الدراسة 

وتوظيفها للبناء  إذا كان المنهج التاريخي يقوم على اعتماد المصدر كآلية ضرورية للإطلاع على المعلومة، 

للموضوع، وقد كانت أولى ، فإنّ ضرورة نقد المصدر تصير ملحة لأجل تبيان قيمتها ومدى خدمتها التاريخي

ح مسألة فقهية، أو الردّ على يالمصادر التي تمّ الرجوع إليها هي تلك المخطوطات التي دونها الفقهاء لأجل توض

لكن من الواجب التنبيه على ملاحظة مهمة وهي أن العديد من تلك . موقف رآه الفقيه غير سليم منهجا وأداءً 

ما بعد  وهذا لطول مدّة البحث، شرتها واستعملتها قد تمّ تحقيقها فيالمصنفات المخطوطة التي كنت قد با

 : وكانت الأعمال التي ارتكز عليها البحث تلك التي ألفها فقهاء المغرب الأوسط ومنها

الوصول إلى بناء الفروع على مفتاح "  ألف الشريف كتاب( ه335ـ)أعمال الشريف التلمساني 

وقد أفاد صغر حجم المصنف، من رغم ال على غزيرة الفوائدفقهية وأصولية تضمن ثروة الذي  "الأصول 

الكتاب في إثراء البحث، من حيث الاطلاع على القيمة الفكرية التي وصلها فقهاء تلمسان، وتأثيرهم في غيرهم 

 لى ذلك في اليتجمن أهل المغرب والمشرق، 
ّ
فيد الم ةنفيسالصولية الأ لمعلومات المستوعبة ل ،ة التي سلكهاخط

، بالإضافة إلى الأسلوب الذي قدم به التلمساني كتابه، مما جعل البعض يحكمون للمبتدئ وللباحث البصير



  ظ
 

ف اطلاعه على المذاهب المختلفة قد أضاو .  على أنه منهج أصولي يجمع بين منهج المتكلمين ومنهج الفقهاء

بل  ،أيضا عدم انغلاقه على المذهب المالكي فقط تلاحظ كما .معرفة خلاف المجتهدين قيمة لهذا المصنفو 

، وهو أسلوب جريئ  تمّ تداوله في المحيط المغربي الأندلس ي المالكي، الشهير اه إلى دراسة المذاهب الأخرى تعدّ 

بالتقليد والتعصب، وهذا ما يعطي للمدرسة  التلمسانية صبغة مخالفة لوقائع الحركة الفقهية ببلاد المغرب 

ب الدف
ّ
اع عنها وإقناع الناس بجدواها، وقد اعتمد على طبعتين منه الأولى من تحقيق الشيخ عبدالوهاب تطل

عبد اللطيف من علماء المشرق والثانية من تحقيق محمد على فركوس من علماء المغرب الأوسط ودراسة 

لم يكن هذا و . هذا الأخير كانت عبارة عن أطروحة ناقشها بجامعة أم القرى، وكانت دراسة قيمة جدا

المصنف الوحيد للشريف الذي عرف به، بل وجد له كتاب آخر بلغ من القيمة والذيوع ما نافس به علماء 

في المنطق، الذي ألفه بطلب من  أفضل الدين الخونجي لجملوهو شرح   1"شرح الجمل"  عصره وقبله وهو

ثمّ . اني شيوخه وأقرانه بهذا الشرحه، ،وقد أبهر التلمس616أصحابه، ومنهم شرف الدين المرس ي بمكة سنة 

 ."نهاية الأمل في شرح الجمل"جاء بعده ابن مرزوق الحفيد الذي سماه 

مناقب سيدي أبي عبدالله الشريف وولديه "ومن المصنفات التي جاء بها شرفاء هذا البيت، كتاب 

الذي ألفه حفيد  ،"أجمعينسيدي عبدالله الشريف والولي الصالح أبي يحيى عبد الرحمن رض ي الله عنهم 

الشريف الجد العالم الفاضل أحمد ولد أبي يحيى، وقد أفادني به الفاضل الطاهر بونابي، إذ لايزال هذ 

المخطوط قيد التحقيق، حيث أسهم في تقديم صورة ناصعة عن بيت شريف بقلم حفيد من الشرفاء، 

رهم في الحركة الفقهية  تلامذتهم وآثارهم وأدوايصور فيها القيمة العلمية لأجداده، من حيث تتبع شيوخهم و 

صفحة وفي مجموع بخط جميل مقروء، متوافر ( 91)والعلمية على مستوى بلاد المغرب، والمخطوط يقع في 

لدى مكتبة آل سعود بالدار البيضاء، يعدّ من أجلّ ما وصلنا في المصنفات المناقبية، وكتب الفهارس 

لمصنفات والمواقف والآراء، وأحوال الفقهاء وموقعهم الاجتماعي، وعلاقاهم مع والتراجم، يعرفنا بالمشايخ وا

الأمراء، ويقدم في طياته فتاوى وتفاسير لم يتطرق إليها الكثير من الناس قبل الشريف وبعده، فهو كتاب 

 .2يحمل ثروة غنية بالمعلومات عن تلمسان وأعلام تلمسان وعموم بلاد المغرب

يبرز التصنيف في الفقه و أصوله ببلاد المغرب الأوسط من خلال (:     ه312ت) أعمال المقري الجد

و هو  .حينما ألف في القواعد الفقهية ،(م1351/هـ957ت )مام أبي عبد الله المقري تلك الجهود التي قام بها الإ 

الشافعية، و من جملة الإنتاج المالكي في هذا الباب، إذ تأخر المالكية في الخوض فيه بالمقارنة مع الأحناف 

لقرافي شهاب الدين من ضمن أمهات الكتب المالكية في هذا الشأن بالإضافة إلى مؤلف ا "القواعد" همصنفو 

( قاعدة 1157) أزيد من ألف و مائتي قاعدة على  "كتاب القواعد"اشتمل كتاب المقري و  .(م1115/هـ616ت ) 

                                                           

-5221تمّ تحقيق كتاب شرح الجمل للشريف التلمساني من قبل عمر أسفي، بجامعة محمد الخامس ، كلية العلوم الإنسانية سنة   1

 .تحت إشراف محمد الروكي ،5223

 .يعمل الأستاذ الطاهر بونابي على تحقيق المخطوط، وقد استفدت منه في بحثي، ولكن الفائدة العميمة ستكون بعد إكمال التحقيق  2



  ع
 

ت )عمد فيه المقري الجد  .1"هو كتاب غزير العلم كثير الفوائد لم يسبق لمثله"قال عنه الونشريس ي 

لفقهية في كل باب من أبواب التي أقيمت على النظريات ا ،إلى استخلاص المبادئ الكلية( م1351/هـ957

و عمله النقدي لأقوال  ،ديهي خلاصة نظره الاجتهاو  ،خدمة الفقه كان مبتكرا طريقة جديدة فيو ، الفقه

 .، وتصاوير مسائل الفقهالفقهاء

اصنع صنعة "و هو صياغة من مثل عربي  "عمل من طب لمن حب"في غاية الأهمية سماه  كتابوله 

و الطب هو الحذق، وقد صنع هذا الموسوم لابن خاله أبي عبد الله محمد بن عمر المقري " من طب لمن حب

فوضع لأجل تقويمه و تسديده بعد أن رآه مولوعا بكتاب الشهاب، و قد خش ى عليه أن يبذل جهدا بغير فائدة 

 ،حديث 577ة و تشتمل على خمسمائة الأحاديث النبوي منها :سامأربعة أق له هذا المصنف الذي يحوي 

الألفاظ الحكمية ، وأخيرا الحكمية ويشمل مائتي قاعدةالفوائد  ، ثمكليات الفقهية يشمل مثل ذلكالف

قديم الأقرب فالأقرب إلى الفهم ت -على ما ذكر -و قد أتى في هذا الترتيب. المستعملة في الأحكام الشرعية

 . 2التحصيلو 

هذا الرجل من بين أعلام أرقى أسرة سجلت حضورها  يعدّ  (:ه325-355)أعمال ابن مرزوق الخطيب

وحواضر الإسلام عموما، وقيمة الخطيب تكمن في تحريره لعدة  ،القوي بتلمسان وبلاد المغرب خصوصا

رحلاته وجولاته ببلاد الإسلام قدمت له معارف وافيه عقلية ونقلية  مصنفات في شتى الميادين، كما أنّ 

استعملها في إيصال فكره إلينا، وقد أفادتني هذه الشخصية العالمة في بحثي عن  الأسرة المرزوقية وتأثيرها 

ات المحقق مؤخرا من أجل المصنفات ذ "المناقب المرزوقية"السياس ي والعلمي في بلاد المغرب، ويعد مصنفه 

الفائدة حينما يذكر أجداده وآباءه فهو يذكر ايضا مشايخه ومشايخهم والأعلام الذين عاصروهم، ومن 

لى أن كتابة هذه إخلالهم وصف الحركة العلمية وحياة الفقهاء في تلك الحقبة، لكن من المفيد الإشارة 

فقد كتبها وهو بعيد عن أهله  ،يستوجب الحذر في اقتفاء اخبارها المناقب قد تمت في ظروف استثنائية مما

ونشير . ه963ه وبداية 961و في وقت فتنة ومحنة السجن التي لحقت به من قبل المرينيين أواخر سنة  ،وذويه

وثائق والآثار الموثوق فيها حيث هنا إلى ما أدلى به الباحثون حينما كرروا بأنّ هذه الكتابات لا ترتب ضمن ال

تطويعها بعد إجراء التعديلات المنهجية اللازمة قد تقدم المفيد من خلال استدرار  ، ولكنها تنزع إلى الذاتيةنّ أ

ويضاف إلى المناقب .  3مخزونها التاريخي لمعرفة ذهنية العامة والنخبة والمواقف السائدة إبان تلك اللحظة

يؤرخ لحياة ، وهو كتاب (المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن)  عمله في المسند

                                                           

قام بتحقيق القواعد  محمد بن محمد الدردابي نال من خلاله رسالة الدكتوراه تحت إشراف  على سامي النشار، بدار الحديث   1

 .وقد اطلعت على الرسالة التي تقع في جزئين ، وتحقيقها غاية في الإجادة والتثبت. 5221الحسنية، بالرباط، سنة 

،  4114، 5عمل من طب لمن حب ، تح بدر بن عبد الإله العمراني ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان، ط (: أبو عبد الله أحمد)المقري   2 

 .  41،  41، صص 5343

 .553ص .4111، دار التنوير، الجزائر، ط في تاريخ الغرب الإسلاميدراسات (: محمد الامين)بلغيث   3



  غ
 

حيث عايش الكاتب  ذلك التقارب بين السلطان والفقيه،الخاصة في البلاط المريني، كما يوضح الكتاب 

مفض ى سره، : " فكان كما قال صاحب البستان ،وسلمه وحربه ،السلطان عن قرب ورافقه في حله وترحاله

ال ابن عن كتابات معاصريه أمث وقد وضعه على نسق مختلف. 1"وإمام جامعه، وخطيب منبره، وأمين رسائله

ويؤصل لذلك بالآي والأحاديث  ،د خصالا ومواقفار وفي كل فصل يو  ،فصول  خلدون، فهو يقسم الأبواب إلى

ويورد نماذج من أفعال أبي الحسن كدلالة، وقد  ،ف الموضوع الذي يمدح فيه السلطان المرينيويعرّ  ،النبوية

ة عشرين سنة من وفاة أبي الحسن المريني، وإن كانت المحققة ه، أي بعد قراب991أكمل كتابة مسنده سنة

للكتاب تطعن في مصداقيته من حيث أن صاحبه أراد التودد لبني مرين حين كان يهم بالاستقرار في 

 
ّ
  حاضرتهم، إلا

ّ
ويوحي من خلاله  ،كان ابن مرزوق يقدم الوجه الذي يظهر قيمة السلطان ه من وجهة أخرى أن

قيمة  إلى كيفية إدارة شؤون الحكم، والصورة التي يجب أن يكون عليها الوالي دون توجيه مباشر، كما أنّ 

ه يعكس في مستوى آخر البنى العقائدية 
ّ
ه لم يقع تحت ضغط السلطان أبي الحسن، وأن

ّ
الكتاب تكمن في أن

س عصرئذ، وقد كان المسند مستندا لعدد من الكتاب لتلك الفترة والمفاهيم الروحية التي رسمت وقائع النا

الإحاطة في أخبار  مة لتلك الفترة وهيهذا المصنف من بين المصنفات الثلاثة القيّ  ، ويعدّ  2الذين جاؤوا بعده

من  نفح الطيب" كان آخر العنقودلابن مرزوق، و  المسندلابن خلدون و  العبرلابن الخطيب و "غرناطة

جنى الجنتين في " كما أفادني كتابه الثالث الذي لم يلق الرواج الكبير وهو .للمقري "  غصن الأندلس الرطيب

المتداولة في الفقهية والعقدية لمواضيع ذكر اي حيث، "ليلة القدر وليلة المولد النبوي " شرف الليلتين

. سابع للهجرةال المغرب بعد القرن بوالتأسيس لليلة المولد النبوي الشريف، بعد أن صارت ذات قيمة عصره،

 ،صنف المصدر الوحيد الباقي ببلاد المغرب الذي أثار هذه القضية التي تنكر لها البعضوربما يكون هذا الم

وقد كان تأليفه بإيعاز . وشكلت نازلة نزاع بين فريقين، انتهى القول فيها بقدسية ليلة المولد النبوي الشريف

) عجالة المستوفز" طلعت على معجمه ومفهرسه كما ا .السلطان الحفص ي عصرئذ أبو إسحاق من

وهو "المستجاز في ذكر من سمع من المشايخ دون من أجاز من أئمة المغرب والشام والحجاز( المستوفيأو 

نظرا للتلف الذي أصاب عددا كبيرا من ورقاته فصار لا يفي  ،مخطوط صعب القراءة وعسير التناول 

سن الجمل، وإمعان الفكر فيها، ولحبالغرض، ولكن الإصرار على الأخذ منه دفعني إلى الحرص في تحري بعض 

، فأغنى المناقب المرزوقيةالحظ أن كثيرا من المعلوم المتواجدة في هذا المصنف يتوفر عليها مصنفه المحقق 

   .خير عن المخطوط الأول هذا الأ 

الذين أمدوني بوقائع الحركة العلمية والسياسية من : (ه212ت)أعمال عبد الرحمن بن خلدون 

والاجتماعية وتاريخ بلاد المغرب الأوسط العلامة ابن خلدون الذي يعد حقيقة الأنموذج الفريد للكتابة عن 

تدأ والخبرفي ايام العرب والعجم والبربر ومن كتاب العبر وديوان المب" العصر الوسيط، فكتابه الشامل 

                                                           

 .521البستان، ص : ابن مريم  1

 وغيرهما" الروض الهتون "، وابن غازي في "روضة النسرين"أمثال ابن الأحمر في    2



  ف
 

تعتبر عصارة فكره ونهاية ما انتهى إليه العقل  "مقدمة"ـ يبتدئ ب 1"عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر

، أفادنتي بالأساس في عند بني سلامة يام عزلتهتكف عليها في إحدى المغارات أحينما اع ،المغربي في عصره

الحركة وا بتأسيس لوالأعلام الذين تكف ،والمدارس التي ظهرت وتطورت ه،في عصر التعريف بالعلوم الرائجة 

رات الدروس فتهمل من مقر  ،الأقارب هاه، ويا للأسف أن يهتم بها الأباعد ويتركالعلمية في وقته وقبل

يخه حول كما أمدني تار  ".ولكنّ زامر الحي لا يطرب" بالثانويات والجامعات،وهي أم الكتب المدونة بالجزائر

 ،من خلال وزاراته المتعددة هو أحد صانعيها والقائمين عليها العرب والبربر عن الوقائع السياسية التي كان

رحلة " تي رحلته وتأ. صار قاض ي قضاة المالكية بمصرحتى  ،وقيامه على القضاء والإفتاء ،وسفاراته المتكررة

شامل لتكون على شكل فهرسة وبرنامج لمسيرته كآخر مصنف ضمن هذا الكتاب ال "ابن خلدون غربا وشرقا

حينما  ،العلمية التي تقدم لنا الصورة الناصعة عن الحياة العلمية ببلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا

ل سيرة هذه الرحلة كأوّ  هم، وربما تعدّ حياته ومشايخه والعلوم التي تلقاها علي يتكلم عن أسرته أولا وعن

كاتب بيده عوض كتابتها بيد غيره، كما كانت بشكل غير مباشر ردا على بعض منتقديه ذاتية في التاريخ خطها 

 .في زمانه أمثال ابن عرفة والسخاوي وابن حجر العسقلاني

ه مؤلفات عديدة كانت اعتمادي في البحث 117قدم ابن قنفذ المتوفى سنة  : (ه251)أعمال ابن قنفذ

الذي هو عربون وفاء اتجاه تلك ، "مبادئ الدولة الحفصيةالفارسية في "ومن ضمنها مؤلفه  ،والتقص ي

م ابن قنفذ يقسّ أنّ الإفتاء والخطابة بعد عودته من المغرب الأقص ى، ورغم الأسرة التي قلدته القضاء و

الحادثة الواحدة عبر سنوات مختلفة لامتدادها ويسرد الامور سردا دون تبويب مرتب ، وربما يقدم الحادثة 

فه يمكن اعتماده ضمن كتب السير الذي مصنّ   تظهر الفائدة بشكل جلي، إلا أنّ الرئيسية فلا  الثانوية  مع

، ويقدم فيه مآثر الأمراء (ه175)يبدأه من ظهور المهدي الموحدي وينتهي به إلى سنة خمس وثمانمائة

ت هذه الدولة الحفصيين، وهي دلائل وشواهد من معاصر لهذه الدولة تعطي الوجه الآخر لقراءات قد انتقد

والاسرة، ومع أنّ مصنفه يحمل من القيمة الجليلة وفق ما ذكره المصنف ذاته في آخر الكتاب إلا أن 

. المحققين له والمعلقين عليه قد انتقدوا العديد من الأحداث التي جاء بها على اعتبار أنه كان يخلط في بعضها

أنس " وهو كتاب يصب في إطار ذكر المتصوفة،  كما يقدم لنا ابن قنفذ عملا آخر من نفس النوع ولكنه

 ااختص بذكر شيخ الع إن وهو "الفقير وعز الحقير
ّ
  رفين أبي مدين الغوث واصحابه، إلا

ّ
ه يعطينا صورة أن

عدد من أصحاب التأليف في التراجم والسير ومنهم أحمد بابا عليه واضحة عن أعلام التصوف وقد اعتمد 

يره من المؤلفين بما ينم عن صحة كتابات ابن قنفذ وحسن اطلاعه على سير التنبكتي في نيل الابتهاج، غ

الذي كتب فيه عن مآثر .وقيمة الكرامةمن خلاله تعريفا للولاية والكرامة والاولياء وصفاتهم  مالسابقين، وقدّ 

منظومة غرامي صحيح في "لـ  هشرح ، كما اطلعت على هذه الدولة، وأبرز الأحداث التي وقعت زمانها

                                                           

 النابه يشير المؤرخ الخطير   1
ّ
وليس كتاب العبر، وهو بصدد تحقيق هذه " ترجمان العبر"أصل التسمية للكتاب هي  عبدالقادر بوباية بأن

 .بالخزانة العامة بالرباطالتسمية، على ما ذكره لي ونحن 



  ق
 

شرف الطالب "عبدالعزيز صغير دخان بتحقيق المنظومة تحت عنوان كل من قام قد و ، 1"اصطلاح الحديث

شرف الطالب في أسنى ": مصنف ابن قنفذبتحقيق محمد بن يوسف القاض ي قام  ، كما2"في اسنى المطالب

، جمع فيه بين وفيات الونشريس ي "ياتألف سنة من الوف"وضع كتابه ب محمد حجي أيضا، و قام "المطالب

لقط الفرائد "م الموسومة بـ 1616/ه1715ي العافية المكناس ي تبيات أحمد بن القاض ي أحمد بن أووف

ووفيات ابن  -جاء عمل ابن القاض ي تذييلا لعمل ابن قنفذ في وفياته  -" الفوائد( حقق)للفاضة حقاق 

الصحابة يذكر بعض  "الوفيات" ابن قنفذ في كتابه، و "شرف الطالب في أسنى المطالب"قنفذ المسماة 

ترتيبا حوليا على المائين من السنين بوجه لم يسبق إليه، وقدم لنا  ، وقد رتب مصنفهوالعلماء والمحدثين

 فالملاحط أن .ثرها على ما يحضره من حفظ تجاههاها ووفاتها ومآدتعاريف عن كل شخصية من حيث مول

هو شرح  العنوان الذي حققه عبدالعزيز صغير دخان في حين جال الحديث وطبقاته،هذا الأخير يتحدّث عن ر 

يحتاج وهذا ما يستوجب التحقيق وربما يكون عبدالعزيز خان قد غفل عن نسخ أخرى، فصناف الحديث، لأ 

بالخزانة العامة  توجدوقد  . كل من شرف الطالب ومنظومة غرامي صحيح إلى تصحيح لكي لا يقع الالتباس

  "شرف الطالب في أسنى المطالب "ا للمنظومة لصاحبه ابن قنفذ جاء في المقدمة تسميته الرباط شرحب

بن محمد بن عبد الواحد  ىأحمد بن يحيقدم العلامة   :الونشريس ي أحمدالعباس أبي أعمال 

مصنفات عديدة تنم عن حذقه وجلالة قدره، والتي يمكن الحكم من خلالها ( م1576/هـ716ت ) الونشريس ي 

الفقه و  في   - بالإضافة إلى علم الوثائق والتوثيق -على وقائع الحركة العلمية بتلمسان وفاس، فقد صنف 

كما التي شرحها إبنه عبد الواحد بن أحمد الونشريس ي،  "إيضاح المسالك إلى قواعد مالك "منظومة  أصوله

فتاوي علماء عن رب غرب والجامع المعالمعيار الم" في فرع من فروع الفقه المرتبط بالتاريخ كتابهألف 

 الذي يعد من أثرى المصنفات المعتمدة اليوم من قبل الباحثين والمؤرخين، وهو ،"فريقية والأندلس والمغربإ

ثم تأليف المعيار في تفاصيل دقيقة، وقد قدم الشفشاوني ظروف . 3عتمد فيه على نوازل البرزلي والمازونيي

 . ذكر إشادة الناس بهذا المؤلف وبصاحبه

في مجال  ،(م1677/هـ175ت )برز الإمام السنوس ي محمد بن يوسف :  أعمال محمد بن يوسف السنوس ي

لِف في الإسلام على ما ذكر العقائد والكلام،حين 
ُ
وضع عقائده الخمس وشروحها التي صارت من أفضل ما أ

                                                           

" المنظومة الحديثية الغزلية"ح كما اشتهر آخرون بشر  521إلى  512من ورقة .  د خ ع، الرباط 332مجموع رقم اطلعت عليه من خلال     1

 ، 4114، 5، دار ابن حزم، ط " من نوادر تراث المالكية" مجموع فيه : ، انظر (هـ 51ق ) ن القرافي بن عبد الرحم ىمنهم يحيو 

 ،4114، 5شرف الطالب في أسنى المطالب، تح  عبدالعزيز صغير دخان ، مكتبة الرشد ناشرون، الرياض ،ط: (أبوالعباس) أنظر ابن قنفذ  2

التوشيح الديباج وحلية الابتهاج،تح علي (: ه5112ت) ؛القرافي بدر الدين 11، 11البستان، صص : موهو ما جاء على لسان كل من ابن مري  3

كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الديباج، تح عبدالله :  التنبكتي أحمد بابا 34، ص .4113، 5مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، طعمر، 

 . 33، ص .4114، 5الكندري، دار ابن حزم ، بيروت،ط



  ك
 

 فقد  .1الشفشاوني
ّ
عقيدة أهل التوحيد المخرجة بعون الله من ظلمات الجهل و التقليد "ف السنوس ي أل

عمدة أهل التوفيق "، و هي الكبرى ثم جعل عليها شرحا سماه "الراغمة بفضل الله أنف كل مبتدع عنيد

التي وصفها بأنّها  ،"عقيدة أم البراهين"ثم وضع . و هي الوسطى "التسديد في شرح عقيدة أهل التوحيد و 

لكبرى لهي تلخيص التي و  ،العقيدة الصغرى وسماها  ،محتوية على جميع عقائد التوحيد ،كثيرة العلم

حيث استعرض  ،تلخيصا لها صغرى الصغرى و تأتي  .محمد بن عمر الملاليشرحها وقد قام على  ،الوسطىو 

والاطلاع عليها  .باستعمال الفكر والنظر في مجال العقيدة ،مذاهب الناس في الاستدلالمن خلالها السنوس ي 

يجعل الباحث يقتنع بمدى التطور العلمي الذي كان يصبغ حاضرة تلمسان ومجتمعها، ويعطي صورة 

 " يظهر كتابه الآخرحين واضحة على الحياة الفكرية والعقلية بعموم المغرب الأوسط، في 
 
 نصرة الف

 
د ر في الرّ يّ ق

كتبها يدحض فيها   "برسالة" ، الذي صنفه في الرد على فقيه كان قد أثار الناس " على أبي الحسن الصغير

 " بدع الزمان، وجاءت في أربع ورقات، فكان رد السنوس ي عليه بهذه الرسالة 
 
الملاحظ  أن و ".  قيرنصرة الف

حه كان يرج إمام الحرمين الذي ومذهب ،ومذاهب الحكماء آراء من الأشعرية والمعتزلةتمد يعكان  السنوس ي

 نص مراجعات كلامية" كما  اعتمدت في دراسة فكر السنوس ي على  ما قدمه أحمد العلمي حمدان في . دوما

بين السنوس ي  والمغيلي،  أي بين أنصار مواقف السلف،  "بين تياري العقيدة السنية بالغرب الإسلامي

ومتعهدي التنظير الأشعري، وهي مراجعات وسجالات امتدت ببلاد المغرب منذ عهد المرابطين المؤيدين للسنة 

المتهمين بالتجسيم، وتيار التمرتية الناحي منحى الأشعرية، وربما اعتبر المغيلي ممثلا لتيار الأقدمين، في حين 

السنوس ي يمثل جسارة العقل المتسنن، وهي نصوص تمثل قمة ما بلغه المغيلي والسنوس ي، وهذا لا يعني  كان

ما جعل له حدودا في حين أن كليهما استعمل المنطق
ّ
 .أنّ المغيلي كان يغيب القعل، وإن

ان بتأليف عدة مصنفات مختلفة الاختصاصات ك المغيلي قام : أعمال المغيلي محمد بن عبد الكريم

 إنكار أو من حيث السيوطي  ه وجلال الدينبرز التباين بينمنها ما يخص علم المنطق والموقف منه، حيث 

 فقد ، والخوض فيه المنطق قيمةإثبات 
ّ
كما  ،"القول المشرق في تحريم علم المنطق"ف السيوطي كتاب أل

جهد "في مصنف سماه  "اليوناننصيحة أهل الإيمان في الرّد على منطق " لخص كتاب ابن تيمية المسمى 

صون ":سماه  ،ثم كتاب آخر جمع فيه ما تقدم في الكتابين من أقوال العلماء ،"القريحة في تجريد النصيحة

منح الوهاب في رّد الفكر إلى "صنف كتاب أن المغيلي  فكان ردّ  ".المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام

 في المنطق، فك ،"فصل الخطاب"و "الصواب
ً
أمّا فصل الخطاب فهو شرح له، في حين ان منح الوهاب نظما

الذي قام على ،  "لب الألباب في رد الفكر إلى الصواب" يوجد عنوان آخر للمغيلي فيما يخص المنطق سماه 

وإذا كان المغيلي يرى في المنطق . عن كتاب منثور في المنطق ةوهو عبار ، بلقاسم ضيف الجزائري   قيقهتح

ولا شك أنّ اقتناع المغيلي   .التقيّد بالنصوص وهو  فإنّ السيوطي انتهج أسلوبا آخر  ،وسيلة نحو تحقيق الحق

                                                           

جي ، الدار البيضاء، ن مشايخ القرن العاشر، تح محمد حدوحة الناشر لمحاسن من كان م: (محمد بن عسكر الحسيني) الشفشاوني  1

 .512ص .4114، 4المغرب،ط



  ل
 

ما هو نتيجة لطرق التحصيل العلمي التي كانت تزخر بها تلمسان ،بالمنطق كأسلوب لبلوغ الحقائق
ّ
 وغيرها ،إن

 .من الحواضر عصرئذ

فكان ميدان السياسة الشرعية، وبالأخص العلاقة بين المغيلي أما المجال الثاني الذي صنّف فيه 

المسلمين وغير المسلمين، ونحن نعلم ما كان لهذا العلامة من مواقف اتجاه فئة أهل الذمة وعلى وجه 

التحديد اليهود الذين كانوا بتلمسان، حينما قوي سلطانهم الاجتماعي والاقتصادي، وصاروا يتحكمون في 

ه الشهيرة بالاستناد إلى عدد من فقهاء المغرب الأوسط، فذاع صيته وقربه الحكام رقاب الناس، فأفتى فتوا

حينما هاجر من تلمسان وفاس إلى بلاد السودان الغربي، وكان من ثمار ذلك اللقاء أن ألف لهم في السياسة 

: مما وصلنا منها الشرعية مدونات يمكن أن تكون نبراسا لهم في تعاملهم مع الرعية المختلفة المعتقدات فكان 

وترجم إلى الإنجليزية،وقد علق  بجامعة أكسفوردقد صدرت عبر كتاب و  ،"سقيا وأجوبة المغيليأسئلة الأ "

عبد القادر  هقيقتحوقد قام ب، "J . Hunuick  هونويك جون " عليه أحد أساتذة التاريخ بنيجيريا وهو 

تاج الدين فيما يجب على الملوك "والثانيوهي سبع أسئلة وجهت إليه أردفها بسبع إجابات، زبادية،

 الذي حققه كل من،مصباح الأرواح  في أصول الفلاحأما  محمد خير رمضان يوسف، ققهح، "والسلاطين

فقد وقع الناسخ ومن ورائه المحققان في غلط ، م1771سنة  عبد المجيد خياليم، و 1761سنة  ررابح بونا

فيما يجب على المسلمين من اجتناب الكفار، وما "  :أن عنوانها هوحينما جعلوا لها هذا العنوان، والحقيقة 

صار حتميا يتطلب  قة أن التثبت من بعض المصادر أمر والحقي. 1"يجب على أهل الذمة من الجزية والصغار

، اوين أخرى اختلفوا في نسبتها، بل تطرح عنرتياب الناس في هذا العنوان فحسبنجد ا ، إذ لا التوثيق فيه

 ثمّ جاء القاض ي عياض فاس ي" المعلم بفوائد مسلم"  ي مصنفهر ألف أبو عبدالله محمد بن علي الماز فقد 

"  إكمال الإكمال" كتاب سمي بـ جاء برز للنقص الذي رآه، ثم  "إكمال المعلم بفوائد مسلم" كمله بموسوم ف

أبو الروح بن مسعود بن  وهو عيس ى، لم بجائي من آل منجلات الزواويينعاإلى  2ابن فرحون والذي نسبه 

في  "إكمال الإكمال" شرح صحيح مسلم الذي  ،(هـ963 – 666) لاتي الحميري الزواوي المالكي جمنصور المن

قد تقاطع و ،  النووي و ابن عبد البر و الباجي و غيرهمجمع فيه أقوال المازري و عياض و و أثنى عشر جزء، 

هو لأبي عبد الله  "إكمال الإكمال"مصنف   بأنّ  صرح حينما 3تهالعنوان الأخير مع ما ذكره البلوي في ثبهذا 

وربما .  مكمل إكمال الإكمالثم جاء بعدهم محمد بن يوسف السنوس ي فألف  .محمد بن خلفة الوشتاتي

البحث في موضوع التصنيف بالمغرب الأوسط قد يميط اللثام عن هذه الإشكالات العالقة فيما يخص 

 .اختلاف المصنفين حول العنوان الواحد

                                                           

، وسماها أحمد العلمي حمدان بـ .4114، 5أنظر المجلة الجزائرية للمخطوطات، ع " رسالة إلى كل مسلم ومسلمة" سماها أحمد الحمدي بـ  1

مجلة كلية الآداب والعلوم : ، أنظر أحمد العلمي حمدان"أو رسالة المغيلي في أمور السلطنة" اسنصاح السودان أحد فقهاء توات وتلمسان"

 م5222، 1جامعة سيدي محمد بن عبدالله، فاس، ع الإنسانية،

 ،424ص . 5221، 5تح مأمون الجنان، دار الكتب العلمية، بيروت، ط  ، الديباج المذهب:  ابن فرحون  2

 .335ص . 5224، 5الثبت، تح عبدالله العمراني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط( : ه242ابو جعفر أحمد بن علي الوادي آش ي ت)البلوي   3



  م
 

كتبا عديدة قدمت الذي صنف ( م1676/هـ177ت )أبو العباس أحمد بن زكري  هو و : أعمال ابن زكري 

كتابه كان في العقائد ف. العلمي والتعليمي بحواضر المغرب الأوسطلدراستي المعطيات الكفيلة برصد الواقع 

كما . 1تحليل التعقيدتكميل التقييد و تحت عنوان أيضا الذي يقع ،  ا به تعبير العقائدمحصل المقاصد ممّ 

هو مصنف مهمّ في و  ،"بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب"سماه في نفس المنحى مصنفا آخر  مقدّ 

. 2و انتهى ببيان حكم الإمامة التي جعلها في الاعتقادا،الاعتقاد بدأه بما يجب على كل مكلف شرع شرح أبواب

مة إمام الحرمين الجويني وهو شرح أصولي لمقد ،هي والأصوليفي التصنيف الفق "بغية المرام" كتابهويحضر 

غاية المرام في " سماها ابن زكري قد و " الورقات في أصول الفقه" خلال كتابه  من( 691/1715) الشافعي

وقيمة التأثير بين  ،يظهر التأثير الشافعي في التوجه المالكي من حيث أصول الفقه وهو .  3"شرح مقدمة الإمام

 ف لوم الحديث عأمّا في   .الذي نجده مكرسا في مدارس المغرب الأوسطو  ،أعلام المذاهب
ّ
يعرف منظومة ف أل

معلم "اها أنواع الحديث سمّ و  ،المعتنية به كتبالمه ورسم صحيحه و يتقسمن حيث  ،علمهذا الفيها ب

و كان ممن قام  ،بيتا(  197)ين في منظومة بلغت أبياتها مائة و سبعيقع  ، " الطلاب ما للأحاديث من الألقاب

 .4( م1933/هـ1165ت ) على شرحها أبو الحسن على بن أحمد بن محمد الحريش ي 

قدم المقري معلومات مفيدة حول تاريخ بلاد المغرب والأندلس، ولذا كان  :المقري شمس الدين  أعمال

، فقد ألف هذا العالم كتابين غاية في القيمة في مجال التأريخ، حينما  وضع كتابه ن اعتمادي على ما دوّ 

وذكر  نفح  الطيب من غصن الأندلس الرطيب"الثاني ، ومصنفه  "أزهار الرياض في اخبار القاض ي عياض"

ض ي هما يختصان بشخصيتين هما القا، وربما يظهر لدى البعض أنّ  "يرها لسان الدين بن الخطيبوز 

، لكن محتواهما يفوق العنوان باعتبار أنهما يؤرخان لبلاد المغرب والأندلس، وقد كان عياض وابن الخطيب

، ( ه312ت) المقري جده أبو عبداللهمن بين استفادتي منهما هو ذكره لكثير من الفقهاء وعلى وجه التحديد 

أن يكتب كاتب حول المقري وأعلام المغرب والأندلس والحياة الفكرية والثقافية دون اللجوء إلى  فلا يمكن

ولم يكن المقري هو الوحيد المهتم بسيرة جدّه، وإنما توجد كتابات تبرز قيمة الجد، ومنها ما  .هذين المصدرين

النور " وفى هذه الشخصية العالمة حقها من خلال مصنفه حين است( ه161ت)ألفه ابن مرزوق الحفيد

 .نفح الطيبالذي نجد له إشارات في مصنف  "البدري في التعريف بالفقيه المقري 

 

                                                           

تح عبد الرزاق دحمون راجع ابن  4453،ويوجد بالخزانة العامة بالرباط تحت رقم 1235موجود على مستوى الخزانة الحسنة تحت رقم   1

 4155يع ، الجزائر، طبعة خاصة صد مما تعتبر العقائد ، تح عبد الرزاق دحمون ، دار المعرفة الدولية، للنشر و التوز محصل المقا: زكري 

 .مجلدات ( 14)و يقع في ثلاث ( هـ 221ت) قام على شرحه الشيخ أبو العباس احمد بن علي المنجور الفاس ي ؛و 

ي شرح عقيدة لابن الحاجب، تح عبد الرزاق دحمون ، دار المعرفة الدولية، الجزائر، بغية الطالب ف(: أبو العباس احمد)راجع ابن زكري    2

 . 4155طبعة خاصة 

دار  4، 5غاية المرام في شرح مقدمة الإمام، تح محند اودير مشنان، مج: قام بتحقيقه والتعليق عليه محند اودير مشنان انظر، ابن زكري   3

 .  4155المعرفة الدولية للنشر والتوزيع، ط خاصة 

عبد الله لقبيطة تحت إشراف محمد  قدمت المنظومة كبحث لنيل  دبلوم الدراسات العليا المعمقة بدار الحديث الحسنية من طرف  4

معلم الطلاب ما : ابن زكري . ، كما قام كل من محمد أو إيدير مشنان و عبد الرزاق دحمون ينشرها و تحقيقها  4114، 4114الراوندي سنة 

 . 4155للأحاديث من الألقاب تح محند مشنان و عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية  الجزائر، طبعة خاصة 



  ن
 

 ادر الأخرى أنواع المص

ساهمت هذه الأصناف من الكتابات بشكل كبير في   :الفهارس والبرامج والمناقبو كتب الطبقات والتراجم 

ني أبحث عن تاريخ الفقه ببلاد المغرب كان من الواجب 
ّ
المفروض وليس المرغوب أن أطلع إثراء دراستي،ولأن

تراجم الفقهاء ومناقبهم وما تركوه من برامج وفهارس يمكن اعتمادها في تحري مناهجهم وحياتهم  على

صة، وكان من ضمن التصانيف الأساسية كتابات أحمد بابا التنبكتي من خلال وعلاقاتهم مع العامة والخا

وهما يحويان معلومات وافية عن فقهاء  "كفاية المحتاج"وتلخيصه "  نيل الابتهاج بتطريز الديباج"مؤلفيه 

توسع في ناك من ضافة إلى كراماتهم ومواقفهم وفتاويهم، مع العلم أن هبالإ  ،وعلماء بلاد المغرب ومصنفاتهم

اج وقائع بيوتات العلم من خلال وهناك من اقتصر على جمل قليلة تجاهه، كما يمكن استخر  ترجمتهم

الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء  " وهما تلكملة لما كان قد ألفه ابن فرحون من خلال كتابه ،مصنفيه

لف المناطق والحواضر، ومختلف ترجمة من مخت 631، المختص في طبقات المالكية،المحتوي على "المذهب

حيث يبدأ بالحديث عن المذهب المالكي من حيث البروز والانتشار، ثم يلجأ إلى الحديث . التخصصات والعلوم

بكتاب اعتمدته وهو  ( ه795ت)عن أخبار الفقهاء المالكية في بلاد الإسلام عموما، وقد ذيله بدر الدين القرافي 

لكن عمل التنبكتي استوفى تراجم جلّ فقهاء المغرب الأوسط، ولا يمكن  ،"جتوشيح الديباج وحلية الابتها"

لأي باحث في تاريخ الفقه أو الفكر والثقافة أن يكتب دون المرور عليه واعتماده، ثم جاء مصنف القادري 

بمثابة إكمال المعدود " الاكليل و التاج في تذييل كفاية المحتاج"الموسوم بـ  (ه1119 ت)محمد بن الطيب 

 . الإكمال لما بدأه ابن فرحون، وما تعمّق فيه التنبكتي

-697)السبتي برنامج القاسم بن يوسف التجيبيمن كتب التراجم والبرامج التي أفادت بحثي و  

، كان قد شرع في تأليفه بعد خروجه إلى الحج ومروره وعطبمو  ، وهو برنامج محقق( م1317-1191/ه937

ز الثقافة ه ومرّ بمراك675منها حواضر المغرب الأوسط، حيث انطلق من سبتة سنة على حواضر كثيرة 

وضاع العلمية ه، و الكتاب يقدم صورة حقيقية للأ 971ليستخرج برنامجه سنة  الإسلامية ومنها بجاية،

م بالمغرب الأوسط وبجاية تحديدا حينما يشير إلى عدد من المشايخ وجملة من المصنفات وأنواع من العلو 

 .الفقه اضرة، كعلوم الحديث والتفسير و المتداولة بهذه الح

عنوان الدراية فيمن حل من "من الكتب التي شكلت العمود الفقري بالنسبة للبحث  كتاب و  

وقد اعتمدت فيه على نسختين ( ه976ت )لأبي العباس أحمد الغبريني " العلماء في المائة السابعة ببجاية

حمد بن أبي شنب المدرس بالمدرسة الثعالبية الدولية وخريج كلية الآداب العليا مطبوعتين الأولى حققها م

ه، في حين 916، ولكنه جعل وفاة الغبريني سنة 1717زائر سنة جوقد طبع بالمطبعة المحمدية بال ،بالجزائر

أعلام ذوي ، وقد أمدني الكتاب ب1716للمحقق رابح بونار، وتعود إلى سنة  ةكانت الطبعة الثانية المعتمد

قافية الكثير من الملامح الثفيه صاحبه يظهر  بجاية من المناطق الأخرى، و أصول بجائية أو ممن دخلوا 



  ه
 

ا كان هذا في حاضرة بجاية أمّ . يشير إلى مناهجهم ومواقفهم بشكل جليوالفقهية بالمغرب الأوسط، كما 

 ،"البستان في ذكر أولياء تلمسان"  ن مريمالحاضرة المقابلة وهي تلمسان، فقد استندت دوما إلى ما كتبه اب

الحواضر من المصادر القيمة في توصيف الواقع العلمي والفقهي في تلمسان ومن خلالها  همصنفإذ يعدّ 

من حواضر المغرب الأوسط، ء المنسوبون لتلمسان وغيرها عددا لاباس به من الفقهاالمجاورة، وقدّم لدراستي 

طرحت في بلاد نائية  اضر، أو و لقضايا التي طرحت في ساحة هذه الحوسجل مواقفهم وآراءهم حول ا

افرا نها وفق منهجية تفكير قد تختلف عما كان متو قهاء تلمسان، فقدموا جواباتهم بشأبف واستنجد أهلها

ندلس، وأفرز لنا هذا المصنف قامات علمية ذات تأثير عجيب كابن مرزوق بفاس أو إفريقية أو بلاد الأ 

وغيرهم من الفقهاء الذين رسموا المشهد العلمي  ،والعقبانيينشريف التلمساني وأبناء الإمام الخطيب وال

 بلاد المغرب  بتلمسان وجلّ 

 
ّ
/ هـ179الذي كان حيا سنة  ،أبو عبد الله محمد بن عمر إبراهيم بن علي الملاليب في المناقف و أل

، "وسية في مناقب السنوسيةالمواهب القدّ "  ى مصنّفهسمّ و ،مناقب السنوس ي أيضافي  مخطوطه م1671

الذي اعتمدته في ذكر الواقع  "مناقب أحمد بن يوسف السنوس ي"مؤلف مجهول في وسار في نفس التوجه 

أحوال فقيه جامع لعدّة علوم، ورقة ، قدّم من خلاله  113الصوفي بمليانة وما جاورها، والمخطوط يقع في 

مدت في نفس السياق تقييدا لأبرز شخصية عالمة كما اعت .الملياني وهو الإمام بلا منازع أحمد بن يوسف

لصاحبه  "ترجمة الشيخ أحمد بن زكري  تقييد في"بـ  معاصرة للسنوس ي وهو الشيخ أحمد بن زكري موسوم

 .في مجموع بالخزانة الحسنيةن علي بن محمد الزيادي يوجد المجيد ب عبد

في ( م1676/ه771ت )عبدالله محمد بن أحمد بن أبي الفضل الشهير بابن صعد الأندلس ي وقدم أبو

نة العامة بالرباط تحت رقم الموجود في الخزا "النجم الثاقب فيما لأولياء الله من مفاخر المناقب" مصنفه 

لية الملوك الاصفياء من أخبار عن مشاهير الأولياء، وعيونا م اد عددحينما جمع ورتب وقيّ  ،عملا مميزا د1717

على  -وجماهير الفقهاء وقضاة العدل والأوصياء، حيث أثبت لهم من المناقب والكرامات الواضحة للعيان 

، ض ي عياض وعن صاحب التشوف التادليجل معلوماته قد أخذها عن القا والملاحظ أنّ  -حسب ملاحظاته

 .بعد انتهاء عملية الجمع ته المحققةورقة، ثم اعتمدت نسخ353ويقع مخطوطه الذي اشتغلت عليه في 

 علماءونة في أخبار الدرّة المص"فإنّ مصنف  الذين تواجدوا ببونة، ا فيما يخص العلماء و الصلحاءأمّ 

يمكن اعتمادها في معرفة الواقع العلمي لهذه الحاضرة بكل  ،يتوافر على عينات مهمّة ،1"صلحاء بونةو 

وقد تضمن هذا المصنف تراجم علماء الحاضرة من القرن الخامس إلى  سواء العلماء أو الصلحاء، ،أطيافه

لصغرى هو منظومة الألفية ا( م1916/ه1137ت )تاب لأحمد بن قاسم البونيللهجرة، والك القرن التاسع 

                                                           

الدرّة المصونة في علماء وصلحاء بونة، تح سعد بوفلاقة، منشورات بونة للبحوث والدراسات، عنابة، : أنظر أحمد بن قاسم البوني   1

 .4113، 5الجزائر، ط



  و
 

ل من حقق كان أوّ  وهي غير موجودة،، (بيت 3777)كبرى تتضمن منظومة  هاوأصل( بيتا 171)تتضمن 

ل تضمن ، الأوّ م، وهي موضوعة في أربعة أبواب1713/ه1331بن أبي شنب في سنة الصغرى الأستاذ محمد 

 ،الحديث عن العلماء والصلحاء الذين ذكرهم المؤرخ علي بن فضلون، والثاني قدم فيه صورة لصالحي بونة

من العلماء وذيله بمن دخل بونة  ،والثالث عرض لطائفة من العلماء والصلحاء الذين لم يذكرهم بن فضلون 

وتدعّم مصنف صلحاء بونة بمؤلف آخر لنفس الكاتب والمؤرخ . ذكر فيه جلّ مشايخه والصلحاء، والرابع

، وقد كان تأليف هذا المصنف بمثابة ردّ على ما  1"التعريف ببونة بلد سيدي أبي مروان الشريف" سماه 

ه لحواضر، في أثناء رحلته المغربية الشهيرة، التي أظهرت تشاؤمقدمه العبدري من توصيف لبونة وغيرها من ا

  .وتحامله على الحاضرة

كما قدم الأستاذ محمد حجي عملا مميزا أفادني في دراستي، حينما جمع عددا من المخطوطات فقام 

والفقهاء تعاريف للعلماء  ضمّت هذه الوفيات "ألف سنة من الوفيات" على تحقيقها وتقديمها  ضمن مؤلفه 

 في( ه716)والونشريس ي ، "شرف الطالب في أسنى المطالب" في( ه117ت)الذين جمعهم كل من ابن قنفذ 

وقد ، "لقط الفرائد من لفاظة حقق الفوائد" في( ه1715ت)القاض ي الفاس ي محمد واحمد بن ، "الوفيات"

رائهم وإنجازاتهم حيث تمتاز كتبهم وإشارات إلى آ أعلام المغرب والمشرق، قدم الأحمدون من خلالها تراجم عن

 ،الاقتصار على تعاريف بسيطة لهم ئمة على اختلاف أجناسهم ومذاهبهم، وإنّ بالرؤية الشمولية لهؤلاء الأ 

واعتماد الترتيب الزمني وفق القرون والعقود كانت تشبه إلى حدّ بعيد سجلات الولادات والوفيات المعاصرة 

لمعلومات حول الشخصية المراد البحث فيها، ويستلزم منه اللجوء إلى مما يجعل الباحث لا يرتوي من ا

مصنفات أخرى، فهذه المؤلفات الثلاث بقدر ما تقدم رؤية شاملة، تهمل تحقيق غرض الباحث عن المعلومة 

 .التأليف اهذ تمن إيجابيا - ولا شك -يق الزمان والمكان كان الدقيقة التي تفيد بحثه، ولكن توث

 "الغنية" ، من خلال تلك الفهرسة المسماة (ه566ت)تمادي على ما ألفه القاض ي عياض كما كان اع

التي حملت مجموع شيوخه والمؤلفات التي درسها عنهم، والتي تعبر عن واقع علمي واضح المعالم في عصره 

ي عمر، لعل 1773من تحقيق ماهر زهير جرار، والثانية سنة  1711وقد اعتمدت على طبعتيها سنة (. ه6ق)

لقاض ي لمذاهب الحكام في نوازل الأحكام كما اعتمدت على ما حققه محمد بن شريفة حينما حقق كتاب 

فيما يخص  ،"الإلماع إلى معرفة أصول الروايةكتاب "وله  فيما يخص الفقه والنوازل،عياض وولده محمد 

مد مح الذي حققه ،"الإمام مالكرك وتقريب المسالك إلى مذهب اترتيب المد"أمّا كتابه  الحديث والأخبار،

، فيعدّ من أبرز التصانيف التي لا يمكن لأي باحث أن يغيّبها ، ورغم أنّ الكثير 1713سنة   بن تاويت الطنجي

من الأعلام لم يتطرق إليهم، لكنه بالمقابل يقدم العديد من الموضوعات المتكاملة للباحثين عن أخبار 

                                                           

صدر  من قبل الأستاذ سعيد دحماني ضمن منشورات المجلس الشعبي البلدي لعنابة بالجزائر ثم 4115تمّ تحقيق الكتاب وتقديمه سنة   1

 .4113عن منشورات مؤسسة بونة للبحوث والنشر بعنابة سنة 



  ي
 

بار الممتحنين والمعذبين، وفيه من الطرف والنوادر ما يقدّم وجها واضحا الصالحين والزهاد والمرابطين، وأخ

لبلاد المغرب وأعلام هذا المجال، كما يحتوي كتابه على العديد من الفتاوى والنوازل وأحكام القضاة 

 واجتهاداتهم، ويمكن أن يكون مصنفه مصدرا للفرق والمذاهب في عهده ببلاد المغرب والأندلس، وعموما فإنّ 

ه كتاب تأريخ للحياة العلمية بالمغرب 
ّ
ترتيب المدارك بغض النظر عن اعتباره كتاب طبقات للمالكية، فإن

 .والأندلس منذ الفتح إلى  منتصف القرن السادس للهجرة

هر ست "من كتب الفهارس التي أظهرت وقائع الحركة العلمية بإفريقية وبلاد المغرب الأوسط كانت  ف 

أبي عبدالله الأنصاري، فهو من المصادر الثرية الجليلة القيمة، وصاحبه من أصول تلمسانية،  "الرّصاع

هاجرت أسرته إلى إفريقية وتقلدت مرتبة اجتماعية عليا، وكتابه يندرج ضمن فهارس العلماء، يتحدث فيه 

 أنّ صاحب ا
ّ
" محمد العنابي" لتحقيق عن جلة من المشايخ الذين أخذ عنهم، والعلوم التي كانت متداولة، إلا

ق في تحقيقه للمصدر، حينما أطنب في التعريفات، ففاق كلامه كلام المصدر بأضعاف بفعل 
ّ
لم يوف

وهناك مصدر تونس ي آخر أسهم في توضيح . الاسترسال في الشرح والتعليق، وقد أخل هذا بقيمة المصدر

لصاحبه  "سبك المقال وفك العقال"ب كتاالحياة العلمية والثقافية بإفريقية والمغرب الأوسط وهو 

كما ينفرد  ،عبدالواحد بن محمد بن الطواح يوضح فيه مجموعة من تراجم الأندلسيين وعلماء المغرب

، وقيمة المصنف تكمن في أن تلك الرحلة (ه1،ق9ق )ت العلمية التي كانت متوافرة في زمانهبتعريف المؤسسا

فقيه المفتي أبي منصور لقائه بالفي و ابة وقسنطينة وبجايةقد شملت عنه 671سنة التي قام بها صاحبه 

، والكتاب يحتوي على ثروة حمد الغبريني صاحب عنوان الدرايةمجلس أبي العباس أ المشذالي، كما حضر 

ي الحياة العلمية ، وباعتبار المؤلف فاعلا ففية مهمة من حيث النصوص والوثائقتاريخية وأدبية وصو 

بجلاء صورا من الحركة الفكرية في المغربين الأدنى والأوسط، وقد اختفى صاحبه  كتابه عكسعصرئذ، فقد

 .ولا نعلم له أثر بعد ذلك ،ه911عند سنة 

من أهمّ المصادر المعتمدة في التوثيق للحركة العلمية بالمغرب والأندلس،  جهود علماء الأندلس وتعتبر

حيث يوجد في كتب طبقاتهم وفهارس علمائهم وأثبات مدريسهم الكثير من ملامح الحركة العلمية الفكرية، 

، (م1531/ه731ت )لأبي جعفر أحمد بن علي البلوي  "ثبت الوادي آش ي"ومن بين كتب الأثبات التي اعتمدتها 

وهو ثبت تمّ تحقيقه في ر سالة لعبدالله العمراني بجامعة غرناطة، وقد احتوى الثبت على مشايخ البلوي 

واستنتجت . الذين أخذ عنهم العلوم المختلفة، وتتبع فيه الأسانيد، وفيه يذكر عددأ من فقهاء المغرب الأوسط

كما . رب عموما، وكيف كان التأثير والتأثرمن خلاله أهم المصنفات التي كانت متداولة بمدارس ومساجد المغ

اعتمدت كتب تراجم الرجال الأندلسيين لأجل التعريف بهم والتوثيق من خلالهم لعلماء المغرب الأوسط 

الذين وفدوا على الأندلس، وأخذوا هناك على علمائه، وأخذ عنهم أهل الأندلس لأن الذين هاجروا إلى 

هم طلبة، بل وجد منهم العلماء الفقهاء، ومن هذه المصنفات كتاب الأندلس من المغرب الأوسط لم يكون
ّ
وا كل



  أ أ
 

، ومصنف (ه673ت) بن الفرض ي لأبي الوليد عبدالله بن محمد الحافظ الشهير "تاريخ علماء الأندلس" 

بغية الملتمس "و ذيله ،"جذوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس"( ه611ت)الأزدي  عبدالله محمد يبأالحميدي 

كتاب الصلة في "، بالإضافة إلى (ه577ت)لأبي جعفر أحمد بن يحي الضبي "اريخ رجال أهل الأندلسفي ت

، (م1113/ه591ت ) لمؤلفه أبي القاسم خلف بن عبدالملك الشهير بابن بشكوال "تاريخ علماء الأندلس

المتوفى الشهير بابن الأبار القضاعي البلنس ي  قبل أبي عبدالله محمد بن عبداللهوتكملته من 

فادت هذه الكتب بالعديد من تراجم أوقد ، "التكملة لكتاب الصّلة" بـ الموسوم م و 1167/ه651سنة

خصوصا المصنف الأخير لابن الأبار الذي كان له إلمام بوقائع العلماء، وأهميته بالنسبة للدراسة  ،الفقهاء

ه دخل إفريقية وبجاية تحديدا ودرس بها وأخذ العلوم ع
ّ
ا خول هذا المصدر الأندلس ي ممّ ، ن رجالهاتكمن في أن

خصوصا  ،ومصداقيته لدى الدارسين لوقائع بجاية في القرن السابع للهجرة ،أن تكون له قيمته في البحث

ه، كما أن مصنف نوا عليه واعتبروهار قد أثالغبريني وابن خلدون والمقري صاحب النفح والأز كلا من وأن 

سبقوه في الكتابة عن فقهاء وأعلام الاندلس مثل الضبي صاحب البغية  التكلملة، هو تكملة بالفعل لمن

 "الشهير بـ تاريخ قضاة الاندلس، والمختصون كلهم في رجال الأندلس، في حين اطلعت على كتاب (ه577ت)

لأبي الحسن النباهي المالقي، الذي تكلم فيه عن القضاء " فيمن استحق القضاء و الفتيا المرقبة العليا

قاضيا، ذكر  175اض ي وخصاله ذكر سير الرجال الذين اهتموا بالقضاء الاندلس ي، وقد بلغ عددهم والق

 .شيوخهم وأبرز مواقفهم وآثارهم

أسهمت أعمال المشارقة في هذه الدراسة على سبيل استكمال وتوضيح القيمة   :جهود المشارقة 

وعلاقاتهم مع علماء المشرق، وأخذهم عنهم،  العلمية لفقهاء بلاد المغرب، من حيث تتبع رحلاتهم ومواقفهم

فقد أشارت العديد من كتب التراجم والطبقات إلى علماء المغرب الأوسط وتأثيرهم في طلبة المشرق أمثال 

ابني الإمام وابن مرزوق الخطيب ومحمد بن محمد المشذالي وغيرهم من أقطاب الفقه بالمغرب الأوسط، وقد 

الضوء اللامع " مة شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي في مصنفهأسهب في ذكرهم بالأخص العلا 

حيث قدم لنا في معظم أجزائه تعاريف وآثار لهؤلاء الفقهاء الذين نحتاج إلى معلومات  "لأهل القرن التاسع

 ، ولا شك أنّ الكثير من المعلومات لم تفدنا بهاوتجوالهم هناك في حواضره ،وافية عن أدوارهم بالمشرق 

مصنفات المغاربة وجدناها عند السخاوي، كما اعتمدت في البحث عن أدوار هؤلاء عند شمس الدين أبي 

" تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير و الأعلام) الذي راجت مؤلفاته ومنها كتابه( ه961ت)عبدالله الذهبي

من  ومعلوم أن الذهبي يعدّ " تذكرة الحفاظ"وكتاب " سير أعلام النبلاء"و" الأمصار ذوات الآثار" ومصنفه

، وقد قدم بعض الملامح لهذه ير الحركة الثقافية مشرقا ومغرباكبار الناقدين والموثقين للأسانيد المتابعين لس

الحركة وبرزت مواقفه اتجاه تطور العلوم، كان لنا عليها ملاحظات خصوصا في مجال علم الحديث وقيمته 

قية أخرى في هذا الشأن ومنها ما صنفه ابن عماد شهاب الدين واستندت إلى مصادر مشر  .ببلاد المغرب

 "شذرات الذهب في أخبار من ذهب" ( ه1717ت)الحنبلي



  ب ب
 

القول " ا ساهم في الحركة الفقهية ببلاد المغرب يأتي كتاب فادت إقليما مهمّ ومن التحقيقات التي أ

والذي تم تأليفه في  ،بمحمد بابا حيدةلصاحبه محمد الطيب بن الحاج الشهير " البسيط في أخبار تمنطيط

شار إليه هو الباحث عبد ، وكان أوّل من أ17وقد بقي الكتاب مغمورا إلى أوائل القرن  ،القرن العاشر للهجرة

ه ارتكب هفوات تمثلت في إسم الكتاب الذي قال عنه بأنه
ّ
 أن

ّ
البسيط في " السلام بن سودة الفاس ي، إلا

وأخطأ في اسم المؤلف حينما نسبه لابن بطوطة، ثم في وصف حجمه " نطيطأخبار من حل من العلماء بتم

خمسين ورقة، وقد جاء فيما بعد من حققه ضمن أطروحة دكتوراه  وهو في حدود حينما قال مجلد ضخم،

إقليم توات "  حيث أشرف عليه الاستاذ ابو القاسم سعدالله في رسالة بعنوان ،وهو الباحث فرج محمد فرج

لأوضاع الاجتماعية والسياسية والاقتصادية، كما يحوي سيرا وفيه دراسة ل، "م 52و 52نين خلال القر 

 
ّ
 .  وتفاعل السكان مع الأحداث  ،العادات والتقاليد ر مع ذك ،ت بتمنطيطلأعلام حل

الإباض ي وعلاقة اتباعه بالمذاهب الأخرى، اعتمدت على مصادر ودراسات  وعند دراستي للتوجه المذهبي

ر يمن خلال مدونه الصغير الحجم والكب( ه176كان حيا قبل )ة، كان منها ما قدمة ابن صغير المالكي ذات قيم

، لكن يظل هذا النص غير دقيق باعتبار أنّ الجزء الكبير منه لا يزال "أخبار الأئمة الرستميين" القدر 

ثم قدّمه وطبعه ،1115سنة ( Motylinski) المستشرق الفرنس ي موتيلانسكي :حققهل من مفقودا، وقد كان أوّ 

 1795كراسات التونسية سنة ضمن مؤتمر المستشرقين الرابع عشر بالجزائر، ثم طبعته مجلة ال 1775سنة 

وفي نفس السياق اعتمدت كتاب . ص الحقيقي يظل مفقوداها من نص المستشرق الفرنس ي، لأن النّ وتحقيق

 (ه577-657جعله الدرجيني ضمن طبقة ) بكر الوارجلاني  سير الأئمة وأخبارهم للإمام أبي زكريا يحيى بن أبي

 المهدي من الشرق إلى كتامة، وثورة أبي يزيد صاحب الحمار، عبيد اللهالذي أمدنا برواية وافية عن وجهة 

ا كتاب سير مشايخ المغرب لأبي الربيع وأمّ . رغم ما عليه من مآخذالأئمة ومناقبهم، بعض المعلومات حول و 

، ووصفه الشماخي (ه677-557)بدالسلام الوسياني الذي جعله الدرجيني ضمن الطبقة الرابعةسليمان بن ع

 
ّ
م، 1799قد اعتمدت ما حققه إسماعيل العربي سنة ، فه أحد شيوخ الحلق الكبار الحافظ للسير والآثاربأن

أه الباحث ولكن 
ّ
، ثم اطلعت على ما وذكر اختلاطه بعنوان الورجلانيالمتميز عمر بن لقمان أبو عصبانة، خط

 لسير الوسيانيفي دراسته نفسه حققه أبو عصبانة 
ّ
المعلومات بعض التعاريف و  ، فلم أجد ما يفيدني منه إلا

فادني كثيرا في موضوع ا ما أأمّ  .عمل الأستاذ كان مميزا حول شخصيات لها صلة بالموضوع، مع الملاحظة أنّ 

طبقات مشايخ " المسمى ( ه697المتوفى في حدود )الدرجيني الإباضية فهو كتاب لأبي العباس أحمد بن سعيد 

والذي حققه الباحث إبراهيم طلاي، وقد أفاد في اقتفاء الأثر الرستمي منذ البداية إلى زمن " المغرب

 .الدرجيني

 

 



  ت ت
 

  تقيمم مصنفات التصوف

كملاذ يؤوب إليه كل باحث للحفر في موضوع التصوف، هذا مادة خام بما فيها من المصادر حضر ت 

الموضوع الذي لقي رواجا كبير من حيث التصنيف فيه، لتحقيق عدّة أغراض، سواء المدرسة المحلية 

والوطنية لأجل إظهار البعد الروحي لمجتمع بلاد المغرب، أو المدرسة الخارجية التي تحاول أن تطوع النصوص 

الدفينة، وقد كان اعتمادي في البحث عن موضوع صوفية المغرب الأوسط أو الفقهاء بغرض خدمة أهدافها 

بن لا  "أنس الفقير وعز الحقير"كتاب المتصوفة على مصادر ذات قيمة بالنسبة للموضوع، وفي هذا يحضر 

الرائد في  القاهرةب دار المقطم للنشر وطبعته ، أبو سهل نجاح عوض صيامقنفذ القسنطيني، الذي حققه 

حيث يشير إلى  أب التصوف المغربي وهو أبومدين شعيب الذي صار قدوة السالكين وحجة العارفين، هذا، 

، الذي يؤصل لمنحى الصوفية، ونظن أن ما رآه الشيخ زروق من بالإضافة إلى قواعد التصوف لأحمد زروق 

مسألة  هذا المسلك، كما أنّ  التزام يم الطريقة والحث علىانحرافات لدى صوفية المغرب قد دفعه إلى تنظ

الذي  ها،صدعلات التي حاول صاحب المصنف رأب التقريب بين الفقيه والصوفي ربما كانت من بين الانشغا

أبوالقاسم القشيري النيسابوري الشافعي وهو يعضد في هذا الاتجاه ما قدمه ، بات ينخر هذه العلاقة

 .القاهرةب عبد الحليم محمود و محمود بن شري  ققهاحالتي  ،"الرسالة القشيرية"من خلال  ( ه665ت)

فتتبعتها وأعطيت لها  الملمح الذي  ،الصوفية كما تقوم مصادر الأخرى شاهدة على انتشار هذه ظاهرة 

أبو عبدالله محمد بن كتاب التميمي  يبدو من خلاله الانتشار الواسع والعميق داخل مجتمع المغرب، وقد كان

المستفاد في مناقب العباد بمدينة فاس وما يليها "الذي حققه محمد الشريف ( ه673ت)اس ي عبدالكريم الف

وقد  ،من بين الكتب التي حققت الغرض، وفيه أشار إلى بعض الفقهاء المنتسبين للمغرب الأوسط "من البلاد

ترجمة  13ترجمة فاسية، و 96ترجمة لشخصيات صوفية مقسمة جغرافيا على  115احتوى كتابه على 

الروض العطر شخصية أندلسية، وثلاثة لمناطق أخرى، والكتاب مطعم بتراجم من مصنف  15لأحواز فاس و

جذوة الاقتباس "وكتاب ( ه1177ت )لأبي عبدالله محمد الشراط  الانفاس باخبار الصالحين من اهل فاس

عبدالحق بن إسماعيل وكتاب ، (ه1715ت)لأحمد بن القاض ي   "في ذكر من حلّ من الأعلام بمدينة فاس

تحقيق سعيد من ، "المقصد الشريف و المنزع اللطيف في التعريف بصلحاء الريف "بـ الموسوم  الباديس ي

لذي يعد من المصنفات الاساسية ، الابن الزيات التادلي "إلى رجال التصوفف التشو "كتاب و  .أعراب

 ف لتيار الصوفية منذ نشأته إلىهذا المصن وأسسمجموعة من صوفية بلاد المغرب،  القيّمة التي أبانت عن

وفهارسهم قد ساهم في  عتماد على كتب التراجم والطبقات وبرامج العلماءكما أن الا . القرن السابع للهجرة

الذي ظل يسطر على عامة الناس وخاصتهم منذ القرن السادس  ،رإعطاء نظرة دقيقة فيما يخص هذا التيا

إلى غاية نهاية العصر الوسيط، ليستفحل فيما بعد هذا القرن بشكل عجيب، وهو ما يظهر من خلال 

في رصد ردود و .مصنف الغبريني و ديباج ابن فرحون ونيل التنبكتي وكفايته والإكليل والتاج للقادري 



  ث ث
 

لاقة بين الفقيه الصوفي والسلطان لكراماتهم وولايتهم، و الع الأولياء والمنكرينة على منتقدي المتصوف

لأبي عمران موس ى بن عيس ى المازوني، والمتوافر بالخزانة العامة  صلحاء وادي شلفمصنف على  اعتمدت

ي أشرف على نسخه المازوني محمد بن أبقد ، و ةصفح 317بالرباط تحت أرقام عدّة حيث يقع المخطوط في 

من الأعلام ذوي  اعددهذا الكتاب قدم ي ه، حيث1711ي الجزائري الميلي سنة القاسم بن محمد المغرب

 .الاتجاه الصوفي بالمغرب الأوسط

وكان من . السلوكية والاجتماعية والسياسية قدّمت المراجع  تحاليل وافية للظاهرة وأبعادهاكما  

-1136)بياري مة الشيخ عبدالهادي بن رضوان نجا الأ المصنفات التي أفادت في هذا الشأن مصنف العلا 

أرنو وقدّم فيه عدّة تعاريف  الذي ترجمه إلى الفرنسية السيد "فن تصوف" (م1111-1111/ه1375

.  مأخوذ من كتاب آخر في هذا الشأن من خلال نص تصوف، بما يفيد اختلاف الناسمعنى الوتفاصيل حول 

إسلام ": وكان مما اعتمدته في هذا الشأن ،من زوايا عدّة خصصت أخرى في  توصيف حالة التصوفوت

؛ من أجل إعادة تقويم الحدث الصوفي بالمغرب: عبد الحميد الصغيركتاب لو  حمد بن الطيبلم "المتصوفة

المغرب والأندلس في عصر المرابطين، : ش؛ إبراهيم القادري بوتشينشأة التصوف الإسلامي : إبراهيم بسيوني

: ؛ أحمد البوزيدي الإنتحالية بالمغربالفكر الصوفي و: ؛ عبد العزيز بن عبداللهالأولياء المجتمعالذهنيات 

وهوعبارة عن أطروحة  ،الولاية و المجتمع: دراسة حول  العامري نيلليوقدمت ؛ العلماء والسلطة و المجتمع

صلحاء و السلطة بالمغرب و العلماء و ال فكتب عن  محمد المغراوي  تهتم بصوفية إفريقية والمغرب، أما

التيار الصوفي و المجتمع في الأندلس و المغرب أثناء ق بمحمد مفتاح  كما اختص الأندلس في عصر الموحدين

معلمة مهمة  بوكاري أحمد، وقدّم  ه51التصوف و المجتمع نماذج من ق : م؛ عبد اللطيف الشاذلي16/ه1

 عبد العزيز بن عبد الله حينما ،"الإحياء و التجديد الصوفي" من خلال كتابه
ً
بالإضافة إلى ما كان قدمه سالفا

ويبقى العمل الاخير المتميز الذي أشرف عليه الأستاذ القادري . في أجزاء "معلمة التصوف الإسلامي"دون 

من بين " نسق نموذجي للوسطية والاعتدال ،التصوف السني في تاريخ المغرب" بوتشيش في مصنفه

ا فيما أمّ  .دمت لبحثي نظرة واضحة المعالم في رصد الحركة الصوفية بالمغرب الإسلاميالدراسات التي ق

 فإنّ بعض الرسائل العلمية بالمغرب الأوسط ق
ً
د استنفذ أصحابها يخص مجال المغرب الأوسط تحديدا

بمثابة نموذج  يبلماجستير و الدكتوراه للطاهر بوناار في هذا المجال، و تبقى رسالتي لأجل دراسة الظاه الوسع

والأوسط خصوصا، منذ المراحل الأولى بالمغرب عموما  "الحركة التصوف"ظاهرة أجمل فصّل من خلاله ال

ن العلاقة بين بمثابة معلمة تؤسس لمتصوفه المغرب الأوسط، وتبيّ رسالته  تفجاءإلى نهاية العصر الوسيط، 

الأوسط علميا وسلوكيا في الحياة العامة  هذا المجال ومجمل بلاد الإسلام، وكيف ساهم متصوفة المغرب

 . لمجتمع المغرب



  ج ج
 

، 9واقع الفقه بالمغرب الأوسط بين قفي يمكن عدّ التصنيف النوازلي سمة بارزة : كتب الفتاوى والنوازل 

( هـ 113ت ) لمازوني ابن عيس ى  موس ى بن أبي عمران ىويأتي في هذا الشأن زعيم مدرسة مازونة يحي ،.هـ7

وأخذ عنهم ابن مرزوق الحفيد والقاسم في مساره تأثر بهم ضمن من وكان من . مازونة ءاقضكان على الذي 

وباعتبار . وفقهاء العصر حينئذ بتلمسان والمغرب الأوسط عموما ،وهم أعمدة الفقه ،العقباني وابن زاغو

ه كان مطلعا على أحوال الناسفإ ،المهنة التي زاولها
ّ
ا ممّ  ،جابة على مسائلهم المختلفةيجتهد في الإ حيث كان  ،ن

ه اقتصر في  .1"ه في نوازل مازونةنالدرر المكنو " مصنف سماه أدى به إلى التأليف فيها ب
ّ
وقد صرح المازوني بأن

الذين تم  ،وعن أشياخه بتلمسان ،ذلك على أجوبة المتأخرين من علماء تونس وبجاية والجزائرتصنيفه 

  .ذكرهم

 وقدّمت التفاصيل جميع الميادين التي تهم الفرد والجماعة ببلاد المغرب،مسّت مواضيع النوازل  

 فيه بما على الفقهاء ثمّ  ،منها موضوع الشرف الذي فرض نفسه على المجتمعوالمهمة، وكان  دقيقةال
ّ

 للبث

كان أبرزهم محمد بن عبد و الفقهاء بذلك جتمع والسلطة، وقد اهتم من تداعيات على مستوى الم للمسألة

والمعروف بالكفيف أو الضرير ( م1675-1337/هـ179-937) الرحمن بن أبي زيد المراكش ي القسنطيني 

علي بن الأكمه، والذي هاجرت أسرته إلى قسنطينة فرارا من بني مرين، وكان من أبرز شيوخه هناك أبو أو

أهل بلدنا ببونة، له هو من : "تحدّث ابن قنفد عن الضرير قائلا وقد (.م1311-1371/هـ916-979) باديس 

ونجد في نفس المؤلف المحقق  ،2"في إثبات الشرف من قبل الأم إسماع الصمّ " تأليف في الشرف سماه 

إسماع " الشرف في تحدث عنالذي ( م1637-1365/هـ161-966) لمحمد بن مرزوق الحفيد آخر  امصنف

محل أخذ ورد بين فقهاء الشرف كانت مسألة و   .3فتوى ابن الأكمة به دعم ،"في إثبات الشرف للأم الصمّ 

) كما توجد لابن مرزوق الحفيد . العصر من جميع حواضر المغرب خصوصا بين أهل بجاية وتونس وتلمسان

ومنها ما هو  ،رب للونشريس يعفتاوي نوازليه عديدة منها ما هو متوافر على مستوى المعيار الم( م1637/هـ161ت

 .4في الخزائنطات و موجود على مستوى المخط

مثل محمد بن أحمد بن محمد بن " الشرف وقطعيته حول الجدل "شارك  عدد من  الفقهاء في    

جواب في مسألة قطعية " فيصدر بشأنها جوابات منها ،الذي كانت ترد عليه سؤالات ،يوسف الحاج الرهوني

                                                           

 بعض النقائص على   1
ّ
 أن

ّ
قام بتحقيق هذه النوازل مختار حساني الذي قدم جهدا في نقل المتن من المحظوظ إلى المحقق المنظم، إلا

مستوى التحقيق قد شوهت بعض الفتاوي، في كلّ أجزاء الكتاب، مما يستدعي استدراك ذلك في طبعة منقحه ثانية حتى تكتمل الصورة، 

مختار حساني، دار  المكنونة في نوازل مازونة، تح الدّرر (: أبو زكريا يحي بن موس ى)راجع المازوني . بهية ذات فائدة أكثرويخرج المخطوط في حلة 

 .في عدة أجزاء. 4112الكتاب العربي، الجزائر، 

 411لب، ص شرف الطا: إسماع الصمم في إثبات الشرق من قبل الأم، تح مريم لحلو، ابن قنفد( : المراكش ي)ابن الأكمه   2

 أراء العالمين ابن الأكمة وابن مرزوق الحفيد في مصنف واحد مفيد : جمعت مريم لحلو  3

 .د، الرباط 543راجع اجوبة العلماء في نوازل من أبواب الفقه، خ ع مجموع رقم   4



  ح ح
 

بل  .1الشرف بالنسبة للأسربيّن فيه إلى أي مدى يمكن أن يكون التحقق من قطعية يُ ، "النسب الشريف

مثلما تقدم به محمد شقرون بن  ،وجوابات الفقهاء عليها ،الفكر والمعتقدأخرى تهتم بمسائل وجدت نوازل 

 ( م1513/هـ717ت ) حمد الوهراني أ
ّ
 " اه سمّ و ف مصنفه النوازلي الذي أل

ّ
ر الجيش والكمين لقتال من كف

وهل يؤثر التقليد في إيمان المؤمن، أم " اعتقاد العامة"وهو جواب يدور حول سؤال يخص ، "عامة المسلمين

 .وجب عليه معرفة الدليل

جهدا كبيرا في جمع تلك الفتاوى التي كانت تروج ( ه161أبو القاسم البلوي التونس ي ت) قدم البرزلي  

الذي " جامع مسائل الأحكام لما نزل من القضايا بالمفتين والحكام"في عهده وقبله، وقد احتوى مصنفه 

تاوى علماء المغرب الأوسط، حينما تحدث عن من ففي هذا الشأن العديد  -حققه محمد الحبيب الهيلة 

الشريف التلمساني وابن مرزوق الجد والأب وعن المقري الجد وعن العقبانيين والمشذاليين، وكان مصنفه 

 .جتماعي والعلمي بالمغرب الأوسطعمدة الكتب في سبر الواقع الا 

 "الدّرر المكنونة في نوازل مازونة"في بن موس ى  ىأبو زكريا يحي أتي ما جمعه المازوني المغيليكما ي 

ما كان يدور بمازونة وما حولها من حواضر المغرب الأوسط، كما  بمثابة نصوص مصدرية واقعية، تشير إلى

يفيد بأسماء عدد من فقهاء المغرب الأوسط الذين شكلوا واقع الحركة الفقهية بكتاباتهم ومواقفهم وفتاويهم 

وجدالاتهم مع غيرهم، ومثلت علاقتهم مع العامة والأمراء الوجه الحقيقي لدور الفقيه وتعاطيه مع يوميات 

المصنف المتن من المحظوظ إلى  هنقلوبهذه النوازل  هتحقيقبمختار حساني جهدا الأستاذ قدم  وقد . لناسا

 أنّ بعض النقائص على مستوى التحقيق قد شوهت الكثير من الفتاوي في جل أجزا
ّ
، ئهالمحقق المنظم، إلا

ي طبعة منقحه ثانية حتى تكتمل ا يستدعي استدراك ذلك ف، ممّ 2ودفع إلى انتقاده من قبل عدد من الباحثين

 
ّ
  .ة بهية ذات فائدة أكثرالصورة، ويخرج المخطوط في حل

المعيار المعرب " الذي كان عمد البحث في المجال الفقهي والنوازلي فهو كتابالآخر ا الكتاب المهم أمّ  

الدينية المهتمة بالفتوى فبالرغم من مواضيعه ، "والبيان المغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب

ه يقدم للمؤرخ نصوصا غاية في الأهية وهي 
ّ
منذ عهد تلامذة الإمام مالك إلى نهاية القرن التاسع للهجرة إلا أن

لغته وما تحويه من دلالات تعطينا الواقع  ن ذلك الترابط بين العدوتين مثلا، كما أنّ نصوص تراثية تبيّ 

ويشير إلى دور أعلام المغرب الأوسط من خلال فتاوى البجائيين  المغربي الأندلس ي كما كان بالفعل،

والتلمسانيين وغيرهما، وربما يعتبر هذا المصنف من أجلّ المصنفات التي أظهرت التجاء الناس إلى هؤلاء 

ولا يزال . يها الأندلسيون والفاسيون وغيرهمعن وجود مدرسة مغرب أوسطية غالبة يلجأ إل الأعلام بما ينمّ 

                                                           

 في ورقتين  1121جواب في مسالة قطعية النسب الشريف،  خ ح، رقم : الحاج الرهوني: انظر  1

أبو زكريا يحيى بن موس ى بن عيس ى المغيلي : راجع المؤاخذات التي اشار إليها  الباحث إسماعيل بركات أثناء تحقيقة جزء من النوازل   2

الدرر المكنونة في نوازل مازونة، من مسائل الطهارة إلى مسائل النزاع بين طلبة غرناطة، تح بركات إسماعيل، رسالة (:  ه224ت )المازوني

 .، المقدمة4151-4112إشراف عبد العزيز فيلالي، قسم التاريخ، جامعة منتوري، قسنطينة، ماجستير،



  خ خ
 

كما كانت بعض فتاوى فقهاء المغرب الأوسط  .الكتاب يقدم الكثير لدارس ي التاريخ في مجال اختصاصهمهذا 

والمنثورة في كتب المناقب، أو في مدونات الفقه، أو كتب التراجم والطبقات الحضور الواضح في هذه 

جمعت مسائلهما حين  الدراسة، حيث تحضر فتاوى أحمد بن نصر الداودي، وفتاوى القاض ي عياض وولده

من أقدم ما وصلنا من كتب المعدود  "مذاهب الحكام في نوازل الأحكام" من قبل محمد بنشريفة في مصنف

  ،النوازل 
ّ
ل فتاوى أهل المغرب على عهد المرابطين، لكن وهي عبارة عن جذاذت للقاض ي جمعها ابنه محمد تمث

 
ّ
مام مالك أغفل بعضهم ممن كان له تأثيره على ه حينما جمع الرواة  عن الإ المؤاخذات التي تسجل عليه أن

( ه517ت)، وقد عاصره مصنف آخر تم اعتماده وهو كتاب ابن رشد الجدالحركة الفقهية ببلاد المغرب

" ، وخرجت فتاويه أيضا في تحقيق آخر 1719وقد حققه مختار التليلي سنة  "فتاوى ابن رشد" الموسوم بـ

وهناك جدالات المشذاليين والعقبانيين . 1773من تحقيق محمد الحبيب التجكاني سنة  "مسائل الأحكام 

والمرازقة التي اعتمدت كروافد مهمة لكتب النوازل، والتي اعتبرت عمدة الدراسة، ودليل وجود مدرسة فقهية 

مة هذا الميدان وقد استدعت أهمية كتب النوازل إقامة ملتقيات وأيام دراسية، تعرف بقي. بالمغرب الأوسط

"  ، حيث صنف كتابه(ه117ت)بن عمر  ىكتاب يحي ومن أقدم ما وصلنا أيضا  .1في الدراسات التاريخية

الكتب جمع فيها نوازل متخصصة في السوق وهو  موهو من أقد" النظر والأحكام في جميع أحوال  السوق 

الثاني هو مختصر الأول لأن فيه  وربما كان" أحكام السوق " جواب وسؤال ، ثم ألحق به كتاب آخر سماه

نفس فتاوى الأول يشير فيه إلى المكاييل والموازين  وما يجب على الناس فعله في السوق وما لابد من تفاديه، 

كما اعتمدت في باب النوازل على مخطوط جمع عددا من  . وغيرها من الأحكام المفيدةوأحوال أهل الذمة، 

جوابات الونشريس ي احمد بن يظهر عنايتهم بالفقه والمجتمع، وقد كانت إجابات فقهاء علماء المغرب بما 

وجواب أبي عبدالله ، وأجوبة فقهاء غرناطة ومنهم ابن لب ،وجواب أبي العباس أحمد القباب ى،يحي

، هي الورقات التي كونت هذ المخطوط الموجود على مستوى الخزانة العامة بالرباط، محمد بن غازي الفاس ي

ولا يقل عن هذا المخطوط شأنا ما ألفه ابن زكون حسن بن ابراهيم حينما صنف كتابه المخطوط الموسوم بـ 

المخطوطة ، ورغم أن عدّة أجزاءصفحة وفي  616في حدود  عوالذي يق "اعتماد الحكام في مسائل الأحكام" 

كما عتمد بعض فتاوى الأندلسيين من خلال  .إلا أن فائدة المخطوط أكيدة ،المعتمدة خطها رديئ في بعضها

 .(ه232ت")فتاوى قاض ي الجماعة ابن سراج الأندلس ي" مصنف ابن السراج 

كان هذا الصنف من الكتب عمدة البحث من حيث الاستعانة بها على تتبع تطور حركة  :كتب الفقه وأصوله

التشريع الإسلامي مشرقا ومغربا، وتوضيح المدارس الفقهية والأصولية التي ظهرت بعد مرحلة الخلفاء 

                                                           

، التغيرات الاجتماعية في البلدان المغاربية عبر "-العصر الزياني نموذجا-كتب النوازل والأحكام مصدر للتاريخ الاجتماعي : "بوبة مجاني  5

نسانية والاجتماعية، مخبر الدراسات التاريخية والفلسفية وقسم التاريخ ؛ الملتقى جامعة منتوري، كلية العلوم الإ: العصور، قسنطينة

 .4154الدولي بجامعة المسيلة، قسم التاريخ ك النوازل والتاريخ، 



  د د
 

هذه المصنفات رؤية واضحة على حدوث المذاهب والفرق  القرن الأول للهجرة، وقد قدمتالراشدين و 

، ولأنّ صولهناحيهم ومناهجهم في بناء الفقه وأبرز روادها وم، وأصولية الكلامية منها والفقهيةدارس الأ والم

فإنّ  -باعتبار أن له رواده وباحثوه -البحث يهتم بحركة الفقه، وعلى الرغم من تجنبي الخوض في التشريع 

دقيق والشائك في نفس الوقت، وقد التداخل بين الفقه والتاريخ حتّم علي الاطلاع على هذا التخصص ال

حاولت تقديم رؤى منسجمة لتوضيح تطور حركة الفقه، وحينما وجدت صعوبة في ذلك كانت كتب الفقه 

وأصوله من الكتب التي أنارت طريق البحث، وأخرجتني من حرج الغلط، ومن الكتب التي تحدثت عن تاريخ 

الفكر " وكتاب " أصول الفقه" وكتابه الثاني" ب الإسلاميةتاريخ المذاه" التشريع، كانت كتب أبي زهرة محمد 

" لمحمد بن الحسن الحجوي الثعالبي، وكتاب محمد الخضري بك المسمى"  السامي في تاريخ الفقه الإسلامي

أصول " ، و"أصول الفقه ومدارس البحث فيه" ، وما ألفه كل من وهبة الزحيلي في كتابه " أصول الفقه

ا البرديس ي، بالإضافة إلى مصنف الآمدي والرازي، وأبي الوليد الباجي والعز بن عبد السلام لمحمد زكري" الفقه

وكلها كتب محققة تمّ الاعتماد عليها وعلى . وابن الحاجب فيما يخص كتب الأحكام والأصول والقواعد

 .التقديم الذي جاء به المحققون لهذه الكتب الاصولية

الحديث عن السياسة الشرعية لا توجد أبحاث كثيرة فيما يخص  : لدينيةكتب السياسة الشرعية والولاية ا

كان اعتمادي على ما هو موجود في مصنفات فقهاء المغرب الأوسط، إذ كانوا غالبا ما بالمغرب الأوسط، ف

يبدأون كتاباتهم في مجال العقيدة أو الفقه حول الإمامة، لكن أحسن من استندت إليهم في الكتابة كان 

مة أبي العباس أحمد الونشريس ي، للعلا " كتاب الولايات ومناصب الحكومة الإسلامية والخطط الشرعية"

ستاذ بمعهد العلوم الأ كان أول من اعتنى به هو هنري برونو  المحامي بالمحكمة الاستئنافية بالرباط وفقد 

م، 1715بلغيث وعلق عليه سنة  م وصديقه، ثم حققه الأستاذ النابه محمد الأمين1739العليا بالرباط سنة 

واسطة السلوك في سياسية "يعتبر كتاب كما . د من الشرح والتنقيحولا يزال يشتغل عليه حاليا لأجل مزي

) قدمها أبو حمو الثاني التي ي الكتاب في تلك الوصاياتمثل ل النماذج في السياسة الشرعية، ويمن أج "الملوك

يوجهه فيها إلى السياسة لابنه وولي عهده،  ( ه971-967من رحموس ى بن أبي يعقوب يوسف بن عبدال

الكتاب الذي اعتمدته يحتاج إلى إعادة صياغة تسيير شؤون الراعي والرعية، وهذا  الراشدة والرشيدة في

له الأخيرة مبتورة، ولم يسعفني الحظ للاطلاع و ه، ويظهر أن فص1161وقراءة وتحقيق يعود طبعه إلى سنة 

  .1زائرية ولا على الطبعات المتأخرةعلى النسخة الج

مد أبو مح ، وكان منها رحلة العبدري اعتمدت كتب الرحلة لقيمتها التاريخية وخدمتها للموضوع: الرحلات 

د شار الدارسون إلى خطأ كارل بروكلمان حينما أخلط اسمه بإسم أبي محمعبدالله العبدري الحيحي، وقد أ

                                                           

إخراج يسهم أستاذ المحققين عبد الحميد حاجيات في تحقيق هذا المخطوط، بالإضافة إلى جهود دارسين آخرين لم أطلع على أعمالهم في   1

ة جيدة
ّ
 .هذا المخطوط في حل



  ذ ذ
 

ا مصنفه فهو الرحلة المسماة أمّ . ما يعتبر من الخطأ نسبته إلى بلنسية ، كبن الحاج العبدري صاحب النوازل 

م وقد 1117ديسمبر17/ه611من ذي القعدة سنة  15حيث خرج صاحبها من بلاد حاحة في بالرحلة المغربية 

يقا كما ذكر بدأ تقييده للرحلة من تلمسان وطريقته أنه يصف البلاد التي مرّ عليها وصفا إجماليا وليس دق

ولم  .لى تلمسان فحاحة بالسوس الأقص ىلى الحجاز ليعود من طريق فلسطين إنتهى إمقدم طبعة الرحلة، وا

صفها مقدم الرحلة ومحققها محمد الفاس ي ي يستعمل البحر بل البر عكس جلّ الرحّالة، وعلى الرغم من أنّ 

لال ما اتصف به العبدري في حد المعارف الإسلامية بالمغرب من خ بالشاهد العظيم على المستوى الذي بلغته

 أننا نسجل المبالغات في الأحكام الصارمة والمجحفة في حق الكثير من الحواضر ببلاد المغرب عموما 
ّ
ذاته، إلا

والأوسط خصوصا، فعلى الرغم من رحلته التي كانت في القرن السابع، الذي يعد بحق عصر استفاقة 

  ،كثير من الحواضرلعظيمة 
ّ
ن لنا ذلك، ولولا وجود مصنفات أمثال جل لنا ما من شأنه أن يبيّ ه لم يسإلا أن

ه، 677الانتهاء منه سنة  وتمّ  ،الذي بدأ تأليفه بقية العشرة من المائة السابعة عنوان الدراية للغبريني

لحكمنا وفق حكمه على حواضر المغرب الأوسط وبجاية تحديدا في  ،التي جاءت بعدها رحلة ابن خلدون أو

القارئ لهذه الرحلة  ، وإنّ "وعفا رسمه حتى صار طللا ،بحر العلم قد غاض حتى عاد وشلا:"ن بأ قوله

غير صائبة إن لم نقل غير صادقة، والسبب يعود إلى أن صاحب الرحلة لم يمكث  -في نظرنا -تعطيه صورة 

أخذه دون أن  حل بعدثم ير  ،وعلى الأكثر ليلتين ليأخذ عن عالم من علمائها ،غير ليلة ةفي الحاضرة الواحد

ه كان يسأل الناس عن العيلاقي بقية المشايخ
ّ
ماء ولم يكن له اطلاع واسع بفقهاء عصره، ولذا جاءت ل، كما أن

أحكامه بعيدة عن الواقع، وهو ما لم تؤيده فيه بقية المصنفات مما سنذكره لاحقا كما أنه هو نفسه قد وقع 

 .اتجاه رحلة العبدري واجبالحيطة و توخي الحذر  فإنّ  وعليه. في تناقضات عجيبة عند قراءة نصوصه

فيض العباب وإفاضة قداح الآداب "المسماة ( ه996-ه911)واطلعت على رحلة ابن الحاج النميري  

، وهي رحلة قام بها رفقة الأمير المريني أبي عنان الذي كان مقربا "في الحركة السعيدة إلى قسنطينة والزاب

في التاريخ الحضاري لبلاد المغرب  تتضمن معلومات  الرحلة من المصادر الجديدةمنه جدا، وتعتبر هذه 

تاريخية سياسية وإدارية وحربية وأدبية وفنية، وقد كان كلما قطع شوطا مع أبي عنان كتب عن ذلك ورقات، 

الرغم من وعلى . وكان يكتبها طاعة والتزاما لهذا الأمير يوثق المشاهدات والسماعات، ويكتب له الرسائل

اقتصار الأخبار فيها على الأمير وحركته إلا أنه يمكن أن نتعرف من خلالها على تلمسان والمسيلة وقسنطينة 

كما يمكن معالجة الواقع الفكري  .هل بسكرةة بين أبي عنان وبني مزني وعموم أوالزاب وعن العلاق

  .والاجتماعي من خلال الوصف الذي قدمه للمنطقة

في " تاج المفرق في تحلية علماء المشرق " المسماة بـ ( ه917ت)لد بن عيس ى البلوي وتدخل رحلة خا 

ه ، وهي رحلة قام بها البلوي من بلدته قيتورية بالأندلس قاصدا الحج، 1إطار الرحلات الحجازية في القرن 

يمة الرحلة ه، وق961ه لكنه لم ينته من تأليفها إلا سنة 967ه  وأكملها سنة 936رحلته سنة  وقد بدأت



  ر ر
 

تكمن في مشاهداته للبلدان ولقاءاته مع السلاطين الذين كانوا يعملون على توحيد صفهم تجاه المسيحيين، 

والذي يهم بحثنا هو دخوله تلمسان أيام الاستيلاء المريني عليها زمن أبي الحسن المريني، كما أفادني بأهم 

ين الشعر، وقد صارت لهذا المصنف قيمة علمية الأعلام الذين اتصل بهم وأخذ عنهم وذكر الكتب ودواو 

فه ابن خلدون ما أ.  وأدبية اقتدى بها المؤلفون 
ّ
تم طبع  التي تقع نهاية كتاب العبر ، والتي من خلال رحلته ما أل

فيها من المآثر والعينات العلمية والثقافية ما يمكن ف "ابن خلدون ورحلته غربا وشرقا" الرحلة تحت عنوان 

وهو المؤرخ المدقق، وقد استفدت  ،ة عصر ابن خلدون يصورة صادقة عن الحياة العلمية والدينأن يعطي 

 .ذكر علماء عصره وشيوخه وطلبته وكتاباته وعلاقاته مع علماء عصره مشرقا ومغرباحينما يمنها 

ن الذي قام أيضا برحلته الحجازية وتأليفه م( ه171ت)بو الحسن القلصادي ويقترب من السابقين أ 

، ، وهي عبارة عن رحلة فهرسية"تمهيد الطالب ومنتهى الراغب إلى أعلى المنازل والمناقب"خلالها كتابه 

عنهم من علوم كانت تتداول في  هما أخذو الفقهاء الذين لقيهم في طريقه نحو الحج و العلماء  حيث يذكر أبرز 

لتي مكث بها ثمانية أعوام وسبعة مسان اندلس ودخل تلفقد انطلق من بسطة بالأ  بها، تلك الحواضر التي مرّ 

 ،حينما يذكر شيوخه ،ن الحياة الثقافية والعلمية عصرئذورحلته تبيّ  .أشهر يدرس ويؤلف، كما دخل وهران

ويحليهم بتحلية دقيقة الوصف، وقد نسخ رحلته علي بن قاسم بن علي البياض ي الأندلس ي بغرناطة بداية من 

   .ه711ن سنة ه وأتمّها ربيع الأول م199صفر 

عنه والذي  بالإضافة إلى كتاب العبر الذي سبق الحديث : العام والتأريخ للدول والأسرالتاريخ كتب 

من حيث  المغرب ذات أهمية التاريخ السياس ي لبلادب صّ تخى تخر اعتبر عمدة هذه الدراسة، كانت كتب أ

البيان المغرب في أخبار كتاب  الوافية عن أحداث سياسية وحضارية، حيث يحضر علومات المتقديم 

الأنيس " لابن عذاري المراكش ي في جزئيه الاول والثاني، وكتاب علي بن أبي زرع الفاس ي  الأندلس والمغرب

المعجب في " بالإضافة إلى كتاب " المطرب بروض القرطاس في اخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس

قة على عهدي المرابطين الذي يخوض فيه في مسائل دقي" لعبدالواحد المراكش ي" تلخيص أخبار المغرب

علقة بالموحدين و مهديهم، تمن خلالها التدقيق في الأحداث الم ومن نماذج المصادر التي حاولت. والموحدين

وأفضل ما يكتسب، وأنفس ما يدخر وأحسن ما يعمل العلم الذي جعله الله  أعز ما يطلب" اعتمدت كتاب 

ي في عقيدته وعبادته وشؤون الذي يحتوى على دستور المهدللمهدي الموحدي، " رسبب هداية إلى كل خي

بي بكر بن علي الشهير بالبيذق، الذي قدم ، لصاحبه ومرافقه أ"كتاب أخبار المهدي بن تمرت"ثم يأتي  ،حياته

وافتراض لقائه فيه صورة عن بدايات الدعوة الموحدية واثر المهدي ببلاد المغرب بعد عودته من المشرق 

وتعزز هذا . وحركته من الشرق إلى الغرب ،المؤمن الكومي التلمساني دبولقائه بع ،ومكوثه ببجاية ،بالغزالي

لصاحبه  أبي محمد " خبار الزماننظم الجمان لترتيب ما سلف من أ" المصنف بمصدر مهم آخر وهو كتاب 

كان  ه، وقد9ا في منتصف قش ي الذي كان حيّ حسن بن علي بن محمد الكتامي الشهير بابن القطان المراك



  ز ز
 

هدي بن على شكل حولي يصف فيه شخصية المكتابه جاء يق الصلة بخلفاء الدولة الموحدية، و المؤلف وث

 .تمرت وعصمته وفكره

أنواع المصنفات المعتمدة تلك المدونات التي اهتمت بشأن الدول والأسر الحاكمة، والتي تظهر ومن  

، بالنظر إلى ذلك القرب الذي اتسم به صاحب المصنف من الأسرة الحاكمة، فقد كان كتاب الكثير من معالمها

ه، الذي قام على تحقيقه 177لأبي عبدالله التنس ي ت " تاريخ دولة الأدارسة من كتاب نظم الدرّ والعقيان" 

وأثر ذلك  ،غربعبدالحميد حاجيات عملا أبرز من خلاله صاحب المصنف دخول الفرع العلوي إلى بلاد الم

وفدوا  نعلى الحياة المذهبية والسياسية بفاس وتلمسان وغيرها من الحواضر، وأشار إلى السليمانيين الذي

الناس حولهم  البقاع التي حلوا بها، وكيف التفن بالاندلس، وآثارهم بكل المغرب الأوسط والحمودييعلى 

ارتباط من  ني زيان باعتبار ما لأجدادهمإعطاء الشرف لبلى وهو يذهب إللشرف الذي ينسبون إليه، 

فهو من الكتب التي أبانت " بغية الرواد في ذكر ملوك بني عبدالواد" بن خلدون  ىبالأدارسة، أما مصنف يحي

عن مظاهر سياسية وعلمية بالنسبة لهذا الكيان السياس ي وتلك الأسرة التي حكمت الدولة الزيانية ردحا من 

لمرينيين غربا والحفصيين شرقا، وقد كان اعتمادي على طبعتين الأولى ما حققه الزمن، ووقعت بين قوتي ا

، وطبعته الثانية المنقحة من خلال منشورات تلمسان عاصمة الثقافة 1717عبدالحميد حاجيات سنة 

يذكر  لعلماء، وهو البيت العبد الواد باعتلائه الإمارة وتقريبه ا، والمؤلف يشير فيه إلى قيمة 1711الإسلامية 

كانوا يمثلون الحياة العلمية بتلمسان وما حولها في ظل الحكم الزياني، كما تكمن قيمة  نمجموع العلماء الذي

نه من الاطلاع على أحوال الخاصة والعامة من زاويةفي ذلك القرب من الأسر الحاكمة، المصنف 
ّ
جدّ  ما مك

زهرة البستان في " المصنف بمدوّن آخر موسوم بـ وتعزز هذا. لا تتوافر للآخر مكينة، ووضع اليد على وثائق

 ،لمؤلف مجهول حققه عبد الحميد حاجيات، والمؤلف وإن جهل فهو يظهر قريبا من السلطان" دولة بني زيان

ه، فهو 966ه إلى 967يتحدث فيه عن أحوال القصر والمشور وعن تلمسان منذ عهد أبي حمو الثاني سنة 

وعلى النقيض من طرح هؤلاء المؤلفين فيما . يختص بذلك بمدة زمنية لهذا الحاكم وما وقع فيها من أحداث

بمصنفين الأول ( ه179ت) يخص الرفع من شأن الدولة الزيانية، يأتي الشاعر الكاتب إسماعيل بن الأحمر

من تحقيق عبدالوهاب بنمنصور، والثاني المكمل للأول " روضة النسرين في دولة بني مرين" الموسوم بـ

 تحقيق هاني سلامة، حيث يرفع من شأ" الدولة الزيانية العبدالوادية"
ّ
بني زيان في  ن المرينيين ويحط

كتابة التاريخية فيما من السلاطين قد هيمن على الن أن الانتماءات للبلدان والحظوة وقد تبيّ . الحضيض

بحت بسيف  ،ن من البلاطيخص هذه الأسر مما يتوجب الحذر من كتابات المقربي
ُ
لأن الموضوعية لديهم قد ذ

 
ّ
ونفس الحكم ينطبق على . بقدر الانتقاء الموزون بمنهج التاريخ الصارم السلطان، ولا تجد من الحقيقة إلا

الأزمان ومن ذلك موسوم ابن الشماع وكتاباته عن الدولة  ي هذا الشأن على مرّ عدد من المصنفات ف

 ."الأدلة البينة النورانية في مفاخر الدولة الحفصية" الحفصية 



  س س
 

على ما دونه البكري أبو عبد الله في مسالكه في هذا الاختصاص كان اعتمادي :  المسالك والجغرافيا  كتب

 فاد في إعطاء نظرة جغرافية شاملة لحواضر بلادن الخامس للهجرة، وقد أد إلى القر وممالكه، والذي يعو 

قدم رفقة والمسافات بين هذه الحواضر، بل ي الجغرافي من حيث الابعاد المعرب، ولا يقتصر على ذكر الموقع

ذلك معلومات وافية عن الحواضر سياسيا واقتصاديا واجتماعيا، فاستفدت من معلوماته عن الأشخاص 

والأسر والأحداث الواقعة بهذا المجال، وتوجد به تفاصيل للحياة العلمية والدينية تفي بالقدر الذي يظهر 

في حديثهم عن بلاد المغرب  أغنى مصنفه عن كثير من مدونات المشارقةقد ملامح هذا الشأن في عصره، و 

ض حواضر المغرب ومواقعها الذي وقع في أخطاء عند شرحه لبع معجم البلدانفي   أمثال ياقوت الحموي 

من خلال مصنفه   1(ليون الإفريقي) كما سجل الحسن بن محمد الوزان . وما تتصف به من خصوصيات

ومصنّفه من أجلّ الكتب وأدقها في  السياسية والاقتصادية والثقافية،، مآثر تلك مواقع "وصف إفريقية"

ل كربخال الذي أخذ ما عند وهو مارمو  ،عليه أيضاالاعتماد  تحديد المواقع، وقد استند إليه كاتب آخر تمّ 

كان الاعتماد عليهما بشكل ،"أفريقيا" وسماه  وأضاف عليه جملا طفيفة لا تؤثر على مصنف الوزانالوزان، 

ولا يزال بعضها محل بحث . ي كانت تشكل غموضا بالنسبة للبحثالعديد من الأماكن الت دكبير في تحدي

 .قدمان فيها ما يشفي الغليلالمصدرين لا ي وتقص ي لأنّ 

الشيخ عبد  وكان كتاب ،اعتمدت الدراسات الأولى حول تاريخ المغرب الأوسط: الدراسات القديمة الأولية 

كتب قد وهو دراسة عامة لإبراز مفاخر الجزائر، و  من أقدمها، "تاريخ الجزائر العام"الرحمن الجيلالي بعنوان 

، فكان الغرض مع المدرسة الفرنسية الاستعماريةفي ظروف كانت فيها المدرسة الجزائرية الوطنية في صراع 

، ورغم طابعه عطاء نظرة وطنية لرقعة جغرافية لا تزال تحت السيطرة الخارجية براز البعد التاريخي وإمنه إ

لأن  ،شرقيربط تاريخ الجزائر بالتاريخ الإسلامي والمبعاده التاريخية والسياسية تبرز من خلال التعميمي إلا أنّ أ

تاريخ المسألة كانت تتطلب توعية الإنسان الجزائري بواقعه وتاريخه، ويدخل في نفس الإطار ما ألفه الميلي عن 

ثمّ جاء في نفس .  ، حيث قدّم نظرة عابرة عن تاريخ الجزائر عبر الحقب الزمانيةالجزائر في القديم والحديث

لعثمان الكعاك الذي راجعه قدم له مجموعة من مؤرخي " موجز التاريخ العام للجزائر"اق كتاب السي

تلمسان عبر العصور "كما كان كتاب .  الجزائر على رأسهم أبو القاسم سعدالله وناصر الدين سعيدوني

نما يبرز الكثير حي ،يسير في نفس الهدف لمؤلفه محمد عمرو الطمار  "وحضارة الجزائر ودورها  في السياسة

يتحدث فيه عن مدينة تلمسان في العصر الوسيط إلى سقوطها و دخول هو و  ،من المراحل التاريخية

ق هذا المسعى والهدف من خلال سلسلة الجزائر في  .الطبقة الأولىاد و ر ، وهذه الكتابات هي لالعثمانيين
ّ
توث

من تأليف نخبة من علماء التاريخ بالجزائر، " العهد الإسلامي  من الفتح إلى بداية العهد العثماني"التاريخ 

لتاريخ المغرب أشاروا فيه إلى المعالم الكبرى  ومنهم موس ى لقبال وعطاء الله دهينة وعبدالحميد حاجيات، وقد

                                                           

م 5111/ ه211م أو 5321/ه 215المولود بغرناطة قبل سقوطها بيد الإسبان، ثم انتقل وأسرته إلى فاس ، وهو المختلف في سنة وفاته بين   1

 م،5324/ه222والأصح سنة 



  ش ش
 

ولية أكاديمية جادة من قبل أوائل الوسيط، وهو يركز على الجانبين  السياس ي والثقافي، فكان محاولة أ

ية الجزائرية بوضوح، وكان هؤلاء يمثلون الطبقة الثانية في هذا المتخرجين الذين شكلوا المدرسة التاريخ

وهي كتابات قدمت لبحثي نظرة الأوائل لتاريخ المغرب الأوسط، وردودهم عن المستشرقين الذين  .الاتجاه

 .جال، وأعطتني إشارات عن التاريخ السياس ي لبلاد المغرب الأوسطكتبوا أو أشاروا إلى تاريخ هذا الم

للمدرسة  كطبقة أولىإذا أمكن اعتبار رواد الكتابات الأولية السابقة  :الدراسات الحديث المتخصصة 

قد مثلها كل من موس ى لقبال وسعدالله ومولاي بلحميس ي  الطبقة الثانية الجزائرية التاريخية، فإنّ 

المعتمد جيات حيث  أسس هؤلاء للتعمق في دراسة حالة من حالات بلاد المغرب بالتفاصيل وعبدالحميد حا

 الدقيقة بدراسته للواقعأن يعطي الأبعاد الحقيقية و  لقبالأراد ، ففي تخصص الوسيط  فيها على المصادر

وانتشار المذهبية الشيعية ليصير  "دور قبيلة كتامة في قيام الدولة الفاطمية"القبلي بهذا المجال، فكان كتابه

فيما بعد لبنة في التأسيس للنظام القبلي وعلاقته بالمذاهب، وسار في هذا التوجه تلميذه محمد بن عميرة 

في تعزيز المذهب الخارجي ببلاد المغرب، وسار في نفس التوجه كل من  قبيلة زناتة ودورهابتأليفه حول 

وإن كانت هذه .  ابن حزم والمذهب الظاهري ناقش رسالته حول  الباحث القدير الطاهر بن علي حينما

الدراسات تمثلت في عناية المدرسة الجزائرية بالأوضاع المذهبية بمجال المغرب الإسلامي الواسع، فإنّ توجه 

الدراسات التي اعقبتها قد نحت إلى التخصص في مجال المغرب الأوسط، وذلك حينما قدم عبد العزيز فيلالي 

حاضرة ل هيوما تناوله محمد الشريف سيدي موس ى من خلال دراست، "تلمسان في العهد الزياني"ه حول كتاب

، وسبقه "الجيش الحمادي"وقائع عسكرية من خلال موسومه من موس ى هيصام  ه أيضاقدمما و  ،بجاية

التصوف "ل حو  ل رسالتيهالباحث الطاهر بونابي بجهد تطرق فيه إلى توجه مذهبي يهتم بالسلوك من خلا

قبيلة زواوة بالمغرب الاوسط " ، ثمّ جاءت دراسة مفتاح خلفات حول " ه2ه إلى ق1بالمغرب الأوسط من ق

ليدرس من خلالها الواقع السياس ي والحضاري واسهامات علماء زواوة في الحياة " ه2-1مابين القرنين 

أيضا عن قبيلة كان لها من الشأن في بلاد  العلمية والدينية وإلى المعالم العمرانية والعسكرية لتميط اللثام

خر والاعتزاز ، ولأجل تعزيز هذا التوجه لنفس الإطار الزماني والمكاني اعتمدت أطروحتي الفلى إالمغرب ما يدفع 

في بناء تاريخ التشريع، ودراسة حركة الفقه الإسلامي، بغرض استكمال الصورة لبلاد المغرب الأوسط، 

 المغرب الأوسط، سواء بدراسة ظاهرةاسات دقيقة عميقة متخصصة في مجال ليُفسح المجال إلى در 

أو غيرها من . إجتماعية كمظاهر الترف أو الفساد أو جانب من العلاقات الاجتماعية كالزواج والطلاق والميراث

 .الموضوعات التي تزيد في رصيد رقعة جغرافية طالها الإهمال فترة من الزمن

العلماء حول  تهدراسفي المرحوم عمار هلال  هقدموفي هذا السياق نشير إلى العمل المميز الذي  

دراسة وهي  (هـ4/53)الجزائريون في البلاد العربية الإسلامية فيما بين القرنين التاسع والعشرين للبلادين 

تعتمد برامج العلماء  ملحيث  ،إلى مصادر كانت في طي الإهمال تفتقدا قدف ،بعض المصادر تعتمدابقدر ما 



  ص ص
 

تحييد المخطوطات شكل ثغرة واضحة المعالم في الدراسة  ، كما أنّ الأخرى ولا الاثبات ولا كتب  ،وفهارسهم

ابن مرزوق  مسندالرصاع، و فهرستو ثبت البلوي مثل  خصوصا، إذا علمنا أنّ عددا منها قد تم تحقيقه

كتب الرحلات التي تزخر بعدد من فقهاء  تلهمأ، كما والوفياتكالفارسية وانس الفقير  ومؤلفات ابن قنفد

فالمصادر المحققة وغير المحققة .  المغرب الأوسط وعلى رأسها التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا

جهد مع ذلك يبقى تعطينا الوجه الحقيقي للملمح الثقافي والرحلة بين المغرب الأوسط وغيره من الأقاليم، و 

وإضافة نموذجية في سبيل توضيح مآثر أعلام المغرب الأوسط ودورهم في الإشعاع  ،بنة أساسيةلالباحث 

 .وهي رد صارم على مزاعم العبدري في رحلته حول المغرب الأوسط ،الحضاري الداخلي والخارجي

محمد التي مثلها كل من الأستاذ   -إن صحّ التصنيف  - 1واليةالم الطبقة الثالثةواعتمدت على كتب  

، الذي يحوي مواضيع عن المغرب الأوسط "دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي"من خلال كتابه الأمين بلغيث 

م، أما إبراهيم 1719لمحمد عيس ى الحريري الصادر بالكويت سنة  الدولة الرستمية بالمغرب الإسلاميوكتاب 

ي اعتمدتبحاز بكير 
ّ
"  ه421-ه511الدولة الرستمية " سوم بـ مصنفه الناتج عن رسالة للماجستير والمو  فإن

قدم فيه دراسة لأوضاع المغرب الأوسط خلال الفترة الرستمية في المجال السياس ي والاجتماعي الذي 

 القضاء في المغرب الإسلاميوأشار إلى الحياة الثقافية ولو بجزء يسير، لكن مصنفه حول  ،والاقتصادي

فاض فيه الحديث عن الوقائع الدينية والثقافية والعلمية بشكل أ الذي كان عبارة عن أطروحة دكتوراه قد

ودعم اتجاه التخصص في الموضوعات الأستاذ مسعود كبير، كما يفيد بتطور القضاء الإسلامي ببلاد المغرب، 

، وقد الرق في المغرب الإسلاميوالأستاذة لطيفة بشاري بموضوع اليهود في المغرب الإسلامي كواتي بموضوعه 

دراسات  في التاريخ الوسيط للجزائر " من خلال كتابه الذي قدم عمارة علاوة هت هذه الطبقة إلى انت

الكتب الاساسية في ت دراساته من عتبر رؤية تاريخية ممنهجة لتاريخ المغرب الأوسط، وا" والعرب الإسلامي

في  الطبقة الرابعةلثة تاريخ ميلاد وربما كانت بداية الألفية الثا .التاريخ الوطني والحركة المذهبيةالبحث في 

الدراسات التاريخية المغرب أوسطية، حينما صار يتخصص الكثير من الباحثين في التعريف بمجال ضيق أو 

ت اتربية الحيوانو، عامة تلمسانمثلما  نجده من خلال موضوع  التعمق في موضوع يختص بظاهرة دقيقة

وهو الشأن الذي يجب  2والتجربة السياسية الموحدية بالمغرب الإسلاميفقهاء المالكية ، وبالمغرب الإسلامي 

أن تمتد إليه أيدي الباحثين، سواء بتحليل المواضيع ذات التأثير على المجتمع والسياسة ببلاد المغرب 

لأجل إيجاد أرضية صلبة وبنية قمينة بالارتكاز عليها لوضع تلك الابحاث في  بتحقيق المخطوطو أ الأوسط،

  .ياق تاريخي صارمس

                                                           

وعبدالعزيز بوكنة وأحمد ل سامعي ولطيفة بشاري يدخل في اعتقادي ضمن هذه الطبقة الدكاترة محمد بن عميرة وبشار قويدر وإسماعي  1

 وبوبة مجاني وعبدالقادر بوباية في التاريخ الوسيطشريفي 

 .بها الباحثون وهم على التوالي  دلال لواتي ، موس ى هواري ولخضر بولطيف  موضوعات اهتمّ   2



  ض ض
 

بعاده كانت تلك لمحتواه وأسهمت بفضل اقتفائها الأثر التاريخي وتحليلها ومن المراجع الجادّة التي أ 

الصراع المذهبي بإفريقية إلى قيام الدولة الكتب التي تحدثت عن التطورات المذهبية في بلاد المغرب، ومنها 

ه ونشوئها، 5تحدث فيه عن المذاهب الرائجة قبل القرن  لصاحبه عبد العزيز المجذوب، وهو كتابالزيرية 

وعن السجالات والمجادلات التي كانت تجرى بين اتباعها، وهو مصنف وإن لاحظنا عليه هزاله من حيث 

  ،نوعية المصادر والمراجع
ّ
لى نفس وسار ع. ه يعتبر تجربة فريدة في تلك الحقبة البحثية في تاريخ المغربإلا أن

ولكن بأكثر تركيز وأحسن توصيف للحركة المذهبية ببلاد المغرب حيث قدم حسن ثون المغاربة، المنهج الباح

حافظي علوي عبر مساهمات لباحثين متميزين صورة عن الواقع المذهبي وتاثيراته ببلاد المغربن وقد شرح 

شار إلى حركة اض ي وأالسنة والشيعة، والصراع السني الإبعلاقة الفقهاء بالفاطميين والخلاف المذهبي بين 

وقد فتح بفضل تلك الابحاث المجال لأبحاث جادة . وعن الصراع المذهبي في حقبتيهما ،المرابطين والموحدين

للاتجاهات كما اعتمدت على دراسة علي الإدريس ي في تحقيقه . كانت دراستي مستمدة من خلالها بشكل كبير

المدارس الكلامية بإفريقية بن حمدة في تدوينه لكتاب وعلى كتاب عبد المجيد  سلامية بالغرب الإ الكلامي

ثم . ومدى الخوض فيه من قبل فقهاء بلاد المغرب ،، وهو يتحدث فيه عن علم الكلامإلى ظهور الاشعرية

، فكان يوسف حنانة بذلك من تطور المذهب الاشعري ببلاد المغربتخصص أحد الباحثين في الحديث عن 

ت حول رسوخ الأشعرية ببلاد المغرب  من حيث إطارها الزماني، وهذا بعد تلك الأوائل الذين طرحوا تساؤلا 

، وهو إن كان يذهب إلى اعتبار 1773التونسية سنة ( Ibla)الدراسة التي قدمها المبروك المنصوري في مجلة 

خوله أبعد شعري ودل من أدخل هذا المذهب ونشره، فإنّ الميل إلى اعتبار الموضوع الأ مرت كأوّ و المهدي بن ت

، ويدخل ضمن الأعمال ه3ب أبي الحسن الاشعري أي إلى ق ، وربما يعود إلى زمن صاحب المذهزمانا من ذلك

المذهب المالكي في " المميزة تلك الدراسة التي قدمها نجم الدين الهنتاتي من المدرسة التونسية في موسومه

وافية لتطور المالكية كمذهب وانتقاله من حين قدم شروحا " م55/ه1الغرب الإسلامي إلى منتصف القرن 

أبناء المدرسة المغربية حينما الف محمد بن حسن الشرحبيلي به المعارضة إلى السلطة، ونفس العمل قام 

ثم دراسة كل من مصطفى " تطور المذهب المالكي في الغرب الإسلامي حتى نهاية العصر المرابطي" كتابه

الحركة " ودراسة أحمد الامين العمراني المسماة" ه4الاندلسيةإلى نهاية القرن المدرسة المالكية " الهروس 

، وفي هذه الأخيرة "م5321-5313/ه5413-5535الفقهية في عهد السلطان محمد بن عبدالله العلوي 

ن وهكذا تبين أ. دراسة تفصيلية يعود فيها إلى غاية بدايات المذاهب الفقهية بالمشرق ودخولها بلاد المغرب

جهود المدرستين المغربية والتونسية كانت لها أثرها في رصد الحركة الفقهية والصراع المذهبي ببلاد المغرب في 

كعمل جدير بالمقارنة مع  دور المذهب الحنفيحول حين تظل الدراسة اليتيمة التي قدمها إسماعيل سامعي 

 .رب عموما والأوسط خصوصا، وتوطئة لدراستي في مجال التطور المذهبي ببلاد المغالآخرين

 



  ط ط
 

 :الرسائل والأطروحات 

الاشتغال  في ير والدكتوراه عملا مفيدا اجتهدتقدم الباحثون على مستوى رسائل البحث في الماجست 

، وقد أفادتني هذه الرسائل والأطاريح في فهم العديد من المسائل المتعلقة بفقهاء عليها وتقديم ملخصاتها

وطرق صياغة تلك الأجوبة التي كانت تجد لها  ،فتاويهم ومناهج الإفتاء عندهمالمغرب الأوسط من حيث 

مام الشريف التلمساني في الفقه جهود الإ فقد أشار محمد ميغا كنان إلى . ومشرقا اصدى كبيرا مغرب

ق المنهج الفائ( " ه716ت)، وقدّمت لطيفة الحسني تحقيقا رائعا لمؤلف أبي العباس أحمد الونشريس يالمالكي

،وسار على نفس المنوال محمد بن يعيش حينما "والمنهل الرائق والمعنى الفائق بآداب الموثق وأحكام الوثائق

، (ه177ت)لأحمد بن أحمد بن عيس ى البرنوس ي المعروف بزروق المقدمة الوغليسية  شرح عمل على تحقيق 

 1776رسالة تقدم بها سنة وجمع حسن الصوني فتاوى الإمام ابن مرزوق، وتحدث عن منهجه في ذلك في 

، واستعرض من خلال "الفتوى عند ابن مرزوق ومنهجه في الاستنباط" بدار الحديث الحسنية تحت عنوان 

 .ر فتواه في بلاد المشرق والمغربذلك براعة الإمام وتأثي

دور المذهب الحنفي في " وكنت قد اشتغلت على رسالة الأستاذ اسماعيل سامعي  والموسومة بـ  

، وقد نوقشت بجامعة الجزائر قسم ه1-4الحياة الاجتماعية والثقافية ببلاد المغرب الإسلامي بين القرنين 

، وهي تعتبر من بين الكتب الأولى التي اعتمدتها في استيضاح الحياة الفقهية بهذا المجال ، 1775التاريخ سنة 

براهيم التهامي رسالة جليلة فيما يخص وأشير إلى أنني اعتمدتها بعد أن طبعت فيما بعد، وقدم بعده إ

جهود علماء المغرب في الدفاع عن "، حينما ناقش دكتوراه بعنوان 1771الصراع المذهبي تم طباعتها سنة 

ه، وعلى الرغم  من عوزها لكثير من 5، وهي تهتم بالأوضاع المذهبية إلى غاية القرن "عقيدة أهل السنة

 أنّها قدمت نظرة عن ح
ّ
شار إلى ظهور الاعتزال والخوارج أدوث المذاهب والفرق في بلاد المغرب، وقد المصادر إلا

ه ينفي بذلك التوجه السني 
ّ
والشيعة ثم الأشعرية والصوفية، وهو إذ يتحدث عن مجابهة السنة لهم، فإن

 واعتمدت على .لهذه الفرق، ويقصره على مذهب واحد مما يدفع إلى ضرورة الحيطة عند قراءة هذا المصنف

رسائل أخرى عديد في الجامعات الجزائرية والمغربية لأجل توضيح الحركة الفقهية بالمغرب الإسلامي عموما 

 .والأوسط خصوصا لا يسع المجال لتقديمها

 الدراسات الاستشراقية 

تِح المجال للمترجمين والكتاب والباحثين المهتمين بحياة  
ُ
منذ دخول الاحتلال الفرنس ي إلى الجزائر ف

رق عموما، لكي يدرسوا وقائع البلاد المستعمرة، وتقديم صيغ يمكن استعمالها والاستفادة من نتائجها، الش

وقد وجد من هؤلاء من تتبع تفاصيل الحياة . وصار الاستشراق يخدم بطريقة أو أخرى أغراض الاستعمار

في إطار  تلمسانعن  تأليفا مهما(G.Marçais)قدم جورج مارس ي الاجتماعية والدينية والعقلية، حيث 



  ظ ظ
 

الكتابات عن مدن الفن الشهيرة، وهو كتاب قام على ترجمته سعيد دحماني، وقد تم طبعه بعد خمسين 

مباني "سنة من نشر الطبعة الأولى، وهو كتاب يأتي بعد نشر كل من الأخوين ويليام وجورج مارس ي لكتاب 

، الصادر عن عقلية 17الإفريقية التي تعود إلى القرن وهي الدراسة التي نجدها في المجلة " تلمسان العربية

استيطانية فرنسية، ويعطي مصنفه وصفا للمؤسسات التعليمية والعلاقات بين السلطان والولاية، حيث 

يحدثنا عن الأضرحة الأولياء والسلطان والمجتمع ومكانة التصوف بتلمسان، وقد تبدو الدراسات 

، لكن ة من خلال بحثها في تلك المواضيع، وأنها تتسم بالموضوعيالاستشراقية متخصصة في موضوع ضيق

لالها في حيثيات تجنبه البحث في أصول غالب تلك الابحاث تبعد القارئ عن صلب الموضوع ويتوه من خ

صول في الاعتقادات والفقه والفلسفة لمشاكل الزائفة والبحث عن بعض الأ بحاثهم في االأشياء حينما تغوص أ

ردها إلى أصول غير إسلامية بما يفيد عدم حدثان هذه المسائل عند المسلمين، وقدمها عند و  ،والتصوف

بل نجد بعض الدراسات الاستشراقية تقلل من شأن المغاربة، وتذهب إلى إحداث النزاع بين سكان هذا . غيرها

" غارب المظلمةلمقرون ا"في (Gautier)،وهو ما نجده عند غوتييه (عرب ضد بربر والعكس)المجال الواسع 

، وكذلك العمل الذي قدمه الاستشراقي اليهودي أجنتس جولدتسيهر "تاريخ المغرب" في (H.Terrasse) وتيراس  

(Goldziher) فرغم المقدمة التي قدمها في شأن مصنفه " مذاهب التفسير الإسلامي" من خلال مصنفه

شنت على ذات المستشرق الانتقاد وردت  عبدالرحمن بدوي والذي يصفه بالمعتدل، إلا أن دراسات أخرى 

الرد على المستشرق اليهودي جولدتسيهر في مطاعنه على " على كتابه ومنها رد محمد حسن جبل في كتابه 

في أخطاء من خلال نسبة بعض الكتب لغير أهلها،  اسقط هذا المؤلف سهوا أو عمد وقد "القراءات القرآنية

لكن من الواجب . تمكنه من العربية لسانا ومعنى وفي تعريف بعض الكلمات والمصطلحات بالنظر لعدم 

الاشارة إلى بعض الكتاب الذين قدموا إضافة نوعية وخدمة جليلة سواء باعترافهم بالمنتوج الديني والعلمي 

تي في والفائدة من تراث المسلمين ، ويأ بتحقيق العديد من النصوص ذات القيمة والحضاري  للمسلمين،  أو 

والذي نقله حسين مؤنس، يبين  "تاريخ الفكر الأندلس ي" هذا الشأن كتاب أنجل جنثالث بالنثيا الموسوم بـ 

رابطين تاريخ الأندلس في عهد الم" شباخ حول المؤرخ الألماني يوسف أفيه قيمة حضارة الأندلس،وكتاب 

، أما أبرز من قدم خدمة جليلة للفقه الإسلامي والمذهب المالكي على الإطلاق فهو المستشرق " والموحدين

، والذي تتبع المذهب وتطور مصنفاته بشكل قدم فيه "دراسات في مصادر الفقه المالكي"ميكلوش موراني في 

دراستين  ، والكتاب نتاجالمذاهب الأخرى إضافة مهمة للمذهب المالكي، وقد أشار إلى مدارسه وعلاقته مع 

أكاديميتين الأولى حول كتاب الواضحة، والثانية حول النوادر والزيادات، ويلاحظ من خلاله مدى الدقة التي 

اتسمت بها الدراسة حينما تتبع رواية الموطأ ومقارنتها مع ما في المدونة، ودراسة النسخ والقطع للواضحة 

 . ها من المصنفات المالية التي قدم لها تعاريف وملاحظاتوالعتبية والنوادر وغير 

 التي تمّ التثبت من خلالها على  والمقصود بها الكتب الثانوية: الكتب المساعدة في التحقيق والتعريف

 :سانيد الصحيحة والتعريف بالمصطلحات الواردة وهي نواعالأ 



  ع ع
 

قدم علماء المغرب الأوسط في هذا الشأن جهودا راقية من حيث  :كتب الحديث النبوي الشريف  -5

الخوض في التعريف به وبتفحص أسانيده وذكر المواضيع التي اهتم بها الحديث النبوي الشريف، وقد ساهم 

إكمال إكمال المعلم في " في هذا العلم بكتابه ( م1361/ه963ت)كل من أبي الروح عيس ى بن مسعود الزواوي 

وقام بتحقيقه باحثان في عدة اجزاء، أما المصنف الثاني في هذا الباب فهو   "مام مسلمشرح صحيح الإ 

للعلامة محمد بن أحمد بن مرزوق " المتجر الربيح والمسعى الصحيح في شرح الجامع الصحيح" كتاب 

ا حيث اختص هذا العلامة بعلم الحديث، وكثر إسناده له حتى صار محدث عصره معترف( ه161ت)الحفيد

بفضله فيه، وقد حققته الباحثة حفيظة بلميهوب، وأخيرا اطلعت كذلك على ما ألفه الإمام أحمد بن زكريا 

، وقد شرحه أبو الحسن  "معلم الطلاب بما للأحاديث من الألقاب"من خلال مصنفه ( ه177ت)لتلمساني 

معمقة بدار الحديث  ،وكان الكتاب والشرح رسالة دراسات( ه1165ت)علي بن أحمد بن محمد الحريش ي 

 . م 1773الحسنية، تمّ تحقيقه سنة 

كما اعتمدت في بيان أنواع الحديث ومراتبه وتعاريفه ومسائله في السند والمتن على كتب متخصصة  

لماع إلى معرفة أصول الرواية الإقصد التثبت والاستعانة بها في توضيح معالم هذا العلم، وكان منها كتاب 

لأبي الفضل  تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي ، وكتاب (ه566ت)قاض ي عياض لل" وتقييد السماع

 .عبدالرحمن السيوطي، وكتب اخرى في هذا المنحى

أمّا ما يخص التحقيق للأحاديث الوارد في الأطروحة فقد لجأت إلى ما توافر لدي من الكتب المعتناة   

كتاب بالحديث النبوي لأجل التثبت منها ومعرفة صحيحها من باطلها ، وكان من الكتب التي اعتمدتها في ذلك 

،كما استعنت بما ألفه   دار الجيللأما الثانية ف المطبعة السلفية، من خلال طبعتين الأولى البخاري صحيح 

ومن ، عبدالفتاح أبو غدّةعليه الدكتور علق وقد  لسان الميزانفي كتابه  (ه151ت) حجر العسقلانيابن 

، كما أفادني "فتح الباري في شرح صحيح البخاري  "خلال كتابه الثاني الموجود في عدة أجزاء والشهير بـ 

 .، المختص في الحديث النبوي الشريفالعلوم والحكمجامع : (الحنبلي)ابن رجب كتاب 

قراءة  "ففي القراءات كان اعتمادي على دراسة كل من عبد الهادي حميتو من خلال كتابه  :كتب القراءات 

المدرسة " ، ودراسة الأستاذ عبدالسلام أحمد الكنوني المسماة "نافع عند المغاربة من رواية ابي سعيد ورش

غاية "وافادني الاطلاع على مصادر القراءات منها . "المغرب من الفتح الإسلامي إلى ابن عطيةالقرآنية في 

النشر في القراءات "، وكتابه أيضا (ه133ت)لشمس الدين محمد ابن الجزري  "النهاية في طبقات القراء

د له نظم في حيث يوج( ه161ت)مرزوق الحفيدن كما وصلني متأخرا كتاب مخطوط لأبي عبدالله ب "العشر

  ىالقراءات السبع حاذ
ّ
  .باعتباره لابن مرزوق  به حرز الأماني، لم استطع الاستفاده منه إلا



  غ غ
 

البحث  لحات، فقد أجهدت نفس ي فيطوأما فيما يخص التعريف والشرح لبعض المص : كتب اللغة  -1

الفقهية والكلامية ، دونات كثير من معاني الكلام، وبالأخص تلك التعاريف للمصطلحات التي ملأت الم عن

، ومصنف ابن "تاج العروس من جوهر القاموس" فادني محمد مرتض ى الزبيدي من خلال مصنفه وقد أ

ووجدت فيهما جل ما يفيد بتبيان المرغوب ، مع العلم أنهما كتابان  ،"لسان العرب" منظور الموسوم بـ 

 .يتشابهان كثير في تعاريفهما، حيث يجزئ أحدهما عن الآخر

كما أن عين  ،المعايب ليست بقليلة، ولكن عين الرضى عن كل عيب كليلة فإنّ"     :  يراأخ 

تبدي المساويا، وكما قيل من ذا الذي ترضى سجاياه  أو تحمد عطاياه، والصارم قد ينبو والنار قد   السخط

التصنيف، فلكل كان نازلا عن درجة التأليف أو منحطا عن رتبة  تخبو، والإنسان محل النسيان، وإن

 "ا عداهأنّ ما عني به المرء فأبداه، أعلق بشرك حفظه مّم ":خناووعذري في ذلك حكمة شي ،ساقطة لاقطة

وشكري الموصول عبر ذكريات الماضي حينما كان يدفعني الاب بنصحه  في اقتفاء أثر  

بله  لتخطفهما المنية العلماء، وحينما وقعت تحت إشراف عميد المؤرخين لقبال، الذي بارك الموضوع وق

التي ما "  بن عميرة" والموضوع لايزال في مراحله الجنينية، ليتربى على أيدي الدكتورة الفاضلة لطيفة بشاري

زرة من إخوان لي، وإذ لا بيهي، وحينما هممت بجدية كان المؤاتأخرت يوما عن نصحي وتوجيهيي وتن

واتي، فإنّه لا يمكن غمط  حق سات أمثال السيدة  لبالكتب والدرا يمكن حصر من أعانني ونبهني وأمدني

أخوين فاضلين  الأستاذ الدكتور الطاهر بونابي، الذي قدم لي من التوجيهات والإضاءات ما قلص علي 

الجهد، ووضعني على خط  سير  واضح المعالم، أما الفاضل الثاني الذي لا يمكن عدّه ثاني، فهو  الصاحب في 

ة الاخ الذي ولدته الأم، الدكتور لخضر بولطيف الذي زودني بمكتبة أغنتني عن الرحلة والمرتقى مرتب

المكتبات، لأنها أمّ المكتبات، وقد استفدت منها في البيت والمؤسسة في الحل والترحال وفي الليل 

 . والنهار ، ولا يمكن شكره ، لأن الشكر في حقه إجحاف



  ف ف
 

وقبل هذا وذاك عائلتي الكريمة التي تجشمت معي الصعاب، وحملت عني الأتعاب، وكم حرمت   

من متاع ، وصبرت على نزاعي، وفهمت أنّ مرادي العلم فكانت المؤنس في الحضور والمعين عند السفر، 

.التي ولدتني ورعتنيفشكرا زوجتي وشكرا  ابنائي، وتقديري الكامل لأمي 



 
 

 

 

 

 
 
 

:الباب الأول    
 الحركة الفقهية بالمغرب الإسلامي 

م 21/ه6من نهاية الفتح إلى نهاية ق



 

 الباب الأول  

 م 21/ه6من نهاية الفتح إلى نهاية ق الحركة الفقهية بالمغرب الإسلامي 

 الإسلامي بالمشرق والمغرب أدوار الفقه والتشريع: الفصل الأول 

 الفقه والتشريعتعريف أـ  

 ب ـ أدوار التشريع الإسلامي 

 بلاد المغرب وأدوار الفقه. ج 

 لاد المغرب والعوامل المؤثرة فيهالمذهبي ببواقع ال: الفصل الثاني 

 أ ـ المذاهب العقدية 

 " الفقهي العقدي و  "ب ـ المذهب السني  

 المغرب بلادفي ج ـ المذهب المالكي 

  الموحدين دويلات  المغرب الإسلامي إلى نهايةمذهبية : الفصل الثالث

 أ ـ الواقع المذهبي في الإمارة الرستمية 

 عهد الحماديين  في يهبالمذ التحول ب ـ 

 بالمغرب الأوسط نلمرابطيلذهبي التوجه المج ـ 

 عهد الموحدين علىد ـ الإشكالية المذهبية 

  ه1مظاهر النشاط الفقهي في بلاد المغرب الإسلامي قبل نهاية ق: الفصل الرابع 

 من الناحية الشرعية برض المغر وضعية الأ أـ 

 مسألة النبيذـ ب 

خلق القرآنمسألة   ج ـ



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

54 
 

 الإسلامي بالمشرق والمغرب أدوار الفقه والتشريع: لفصل الأول ا

المقصود من دراسة تاريخ علم من العلوم هو التعريف بمبادئه ومسائله وأهدافه وثماره حتى  إنّ 

بالنسبة  -مهما كانت معالمه ومراميه -العلم  ذلكودراسة . 1تتحقق الاستفادة منه في حياة الناس جميعها

ما هي لإبراز  ،لباحث التاريخ
ّ
 ،الزمان و المكان المراد دراستهي تتبع ما وقع ف و  ،لمجتمع والدولةح العام للمالمإن

 لهذا العلم قائمون عليه وعارفون باعتبار أنّ  ،، وليس لأجل العلم في حدّ ذاتهاتهتأثير  البحث عنبالإضافة إلى 

 .بحدود دراسته

 والمغرب الذي شكل حركية واضحة المسار في بلاد الإسلام عموم ،لفقهادراسة وتأتي في هذا الإطار 
ً
ا

ث التطور، إذ لم ينشأ من حي ،بالكائن الحيالفقه والتشريع ا دفع بالبعض إلى تشبيه مّ م، خصوصاالإسلامي 

في مراتب الحياة  يتدرّجوأخذ  ،احدة، بل نشأ من ش يء موجود سابقكما لم يبلغ الكمال طفرة و  ،من العدم

 إلى أن بلغ آخر  ،متأثرا بما حوله
ً
لفقه واهتمام المجتمع ة الخصوصينظرا  و  .2فترة العصر الوسيطومؤثرا

  ،3البعض ذهب إلى نعت دولة الإسلام بدولة الفقهفإنّ  ،والسلطة به
م
 عْ لما له من وقع تجاه الم

م
 سابقيمين الل

  ".السلطة والمجتمع" الذكر 

، لشريعةوجب اللجوء إلى تحديد موقعه من ا ،التطور الحاصل على مستوى الفقهمن تبيّن الولأجل 

 
ّ
مدى التداخل فيما بين الشريعة من خلال ذلك التّعرف على ، و أساس ي للشريعة الإسلامية ه مكون باعتبار أن

 .  والفقه

 : أـ  الفقه والتشريع

يه في العصر الأول ا كانت علتطورت عمّ و  ثم تخصص،  عام مصطلح  ن الفقهكا : لغة واصطلاحا الفقه

 :ويمكن تقسيم مفهومه عبر مرحلتين .له مبادؤه وغاياته وظوابطه  ،إلى مفهوم أكثر  دقّ وتخصص وتحديد

، والعلم بالش يء، أطلق على الفقه كلمة الفهمحين   المعنى اللغوي به  كان يقصد المرحلة الأولىفي ف 

بذلك كلمة الفقه  ، فصارتن أي فهم كل ما شرع الله لعباده، وهو فهم أحكام الديّ والفهم لما ظهر وأخفى

 بالعلم بالش يء وفهمهذلك ون ك، ولايغرض المتكلم من كلامه، و مطلق الفهم والفطنة أمرين هما ي تحو 
ّ
 .4إلا

 بين الفقهاء وقد كان الخلاف 
ّ
  و الفهم أ و غة العلم أفي اعتبار الفقه من حيث الل

ً
 بعضذهب حيث  ،هما معا

                                                           

 .55، ص 5224،  5، طتاريخ التشريع الإسلامي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت (: القطان)نظر مناع اـ   1

 . 54، ص 5215،  5المدخل لدراسة الفقه الإسلامي، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ط: (محمد يوسف)ـ مرس ي   2

 .ـ تم إطلاق هذا الوصف على دولة المرابطين ببلاد المغرب الإسلامي، لتمسك علمائها وسلطتها بالفقه المالكي    3

فخر الدين )؛ الرازي  5، ص 4المعتمد في أصول الفقه ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ج(:  البصري المعتزلي أبو الحسين)نظر ابن الطيب اـ   4

 .24، ص 5، ج 5232،  5المحصول في علم أصول الفقه ، جامعة الإمام ، المملكة العربية السعودية ، ط( : الشافعي



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

55 
 

 ومحمد الفراءا الجويني وأمّ  ،1معناه الفهم والأسنوي والشوكاني إلى أنّ  ليين كالباجي وابن عقيل والآمدىالأصو 

معناه يجمع بين الفهم  الغزالي في المستصفى إلى القول بأنّ  نحى، في حين 2العلم إعطائه معنىفقد ذهبا إلى 

 " وأحيطت كلمة الفقه بتعاريف أخرى منها . 3والعلم
ّ
على حسب تعريف " لدقيقة ه إدراك الأشياء اأن

 "بو الحسن البصري والرازي ، في حين عرّفه أالشيرازي 
ّ
وإلى تعريف الرازي " تكلم من كلامهفهم غرض الم هبأن

  . 4"، فهو فهم المتكلم من كلامهالفقه أخص وأدقّ من الفهم" أنّ  يذهب تعريف ابن قيم الجوزية إلى

كانت تستعمل لفهم  إذالفقه ذات الاستعمال الواسع، لكلمة  الإطار اللغوي في  هذه التعاريف تصبّ 

 و ،  5بذلك تكون مرادفة لكلمة الشريعة وهي ،الشرع وأحكام الدين
ّ
 :ت الآيات على مفهومها في قوله تعالىقد دل

 مما تقول " 
ً
وإلى ذلك ذهب أبو حنيفة إلى  ،7"ولكن لا تفقهون تسبيحهم "   :وقوله تعالى ،6" ما نفقه كثيرا

، وعليه فقد كان 8العقائد الفقه الكبيرفي وقد سمى كتابه " ا وما عليها الفقه معرفة النفس ماله: "  بأنّ القول 

 .للكلمةالمفهوم اللغوي طار في إ ،كان مفهوم الفقه شاملا مرادفا لمعنى الشريعة

حيث بات ، معناه الاصطلاحي، وصار الفقه يؤخذ على فقد وقع التخصص في الفهم المرحلة الثانيةأما      

ل الفقه 
ّ
ين كله في جميع الحالات الفهم يكون للدّ  ، لأنّ ، وفرعا من فروع الشريعةالفهم كلهجزءً من يشك

 يفقه: " لقوله صلى الله عليه وسلم
ً
: بقوله بن عباسلا  (صلعم)ء النبي ودعا ، 9"في الدين  همن يرد الله به خيرا

                                                           

الواضح في أصول : ؛ ابن عقيل41، ص 5234، 5ط،لية ،مؤسسة الزعبي،لبنانالحدود الأصو ( : أبو الوليدالمالكي)الباجي :  نظراـ   1

، 4،5314الإحكام في أصول الأحكام، المكتب الإسلامي،دمشق، ط(: علي بن محمد)؛ الآمدي 3،ص5،ج5222الفقه،مؤسسة الرسالة،بيروت، 

،  5224،  4الأصول ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، طنهاية السول في شرح منهاج الوصول إلى علم ( : عبد الرحيم)؛ الأسنوي  1، ص  5ج

 .  14إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ص ( : محمد بن علي)؛ الشوكاني  3، ص 5ج

العدّة في أصول : ؛ محمد الفراء  511، ص  5، ج 5221كتاب التلخيص في أصول الفقه ، دار البشائر ، مكة ، (: عبد الحق)  الجويني  2

 13، ص 5، ج 5224،  4الفقه ، الرياض، ط

 . 3، ص  5، مكتبة المثنى ، بغداد ، جالمستصفى في علم الاصول ( : حامد أبو ) الغزالي   3

مع، ط( : أبو إسحاق)الشيرازي :  نظراـ   4
ّ
( : أبو الحسن البصري )؛ بن الطيب 513،ص 5،ج5222، دار الغرب الإسلامي، بيروت ، 5شرح الل

 .452، ص5أعلام الموقعين، دار الحيل،بيروت،ج: ؛ابن قيم الجوزية24، ص5المصدر السابق،ج( :فخرالدين)؛ الرازي 3،ص5المصدر السابق،ج

لفقه هو الفهم والعلم بالشيئ، وغلب على علم الدين لسيادته وشرفه على سائر أنواع العلوم ، يبرزذلك من خلال يقول ابن منظور بأن ا  5

صادر، لسان العرب، دار (: جمال الدين)ابن منظور ". اللهم فقه في الدين وعلمه التأويل: " قوله صلى الله عليه وسلم ودعائه لابن عباس

 .144، ص54بيروت، ج

 . 25الآية : ود ـ سورة ه  6

 . 33الآية : ـ سورة الإسراء   7

 .  12مصر ، الإسكندرية ، صالشريعة والملكية الإسلامية تاريخها في نظرية العقود ، مؤسسة شباب : ـ أبو العينين   8

 .متفق عليه ـ   9



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

56 
 

 " : بقوله
 
  ين وع  فقهه في الدّ   م  ه  الل

ّ
 ل

 
 مه الت
 
بالأحكام الشرعية المكتسبة من أدلتها العلم  فصارالفقه أمّا  .1"يلو  أ

 .  المعنى الاصطلاحي لكلمة الفقه، وهو 2والدليل التفصيلي هو الموصل إلى الحكم في مسألة معينة ،التفصيلية

 لهذا المعنى قد عقد القراف و 
ً
الفقه هو العلم بالأحكام الشرعية العملية :"  في قولهي في ذلك شرحا

وهو يعرض لأصول الخلاف بتعريف  ،اتيخلدون في أثناء تقديمه للفقه والخلافويأتي ابن . 3"بالاستدلال

الفقه هو معرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلفين بالوجوب "  :بقوله في المقدمة ،المصطلحالفقه وفق 

فإذا  ،الأدلة نصّبه الشارع لمعرفتها منما و  ،، وهي متلقاة من الكتاب والسنةوالحذر والندب والكراهة والإباحة

نها قسم م تبويبه، وللفقه أقسام اختلف الناس في  .4"فقه"استخرجت الأحكام من تلك الأدلة قيل لها 

دون الخوض بعيدا في م الفقه إلى سبعة أقسام، و يتقس إلى الشافعية ذهبالمعاملات وقسم العبادات، و 

، وأن الفقه من الفقه الشريعة التي هي أعمّ مصطلح إلى تعريف الفقه ضمن  تانته الشرح نقدّر بأن الناس 

 . هو أحد تخصصاتها بحسب تطور العلوم وتنظيمها

غوي بأنّ كل عالم فقيفهم كان يُ   إن :الفقيه أما 
ّ
ذلك  بيّنه، فإنّ أبا الوليد الباجي قد م من التعريف الل

 ،فقيهابكونه ك من أنواع العلم وغير ذل ،لا يوصف العالم بالعربية والحساب والهندسة ولغات العرب: " بقوله

 
ّ
 حتى فقهها وعلمهاوإن كنا لا نشك أن

ً
ون فتتبع لفظ الفقه وأرجعه دجاء بعده ابن خلثمّ .   5" ه لم يكن عالما

 إلى الصحابة الذين اختصوا بحمل القرآن والعارفين بجميع علومه، وقد كانوا يسمّ 
ً
ون بالقرّاء أي الذين بادئا

 القلة النّادرة لا تعرف أمّه تلأن العرب كانلكتاب كانوا يقرؤون ا
ّ
 للكتاالقراءة إلا

ً
ب ، فاختص من كان قارئا

  سم لغرابته يومئذ،هذا الا ب
ّ
 ، وتمكن الاستنباطوذهبت الأمية بممارسة الكتاب ،لاما عظمت أمصار الإسثم لم

  ،وكمل الفقه
ً
أطلق لفظ الفقهاء على كما . 6بُدّلوا باسم الفقهاء العلماء من القراء ،وأصبح صناعة وعلما

 .7موضوع علم الفقه بذلك هي وجهة والحاكمة على أفعال العباد،و لشرعية الثابتة المالعارفين بالأحكام ا

                                                           

 .432، ص 1، ج5441، 5تهذيب التهذيب، ط (:العسقلاني)ابن حجر  ـ  1

 .  51، ص  5222تاريخ الفقه الإسلامي ، الدار الجامعية ، بيروت ، (: محمد حسين)نظر فراج اـ   2

شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في الاصول ، مكتب البحوث والدراسات، دار الفكر (: ه123ت   شهاب الدين)نظر القرافي اـ   3

 . 45، ص 4113للطباعة والنشر، بيروت،ط

 343، ص  4114، 5المقدمة، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ط :  لدون ـ أنظر ابن خ  4

 . 2المصدر السابق ، ص (: أبو الوليد)ـ الباجي   5

 .342، ص نفس المصدر:  ـ ابن خلدون   6

 . 511،  22، ص 5211للفقه الإسلامي ، القاهرة ، المدخل :  (محمد عبد السلام)ـ مدكور   7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

57 
 

والمقصود مورد "مورد الشاربة " واصل الكلمة عند العرب  ،ةشرعهي ال لغة  :لغة واصطلاحاالشريعة 

 .2"ك على شريعة من الأمر فاتبعهاجعلنا ثمّ : " قال تعالى ،1ها الطريق المستقيماء،كما أنّ الناس للاستسق

فهي الأحكام التي شرعها الله لعباده ليكونوا مؤمنين عاملين على ما يسعدهم في الدنيا  :الاصطلاحأما في 

وبذلك  .3لا ينحرف نظامها عن مقصدها ،وسميت الأحكام شريعة لأنّها مستقيمة محكمة الوضع ،والآخرة

، وكان الفقه من جملة العادية والعباديةو الظاهرية و كانت الشريعة تشمل جميع نواحي حياة المؤمن الباطنية 

والشريعة الإسلامية مجموعة الأحكام التي نزل بها الوحي وهي . في إطارها ويحقق مقاصدها الشريعة يصبّ 

 :أقسام 

، وصفاته ، والإيمان بالله وبكتبه ورسله وملائكته العقائد الأساسية كالأحكام المتعلقة بذات الله ـ  1

 .واليوم الآخر 

 .كالصدق والأمانة ،تحلى بها المسلمتهذيب النفوس وإصلاحها ، وهي الفضائل التي يجب أن يـ  1

وتنظيم العلاقات بين بعضهم  ،بيان أعمال الناس وتنظيم علاقتهم بخالقهم كالصلاة والصومـ  3

  . 4البعض كالبيوع والزواج

قه أخص ، والفوأشمل من الفقه مّ لتقسيمات تبيّن أن الشريعة هي أعفمن خلال هذه التعريفات وا       

فقه، كما أن لالمصطلح ا سبق في الظهور منأكلمة الشريعة كانت  وأنّ  ،من الشريعة وهو جزء منها

وغير  ز بين المسلمباعتبارها عقائد تميّ  ،ن الاستزادة فيها أو النظركولا يم ،منتهية اأحكام تحوي الشريعة 

 :يمكن تقسيمها إلى  ، والتينزلت التي حكامالأ  عنيا الفقه فهو ي، أمّ المسلم

 ـ أحكام قطعية الثبوت والدلالة لا يمكن الاجتهاد فيها 

 ـ أحكام قطعية الثبوت ظنية الدلالة يمكن الاجتهاد فيها 

 ذلك الاجتهاد فيها ـ أحكام ظنية الثبوت قطعية الدلالة يمن 

 .ـ وأحكام ظنية الثبوت ظنية الدلالة يمكن الاجتهاد فيها أيضا

  ،وعليه فيمكننا أن نسمي الفقه تشريعا
ّ
ه يشرع لعدّة مسائل ، في حين لا يمكن أن نسمي الشريعة لأن

 .ولأن الناس تتفاوت في المظهر الفقهي حسب اصطلاح الفقه، من الفقه فقها لأن الشريعة أعمّ 

 :لقد تطورت حركة التشريع منذ عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وتشكلت خصائصها التي من أبرزها         

                                                           

مطبعة الحكومة  ،تح عبدالعليم الطحاوي  ،"مادة شرع"من جواهر القاموس، ساج العرو ت(: محمد مرتض ى الحسيني) الزبيدي  1

 .411،ص45،ج5223الكويتية،ط

 . 52آية :  ـ سورة الجاثية  2

 . 51المرجع السابق، ص :  (أحمد حسين)ـ فراج   3

 . 42، ص 5212،  4ه الإسلامي، دار النهضة العربية، بيروت ، طقالمدخل في التعريف بالف(: " محمد مصطفى)ـ شبلي   4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

58 
 

 وُسعها " ـ رفع الحرج والضيق لقوله تعالى    1
ّ
وما جعل الله عليكم "وقال أيضا  1"لا يكلف الله نفسا إلا

 .2"في الدين من حرج 

 .كتقديم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة : ـ تحقيق مصالح العباد   1

 مُ وإذا حكمتُ  ،مانة إلى أهلهاوا الا د  و أن ت مركمُ ايم  اللهم  إن  : " ـ تحقيق العدالة لجميع الناس ، قال تعالى  3

 . 3" بين الناس أن تحكموا بالعدلِ 

 .ـ تقليل التكاليف  6

 .4ريم الخمر بالتدرجـ التدرج في التشريع ، مثل تح 5

، صوص بتدرجه عبر مراحل رسمت تطورهالفقه على وجه الختشريع الإسلامي على العموم و تميز ال كما     

، كل مرحلة كانت سليلة مرحلة سابقة وقد كان لكل مرحلة خصائصها ومميزاتها ، لكن ما يمكن تأكيده أنّ 

، عوامل عدّة فاتساع رقعة الإسلام وقد أثرت في تطوره.  راحل الأخيرةالمومكملة لها إلى أن وصل التشريع إلى 

،  وحدوث مستجدات ،ودخول شعوب جديدة بعاداتها وتقاليدها وثقافاتها
ً
وأقضيات لم يعرفها العرب سالفا

 في حركة التشريع ،، واختلاف عقول الناسبالإضافة إلى طول المدّة
ً
 مباشرا

ً
التي مرّت بأدوار  ،كلها أثرت تأثيرا

 . ر وأطوا

 أدوارهالإسلامي و  التشريع_ ب

ات التشريع ، وكان من بين ، وسارت أدواره وتطوراته ضمن أدوار وتطور ارتبط الفقه بحركة التشريع  

بوة المصطلحات التي ظهرت فيما بعد عهد الن تلكذه الأدوار والأطوار ت على تحديد هقام التي عوامل ال

وغيرها من المصطلحات التي أحدثت الفارق  ،و الاقتصار عليهأالنص والتوسع في  ،كالقياس، والظاهر والتأويل

دارس ي تاريخ الفقه والتشريع قد اجتمعوا في  مع الملاحظة أنّ  .والتعامل بين الفقهاء ولدى المجتمع  ،في الفهم

 لى تقسيم أدوار ت بعض الدراسات عمن أقدره بحسب اعتبارات عدّة ، حيتقييد وتحديد مراحل الفقه وأدوا

 :التشريع إلى 

 .دور النشأة والتأسيس وتم تحديده من البعثة إلى وفاة النبي صلى الله عليه وسلم -1

 .دور البناء أو الشباب يتناول التشريع أيام الصحابة وكبار التابعين من القرن الأول إلى القرن الثاني  -1

                                                           

 . 421ـ سورة البقرة  آية   1

 . 32ـ سورة الحج  آية   2

 . 12آية :  ـ سورة النساء  3

 .  45، ص 5224،  5تاريخ التشريع الإسلامي ، دار الفكر العربي ، بيروت ، ط:  (بك)نظر الخضري اـ   4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

59 
 

حيث ( هـ 6ق ) القرن الرابع إلى منتصف ( هـ1ق )دور النضج والكمال ، من أوائل القرن الثاني للهجرة  -3

 .بلغ فيه الفقه أوُجّه

              ـ دور الشيخوخة والهرم والاختصار ، وهو دور التقليد وسد باب الاجتهاد من القرن الرابع للهجرة6

 .  1من بعض الاجتهاداتلعلم أنه لم يخل مع ا ،(هـ  6ق) 

 : واإلى التفصيل في هذه الأدوار فجعل ونوعمد آخر      

 .هو دور عهد النبوة : الدور الأول 

 هـ  1الذي يمتد من عصر الخلفاء الراشدين إلى منتصف ق : الدور الثاني 

هـ إلى بداية القرن الثاني للهجرة وفيه برزت مدرستا أهل الفقه وأهل 1من منتصف ق : الدور الثالث 

               . .الحديث

ما ربعة و للهجرة إلى منتصف القرن الرابع للهجرة وهو عصر المذاهب الأ  من بداية القرن الثاني: الدور الرابع 

 . من المذاهب المندثرةسواها 

وبروز التعصب  ،وكان فيه إقفال باب الاجتهاده  9إلى منتصف القرن ه  6 من منتصف القرن : الدور الخامس 

 .المذهبي 

، وفيه طغت المتون  ،2ه1173إلى ظهور مجلة الأحكام العدلية ه 9من منتصف القرن :الدور السادس 

 . 3وشاعت فيه المختصرات والشروح

 .4جميع مذاهبه عبر فيه الاستفادة من الفقه كان و  ،من ظهور المجلة إلى اليوم: الدور السابع  

 أن نتجاوز ذلك إلى ومع هذا الاختلاف الهيّن بين مدوّني تاريخ التشريع ف
ّ
ي ضبط مراحل تطوره، لا يسعنا إلا

ذكر ما اتفق عليه من مراحل وأدوار، باتت تشكل معالما لحركة الفقه مشرقا ومغربا، فما هي أدوار الفقه 

 والتشريع عموما؟ وما خصائص كل مرحلة وتميّزها عن بعضها ؟

 : دور النشأة والتأسيس: الدور الأول 

 وقد تمّ  ،قهفي حلقات التشريع الإسلامي والف ز اتفق الباحثون على تخصيص الفترة النبوية بدور مميّ           

 ،"عقيدة التوحيد"فيها على ترسيخ العقيدة  حيث تمّ التركيز  ،تقسيم ذلك إلى فترة التشريع بمكة المكرمة

بنى عليه الرسالةالأ باعتبارها 
ُ
سرد بو  ،الوعظ والنظر في ملكوت الله قةوكان كل ذلك يقوم بطري ،ساس الذي ت

                                                           

 . 44المرجع السابق ، ص ( : محمد يوسف)ـ موس ى   1

كلفت الحكومة العثمانية لجنة من كبار العلماء لوضع قانون في المعاملات المدنية يستمد من الشريعة الإسلامية : مجلة الأحكام العدلية  2

 م5231/ ه 5424م وبدأ العمل بها  سنة  5212/ هـ 5421وذلك بتاريخ بمختلف مذاهبها، وكان هذا الأمر هو بداية اليقظة بعد سبات عميق، 

 نظر شرح المختصرات والمتون و الشروح في الباب الثالث الفصل الثالث فيما يخص التصنيف لدى فقهاء المغرب الأوسطا  3

 في شأن تطور الفقه 5،ج 5213، المدخل الفقهي العام ، دمشق:  (ىمصطف)نظر الزرقا اـ   4
ً
 .  هوأدوار ، إذ قدم شرحا مهما



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

60 
 

 قصص الأمم السالفة
ّ

الحساب واليوم و سل والبعث والدعوة إلى الإيمان بالرّ  ،على نبذ تقاليد الباطلة ، والحث

 .1إلى محاسن الأخلاقوالإرشاد ، الآخر 

  شأنا من الشؤونلم يترك فيها الوحي حيث كان التشريع بالمدينة المنورة،  أما الفترة الثانية فقد        
ّ
إلا

ت على ذلك الآية ، المعاملات الصغيرة بما فيه ،أخذه بالتنظيم، وبيّن أبعاده وأعطى موقف الإسلام منهو 
ّ
"  :دل

 الي  
 
 وم أك

 
  ملت

 
 لكم دين

 
 ك

 
 م وأ
 
 ت

 
 د   يت لكم الإسلام  ض  ور   متي  ع  عليكم ن   ممت

ً
ا وكانت مصادر التشريع لهذ  .2"ينا

فرضا و  ،العقوباتأشارا إلى و  ،نصّا على مبادئ الإيمان والعبادات حيث ،والسنةالدور تقتصر على القرآن 

 . "دور سيادة الوحي"بـــنسمي هذا الدور من حيث التشريع  ويمكن أن .3العدالة في جميع نواحيها

اجتهاد منه المقصود  - ين حول قضية الاجتهاد زمن النبوةدار الخلاف بين الأصوليأيضا وفي هذا الدور     

  من حيث - الصحابة
ً
لجأ الناس في ذلك إلى عدّة أمثلة لإظهار اجتهاد الصحابة زمن و  أم لا؟اعتباره مصدرا

اجتهادات الصحابة على عهد النبي صلى الله عليه وسلم  بأنّ  ونقرر الكثير و   . 4النبي صلى الله عليه وسلم

 
ّ
 وتصويبا مإن

ً
وبذلك لم يكن اجتهاد الصحابة ليمرّ دون  عليه وسلم،صلى الله  هن قبلما كانت تجد لها تقريرا

 فيه النبي 
ّ

باره من الصحابة، لما رأوا من إذن النبي ت، أمّا احتجاج من قال بالاجتهاد واع(صلعم)أن يبث

وهم النافون للاجتهاد زمن  - ، فقد اعتبر من قِبل فئة من الناسره نحو اليمنالذي سيّ  لمعاذ بن جبل( صلعم)

 إذن  -النبوة
ً
،خاص ا

ً
  .5من جهة العلم والورع والإخلاص معاذ  يف (صلعم)ة النبيلثق ا

وهو يمتد منذ وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم إلى  ،يمكن تسميته بدور البناء أو الشباب : الدور الثاني

 :هما  ويمكن تقسيمه إلى فترتين أيضا(. هـ1ق ) أوائل القرن الثاني للهجرة 

وتمتد في حدود ثلاثين سنة إلى أن تنازل الحسن بن علي لمعاوية بن أبي :  الخلافة الراشدةفترة  :الأولى

ز هذه الفترة من ا ميّ ومع م .تىوافتراق المسلمين إلى فرق ش، 6، بالإقرار بحكمه وبداية الخلافة الأمويةسفيان

دعت  الحاجة فإنّ  ،من عادات وأعراف وقوانين ،وانفتاح المسلمين على ما لم يألفوه زمن النبوة ،فتن داخلية

                                                           

؛ فراج  414، ص  5224النظرية العامة في الفقه الإسلامي وتاريخه ، دار النهضة العربية ، بيروت ، (:  عبد الودود)سريتي جع الال اـ ير   1

 . 22المرجع السابق ، ص : ، أبو العينين  33المرجع السابق ، ص (: أحمد حسين )

 . 14الآية :  ـ سورة المائدة  2

 . 44، ص 5231،  3فلسفة التشريع في الإسلام ، دار العلم للملايين ، ط:  (صبحي)ـ المحمصاني   3

 .   15، ص 5223هـ ، الرياض ، ط 5421مي سنة الاجتهاد في الشريعة ، بحوث المؤتمر الإسلا ( : حسن أحمد)ـ أنظر مرعي   4

 الحديث عن ا  5
ّ
لحارث بن عمرو الهذلي ابن أخ المغيرة بن شعبة، ولا يدري أحد من هو؟، وقد ـ ومع ذلك فقد طعن الظاهرية في الحادثة لأن

ه متواتر أنظر ابن حزم 
ّ
 . 53، ص 5211 ،إبطال القياس ، تحقيق سعيد الأفغاني ، جامعة دمشق: كذب الناس حينما قالوا بأن

الكامل في التاريخ، ( : ه142عز الدين ابو الحسن ت ) راجع قضية تنازل الحسن بن علي لمعاوية بن ابي سفيان عن الإمارة عند ابن الأثير  6

 .311فكار الدولية، المملكة السعودية ،دت، ص تح ابو صهيب الكرمي، بيت الأ 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

61 
 

ولكن في أثناء اجتهادات هؤلاء . 1إعطاء أحكام بشأن المستجد من الحوادثو  ،إلى ضرورة إعمال الاجتهاد

 الجزئية التي لم يصدر بشأنها وحيكان ذلك في المسائل قد و  ،الصحابة تعارضت فتاويهم بحسب عدّة أسباب

 : ختلاف هؤلاء الصحابة المفتين في هذا الدور في التالي ، ويمكن إجمال أسباب اصريح

الكثير من الأحكام في القرآن ليست بقطعية  باعتبار أنّ  ،ـ اختلافهم في فهم النصوص وبالأخص القرآن 1

 . 2الدلالة

عليه  إذا لم يكن هؤلاء على درجة واحدة من الحفظ والملازمة للنبي صلى الله: ـ اختلافهم في العلم بالسنة  1

 .وسلم 

 .3الورع و باعتبار اختلاف الملكة والقدرة ـ اختلافهم في استعمال الرأي 3

في  ما يؤكد روح النقاشب ،والأمثلة على اختلاف الصحابة في هذه الفترة زاخرة بها كتب التراجم والتشريع  

ا عن أمّ  . 4هذا المنحىالمفتوحة كدليل على ، حيث ينهض عمل عمر بن الخطاب في قضايا الأرض الزمن الأول 

وإجماع الصحابة  ،(القرآن والسنة )  الحكم الشرعي من ظاهر النّصتأسيس فإنّ  ،لفترةمصادر تشريع هذه ا

ي منها والت ،واستنباط الحكم مع مراعاة المقاصد الشرعية وقواعدها الكلية ،ثم القياس على الأشباه والنظائر

 . 5ت هذا الدور ، هي أصول ميز قاعدة سدّ الذرائع ونحوها

  ،الفقهية ، مع قلة التفريعاتوالتشريع والابتعاد عن الافتراض وما ميز هذه الفترة هو واقعية الفقه   
ّ
ة وقل

  مع العلم أنّ  .المسائل الخلافية
ً
بل هو عبارة عن أحكام محفوظة، واقتصر  ،الصحابة لم يتركوا فقها مدونا

وحدوث تفاوت في استعمال الرأي  ،ف في اجتهاد الصحابةالاختلا  التدوين على القرآن فقط، كما يلاحظ

 .فيما بينهم 6والميل إليه

وتنازل / ه 67من وفاة علي بن أبي طالب سنة  وتبدأ : فترة الحكم الأموي أو صغار الصحابة : الفترة الثانية

مصادر الاستنباط هي لا تختلف عن سابقتها من حيث و  ،ه 1إلى بداية ق لتمتدّ  الحسن بن علي عن الإمامة،

 أنّ 
ّ
، لى طوائف الخوارج والشيعة والسنةزها هو انقسام الأمة بسبب الخلافة إما ميّ  أهمّ  لأحكام الشريعة، إلا

                                                           

 . 43، ص  5، ج 5213سلامية ، القاهرة ، موسوعة جمال عبد الناصر ، المجلس الأعلى للشؤون الإ :  ـ أنظر  1

، محرم  4فهم النصوص الشرعية وأثره في اختلاف الفقهاء، مجلة أضواء على الشريعة ، كلية الشريعة ، الرياض ، ع (: محمد)ـ البيانوني   2

 . 442ية الآ : سورة البقرة ..." والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء "، ومثال ذلك في الآية  32، ص  5424

أثر الاختلاف في (: مصطفى سعيد)أنظر الخن :  ـ وقد أورد مصطفى سعيد الخن عدّة أسباب أدت إلى اختلاف وصلت إلى ثمانية أسباب  3

 .   33المرجع السابق ، ص (: حسن أحمد)؛ مرعي  551إلى ص 44، ص  5234القواد الأصولية ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط 

 .الفصل الرابع من الباب الأول  فيراجع المسألة   4

 .  23،ص 5311،سنة 51أطوار الاجتهاد الفقهي ، مجلة البحوث الإسلامية ، إدارة البحوث العلمية ، الرياض،ع ( : عبد الله)ـ أنظر الزايد   5

محمد )شلبي ؛  42، ص  4، ج  5431 الرباط ، طالفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي ، إدارة المعارف ، :  (محمد الثعالبي)ـ الحجوى  6

 . 541المرجع السابق، ص ( : مصطفى



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

62 
 

، والتي ها نصشأنب ردالتي لم ي ،ولاية العهد إذ عمدوا إلى استحداث ،ظات تجاه أعمال بني أميةمع وقوع تحفّ 

ممّا أثار حفيظة  إلحاق معاوية بن أبي سفيان لزياد بن أبيهنت قضية مثلما كا، تعتبر من المسائل الاجتهادية

ه
ّ
وعبد الملك بن  ،استباحة يزيد بن معاوية المدينةكما أنّ  .1الناس، واعتبروا كل ذلك اجتهادا في غير محل

وأعطى  ، قد دفع إلى مزيد من النقمة على بني أمية،مروان الذي أذن للحجاج باستباحة مكة التي حرّمها الله

 النزاعالتي استفحل  ومع وجود الفرق  .2الفرصة للمعارضة لمزيد من التمكين وإثارة الناس تجاه بني أمية أيضا

 أنّ  .3هذه الفترة الوضع في الحديث لأغراض شتى ظهر في ،بينها
ّ
بروز  يظاهرة فقهية ميزت هذه الفترة ه أهمّ  إلا

 .ومدرسة أهل الرأي مدرسة أهل الحديث ب التين عرفتا نيدرستالم

أصحابها إلى  هي المدرسة الحجازية المدنية وتسمى مدرسة الأثر، إذ تحاكم  : مدرسة أهل الحديث     

 بالصحابي عبد الله بن عمر ،غايتهم ومنتهاهمذلك كان وقد  خصوصا،النص والحديث 
ً
المقلّ من الرأي  ،تأثرا

، مع ما لديهم من قلة ما يعرض عليهم من الحوادثالمنحى  هذاإلى  قد دفع بأهل الحجاز و  ،والمتعلق بالآثار

 4وقبول الآحاد ،وكان من خصائص هذه المدرسة التساهل في شروط الحديث .وفرة فيما يخص النصوص

كراهيتهم الشديدة بالغضافة إلى ، على حساب مصادر استنباط أخرى أخذ بها مخالفوهم من العراقيين منه

 . 5"لتقديري الفقه ا"  فتراضلمنحى الا 

 أصحابها همو  ،تأثر أتباعها بالصحابي الجليل عبد الله بن مسعودالتي هي مدرسة العراق  : مدرسة الرأي    

 
ّ
حتى  والتقديرات، عندهم تفريع المسائل والاندفاع وراء الفروض كثر وقد  ،ون من استعمال الحديثالمقل

التي لم يجدوا لها نصا  كثرة الحوادث ببلاد العراق حى هو وكان مما دفع إلى هذا المن.  6وا بالأرأيتيينسمّ 

                                                           

لسان :  ابن حجر. 453، دار المعارف ، مصر، دت، ص1تاريخ الرسل والملوك، تح محمد ابو الفضل إبراهيم، ج( محمد بن جرير)الطبري ـ   1

 . 112، ص 4، ج 5224الميزان ، دار الفكر ، بيروت ، 

 . 442، ص1،5223بيروت ، ط: ، مكتبة المعارف 2البداية والنهاية، ج(: الحافظ)ثة ضمن حوادث أخرى عند ابن كثير ـ  راجع هذه الحاد  2

ه . ـ الوضع في الحديث نوع من أنواع الحديث، وهو ما يعرف بظاهرة الكذب في الحديث   3
ّ
المختلق المصنوع، وشرّ " عرّفه السيوطي بأن

أنظر .والواضعون أقسام وأصناف ، كما له أسباب ودوافع" الضعيف،وأقبحه، وهو الذي تحرم روايته مع الحديث به بأي معنى، وهو الكذب

واوي، تح طارق بن عوض ،دار العاصمة، السعودية،ط(: ه255-232فضل جلال الدين أبو ال) السيوطي
ّ
، 5تدريب الراوي في شرح تقري بالن

 .وما بعدها 315، ص5، ج4114

أحاديث الآحاد نوع من أنواع الحديث التي ترتب عليها خلاف بين الفقهاء والمحدثين بين من يأخذ به ومن يرده ومن يتحفظ بشأنه ومن   4

تصر على إعماله في الترغيب والترهيب فقط، ومعلوم أن الحديث أنواع ثلاثة من حيث الصحةوالضعف هي الصحيح والحسن يق

والضعيف، وهو من حيث طرق الحديث وإسناده متواتر وآحاد، ومن أنواع الآحاد المشهور والعزيز والغريب وهذا بحسب عدد الرواة، راجع 

، 4114، 5معرفة أنواع  علم الحديث، تح عبداللطيف الهميم،دار الكتب العلمية، بيوت،ط ( ه134أبو عمر السهرزوري ت)ابن صلاح 

المنهل الروي في مختصر الحديث النبوي، تح محي الدين عبدالرحمن (:ه344-142بدر الدين محمد بن إبراهيم )؛ ابن جماعة 435ص

 . 11، ص5221كر ، بيروت، طرمضان، دار الف

 . 55المرجع السابق، ص( : مناع)؛ القطان  541المرجع السابق ، ص : ين ـ راجع أبو العين  5

 . 52، ص  4ج ،المرجع السابق:  (محمد يوسف)ـ موس ى   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

63 
 

 تجعل كانت من الدواعي التي ، واستفحال مدرسة الكذابين،بروز ظاهرة الكذب في الحديث كما أن، صريحا

أنّ  وحجتهم في ذلك على النبي صلى الله عليه وسلم، مخافة الوقوع في الكذب ،والرأي عقلالناس تستعمل ال

 .المعقول  و   الشريعة لا تتضارب

وقد افرز هذا الانقسام على مستوى الفقه الكثير من النقاش، الذي كان يؤول في بعض الحالات على نزاع 

 .بين اتباع المدرستين خصوصا  بعد نهاية الفرن الأول للهجرة

أواخر وإطار زمانه هذا يمتد من ، عصر ظهور المذاهب الفقهيةوهو :  دور النضج والكمال : الدور الثالث

م أدوار الفقه والتشريع الإسلامي، اعتبر هذا الدور من أهوقد .  م17/ه 6عهد بني أمية إلى منتصف القرن 

 عظيمف
ً
 فيه نشط الفقه نشاطا

ً
 على الإفتاء والقضاءواتسعت دائرته بعدما ك ،ا

ً
فوقع فيه  ،ان مقتصرا

بعد  م957/ه131دولة بني أمية سنة ما ميّز هذا الدور زوال  وأهمّ .  1، وبرزت فيه نهضة عظيمةالتخصص

تمثل ذلك في و  ،مع تسجيل نمو في شأن الحركة العلمية على عهد العباسيين ،اتساع رقعة الفتوح الإسلامية

 . 2الفلسفةالعناية ب لعلوم و والتنظيم لترجمة الحركة على مستوى التطور 

ميزة في البلاط والمجتمع الذين شكلوا طبقة مت ،3وكان من الذين اهتموا بهذا الشأن صنف الموالي       

  ، و السلطةبدورها الذي شجعته  ،الجدل والمناظرات العلميةهؤلاء وغيرهم ىتعاط وقد. العباس ي
ً
اعتبر مظهرا

 أنّ  ،ينيةمهما في رسم معالم الحركة العلمية على مستوى العلوم الد
ّ
  إذ

ّ
ت بشكل كتب التاريخ والتراجم دل

ر على تطور الحركة الفقهيةجلي على هذا المن
ّ
ها ويضاف إلى هذه المظاهر عوامل أخرى كانت ل. 4حى الذي أث

ز منحى الفقه التقديري حلات العلمية وتدوين العلوم، وبر شكلت الر  حيثبصمتها على الحركة الفقهية، 

، كما حنيفة رأسهم أبو وعلى  ،اعتنى به العراقيون  الذي صار الصفة الطاغية على هذا الدور، وقدالفرض ي 

ر علم القراءات على عهد كاو  ،بحفظ القرآن وأدائه العناية تازداد
ّ
 في تجذ

ً
ن فضل طبقة القراء واضحا

 .5العباسيين

وقد . أفض ى إلى تمايز المذاهب الفقهية ومن ملامح التعاطي الفقهي لهذا الدور استشراء الخلاف الذي      

 أو غير دليلالمصدر  عتبارامدى  الاختلاف، كان من أسباب
ً
 ، واختلافهم من حيث ثبوت المصدر أو عدمدليلا

                                                           

 . 541المرجع السابق ، : ؛ أبو العينين  542المرجع السابق ، ص : ـ شلبي   1

الموجز في (: محمد عبد الرحمن)؛ مرحبا  5221،  5، دار الأندلس ، ط الفلسفات الهندية(: علي)  ـ للإطلاع على هذا الموضوع ، يراجع زيعور   2

 .  31ص ،5212،  5تاريخ العلوم عند العرب ، بيروت ، ط

راجع .يقصد بالموالي تلك الفئة الاجتماعية المسلمة غير العربية في اصولها، ولكنها خدمت الدين والثقافة العربية الإسلامية أحسن خدمة  3

 . 1،ص5ظهر الإسلام ، دار الكتاب العربين بيروت،دت، ج(: أحمد) في الموضوع، أمين

 .وما بعدها  531لامية ، دار الفكر العربي ، بيروت ، ص تاريخ المذاهب الإس(: محمد)ـ يراجع في هذا أبو زهرة   4

، والمقصود بأداء القرآن هو علم  534المرجع السابق ، ص : ؛ أبو العينين  544،  542المرجع السابق ، ص ( : أحمد حسين)فراج ـ   5

 .القراءات الذي قاده أصحاب القراءات السبع 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

64 
 

وحول الأخذ بالرأي أو  ات،لالات وسائر الاستنباط، وفي أنواع الدّ ختلافهم في الترجيح عند التعارضوا ،1ثبوته

يكشف  ،لها أصول وقواعد وعلل ،وارتبط ذلك في اعتبار الأحكام الشرعية معقولة المعاني ،عدم الأخذ به

 ولا تجري على تقدير العقل، الأحكام الشرعية غير ذلكأنّ ومن ذهب إلى  .العقل للوصول إلى تلك الأحكام عنها

إذ الأحكام الشرعية تعبدية محضة لا مجال  ،النصبل يجب الوقوف عند  ،لا يجوز إعمال العقل ومن ثمّ 

وكمال الذوق  ،وفي ملكه الاستنباط ،مثلما كان الاختلاف بسبب تفاوت هؤلاء في الإحاطة والفهم  ،للنظر فيها

 . 2الفقهي

التنوع  أنّ  ،حكام الشرعية التي هي الفقهالأ ا الدور من حيث مصادر استنباط وما يمكن ملاحظته في هذ       

واختلفت من حيث  ،، وأنّ المذاهب التي شكلت واقع هذا الدور تعددتلكثرة قد كانت الصبغة البارزة لهوا

، ومال أهل بعضهم إلى إعمال ظاهر النص فقط فحتى تطر  ،فمال أهل الحديث إلى النص .أخذها بالمصادر

 ع، بة عنها بأحكام شرعية قبل أن تقوالإجا ،لمسائلاحتى وصل هؤلاء إلى افتراض  ،الرأي إلى إعمال العقل

وسد  5سلةوالمصلحة المر  4والاستحسان 3القرآن و السنة والإجماع والقياس فكان من المصادر المتعددة

 رْ ، كما اعتبر العُ 6الذرائع
ُ

  ف
ً
وكان من نتاج هذه المرحلة  .7لاتساع نفوذ الإسلاممن مصادر الفقه وذلك مصدرا

                                                           

،  3، مجلة أضواء على الشريعة ، الرياض ، ع  في ثبوت النصوص الشرعية وأثره في اختلاف الفقهاءالاختلاف ( : محمد)البيانوني :  ـ أنظر  1

 . 15، ص  5424

أثار اختلاف الفقهاء في الشريعة ، مكتبة الرشد ، الرياض ، (: أحمد عمر )؛ بن محمد  53، ص  5ـ أنظر موسوعة جمال عبد الناصر ، ج  2

؛ موس ى حسين  533دراسات في الفكر العربي الإسلامي ، دار الفكر ، عمان ، الأردن ، ص (: إبراهيم زيد)؛ الكيلاني  52، ص  5221،  5ط

 . 35، ص 5222،  5الاجتهاد في الشريعة الإسلامية ، دار طلاس ، دمشق ، ط( : محمد صالح)

ه التقدير ، وأما اصطلاحا فقسمه إلى قيا 3
ّ
س العكس و قياس الطرد، وعموما هو حمل معلوم القياس عرفه الآمدي في المعنى اللغوي بأن

افيا على معلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما، بأمر جامع بينهما، مع إثبات حكم أو صفة لهما أو نفيهما عنهما، وقد قدّم الآمدي شرحا و 

رزاق العفيفي، الرياض، دار الصميعي للنشر ، تع الشيخ عبدال4الإحكام في أصول الأحكام، ج(: محمد بن علي) لهذا الأصل ، راجع الآمدي 

 .445،ص 4114، 5والتوزيع، ط

لغة عدّ الشيئ حسنا،أو اتباع الشيئ الحسن في الحسيات والمعنويات، واصطلاحا هو العدول عن حكم شرعي اقتضاه دليل : الاستحسان  4

مصادر : (عبدالوهاب)يل هو سند الاستحسان، راجع خلاف شرعي في واقعة إلى حكم آخر فيها لدليل شرعي اقتض ى هذا العدول ، وهذا الدل

 .12ص،1،5224طدار الفكر، بيروت، التشريع الإسلامي، 

ت الخمس، وما يضر بهذه الأصول المنفعة، واصطلاحا المنفعة التي قصدها الشارع الحكيم لعباده، لحفظ الكليا لغة:  المصالح المرسلة  5

بطلانها، ومصالح مرسلة وهي حكم بعدم اعتبارها، و  أمكن تحصيلها، ومصلحة ملغاة قام الدليل علىيخل بها، والمصلحة تكون معتبرة أو 

ائها، التي لم تشتمل على صفات الاعتبار أو الإلغاء وهي مطلقة ومرسلة وهي تلك الأنواع التي لم يشهد لها دليل جزئي يدل على اتبارها أو إلغ

 .431، ص 5223، 3ؤسسة الرسالة، بيروت، طالوجيز في أصول الفقه، م: انظر عبدالكريم زيدانوإنما تدخل ضمن النص العام وهي أنواع، 

هي التوسل بما هو مصلحة إلى المفسدة، راجع الشافعي أحمد : لغة هي الوسيلة المؤدية إلى الشيئ،واصطلاحا قال الشاطبي :  سد الذرائع  6 

 .413،ص 5224معية، الإسكندرية، طأصول الفقه الإسلامي، مؤسسة الثقافة الجا: محمود

طر له قاعدة  تقول .   541، ص المرجع السابق: محمد مصطفى شبلي ـ أنظر   7 المعروف عرفا " وقد وصل الفقهاء على اعتبار العرف حتى س 

 .مما يظهر مدى الاعتبار للاعرال والعادات". العادة محكة"وقيل ايضا " كالمشروط شرطا



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

65 
 

عُدّ  وهكذا . 1هي وأثر منهجيقرى اندثرت رغم ما لها من ثراء فخذاهب الأربعة المعروفة ومذاهب أالمرحلة الم

 على الحركة العلميةادا ور بحق من أهم أدوار الفقه حرية واجتههذا الدّ 
ً
بفعل حرص كل صاحب  وتأثيرا

تجلت من خلال هذا وقد  ،الجدل والنقاش ةوكثر  ،اه حوإقناع الناس بتوجهه ومن ،مذهب على إظهار مذهبه

 .النقاش الأفكار والآراء التي عادت بالإيجاب على الجميع 

وسدّ الناس باب  ،صحاب المذاهب الأربعةوقف في الأمصار عند أتالتقليد  ابن خلدون بأنّ  ذكر ي: دور التقليد 

 
ّ
  كثر تشعب الاصطلاحات في العلوم الخلاف وطرقه لما

ّ
خش ي  احينمو . ن الوصول إلى رتبة الاجتهاد عاق ع ولما

، [..].أصحاب المذاهب عواز وردوا الناس إلى تقليدبالعجز والإ  العلماء صرح  من إسناد ذلك إلى غير أهله

ده عمل كل مقلد بمذهب من قف
ّ
ومبدأ هذا .   2وصار مدعي الاجتهاد لهذا العهد مردود منكوص على عقبه [...]ل

 نمام حي1167 /ه1116ة ـ وامتد إلى سنم،17/ه6المذاهب الفقهية أي منذ منتصف قالدور بعد دور 

 .3تأسست مجلة الأحكام العدلية

 ز فترة طويلة من الزمن قد اتفق على ومع أنّ هذا الدور الذي ميّ     
ّ
ذلك لم يمنع من  فإنّ  ،ه دور التقليدأن

أو على مستوى المذهب في حدّ ، عدّوا قلائلا نظهور حركة الاجتهاد الفقهي سواء على مستوى الأفراد الذي

 لاحالظاهرة تفاوتت من المشرق إلى بلاد المغرب والأندلس وهو ما سنلاحظه  ، كما أنّ ذاته
ً
 .قا

  وأدوار الفقه بلاد المغرب     - ج

صر التقليد منذ زمن النبوة إلى ع( التشريع ) اجتهدت الدراسات الحديثة في تحقيب الحركة الفقهية         

خصوصية بلاد  ، فإنّ ادات قد خصّت بلاد الإسلام عموماوإذا كانت هذه الاجته .ووفق الكثيرون في ذلك

فهل كانت الحركة الفقهية ببلاد  .ق لهذا الشكل ببلاد المشر  ومقاربة ةنلمغرب والأندلس تقتض ي تقديم مقار ا

  ة لنفس المراحل في بلاد المشرق؟ المغرب مساير 

 وأنّ  ،أول بأول  تهتابعو  بالتطور الحاصل بالمشرق  تالمغرب تأثر بلاد  الدراسات إلى أنّ  لقد ذهبت

هذا الحكم  والحقيقة أنّ . 4من حيث المصادر ،هي نفسها التي كانت بالمشرق  ،التشريع مرّ بمراحل مختلفة

 وأنّ بلاد المشرق من قبل المغاربةللة وإعادة النظر في قضية المماث ،يقتض ي التمحيص
ً
نفس  ، خصوصا

                                                           

، جامعة موس ى لقبال: م، إشراف د 2، 2 /هـ4، 4أثرها في التشريع الإسلامي قحول المذاهب الفقهية المندثرة و : ـ أنظر رسالتنا للماجيستر   1

 . 4113: الجزائر 

 . 341المقدمة، ص :  أنظر ابن خلدون   2

 . 524،ص 5222الإسلامي، دار عمار ،الجزائر ،المدخل إلى أصول الفقه وتاريخ التشريع ( : موس ى إبراهيم)أنظر إبراهيمي . ـ  3

، 4القضاء في المغرب الإسلامي من تمام الفتح حتى قيام الخلافة الفاطميةدار الياقوتة للطباعةوالنشر،الأردن،ط( : إبراهيم)ـ بحاز  4

 .  333، ص  4،ج4111



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

66 
 

 
ّ
 الفإنّ  ر،تأثهذا اله رغم الدراسة تثبت بأن

ّ
. 1بحكم بعد المسافة ،يتطور ببلاد المغرب تميز بالبطء والتأن

 أنّهم  ،لحركة الفقهيةامحاولة لتحقيب  ونشط آحر في
ّ
ن دو  ،اقتصروا على التحقيب للمذهب المالكي فقطإلا

أربعة أدوار  لمالكي هو السائد في بلاد المغرب، فاقترحالمذهب ا ، وذلك باعتبار أنّ النظر إلى الفقه بجميع تياراته

 :للمدرسة المالكية هي 

 .ـ دور التأصيل الذي عرفه المذهب بالمدينة على يد صاحب المذاهب  1

 .ه3إلى ق ه  1من ق  عوالتفريـ دور التدوين  1

 .ه5إلى منتصف القرن  م7/ه3لتقليد و الذي يمتد من منتصف ق ـ ثم دور التطبيق وا 3

 دور التنقيح الذي يبدأ من القرن  6
ً
 . 2إلى ما يليه م11/هـ 6ـ وأخيرا

  ،بالأندلسإلى تحقيبه  ،آخر في دراسته للمذهب المالكي بالأندلس لجأفي حين        
ً
المرحلة الأولى  مقترحا

، تليها 3بن قيس ي ودور الغاز (  م 911 -955/ه 191 -131) مرحلة ظهور المذهب في عهد عبد الرحمن الداخل 

ودور زياد بن عبد الرحمن ( م976-911/ه117 -191) عهد هشام بن عبد الرحمن  فيمرحلة الذيوع والانتشار 

المذهب ونفوذه بعد ثورة الفقهاء على الأمير الحكم بن وأما المرحلة الأخيرة فسماها مرحلة سيادة .  شبطون 

 على دور يحي. 4 م111/ه171وهيج الربض سنة ه 117هشام سنة 
ً
 .  5الليثي ىبن يحي ىمؤكدا

إعطاء  لم يفلح فيمجال واحد هو الأندلس، وبذلك على و  ،(المالكي (وهو تحقيب اقتصر على مذهب واحد      

الهنتاتي في  لجأ -وهو التحقيب للمذهب المالكي -شأن د المغرب، وفي نفس النظرة شاملة لحركة الفقه ببلا 

أوجزها في دور بداية التأصيل الذي عرفه و  ،دراسته للمذهب المالكي ببلاد المغرب إلى اقتراح أدوار للفقه

وهو دور  ،ليعقبه الدور الثاني ،تهي بنهاية القرن الثاني للهجرةوالذي ين ،المذهب على يد صاحبه الإمام مالك

،  3فريقية والأندلس خلال القرن إالذي يقابل تدوين الموسوعات الفقهية ب ،التوسع في تجميع فروع المذهب

                                                           

 .  342، ص  4ـ نفسه ، ج  1

 . 33،ص 5233يات ، جمع وإعداد عبد الكريم محمد ، الدار التونسية للنشر ، تونس المحاضرات المغرب(: محمد الفاضل)ـ  بن عاشور  2

ه كان يحوز الموطأ عن الإمام مالك : الغازي بن قيس   3
ّ
أندلس ي جليل يكنى أبو محمد روى عن الإمام مالك والأوزاعي وغيرهما، وقيل بان

الهيئة المصرية العامة .ذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلسج(: ه322زدي، ت أبو عبدالله محمد الأ )أنظر الحميدي . نفسه وقيل كان يحفظه 

 ، 443ص 4112للكتاب،مصر ، ط 

ارتبط إسم الحكم بن هشام بواقعة شهيرة مع أهل الربض من قرطبة، حيث انهمك هذا الأمير في الملذات أيام حكمه فاجتمع أهل العلم   4

يحيى الليثي بغرب قرطبة فثاروا عليه، وقد هزمهم الحكم وفرق جمعهم وكان ذلك سنة وكان على راسهم الفقيه المالكي يحيى بن 

، 5ج.5222، ط إحسان عباس دار صادر، بيروت يب من غصن الأندلس الرطيب ، تحنفخ الط(: أحمد محمد)راجع المقري . م252/ه414

 .442، 442 صص

 41، ص 5223ه ، وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية،4المدرسة المالكية الأندلسية إلى نهاية ق(: مصطفى )ـ أنظر الهروس   5

، عين ب الإسلامي ، جامعة الحسن الثانيقيام المدرسة المالكية بالأندلس ، مساهمة ضمن التراث المالكي في المغر (: مصطفى)؛ الهروس  15ـ 

 . 454، 454 ص، ص 5222، ، المغرب الأقص ىالشق ، الدار البيضاء



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

67 
 

.  1ه 6نهاية القرن  ذمن والذي يمتدّ  ،ا الدور الأخير فهو دور التبسيط والاختصار للمذهبوأمّ . م17، 7/ ه 6

 
ً
ه اقتصر على التحقيب لمذهب واحد فقط ،من السابق وهو في ذلك إن كان أوسع مجالا

ّ
 ممّ  ،فإن

ً
ا يجعله أيضا

 . ا في المذهبية الأساسية المالكيةوتأثرها وتأثيره ،على حصر جميع الفاعليات المذهبية الفقهية الأخرى  غير قادر 

بالأوضاع و  في إطار عملية التحديد الزماني للتحولات الفكرية والعقدية،و اهتمت دراسة أخرى      

قد  جالالم هذا أنّ  تواعتبر  بالحديث عن المذهبية الأشعرية، ،المعرفية على مستوى مجال المغرب الإسلامي

 : ه 6نهاية ق  إلىبداية من نهاية الفتح  ،عرف ثلاث أوضاع معرفية

الموسوم بوضع  بداية الدور الثانيوينتهي إلى  ،ووصفه بوضع التكوين م17/ه 6الأولى وتمتد إلى أواسط ق    

في  الباحثو  م،11/ه 6إلى أواسط ق  م17 /ه6التثبيت الذي يشمل إطار الزمان الممتد من القرن الرابع 

 
ّ
عند كل الفرق  ،ما قام بتعميم هذه الأوضاع على كل الأفكار التي عرفتها بلاد المغربدراسته للأشعرية إن

  ،عن تيار الأشعرية هثيحدو الباحث  تطرق وب. والجماعات المكونة للتركيبة السكانية لهذا المجال
ّ
 يضا ه قام أفإن

في زة مميّ  والذي سيكون ظاهرة مذهبية ،س لذلك التلاقح الذي وقع بين تياري الأشعرية والمالكيةيأسبالت

هذه إلى خصوصا حينما ينضم ، 2، وهي المرحلة الثالثة فيما بعد القرن السادس للهجرة المراحل المقبلة

 .معطى ثالثا وهو التصوف " المالكية والأشعرية" السابقة  الثنائية

إلى ه  1لها المرحلة الممتدة من قأوّ . لاث فترات لتاريخ الفقه الإسلاميترسيم ثب ونآخر  قاموفي نفس الاتجاه      

ه   6ق وأوسطها الممتدة من ، أو المندثرة منها سواء الباقية ،، وهي فترة الأئمة أصحاب المذاهبه 3نهاية ق 

ما ن ذلك على سبيل المثال م ،تناولها بالشرح والتعليل وتمّ  ،وفيها دونت الموسوعات الفقهية، ه  6إلى القرن 

ف المقدمات والممهدات، في حين وصف المرحلة الثالثة  ،( م1116/  ه517ت ) قام به ابن رشد الجد 
ّ
حينما أل

 ،الاهتمام فيها بالتعليق على مؤلفات الفترة الأولى والثانية وتمّ ، م13/ ه  9الأخيرة بأنّها تنطلق ابتداءً من ق 

 .3ومحاولة شرحها واختصارها

لحركة اللزمان والمكان فيما يخص  تطور لتحاول أن تضفي صفة الشمول  تأخرةوتأتي الدراسات الم       

عصر  شملالذي ها الدور الأول دور تكوين يف الفقهية، حيث عمدت إحداها إلى وضع أربع حقب، اعتبر 

وشمل  ،ور الثاني فهو طور النشأةا الدّ ودخول المذاهب الفقهية والعقدية إلى بلاد المغرب، أمّ  ،الفتوح والولاية

                                                           

 . 522، ص 4113ت تبر الزمان، تونس م، منشورا55/ه1المذهب المالكي بالغرب الإسلامي إلى منتصف القرن ( : نجم الدين)ـ الهنتاتي   1

 . 2 2، ص 4114، 11س ،524، تونس، ع(Ibla) ، مجلة معهد الآداب العربية الأشعرية في المغرب الإسلامي( : مبروك)ـ المنصوري   2

  Chahata .Chafik : Etudes du droit musulman, application au proche orient,travaux et recherches de le facultéـ أنظر           3

de droit et des sciences économique de paris , serié n°7,  Paris P.U.F. 1971. P 17 . 23. (PDF) 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

68 
 

 ،المغرب الأقص ىوهجره علماء الأندلس إلى  ،فيها دخول المذهب المالكي وتمّ  ،1عصر الأدارسة والزناتيين

ا الدور الثالث فهو طور النضج والازدهار ، أمّ ية المغربيةوظهور المؤلفات الفقه ،ينيوتأسيس جامع القرو 

والتي سادت عصر المرينيين  ،وشمل مرحلتي المرابطين والموحدين، في حين شكل طور الضعف المرحلة الأخيرة

 .2وفيه انتشرت ظاهرة المختصرات ،ما بعدهمو 

يطرح التساؤل حول مدى صحة  ،ول الدول ربط هذه الدراسة للحركة الفقهية بظهور وأفبالموازاة مع  و         

يل الحقيقي لواقع الحركة خدمة السلطان أكثر من التفصل نحيازإذ يلاحظ فيه نوع من الا  ؟هذا التقسيم

 فقطالفقهية
ً
 واحدا

ً
في حين كانت الحركة الفقهية  ،وهو المغرب الأقص ى ،، كما أنّ هذا التقسيم اعتمد مجالا

، والوحدة التي تربط عن آخر باعتبار التأثير والتأثر ولا يمكن فصل جزء ،المغرببلاد تشمل جميع أمصار 

 .دون إهمال الخصوصيات ،الأشياء عبر المجال المغاربي الواسع توصيففي الأفق ضيق ، وهو ما يبرز أجزاءه

منها مرحلة ما قبل  ،في مراحل فجعله تاريخ الفقهاهيم حركات بتحقيب يخص تقدم إبر  كما       

 معينا ، وسجل فيها بأنّ 3سحنون 
ً
ما تأ ،بلاد المغرب لم تعرف مذهبا

ّ
في . بين المالكية والحنفية ساكنتهرجح وإن

وظهور مدرسة  ،حيث استمرت المؤثرات المالكية ،(م7 /ه3) رحلة الثانية لتصبغ القرن الثالثحين تأتي الم

حيث م، 17/ه6المرحلة الثالثة في القرن  و تأتي. وع مع وجود انطلاقة لمدرسة الرأيوتزايد فقه الفر  ،سحنون 

 بين عرفت المدرس
ً
يد من الفقهاء بين الفقه جمع العد و  ،الرأيأهل الحديث و  اتجاهي أهلة المالكية تعايشا

ا في وأمّ . هذا القرن ابن أبي زيد القيروانيوكان أبرز زعماء  ،الانفتاح على المذهب الشافعي تمّ كما  ،والحديث

  ،فقد وصل المذهب المالكي إلى أوجّه على يد الصنهاجيين  م11/ه 6إلى منتصف ق   م11/ه5 القرن الخامس

تبدأ المرحلة الخامسة من في حين . مع وجود بعض المنادين بالاجتهاد ،واكتسح الاتجاه الفروعي ميدان الفقه

 . رسة الحديثحيث سادت مد ،المالكية وعرفت بعض الانحصار للمذهبية م،13/ه9قإلى منتصف ه 6القرن 

مثلما وُجد بين الكلام وأصول الفقه، وكان في هذه المرحلة الجمع بين الفقه والحديث والكلام، ثم الجمع 

ا المرحلة الأخيرة فهي التي تبدأ من منتصف القرن السابع أمّ . مع محدودية الفكر الاجتهادي ،أيضاعيون و الفر 

                                                           

المقصود بالزناتيين تلك القبائل الزناتية التي استقبلت السليمانيين الشيعة، وتحالفت مهم لتكوين سلطة قوية بالمنطقة، وقد نقل   1

 حيث بلغ تهرت، فطلب الأمر له فلم يصد
ً
ق شرفه أحد، واشتدّ البحث التنس ي عن ابن خلدون أن سليمان بن عبد الله الكامل جاء متنكرا

تاريخ دولة : أنظر التنس ي محمد بن عبد الله بن عبد الجليل.   عنه من قبل الأغالبة فجاء تلمسان وبايعته زناتة وتملكها مدة طويلة من الزمن

 .11، ص5223الادارسة، من كتاب نظم الدّرّ والعقيان،تحقيق عبد الحميد حاجيات، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر ، 

، وزارة (  5321ـ  5313/  5413ـ  5535) الحركة الفقهية في عهد السلطان محمد بن عبد الله العلوي (: أحمد الأمين)ـ راجع العمراني   2

 . 53ـ  51 صالأوقاف والشؤون الإسلامية ـ المملكة المغربية ، ص

المقصود سحنون بن سعيد التنوخي الإفريقي ، الذي كان له الفضل في ترسيخ المذهب المالكي ببلاد المغرب ، وقداخذ عن اسد بن الفرات  3

ثمّ سافر إلى مصر، وأخذ عن ابن القاسم صاحب الإمام مالك، ورجع إلى إفريقية فدوّن المدونة، وسحنون نسبة إلى طائر له دقة النظر، 

 مادة"من جواهر القاموس، ستاج العرو (: محمد مرتض ى الحسيني )كنية بحسن المخالطة والمعاشرة والمفاوضة، راجع الزبيديكما توحي ال

 .534،ص5223مطبعة الحكومة الكويتية،ط ،،تح عبدالعليم الطحاوي 41ج " سحن



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

69 
 

ذت خأأيضا تأرجح بين التطور الشكلي والتحجر، وفيه و  ،وفيها استرد الفقه المالكي سيادته ،إلى ما بعد

 طمثلما ساهمت الزوايا والرب.  ، بإنشاء المدارس، ووضع أوقاف عليهاالسلطة على عاتقها تأطير الفقهاء بالمدن

سية لفقه بالجوامع الرئيعلى اإنشاء نظام الكراس ي الموقوفة  وتمّ  ،في نشر الفقه بالبوادي بطرق مختلفة

  ، و وفاس وغيرها بالقيروان وتلمسان
ُ
تصر ابن بعض المؤلفات على ساحة الفقه كمتن خليل ومخ ترضف

كما اتسع نطاق التأليف في هذه المرحلة فيما يخص حاجات الناس اليومية فكان . الحاجب إلى جانب المدونة

ما لم تخل هذه ك .عديدة فقهيةوبرز دور المدرسة المصرية عبر مؤلفات  ،فقه النوازل والوثائقأن انتشر 

 .   1الفترة الأخيرة من المطالبة بالاجتهاد ونبذ التقليد

 لحر  التحقيب الأخير  ولعل هذا      
ً
 دقيقا

ً
تصر على إذ لم يق ،كة الفقه في بلاد المغربيمكن اعتباره تحديدا

 أنّ فةالتحقيبات السال بالنظر إلى ،"المذهب المالكي ك"  أو مذهبا معين ،مصر من أمصاره
ّ
ما ينقص هذه  ، إلا

ها حدّدت والتي نرى من الواجب الوقوف عندها، لأنّ  ،هو عدم دقته في مرحلته الأولى ،لتاريخ الفقه ةالنظر 

مرحلة ما قبل  -فالمرحلة الأولى . بقدر ما الفترات التالية لتاريخ الفقه في بلاد المغرب وتوجهه العام  تحسمو 

 بارزين، كما  دورينيمكن تقسيمها إلى  -سحنون 
ً
وفق نظرة  ،يمكن مسايرة تحقيب إبراهيم حركات عموما

 .، نستند فيه مقياسا يقوم على اعتبارات ثلاث هيتاريخ الفقه في بلاد المغرب شمليمكن أن ت ،أخرى 

 .التحقيب وفق مسألة دخول المذاهب إلى بلاد المغرب 

 .مستوى التصنيف والكتاباتالتحقيب حسب التحولات التي عرفها المذهب المالكي على 

 .علم الكلام، وعلم المنطقالتصوف و ك لفقه التحقيب باعتبار دخول بعض العلوم والتوجهات التي أثرت ا

 : وفق ما يليوالاعتبار الأخير وفق نشوء الدول، أو التأثير السياس ي على الفقيه، وعلاقته بالسلطان ، وكل هذا 

   :مرحلة التكوين : المرحلة الأولى 

قيام ، وأهمّ ما ميّزها من أحداث  ه167ن بدايات الفتح إلى حدود سنةويمتد مجالها الزماني م      

، بعد أن فرّ المعارضون لسياسة بني أمية لخلافة بالمشرق عن ا مخالفة منفصلة وكيانات سياسية 

، هؤلاء الأخيرين البربر و العرب الفاتحين  متزاج بينهذه المرحلة الا كما وقع في . والعباسيين إلى بلاد المغرب

 ما كان محتواها  ،الذين لم يكونوا يعرفون عن ثقافة المسلمين
ً
 ما سمعوه عن طريق روايات غالبا

ّ
إلا

الصحابة وأتباعهم على الحركة الفقهية ، فمن الصحابة  كما اتسمت المرحلة أيضا بقيام فئة . أسطوري 

                                                           

ل التي رآها تمثل سير الحركة الفقهية والعلمية ببلاد إبراهيم حركات وهو يفصل في الحركة الفقهية وابرز سماتها ومن خلالها المراحـ راجع  1

وما بعدها لعدة  515ص،4، ج 4111م، المغرب ،ط51/ه2لقرن بالمغرب المسلم حتى ا  مدخل إلى تاريخ العلوم( : إبراهيم)حركات . المغرب

 الخاطب 
ً
،أطروحة " التيار الفقهي والتأصيلي" رابطي، التيارات الفكرية في المغرب والاندلس خلال العصر الم(: أحمد )صفحات ؛أنظر أيضا

 331م ، ص 4113/ 4114،  4دكتوراه ، إشراف محمد حمام، كلية الآداب والعلوم الإنسانية ، جامعة محمد الخامس، الرباط، المغرب،ج

 . وما بعدها 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

70 
 

، عبد الله بن الزبير وعبد الله بن  بن عباس وعبد الله بن عمر بن الخطابدخلوا بلاد المغرب عبد اللهالذين 

و عقبة بن  معاوية بن حديجالتابعين وعلى رأسهم الفاتحون وغيرهم كثيرون بالإضافة إلى ... عمرو بن العاص 

 . 1المهاجر دينار وأبو  نافع

ها وإعطا، القيام على مسائل و  الزاخرة بالقضاياد المغرب الفاتحين لبلا كان من مهام و  
ّ
 ئحل

ً
 ها تشريعا

، بالإضافة إلى المسائل بالمشرق  ا ألفوهي الذي يختلف عمّ كنظام الرّ  من قبل هؤلاء الصحابة والتابعين،

ه و  .وجميع أنواع التقاض ي ،الزواج والضرائب وأحوال ،المالية ومعاملة المغلوبين
ّ
ن يالقائمأنّ  -ولا شك –إن

كانت جواباتهم ف ،الذين تحملوا مسؤولياتهم ،بعينالقراء والفقهاء من الصحابة والتا كان هؤلاءعلى ذلك 

 مهمّ 
ً
 لحركة الفقهيةمصدرا

ً
 ركينا

ً
وسعة  ،عرف بغزارة علمههذا العمل الجليل من بيقوم ، وكان 2ا وأساسا

هالذي  ،( م917/ ه 177ت ) حنش الصنعاني أمثال  ،التابعين ته منوشدّة حماس ،درايته
ّ
 تذكر المصنفات أن

 ببلاد المغرب
ً
 .  3أخذ الناس عنه حيث ،سار من مصر إلى الأندلس مرورا

في بناء الصرح  اتساهمالمن نافع وموس ى بن نصير من جليل الأعمال التي قام بها الفاتحان عقبة ب كما تعدّ  -

ن حيث الدور الذي قائم به أو م ، ببناء المساجد،سواء من حيث الهيكلة والمؤسسات ،الفقهي ببلاد المغرب

 . 4وأوصوهم برعاية مصالح الناس وتوجيههم من تركوهم خلفهم

من التابعين للقيام على (  17) عمر بن عبد العزيز في تكليفه عشرةالخليفة الأموي العمل الذي قام به  عدّ وي -

 .5من بين الركائز الأساسية لهذه المرحلةوتحفيظهم القرآن ر بتثقيف البر 

اعتمدت  نحي ،المشرق في روف لما هو مع بتأسيس كيانات سياسية مخالفة نتهت هذه المرحلةا    

 مثلما جرى ذلك بتأسيس ،مذهبيات مخالفة
ً
أو م، 956/ه 131دولة بني أمية بالأندلس سنة  سواء فقهيا

 بقيام دو 
ً
 وعقديا

ً
وقد . م917/ ه191ودولة الأدارسة سنة  م،951/ ه167لتي بني رستم وبني مدرار سنة فقهيا

بالإضافة إلى ما قرره الصحابة والتابعون من  ،كان الاعتماد في هذه المرحلة على المصدرين الأوليين للتشريع

 .6وناله الإجماع ،اجتهدوا فيها برأيهم وحسب فهمهم ،أحكام

                                                           

؛ 4111،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر، طبقات علماء إفريقية، تح محمد بن أبي شنب: ـ وقد ذكر ذلك في طبقاته كل من أبي العرب  1

 . 22ـ 11ص،ص5،ج 5224بيروت،طبشير البكوش،دار الغرب الإسلامي،رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية،تح : عبدالله المالكي

 .  344ص،  4القضاء ، ج :  ـ بحاز إبراهيم  2

حنش الصنعاني تلميذ الإمام علي كرم الله وجهه، ينسب إليه  . 541، ص  425، تر  4112القاهرة ، : تاريخ علماء الأندلس : ـ إبن الفرض ي   3

: المقري . فضل بناء جامعي سرقوطة وإلبيرة، وكان ممن حارب في صف علي وابن الزبير ضد بني أمية، ولكنه لم يعرف في الأندلس بأي نزعة

 .151، ص 3لطيب، جنفح ا

 .ـ أنظر  الفصل القادم حول  دخول المذاهب السنة إلى بلاد المغرب   4

معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، تح  إبراهيم شبوح، ( : أبوزيد عبد الرحمن)؛ الدباغ  22، ص 5المصدر السابق ، ج : ـ المالكي   5

 .  521، ص  5،ج 5212، 4مكتبة الخانجي ، مصر ، ط

 . 343، ص  4القضاء ، ج ( : إبراهيم)ـ بحاز   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

71 
 

 أنّ  يه ،يمكن إدراجها كعامل بارز أثر في التوجه السني ببلاد المغرب والأندلس ،ةملاحظة مهمّ  هناكو 

 منذ البدايةالتوج
ً
كانوا من الحجاز  - من قادة بالأخص -أغلب المشاركين في الفتح  ، إذ أنّ ه المدني كان واضحا

عمر بن الخليفة  تفحص الأعضاء الذين كلفهم ثم إنّ . الحجازيين  "الصحابة والتابعين"شايخ الموتتلمذوا على 

 عل ،المدنيتوجههم الحديثي  لحظن م917/ه177عبد العزيز سنة 
ً
ى رسوخ الفقه على وهو ما سيؤثر مستقبلا

ثم ورش عن نافع وهي  ،على رواية نافع  الذي سارالإقراء  وتدعّم هذا فيما بعد على مستوى ، المذهب المالكي

  ني الحجازي بالقيروان والمغربالسند المدوهكذا كان . رواية مدنية
ً
وهو ما .  1حو منذ الفت ، وحاضراموجودا

 . يوفر سببا آخر لتفسير تمسك أهل المغرب مستقبلا بالفقه المالكي

 : مرحلة دخول المذاهب الفقهية إلى بلاد المغرب :المرحلة الثانية 

، حيث سايرت سنة وفاة أسد بن الفرات م111/ ه 113إلى غاية ه 1من منتصف قمتد وهي مرحلة الم     

ان في هذه المرحلة على وفود وقد أثر عاملان مهمّ . د المشرق المذاهب الفقهية ببلا هذه المرحلة بالمغرب ظهور 

 : المذاهب إلى بلاد المغرب هما 

 
ً
، وعند عودتهم جلبوا التتلمذ على زعماء المذاهب هناك المغاربة إلى المشرق قصدالعلم طلاب الرحلة  :أولا

إذ تذكر  ،(ثية وفقهية يحد) في توجهات عراقية ومدنية  التي تصب ،والتآليف المتعددة ،راء المختلفةمعهم الآ 

راشد ، وعلي بن زياد ، والبهلول بن   ،عبد الله بن غانمكتب التراجم شخصيات أمثال عبد الله بن فروخ و 

 توعلى إثر ذلك دخل ،2وأسد بن الفرات سبن قي ي ، والغاز  "الأندلس ي  شبطون "زياد بن عبد الرحمن و 

 .إلى عموم بلاد المغرب( الحنفي والثوري والليثي والأوزاعيالمالكي و )ذاهب الم

دفع بالأسرة الأموية وأتباعها من قادة وعلماء  م، 957/ه131ط دولة بني أمية بالمشرق سنة سقو  إنّ  :ثانيا 

 توقد أخذ. م955 /ه 131وتأسيس كيان لهم بالأندلس سنة  ،كانوا بالشام ومصر إلى النزوح نحو بلاد المغرب

في ترسيخ المذهب الذي  3حيث ساهم صعصعة بن سلام الدمشقي ،الدولة في بادئ الأمر بالمذهبية الأوزاعية

فعبد الله بن غانم وهو قاضٍ لأفريقية سمع من مالك . 4استمر مدّة من الزمن إلى أن خلفه المذهب المالكي

                                                           

التصنيف الفقهي في المذهب المالكي تاريخه وقضاياه المنهجية،رسالة دكتوراه، إشراف محمد يوسف، دار الحديث ( : محمد)ـ العلمي   1

 . 313، ص 4الرباط، المملكة المغربية، ج الحسنية، 

ترتيب المدارك (: القاض ي)وما بعدها ؛   عياض 513، ص  5؛ المالكي  المصدر السابق ، ج    طبقات ، في صفحات مختلفة: ـ أنظر الخشني   2

و ما بعده ؛ 442، ص 5المصدر السابق ، ج : وما بعدها ، والدباغ  45،ص 5، تق أحمد بكير محمود ، دار مكتبة الحياة ، بيروت، د ت ط، ج 

  222، ص 5كتاب العمر ، ج : ي عبد الوهاب حسن حسن

عاش إلى زمن هشام بن عبد الرحمن ، وذكر /   ( ه521ه وقيل سنة 524ت)صعصعة بن سلام الدمشقي هوفقيه من اصحاب الأوزاعي   3

بغية الملتمس في تاريخ (: أبو جعفر أحمد بن يحيى)الضبي  .433المصدر السابق، ص: بأنه أول من أدخل الحديث إلى الأندلس، أنظر الحميدي 

 .422ص .4111، 5،تح  صلاح الدين الهواري المكتبة العصرية، بيروت، طرجال اهل الأندلس

 . 444،ص الملتمسبغية :  ـ إبن الفرض ي  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

72 
 

ل بن الراشد سمع من الإمام البهلو و  ،1وسفيان الثوري وأسد بن الفرات أخذ عن الإمام مالك وعن الأحناف

الذي أخذ عن مالك والليث ( ه113ت )وعلي بن زياد التونس ي  ،2وسفيان الثوري والليث بن سعد مالك

ذاهب سنية مالكية وأوزاعية وى المدر في هذه الفترة جلبوا فتافهؤلاء وغيرهم ممن ذكرتهم المصا. 3والثوري

سلامي على ولم يستقر المغرب الإ . زعماء المدارس الفقهية مباشرة  وثورية وحنفية وليثية بحكم التتلمذ على

ه ، و مذهب في هذه الفترة
ّ
الكية أو الميولات الم من ذوي عل هؤلاء التابعين أن يميل البعض إلى جالشطط من إن

 كما . غانم يقرأ كتب أبي حنيفة وأصحابهعبد الله بن  - على سبيل المثال لا الحصر -في حين كان  ، 4غيرها

 أبو يوسف صاحب أبي حنيفة
ً
 بمذهب من تعليم الفقه  ا يعني أنّ ممّ  ،أوص ى به قاضيا

ً
لم يكن مرتبطا

  ،ولا منحصرا فيه، المذاهب
ّ
 كانر التمايز و ظه، و أنّ جتهدين بلا فرق ولا ميزما كان العلماء يدرسون آراء الموإن

 في المغربيالتأليف  أنّ وما يلفت النتباه .  5في القرن الثالث للهجرة
ً
 ،ن الأوسط والأدنىالفقهي قد كان متوافرا

 وهو   ،عرف بكتابه مسائل نفوسهالإباض ي لوهاب االإمام عبد  أنّ المصادر تشير على سبيل المثال إلى حيث 

في النصف الثاني  7مثلما وجد قبله تفسير عبد الرحمن بن رستم ،6ة شوطا كبيراشهر الذي بلغ من الالكتاب 

  .الثاني من القرن الثاني للهجرة

 ،التشريع والفقه في بلاد المغرب في هذه الفترة لم يستقر على مذهب معين وما يمكن الخلوص إليه أنّ 

ما كان
ّ
المغرب، بلاد الاستحواذ على لم ينفرد مذهب من المذاهب بكما  ،للعيان ة باديةتنوعالممشاربه  توإن

ه 
ّ
 .8صغير المالكيالذهبي على حسب تقرير ابن المتنوع ال هذاعهد الإباض ي وجد ال ء أثناحتى وقد لوحظ أن

إلى تحول بني أمية  أيضامع الإشارة  ،وقد استمر الوضع دون الحسم لصالح مذهب من المذاهب               

-911/ه117 -191) عبدالرحمنالمذهب المالكي زمن هشام بن أواخر القرن الثاني للهجرة نحو الحسم لصالح 

إلى وفاة قاض ي في إفريقية ، وبقي الوضع كذلك " الأوزاعي" السابق المذهب  آثار يت فيهبق في وقت ،( م976

ه طوال.  م166/ه 113سنة د بن الفرات الأغالبة أس
ّ
هذه الفترة لم يكن أهل المغرب ليهتموا في   على أن

                                                           

 .  534، ص  4رياض النفوس ، ج : ؛ المالكي  514طبقات ، ص :  ـ أبو العرب  1

 .  534، ص  4ترتيب المدارك ، ج:  ـ عياض  2

 . 25، 5،ج4114، 5شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، تح عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية، بيروت،ط(: محمد)  ـ ابن مخلوف  3

 .، وما يليها  31، ص  5224، ماي  444ع : ؛ مجلة دعوة الحق نظرات في المذهب المالكي(: عمر)  ـ أنظر ما ذهب إليه الجيدي  4

كتاب العمر في المصنفات والمؤلفين التونسيين ، مراجعة وإكمال محمد العروس ي المطوي وبشير البكوش، (:  حسن حسني)ـ عبد الوهاب  5

 . 341، ص 4رب ، ج القضاء في المغ: وما بعدها ؛ إبراهيم بحاز  442، ص 5ج ،دار الغرب الإسلامي، بيروت

 . 31،31ص . 5221مة الرسميين،تح محمد ناصر، إبراهيم بحاز، دار الغرب الإسلامي، بيروت،طأخبار الأئ:  ـ أنظر إبن الصغير المالكي 6

ـ يذكر نفس المصدر أن عبدالرحمن لم يكن له مصنف في حين تحدثت المصادر عن وجود تفسير له واشارت إلى بعض العلماء والفقهاء  7

 .والحماديين بالمغرب الأوسط لاحقا وأعمالهم  سيأتي الحديث عن ذلك في ذكرنا  لدولة الرستميين

 .وما بعدها 553نفس المصدر ، ص :  ـ أنظر إبن الصغير  8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

73 
 

 بأقوال الأئمة وفتاويهم
ّ
عن  كانوا عنصر تلقي دون تمحيص جاد أو اجتهاد ينمّ هم أي أنّ  ،الجانب الفقهي إلا

 .شخصية فقهية مغربية 

دونة أسد بن الفرات كتاب الأسدية أو م في هذه الفترة هادااعتم التي تمّ  المالكية ؤلفاتالمومن أهم     

 بين المالكية فالتي كانت تو 
ً
مد بن عن الإمام مالك وعن أصحاب أبي حنيفة مح هوذلك لأخذ. الأحنافويقا

وقد كانت الأسدية ذات . 1أخذ أبو يوسف صاحب أبي حنيفة عنه كذلكمثلما ، يوسف وغيرهما يوأب سنالح

وهي تمزج بين الفقهين المالكي  ،ة مبنية على صريح الاجتهاد دون الاعتماد على الأحاديث والآثارصّ صبغة خا

 .  2والحنفي

" التنوخي المعروفوهي مرحلة سيادة المذهب المالكي بقيادة الإمام عبد السلام بن سعيد :  المرحلة الثالثة

 . م17/ه 6وامتدت هذه المرحلة إلى نهاية القرن "  سحنون 

 .إبن القاسم لىبه أسد بن الفرات من فقه ع بدأ هذا الدور برحلة سحنون إلى المشرق لعرض ما جاءوقد  

عمد إلى إخراج المدونة التي صارت أساس ثمّ ، لهاسحنون عن كثير من مسائرجع و  ،راجع عليه الأسديةف

 ىبن يحي ىالأندلس فقد كان لدور أبي محمد يحيفي ا أمّ  .غرب فريقية والمي إالفقه المالكي ببلاد المغرب هذا ف

وأخذ عن  ،مالكحيث رحل إلى الإمام  هناك،في ترسيخ المذهب المالكي الأثر الكبير (  م151/ه 131ت ) الليثي 

 .3( م119/ ه 111ت )ب القرطبيفقيه آخر هو أبو محمد عيس ى بن دينار بن وه مذته بمصر وسانده في هذاتلا 

 في إدارتهبهذه المرحلة  تز ميّ كما ت
ً
 مهما

ً
  ،الصراع الذي شكل أهل السنة المالكية طرفا

ً
عن  دفاعا

باضية والمعتزلة على وجه الطرف المخالف كل من الشيعة والإ  كان التوجه الفقهي والعقدي السني، في حين

 .4العنف والقتل وصل الصراع في بعض مراحله إلى وقد  . الخصوص

شكلت القاعدة  ،فريقية والأندلس مؤلفات مالكيةإفقد سيطرت على بلاد  5حيث التصنيفا من أمّ 

 لتعدد الرواة  ،الموطآت كثيرة الملاحظة أنّ  مع. مام مالكالإ الحقيقية للمذهبية السنية بعد موطأ  الفقهية
ً
نظرا

، بل في من واحدالرواة لم يأخذوا عن الإمام مالك في ز  بسبب أنّ  ،6، وقد اختلفت رواياتهمالإمام مالك عن

هذا الكتاب ، حيث أنّ ح مؤلفه الموطأ لمدّة أربعين سنةوفي أثناء ذلك كان الإمام مالك ينقّ  ،فترات متقطعة

                                                           

 . 24، ص 5، ج النور الزكيةشجرة :  ـ مخلوف  1

 . 415المذهب المالكي ، ص :   ـ الهنتاني  2

 . 21، ص  5المرجع السابق ، ج: ؛ محمد بن مخلوف  432أخبار الفقهاء والمحدثين، ص (:  محمد بن حارث)ـ الخشني   3

،  4111طبقات علماء أفريقية ، جمع وتحقيق إبن أيبي شنب ، ديوان المطبوعات الجامعية ، بن عكنزن ، الجزائر ، ط : ـ يراجع الخشني   4

 . ومابعدها 523ص 
ً
 . 113ـ  111، ص  4التصنيف الفقهي المالكي ، ج(: محمد)دراسة العلمي أنظر أيضا

 .سيأتي الحديث بالتفصيل عن المصنفات المالكية في الفصل الثالث من الباب الرابع  5

ن الإمام إتحاف السالك برواية الموطأ ع: وابن ناصر الدين هو صاحب " ،رواية 32ـ وقد بلغت روايات الموطأ حسب ابن ناصر الدين   6

 .413،ص 4112سلامي،بيروت،طدراسات في مصادر الفقه المالكي، تر سعد البحيري وآخرون،دار الغرب الإ ( :موراني)،أوردها ميكلوش "مالك



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

74 
 

 نحو عشرة آلاف حديثاحتوى 
ً
إلى أن بلغ ما  ،الكثيرنه مسقط وي ،، ولم يزل الإمام ينظر فيه كل سنةأولا

 ـ ولذلك ظهر الاختلاف في الروايات  "ولو عاش مالك لأسقط علمه كله: " ، قال القطان وصلنا الآن
ً
ـ يعني تحريا

 .1لقاء الطلبة للإمام مالك كان في فترات متباينة لأنّ 

بن ، وهي أخذ سحنون لأسدية رتبة الثانية كأصل لعلم المالكيةالمدونة تأتي في المإنّ عليه فو     

على توجيه نظر أسد إلى ما في  هذا الأخير ، وقد حرص ث راجعه فيهاوعرضها على ابن القاسم حيالفرات 

  ،مدونة سحنون 
ً
 ،المدونة وم علىيق المغاربة اماهتم صار منذ ذلك الوقتو . 2مال إلى المذهب الحنفي لكن أسدا

ه  131ت ) في حين كانت الواضحة وهي لعبد الملك بن حبيب الأندلس ي  .3دراسة وتدريسا وحفظا ومناظرة فيها

 ( م151
ّ
 لا بأس به في فف في علم أهل المدينةأحسن ما أل

ً
تاوى ابن رشد و كتاب ، وقد شكلت حضورا

كما وصلنا جزء هام منها ضمن . تقريبها للناسختصارات جمّة لأجل ترتب عن الواضحة شروح وا ، و 4المعيار

خارج  ،واجتهادات كبار أئمة المذهب ،كتاب النوادر والزيادات لابن أبي زيد ، وقد جمع فيها مذهب مالك

عنها وقال ى الواضحة، واز علابن المأثنى كما . 5كانت المعتمدة في الفتوى قبل العتبيةو  ،الأندلس وداخلها

 :"العتبي
ً
ف على مذهب أهل المدينة تأليفهأ ما أعلم أحدا

ّ
 .6"من كتبه له ، ولا لطالب أنفعل

ما كذلك اجتهادات الحجازيين بعد  ،الواضحة لم تعتمد فقه مالك فقط أنّ  ت دراسة إلىوأشار      
ّ
وإن

 حينما ،صعصعة الدمشقي تلميذ الأوزاعي كثير من آراءالباعتبار أخذ ابن حبيب ب ،7مالك وبها تأثيرات أوزاعية

ثم رحل سنة  ،وزياد بن عبد الرحمن عن صعصعة بن سلام والغازي بن قيسروى بالأندلس  حينما

 وإبراهيم بن المنذر الحزامي ومطرفالماجشون ابن علمائه أمثال فأخذ عن  ،زإلى الحجا م113/ه171

 ح نتشار والتمكين،الا  لواضحةولم يكتب ل ،1م131/ه 116ثم انصرف إلى الأندلس سنة  ،8وغيرهم
ّ
ت يث غط

                                                           

قطعة منه برواية ابن " موطأ الإمام مالك (: محمد الشاذلي)؛ النيفر  524، ص  5و ج 31، ص  4ترتيب المدارك ، ج: ـ أنظر عياض   1

 .  وما بعدها  521المذهب المالكي ، ص (:  نجم الدين)وما بعدها ؛ الهنتاني  14، ص  4111، 1دار الغرب الإسلامي، بيروت ،ط،"زياد

 النقاش لايزال حول نسبة المدونة هل هي للإمام مالك أم لابن القاسم أم أنّها لسحنون؟ سيأتي توضيح  هذا عند   2
ّ
مع الملاحظة أن

 .المذهب لاحقا الحديث عن التصنيف في

 . 434المدرسة المالكية الأندلسية ، ص : الهروس :  ـ أنظر  3

فه الفقيه العلامة أبو العباس أحمد بن يحي  4
ّ
 ىهو كتاب  المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب، أل

 م5112/ ه253الونشريس ي المتوفى بفاس سنة 

 . 431نفس المرجع  ، ص : ؛ الهروس  11المرجع السابق ، ص : ـ أنظر ميكلوش موراني   5

 . 414،ص 5223، 5الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب،تح مأمون الجنان،دار الكتب العلمية،بيروت، لبنان، ط:  ـ ابن فرحون   6

 . 11المرجع السابق ، ص :  ـ ميكلوش موراني  7

من أعلام الحجاز الذين تولوا مكانة في القضاء والإفتاء وتتلمذ عليهم فقهاء الأمصار  ومطرف  وإبراهيم بن المنذر الحزاميالماجشون ابن    8 

وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح إحسان عباس، دار صادر، بيروت، (:125-112أبوالعباس شمس الدين )راجع تراجمهم عند ابن خلكان

 .1،منها ج لبنان، دت 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

75 
 

 
ّ
الفقهاء حولها، أو  فيألاء من حيث تو س ،حاضرةواضحة ابن حبيب ، مع ذلك استمرت العتبية ات عليهغط

 . وجود فتاويها ومسائلها في المصادر المالكية المعتمدة التي جاءت بعدها

من  حين انتقل الفقهاء ا،منهجي تحولا  فقد اعتبره الدارسون التحول من الواضحة إلى العتبية أمّا 

الاختصار الذي سارت كما أنّ ميزة  ،(العتبية ) عتماد على الفروع إلى الا ( الواضحة ) على الأصول  عتمادالا 

 . 2قد دفع كذلك إلى هذا التوجه عليه العتبية

ـ  (م161/ه 155أو  156ت )يأتي كتاب العتبية لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن أبي عتبة      

 ورّبماالمستخرجه من السماعات، ، وتسمى 3لرواة  كمصدر من أمهات كتب الفقه المالكيةعلى اختلاف ا

المسموعة والمستخرجه من الأسمعة " ، " والمستخرجه من الأسمعة "، "كالمستخرجة "  وجدت لها عدّة عناوين

 . 4"على الموطأ  جةوالمستخر " ، " الموطأ والمستخرجه من الأسمعة مما ليس في "  ،" غالبا من مالك بن أنس

بالإضافة إلى   (عيس ى بن دينار ، ويحيى بن يحيى الليثي ) الأندلسيين،سماعات أربعة أجيالة هي يوالعتب    

، وقد يكون أحسن لة لهاولها علاقة بالمدونة إذ تعتبر مكمّ  .سماعات الإمام مالك ، وإبن القاسم ، وسحنون 

قد وكان العتبي  .5أشار إليه المتتبعون وفق ما  "ليس في المدونة  المستخرجة من الأسمعة مما" عنوان لها هو 

ثم عاد  ،ونظرائهما 6بن الفرج سمع عن سحنون وأصبغفثم رحل  ،سمع عن يحيى بن يحيى وسعيد بن حسان

صيل لابن ابن أبي زيد منها في بعض أجزائه ، ثم ظهرت كاملة في البيان والتح لنا  وقد حفظ . 7إلى الأندلس

 أنّ  ،8تناولها بالشرح حينما( م1116/ه 517ت ) رشد الجد 
ّ
نّف  إلا لقي بعض الانتقاد من قبل ابن هذا المصم

  وضاح الأندلس ي حينما ذكر بأنّها تحوي أخطاءً 
ً
ها مكذوب وأنّ  ،كثيرة

ّ
ا وبها مسائل لا أصول لها، وفيها ممّ  ،جل

رحِ
ُ
سقِط وط

ُ
على حدّ تصريح محمد بن  ،الس لم يقف عليها أصحابهامن مسائل المج اشواذتحوي  ، و قد أ

 ،  9عبد الحكم
ّ
 ،ه كان يُؤتى بالمسألة الغريبة الشاذةوهو نفس الحكم الصادر عند ابن الفرض ي الذي ذكر بأن

 .10فإذا سمعها قال أدخلوها في المستخرجة

                                                                                                                                                                                                 

 .  414نفس المصدر  ، ص : ؛ إبن فرحون  431تاريخ علماء الأندلس، ص : ـ ابن الفرض   1

 .  143، ص  4التيارات الفكرية ، ج (: أحمد)  ـ أنظر الخاطب  2

 .  533، ص 4ترتيب المدارك ، ج:  ـ عياض  3

 .  434،  434، ص  4113،  52، مجلة التسامح ، ع  لسالعتبية وضرورة تكوّن المجتمع الإسلامي بالأند: محمد الشريف ـ   4

 . 431نفس المرجع ، ص : ـ محمد الشريف   5

انظر . وتفسير حديث الموطأ وغيرهما وهوفقيه محدث ثقة ،له كتاب الاصول (م242/ه441ت )هو أصبغ بن الفرج أبو عبدالله المصري   6

 .22، ص5شجرة النور،ج: محمد بن مخلوف

 . 423تاريخ علماء الأندلس ن ص :  يـ ابن الفرض   7

 . 313المرجع السابق ، ص : ؛ الهروس  523المرجع السابق ، ص :  ـ الهنتاني  8

 .531، ص  4المصدر السابق ، ج : ـ أنظر عياض   9

 . 423المصدر ، ص نفس :  ـ أبن الفرض  10



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

76 
 

أي إلى أن  م،11/ه 6حدود ق بلاد الأندلس إلى في س ورغم هذه المعايب فإنّ المستخرجة بقيت تدرّ      

 وملخصاتقد ، و "البيان والتحصيل"اء كتاب ابن رشد ج
ً
  ،اعتنى الناس بها فوضعوا عليها شروحا

ً
ونقدا

 
ً
، واهتم بها الذي اختصرها في كتاب المنتخبة ،م711/ه171كناني ت بن عمر بن يوسف ال ىمنهم يحي ،وتقويما

 م796/ه 363، ومحمد بن عبد الله بن سيد ت (  م719/ه 315 ت) عبد الله بن محمد بن أبي الوليد الأعرج 

وأثنى عليها ابن أبي زيد .  1وإبراهيم محمد بن شنظيرم 1797/ه  661وعبد الله بن فتوح بن موس ى الفهري ت 

وأشار إليها من  ،2في زمانه عظمالم، القدر عند العامة بالكبير العتبي  وصف فقدابن عبد البر أمّا و  ،وابن رشد

 . المقري صاحب النفحالمتأخرين 

، جعل لكل دفتر  ترجمة يعرف بها ثمّ  ،جمع كل السماعات في دفاتر وأجزاءالعتبي أن قام بوكان منهج 

يشرب ) ،(  قبلةكلام على ال) ، (جاع فباع امرأته ) مثل . لدفتر هو الكلمات الأولى للمسألةعنوان ا حيث أنّ 

 
ً
الليثي  ىبن يحي ىثم يحي ،وهو يبدأ بسماع ابن القاسم. ة من أبواب الفقهفدفتر مسائل مختلوفي كل ، ( خمرا

ثم محمد بن أصبع  ،ثم زونان عبد الملك بن الحسين ،ثم محمد بن خالد ،ثم موس ى بن معاوية ،ثم سحنون 

 . 3ثم ابن أبي زيد

هو  عدّ يإذ  ،صلة بين مرحلتينلحظة فاوكتاباته جهوده يمكن اعتبار فابن أبي زيد القيرواني أمّا 

ف كتاب الر  حيث ،4المتأخرين بالنسبة للمدرسة المالكية ل وطبقته آخر المتقدمين و أوّ 
ّ
سالة، ومختصر أل

، فكانت الرسالة أول مختصر في المذهب المالكي لى ما في غير المدونة من الأمهاتعوالزيادات ، والنوادر المدونة

واعتبرت المقدمة العقيدية كرسالة لدخول الإعتقاد الأشعري إلى بلاد  ،عقديةبها الجانب الفقهي ومقدمة 

 ،ها كانت بمثابة رسالة دعائية لمقاومة المدّ الشيعيفإنّ  ،عباراتها بسيطة وأسلوبها واضح وحيث أنّ  ،المغرب

 ومعلوم أن ابن أبي زيد قد . 5فاع عن المذهبية السنية المالكيةوالد
ّ
بطلب من الشيخ محرز بن  تهف رسالأل

  لم يتعدّ و  ،خلف
ً
فس في اقتنائه، حتى كتب بماء ل تأليف وقع عليه التناأوّ  تعتبر  وهي .سنه سبعة عشر عاما

احتوت الرسالة على ما يجب على  كما،  7اهتم الناس بها حيث زادت شروحها عن مائة شرحو   ،6الذهب

                                                           

حتى نهاية عهد المرابطين،وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية،  تطور المذهب المالكي في الغرب الإسلامي(: محمد بن حسن)ـ شرحبيلي   1

 . 321، ص 4111المملكة المغربية،ط

 . 531، ص  4المصدر السابق ، ج: ـ عياض   2

  . 315المرجع السابق ، :  (  مصطفى)ـ الهروس  3

 . 521، ص 5223محاضرات في تاريخ المذهب المالكي في المغرب الإسلامي، مطبعة النجاح الجديدة، المملكة المغربية،:  (عمر)ـ الجيدي   4

 .  445المرجع السابق ، ص : ـ الهنتاني   5

 .  533، ص 5المرجع السابق ،ج:  ـ محمد بن مخلوف  6

صديقنا مزيان وشن بدراسة مهمة لهذه الرسالة ورصد شروحها فوجدها وصلت إلى مائة  ؛ قام 521نفس المرجع ، ص :  ـ أنظر الجيدي  7

 ، أنظر وشن (  544) وثلاثة وثلاثين 
ً
 . 524، ص  4112الرسالة مختصر الفقه المالكي ، دار النشر جيطلي ، الجزائر ، ( : مزيان)شرحا



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

77 
 

 ،[...]أو يندب من آداب وغيرها  ت و المعاملات ، وما يسنّ وأحكام العبادا ،المكلف معرفته من عقائد الإيمان

 .  1والرسالة على صغر حجمها احتوت على أربعة آلاف مسألة وأربعمائة حديث

أن تصبح في متناول المبتدئين  -بالنظر إلى التبسيط الذي اتسمت به -وقد كان الهدف من الرسالة  

كما لقيت  .2وبالأخص تيار الأحناف والتشيع ،حساب غيره لتمكين للمذهب المالكي علىاذلك بو  ،من الناس

وتعدّت بلاد المغرب والأندلس إلى العراق واليمن والحجاز ومصر والسودان  ،والانتشار والشهرة الرسالة القبول 

، وا وكتبت بماء الذهب ،وتنافس الناس على اقتنائها والعناية بها ،وصقلية
ً
شتهرت باسم وبيعت بوزنها ذهبا

  .3المذهب زبدة

ا مصنفه النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات فقد ذكر ميكلوش موراني أمّ 

(Miklos Muranyi)  ّلما افترق من هذه الدواوين من  وأنّ ، ها تكملة للمدونةأن 
ً
 جامعا

ً
الهدف منها أن تكون كتابا

، والدواوين المعنية هي الواضحة والمستخرجة في المدونةيادات المعاني على ما الفوائد والغرائب من المسائل وز 

 .4تاب الجامع لمحمد بن سحنون كو   ما ألفه ابن المواز و  ( م741/ه260ت)وع محمد بن عبدوس ومجم

ن المسائل والأقوال اعتبرت النوادر والزيادات بمثابة موسوعة فقهية جمعت ما في الأمهات ملقد      

 و  ،والخلاف
ً
 أنّ  5اوى للأوزاعية والحنفيةتآراء وفشملت أيضا

ّ
عود إلى الفترة التأسيسية أي تجلّ المسائل  ، إلا

 ،مدى إجابة المصنف عن مسائل عصره حول  تساؤل الا يطرح ممّ  ،6م7/ ه 3م وبصفة أقل ق1/ه1إلى القرن 

 إلى فتاوى سابقة عن عصرهيعو  كان صاحبهاإذ  ،عصره
ً
ع قتوصيف الوافي  ها، وهل يمكن اعتمادد دوما

؟ ومع ذلك فهو يغنيك عن العودة إلى تلك المصادر التي اعتمدها من غير الاجتماعي والاقتصادي في زمانه

 .7المدونة

      
ّ
 في مصادر الفقه الماللقد خدم هذا المصنف الفقه المالكي من حيث أن

ً
ي كه جمع ما كان مفرقا

 6القرن ، وصار بذلك باكورة المذهب المالكي فيما بعد المالكية التي لم ترد في المدونةوأوضح الفتاوى  ،ل الأوّ 

وعمد البعض إلى وضع كتب ومختصرات  .إلى زمن لم تستطع فيه المدونات الأخرى المالكية الصمود م17/ه

                                                           

 ،   523نفس المرجع ، ص : ـ الجيدي   1

 .  433، ص 4111، ،5دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط،دراسات في التاريخ العربي الإسلامي الوسيط( : راض ي)ـ دعفوس   2

 .  551المرجع السابق ، ص : مزيان  ـ وشن  3

" ة وغيرها من الأمهاتالنوادر والزيادات على ما في المدون"، أما العنوان الذي وضعه فؤاد سزكين فهو  31المرجع السابق ، ص : ـ ميكلوش   4

 . أدلة رجّح بها منحاه قدّمو ". من غيرها من الأمهاتالنوادر والزيادات على ما في المدونة "وقد عارضه ميكلوش فيما هو مثبت في الأعلى 

 .  141، ص 4التيارات الفكرية ، ج: ـ أنظر أحمد الخاطب   5

 .  454المذهب المالكي ،  :ـ الهنتاني  6

 .  421،  422، ص 4113، س42مجلة التاريخ العربي ، ع الموطأ والمدونة والنوادر ، : ـ الهنتاني  7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

78 
 

، وأحمد بن أبي جعفر الزهري (م1711/ه 617ت ) ارنجوكان منهم  أبو عبد الله محمد بن عمر بن ال ،عليه

  .1(م1763/ه 635ت)السرقسطي 

النوادر والرسالة كتابات أخرى  يهه ابن أبي زيد القيرواني في كتابويضاف إلى هذا الجهد الذي قام ب       

الذي  ،، وكتاب الجامع في السنن والآداب والمغازي والتاريخها مختصر المدونة وتهذيب العتبيةمن ،متعددة

 
ّ
خدمت المذهب السني في مقارعته للبدعة  ،الكيةت على نشوء مدرسة ماشتمل على غايات تربوية وفقهية دل

 . 2والنزعة الشيعية

ضحة لابن أبي زيد مصادر فقهية مالكية ذات أهمية بالمقارنة مع الوامصنفات ابن ما برزت قبل ك

ه  167 -171) إبراهيم بن عبدوس بن بشير  المجموعة لمحمد بن مصنف أتييحبيب والعتبية والمدونة، حيث 

ت )وقد رواه حبيب بن الربيع أبو نصر المرحلة للتمكين للمذهب المالكي، كمصدر مهّم في هذه( م196- 119/ 

كما صارت .  3(م 715/ ه  313ت )، ومحمد بن بسطام الضبي (م717/ه  379)وقيل سنة  ،(م757/ ه 337

درّاس بن  بو ميمونةأالتي رواها ( م  111ـ  976/ ه  167ـ  117) الموازية لمحمد إبراهيم بن زياد بن المواز 

فضلا  ،ضمت المسائل العويصة في الفقه المالكي نحي ،أشهر وأكبر كتب الفقه (م769/ ه 359ت )اسماعبل 

 .4عن الاجتهاد بفروعه

 المد"كل هذه المصادر الأساسية الأولية من الأمهات الأربعة    
ّ
، أو ما ونة والواضحة والعتبية والموازية

ها الأمهات الأربعة السالفة بالإضافة إلى مجموعة ابن عبدوس والمبسوط ب لمقصودتعرف بالدواوين السبعة وا

 ( م  196/ ه 171ت ) أو المختلطة المأخوذة عن ابن القاسم ( م  176/ ه  115ت ) للقاض ي إسماعيل 
ّ
لت شك

  المذهبلة فرسخت مية في هذه المرحمؤثرات عل
ّ
 المالكي، مثلما شك

ً
 لت فيما بعد مجالا

ً
للشروح فسيحا

سم ، وهذه المدونات نفسها جمعت في مجاميع شهيرة برزت فيما بعد زمن الانحطاط الموالحواش ي والتدريس
ّ
ت

( م  1396/ ه  996ت ) ومختصر خليل ( م  1167/ ه  666ت ) منها مختصرات ابن الحاجب  ،المختصراتب

 .   5(م  1671/  173ت ) ومختصرات ابن عرفة 

 ،ي دافعت ونافحت عن المذهبالت ،ببروز أمهات الكتب في المذهب المالكي المرحلة الثالثة تميزت هكذاو           

دافعت عن التوجه السني بفضل احتوائها على فتاوى من غير المذهب كما  ،على وجه التحديد ورسخته

                                                           

 . 114تطور المذهب المالكي ، ص :  ـ  الشرحبيلي  1

 .  511،  513المرجع السابق ، ص : ـ أنظر وشن مزيان   2

 .  531المرجع السابق ، ص : ـ ميكلوش موراني   3

 .  532نفس المرجع ، ص :  ـ ميكلوش موراني  4

الذاتية العربية بين " المذهب المالكي عنصر ائتلاف في المغرب الإسلامي،الملتقى الاول للجامعيين التونسيين والمصريين ( : سعيد)ـ غراب   5

 .  432، مركز الدراسات والابحاث، الجامعة التونسية ، ص 5232أفريل  53-54، " الوحدة والتنوع



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

79 
 

 . دعية أخرى من شيعة ومعتزلة وفرق ب ةغير السني اتوبفضل صدّها للتوجه ،(الأوزاعية والحنفية ) المالكي 

( م776/ه316ت )د بن أبي زيد القيروانيوقد انتهت هذه المرحلة بعد نحو قرنين من الزمن إلى الإمام أبي محم

وقد أشار ابن خلدون في مقدمته  ،يروانية على وجه التحديد من جديدالذي صاغ توجه المدرسة المالكية الق

، إلى أن اختصر  ابن أبي زيد اضحة والعتبيةدلس على الو وأهل الأن ،إلى اعتكاف الناس بالقيروان على المدونة

 أبو سعيد البرادعي في كتابه التهذيبفي كتابه المختصر 1المدونة والمختلطة
ً
صه أيضا

ّ
وهو المعتمد  ،، والذي لخ

وإذ تشير الدراسات إلى القيمة العلمية  .2، أما في الأندلس فهجرت الواضحة وبقيت العتبيةفي القيروان

حينما جمع  ،ونقله نقلة نوعية ،ودوره في ترسيخ المذهب المالكي ،ع بها ابن أبي زيد القيروانيالفقهية التي تمتّ 

مؤلفات أخرى قد دخلت في إطار تحقيق  ، فإنّ تفرق في أمهات المصادر المالكيةفي النوادر والزيادات الفقه الم

 والذ ،شملت جوانب الفقه والاعتقادالتي  ، وهذا الهدف
ً
 . 3بّ عن المذهب السني عموما

المالكي  توجهأخرى لها أهميتها في تثبيت ال فقد وجدت أصول  ،وبالإضافة إلى هذه الأمهات السابقة 

حيث كان لعبد الملك الإشبيلي  ،كتاب الاستيعاب لأقوال مالكك ،تدخل ضمن هذه المرحلة ،ميبالمغرب الإسلا 

، بالإضافة إلى اشتمل على أقوال مالك قديد الطولى في تأليفه، و ال(  م1717/ه671ت ) المعروف بإبن المكوي 

 .جمع فيه فنون العلم والفقه الموسوم بكتاب الجامع، الذي ( م197/ه 156ت ) كتاب محمد بن سحنون 

المصادر لا تقدّم لنا أخبارا  ن على هذه المرحلة الفقهية بالنسبة لبلاد المغرب الأوسط، فإنّ المشرفو  أمّا

ما تفيد بعض المصادر بجزء يسير  كافية
ّ
من نماذج الفقهاء والعلماء الذين شكلوا المشهد الفقهي عصرئذ، وإن

عن حياة بعضهم، خصوصا الذين هاجروا خارج هذه الديار، وقد حاولت الدراسات تتبع الأثر، فتحدّث عن 

  ،(م155/ ه167ت) ابن أبي شحمة أبو الوليد مروان المسيلي 
ً
 له الذي كان معاصرا

ً
لسحنون بن سعيد مقارنا

 انتصر له ،4بالتشبيهوقد رُمِيم  ،في المستوى 
ً
فضل بن سلمة بن  إلىابن فرحون  مثلما أشار  ،5لكن سحنونا

 لاختلاف أصحاب مالك، وعُرِف  ة،ل الأندلسيو جرير بن منخل الجهني البجائي ذو الأص
ً
الذي كان حافظا

                                                           

 ـ المختلطة هي الكتب المتفرقة من المدونة التي بقيت على أصل اختلاطها في سماع ، ولم يقم سحنون بتبويبها ، ولا تبديلها بأحاديث بعد  1

. المبوبة ، وقيل أنها ليست الأسدية ولا المدونة المبوبة بل هي المدونة غير . أن سمعها من ابن القاسم ، وبعضهم قال إن المختلطة هي الأسدية

 .  411المذهب المالكي ، ص : أنظر الهنتاني 

 . 344المقدمة ، ص :  ـ إبن خلدون   2

ـ أنظر مثل هذه الدراسات حينما قام عبد الفتاح محمد الحلو بتحقيق النوادر والزيادات وذكر أهم المؤلفات بالنسبة للقيرواني إبن أبي   3

 .  11،  13، ص  4113، 5يد القيرواني، دار الغرب الإسلامي، بيروت،طفتاوى إبن أبي ز ( : حميد)؛ لحمر  44زيد ، ص

المشبّهة تسمية تمّ إطلاقها على هؤلاء الذين شبهوا الخالق بخلقه عند تفسير بعض صفات الله عزوجلّ والمتمثلة في اليد والوجه وغيرها   4

وفي المفابل هناك المعطلة الذين ذهبوا إلى نفي هذه الصفات على الله  الواردة في الآي والأحاديث النبوية الشريفة، ويسمون أيضا بالمجسمة،

 . جلّ جلاله تنزيها له عن خلقه

 .  42، ص  5، ج 5221، 5أعلام الفكر و الثقافة في الجزائر المحروسة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان،ط:  (يحيى) ـ بوعزيز  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

80 
 

مختصر كتاب الموازية، وقد سمع ببجاية له أيضا و  ،ومختصر الواضحة ،بتواليفه منها مختصره على المدونة

 .  1م731/ه 317وكانت وفاته سنة  ،وأقرأ و درس بجامعها

الذي حلّ  ،ما ذكر آخرون عبد الرحمٰن بن عبد الله بن خالد بن مسافر المعروف بابن الخرّازك

  ، وقدهو من أهل بجّانة ويُنسب إلى وهرانبالأندلس، 
ً
 تبوأ مرتبة الإمامة في الحديثكان رجلا

ً
، 2 صالحا

الذين دخلوا الأندلس من أهل المغرب  ومن .م767/ه331سنة لكن الغالب أنها كانت  ،وفاتهاختلف في و 

الكي المفقيه ال ،( م1711-759/ه671 -365) أحمد أبو العباس الباغائي  الأوسط أيضا نجد أحمد بن علي بن

و هذا . 3(م1777-377/799-366) زمن هشام بن الحكم تصدى للإقراء و تولى خطة الشورى بالأندلس الذي 

 بما ينبئ 
ّ
وإذ لا تسعفنا المصادر  .4الأندلس منذ زمن بعيدبت أنّ العديد من أسر المغرب الأوسط كانت قد حل

الفقهية، فإنّ الحكم بانعدام  بذكر أعلام هذا المجال الفسيح بالأمر الذي يبرز قيمته ومساهمته في الحركة

 .من يقومون على شأن الفقه فيه، أو في غيره من التخصصات يعدّ ضربا من الوهم

الممتدّة بين القرنين الثاني والرابع للهجرة، مرحلة الأمهات  -انتهت المرحلة الثالثة    :المرحلة الرابعة       

إلى مرحلة تميزت فيها الحركة الفقهية بخاصية مختلفة  - المغربلمذهبية السنية المالكية ببلاد االتي رسخت و 

 هب محاولة جمع المذهب في مؤلفات بإمكانها أن تعطى المذعن السابقة، حينما قام فقهاء المرحلة ب
ً
دفعا

حينما ه  6ابن أبي زيد القيرواني في نهاية ق : وقوة، وهو ما يظهر من خلال أعمال قام بها المتأخرون ومنهم 

محاولة ابن أبي  التي تحاكي ،(م1757/ه651ت ) ومحاولة ابن يونس الصقلي.  "النوادر والزيادات"ضع كتابه و 

انطلق من المدونة وتوسع إلى ف ،حيث أراد أن يجمع فيها المذهب من الأصول وفق النوادر والزيادات ،زيد

 أكثرول. 5ة والآثاريالمستخرجة والموازية، كما اهتم فيها بالنصوص الحديث
ً
في حين ، كن مصنفه كان مختصرا

وحاول النقد  ،وضع فيها اختياراتهو  ،كتعليق على المدونة (ه 691علي بن محمد ت )جاءت تبصرة اللخمي 

ثمّ جاءت  .فلقيت ممحاولته بذلك القبول من البعص والنفور من الكثير ،6والتعليق والاجتهاد من خلالها

الذي و  ،وضع كتابه البيان والتحصيلم حينما 11/ ه  6أي أوائل ق ( ه  517ت ) محاولة ابن رشد الجد 

                                                           

 .  451ـ ابن فرحون ، الديباج ، ص   1

، 5، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ط  5لة في تاريخ علماء الأندلس،تح صلاح الدين الهواري، ج الصّ (: أبو القاسم خلف)شكوال بـ ابن   2

 .411، ص 4114

 41و 2العلماء الجزائرئريون في البلاد العربية والإسلامية،فيما بين ق: ؛ هلال عمار 41، ص5أعلام الجزائر،ج( : يحيى)ـ أنظر بوعزيز   3

 . 51، ص  4515، 4للهجرة،ديوان المطبوعات الجامعية، ط 53 -4ق/ الملاديين

لثالث لتوضيح المسألة وتاثيرها على الجانبين على مستوى الحياة سيأتي بيان التواصل فيما بين المغرب أوسط والاندلس في الباب ا  4

 .الثقافية العلمية

 .  143ـ  142المرجع السابق، ص :  ـ شرحبيلي  5

 .  151ـ نفسه، ص   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

81 
 

 وبركة وزيادة  ،صها وعرضها على أصول المذهبفمحّ  ،مستخرجة العتبيتناول فيه 
ً
وصارت العتبية بذلك خيرا

 لا يتجزأ من البيان والتحصيلباتت و  ،في الفروع
ً
 .1جزءا

إلى القرن  م776/ه  316أي بعد وفاة ابن أبي زيد القيرواني ت  م17/ه6ما بعد ق المرحلة الرابعة فيتمتد 

 :  بجملة من الخصائص أهمهات تميز قد ، و وسيادة عصر التقليد ،باب الاجتهادمرحلة غلق  تسمى، و م15/ه 7

 .ها عليبين مُقِرٍّ بها ونابذ و ناقم  ،استفحال ظاهرة التقليد التي اختلف الأئمة تجاهها  -

وصار الاهتمام بالفروع  ،ات في الفقه حيث نتج عنها عدد من المصنفات غير قليلانتشار المختصر   -

 .على أوسع نطاق 

 بالمنهج الشافعي الذي تطور بالمشرق  ،بأصول الفقه هتمامظهور النزعة الأصولية أو الا   -
ً
وقد  ،تأثرا

ودخول المصنفات  ،طلاب المغرب نحو المشرق رحلة  بفعل ،لكية المغربيةاتأثرت به المدرسة الم

  .2الشافعية إلى المغرب

والتأثر بالنص الأشعري كمنهج في التعاطي مع المسائل الفقهية  ،استعمال علم الكلام والمنطق  -

 . والعقدية

ى إلى التأثير على المدارس المالكية لها من القيمة ما أدّ صار بروز المدرسة المالكية المغرب أوسطية التي   -

ية والفاسية، وقد تمثلت هذه المدرسة في علماء حاضرتي بجاية وتلمسان القيروانية والأندلس

 
ً
 .خصوصا

 :  ويمكن تقسيم هذه المرحلة إلى ثلاثة أدوار هي   

 . وسيطرة التقليد  عهد المرابطين الشهير بسيادة فقه الفروع مظاهر الفقه في شمل  :الدور الأول 

برز فيها  ، وقدفقه الفروع، وعمدوا إلى إحراق المدونة ناهضوا الذين شغل مرحلة الموحدين :  الدور الثاني

 .الاهتمام بعلم الأصول 

مع بروز طبقة  ،وكانت فيه العودة إلى الفروع والاختصار ،ما بعد الموحدين الذي ميز  فترةهو  : الدور الثالث

 . اخل المذهب أوخارجهجتهاد سواء دمن علماء المغرب الأوسط كنموذج للمهتمين بالتأصيل الفقهي، والا 

  : مميزات الدور الأول 

(  م1766/ه656ت) الظاهري ابن حزم في سياق التفصيل لأدوار الفقه يجب الإشارة إلى ما ذهب إليه 

كان حدوث الرأي في قرن :  قائلا" ه 5النصف الأول من القرن " صف الفترة التي عاشها من تقسيم، حينما و 

                                                           

( المقدمة) رهالبيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة، تح محمد حجي وغي(: 141أبو الوليد ت )ـ أنظر ابن رشد  1

 . 41، ص 5222، ،4،دار الغرب الإسلامي ، بيروت،ط

 .سيأتي الحديث عن الاثر الشافعي على المدرسة المالكية المغربية في الباب الثالث والباب الرابع  2



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

82 
 

 يقصد -ثم حدث الاستحسان في القرن الثالث   -الأحناف يقصد -القرن الثانيثم حدث القياس في ، الصحابة

ابن حزم من خلال هذا  ، وقد أبدى"1-المالكية يقصد  -التقليد في القرن الرابع ثم حدث التعليل و  -الشافعية 

سم خصوصا بالتقليد والتفريع، وهذا ما أدخله في صراع مع مالكالتوجه الفقهي على  تهنقم
ّ
ية المغرب المت

اعتماد  أنّ والأندلس، وسارت الدراسات في اتجاه تبني الخيار المالكي، حينما قدمت تبريرات لتوجههم، على 

قد كان  -حسبما نعتقد والذي أدى إلى تدهور الحياة الفكرية -وبعده ه  6وإغلاق باب الاجتهاد في ق  ،التقليد

ودفع إلى التعصب  ،التشديد والتضييق في أفق التفكير تمّ  ن مآله أنكادف بداية إلى صدّ الفرق المنحرفة، و يه

 .2المذهبي

 ، فإنّ 3ه 6إلى القرن ه  6بالفترة الممتدة بين ق  مرحلة التقليدإذا كان بعض الدارسين قد حددّ و  

ح إلى أنّ 
ّ
التقليد والتسليم في  دخلت مرحلةتختلف عن بلاد المغرب، حيث الأندلس كانت بلاد  البعض الآخر لم

  فترة مبكرة
ً
، ثم كان دخول الدراسات ن صنف الفقهاء وليسوا بالأصوليينالعلماء بها كانوا م ، وأنّ أولا

  ،قهية مرحلة التجديدالف
ّ
واعتنى  ،لدخالحماية لبقي بن م( م116-151/ ه 191- 131) الأمير محمد  رحينما وف

ر ب أنّ يعني وهو ما  ،4بفقهاء الشافعية
ّ
حيث دخل بداية  ،الأندلس بشكل واضحأثر مدرسة الحديث قد تجذ

ر  ذلك في إثم  ،ثم المتأثرون بالشافعي ،تلامذة مالك
ّ
، صحيح البخاري لكتاب  القابس يأبي الحسن ل ادختجذ

، وهذا سيطرت مدرسة الأثر على الأندلس أفض ى إلىا ، ممّ (ه656ت )الذي لعبه ابن حزم الظاهري الدور وفي 

الذي احتدم بين مالكية الأندلس ومخالفيهم، حتى في ذات التيار لا ينفي من جهة أخرى الصراع 

بين المالكية والأحناف في بلاد المشرق والمغرب الإسلامي الصراع  احتدام فيه  نسجلفي وقت  ،(الحديثي)نفسه

 .  الذي استمرّ مدّة من الزمنو  ،ه3قفي 

العناية بالمذهب، وطريقة تناول  خصفيما يحصل الذي  تطور ذلك ال أخرى تكمن فيبرزت ملاحظة و        

ه بحلول لمالكي والمذاهب الأخرى المخالفةز بالصراع بين المذهب اقد تميّ ه  6 رن قال، فإذا كان الفقه
ّ
، فإن

 ف لجأ م11و 11/ه 6و 5القرنين 
ً
لى المقارنة إ -بعد التمكين للمذهب المالكي -قهاء المالكية بالقيروان خصوصا

 والترجيح بين المذاهب 
ً
، وبذلك انتقل فقهاء 5ة لديهمدوكتب الفترة المعتم ،في شرحهم لأمهات مذهبهم ،جميعا

                                                           

 .  1، 3 ص، ص 5212،  4تحقيق سعيد الأفغاني ، دار الفكر، بيروت ، ط : ملخص إبطال القياس والرأي والإستحسان : ـ أنظر ابن حزم   1

ه رسالة ماجستير مناقشة 1ق -4دور المذهب الحنفي في الحياة الاجتماعية والثقافية في بلاد المغرب الإسلامي من ق: ـ إسماعيل سامعي   2

 ".تمّ طبعها بعد أن تفحصناها بسنوات. "  525، ص 5223/5221يخ، إشراف موس ى لقبال، بجامعة الجزائر ، قسم التار 

 . 13، ص 5222، س  44، مجلة كلية الآداب ، الرباط ، ع  انبعاث الفقه والوعي التاريخي عند المسلمين: ـ محمد حجي  3

4_ Monés.Hocine : le rôle des hommes de religion dans l´histoire de l´espagne musulmane jusqua la fin du califat : Dans  

studia  Islamic .n° 20. 1964 .p 47 .88.   

سف ، رسالة دكتوراه ، إشراف محمد يو ه 1التصنيف الفقهي في المذهب المالكي ، تاريخه وقضاياه المنهجية إلى مرور ق:  (محمد)ـ العلمي   5

 . 311، ص  4، ج ، دار الحديث الحسنة ، الرباط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

83 
 

وفي نفس الوقت  ها،انتقاد المذاهب الأخرى من ظاهرية وغير المالكية إلى نوع من الانفتاح، ولكن بقصد 

. وإظهار قيمته وصلاح منهجه، والاستدلال على غلبة تفكير فقهائه ،والدفاع عنه ،لترويج للمذهب المالكيا

ومصنفات أبي بكر بن العربي، ،كتب القاض ي عياض التي مثلت هذا التوجه مصنفات الفقهاء المالكيةوكانت 

ت )في هذه المرحلة أبو عمران الفاس ي وابرز  كما كان من الفقهاء الذين .1ومدونات القاض ي أبو الوليد بن رشد

/ ه 536ت ) ثم المازري (  م1773/ه 616ت ) وابن الصائغ ( م1715/ه 691ت ) واللخمي ( م1737/ه637

 أخذ جلّ  وهم الذين ،الحفيدالجد و مثلما ظهر بالأندلس ابن العربي وابن الحاج وابن رشد  ،(م1161

  .2همناللاحقين ع

أراد أن يرد ي حين كتاب التهذيب للبرادع -دور المرابطين  -المعتمدة لهذا الدور من الكتب المالكية    

،  وأنّ  خصوصا ،فوضع تهذيبها ،الناس إلى المدونة
ً
البرادعي  فلجأابن أبي زيد قد بدّل في المدونة زيادة وتصرفا

ه قصد فيه إلى تهذيب مسائل المدونة "  :صاحب التهذيب  وقد صرح ،[...]إلى حذف ما أضافه أبو محمد 
ّ
بأن

 برزكما ي  .3فقه تناوله والاستفادة منه دارسعلى لأجل أن يسهل  ،مد الإيجاز والاختصارواعت ،"والمختلطة 

نة له( ه 517ت )كتاب ابن رشد الجد 
ّ
  ،في سياق المرحلة الذابّة عن المذهب والممك

ّ
البيان "ف حيث أل

من أسمعة تلاميذ الإمام مالك، وقد جاء  "والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة

في وما كتبه عليها الأئمة  ،إذ أودعه جميع معارفه من المدونة ،الكتاب خلاصة وافية محيطة بالفقه المالكي

واعتبر كتاب البيان والتحصيل المحاولة الثانية . 4سبعة أجيال، وقد غطى البيان والتحصيل على العتبيةنحو 

 في ذلك ابن أبي زيد القيرواني ،ديوان واحد كمشروعلجمع شتات المذهب في 
ً
ف النوادر  ،محاكيا

ّ
حينما أل

 عند(ه  517) ابن رشد الجد  غالبة على منهجلى الرواية هي الميزة الراية عغلبة الدّ  والزيادات، مع الملاحظة أنّ 

 .5تناوله الفقه في النوادر والزيادات

للمدونات  ببلاد المغرب قد أوضحوا بروز خاصية الإختصار بالنسبةوإذا كان الملاحظون للشأن الفقهي       

  المالكية في هذا الدور،
ّ
ه من الواجب الإشارة إلى استمرار هذه الظاهرة في الأدوار القادمة إلى نهاية القرن فإن

امتازت  قد ،(ه 7إلى القرن ه  6بأدوارها منذ نهاية ق) وهو ما يؤدي إلى الحكم بأنّ المرحلة الرابعة ،ه7

 أنها  والشروح، اتباستفحال الاختصار 
ّ
  بدأتإلا

ً
، حيث م16/ه1إلى أن عمّت جميع العلوم في القرن ، تدريجيا

قطيعة مع الكتب القديمة، وقد كان القصد منها اختصار الكتب المطولة التي يصعب حفظها  سألةلت المكش

                                                           

 . 441، ص 4111، س ،  41الأحمدية ، ع ، مجلة دور علماء المغرب والأندلس في تدعيم ( : القادري )ـ بودشيش 5

 .  331نفس المرجع ، ص :  ـ العلمي محمد  2

 .  111المرجع السابق ، ص :  ـ الشرحبيلي  3

 . 1، 1، ص البيان والتحصيل: ابن رشد الجدّ  ـ    4

 .  434، ص الديباج:  ـ  ابن فرحون   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

84 
 

 أنّ  ،معتدلة مقبولة مصحوبة بالفهما بدأت لاحظ الدارسون لهذه الظاهرة أنهّ  كما. 1واستيعابهاأ
ّ
ها تكاثرت إلا

اختصار المدونة زمن  إلى مزيد من الغموض والحاجة إلى شرحها أكثر، فقد تمّ  ،وخرجت عن هدفها المقصود

 ،المدونة ومختصرهاالذي حلّ محل ،إلى التهذيب للبرادعي ذلك ثم تمّ اختصار  ،ه6ق في  بن أبي زيد القيروانيا

ثم استعظمه الدارسون فاختصره خليل بن  ،"مختصر البرادعي " بكتابهه 9ثم اختصره ابن الحاجب في ق 

واعتبروا  ،وقد تصدى كثير من العلماء إلى الظاهرة بالنقد. 2وهو المعروف بمختصر خليله 1إسحاق في ق 

 من الضعف
ً
حينما انتقد ابن  ،القبابالشهير ب  وكان على رأسهم أبو العباس أحمد بن القاسم ،ذلك ضربا

 .3عند التقائهما عرفة

، من حيث بالنسبة للمغرب الأوسط مرحلة حاسمة في تطور الحركة الفكرية ا الدور اعتبر هذ       

وأشير سنة م 715/ه  313فتأسيس جملة من الحواضر كالمسيلة . وانتقال النخبة إليه ،استقطاب العلماء

على يد بلقين بن زيري، وتأسيس م 17/ه  6ليانة والمدية أواسط ق ثم اختطاط الجزائر وم ،م736/ه316

تحولت من البدو إلى  ،كل ذلك شكل مجمعات سكانية ،على يد حماد م1771/ه371القلعة الحمادية سنة 

حيث  أثره السلبي على القيروان، وقدوم العرب الهلالية ،ظهور خطر النورمانوبالمقابل كان لالحضر، 

القلعة وعلى رأسها  ،لحواضر المغرب الأوسط هذا سمحف وصارت منطقة طرد سكاني، ،تهامنزل تتدهور 

ر على الواقع العلمي بهذه الحواضرممّ  ،الفارّة أن تستوعب النخبة القيروانية ،وبجاية
ّ
 .4ا أث

 الذين خاضوا فيعلماء والفقهاء بالمغرب الأوسط بروز العديد من الالعملية  ائج هذهنت وكان من  

هم ل الفقهي والعقدي والكلامي، و المجا
ّ
الذي مثل الفقه المالكي  ،أبو جعفر أحمد بن نصر الداودي من أجل

 الفقه،ساهم بقسط وافر في و  ،بالمغرب الأوسط أحسن تمثيل من خلال درسه الفقهي ومصنفاته الواسعة

 ،"الأسئلة والأجوبة في الفقهكتاب "، و"كتاب الواعي في الفقه"، و"الموطأ كتاب النامي في شرح"حينما ألف 

وهو الذي جاب حواضر المغرب الاوسط بداية  6مثلما ساهم في كتابات عقدية ذات أهمية ،5"والمكتاب الأ "و

 .(م1713/ه671سنة )بداية من القلعة وانتهاء بتلمسان حيث توفي هناك 

                                                           

جامعة محمد علي أبو لعكيك،  هـ رسالة دكتوراه، إشراف 2بالأندلس القرن  الفكر الأصولي( : منير القادري )ـ أنظر دراسة بودشيش   1

 . 522، 522ص الخامس، الرباط، 

 . 13عاث الفقه والوعي ، ص انب:ـ حجي محمد   2

الحلل السندسية في الاخبار التونسية، تح محمد الحبيب الهيلة، دار الغرب الإسلامي، (: محمد بن محمد الأندلس ي الوزير)ـ السرّاج   3

 . وسيأتي بيان ذلك لاحقا في دراسة التصنيف الفقهي ، 142، ص  5، ج 5221، 5ط بيروت،

 . وما بعدها42،ص 43مجلة التاريخ،ع  تطور الحركة الفكرية بالجزائر،(: ميدعبد الح)  ـ وقد أشار إلى ذلك بمزيد من التفصيل حاجيات  4

كتاب الأموال، تح رضا محمد سالم شحادة، دار الكتب :  (ه314أحمد بن نصر ت) راجع الداودي. كتاب الأموال تمّ تحقيقه مؤخرا  5

 ، 4112، 5ط.العلمية، بيروت

مكث هذا الفقيه بالمسيلة .  513، ص5، ج5222ن شيوخه ، بيروت ، دار الكتاب اللبناني، فهرست مارواه ع:  ـ أنظر ابن خير الإشبيلي  6

 .م5144/ه 314والقلعة، ثمّ هاجر إلى تلمسان واستقر ، و كانت بها وفاته سنة 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

85 
 

الحراك الفقهي دورهم في ذلك بت دوأشا ،لم يعدم المغرب الأوسط فقهاء ذكرتهم المصادر و     

لا تخفى جهود أبي عبد الملك مروان حيث ة في المدرسة المالكية لهذه الفترة، شكلوا نماذج مهمّ و  ،والعقدي

وهو الذي أخذ عن علماء مالكية يوسمون  ،في التمكين للمذهب المالكي( م1761/ه 667 وفي قبلت) البوني 

 
ّ
، ولا يخفى 1، وابي نصر الداوديوأبي الحسن القابس ي ،لي الأندلس ييأمثال القاض ي أبي مطرف الأص ،نبالتمك

 ،بن النحوي  يوسف وهو أبو الفضل والبوني، دور أهم شخصية بالمغرب الأوسط بعد أبي نصر الداوديأيضا 

حيث كان يقرر للطلاب  ،صحب أبا الحسن اللخمي والذي ة،ل التوزريو ذو الأص ،من أهل قلعة حمادالمعدود 

في إطار تضييقهم على علم الكلام  ،من قبل المرابطين عاندةلذلك وجد م ،الغزالي راءوينتصر لآ  ،علم الكلام

 .2والتوجه الأشعري 

الفقيه أبو تأثر به العالم  قدإبراهيم بن حماد الذي عمل ببجاية، و أيضا برز من علماء القلعة   و    

المنسوب إلى القلعة أيضا، (م1191-1776/هـ569 – 619" ) بابن الرمامة "عبد الله محمد بن جعفر المعروف 

 دخلف تربى بحواضره ثمّ هاجر، منالمغرب الأوسط  فقهاء منكان و  ،3وعاش بفاس ،دخل الأندلس والذي

م و اهتم بالقراءات وعل، الذي (م1166/ه 537ت ) بن محمد بن سعيد بن حرب المسيلي أحمد أمثالالأندلس 

أبو الحسن  منهمكان  ،لة من علماء المرحلةإلى جم -بالإضافة إلى هؤلاء- بن خلدون  ىيشير يحيكما . 4الحديث

 يحقتفي الفقه  تبحرلعلامة الماوهو  (م1161/ه 559سنة  ت)علي بن أبي القاسم عبد الرحمٰن بن أبي قنون 
ً
قا

 
ً
 قد و  ،وأصولا

ُ
 . 5منها المقتضب الأشفى في اختصار المستصفى ،له تواليف تكر ذ

المتأثرة بالفكر الأشعري ببلاد المغرب  ،المدرسة المالكية ةهذه النماذج وغيرها نواذا شكلت هكو       

حواضر مجاورة،  ر الزمن في حاضرتي بجاية وتلمسان، كما سيمتد تأثيرها إلىوالتي ستبرز مع مرو  ،الأوسط

                                                           

رئ والباحث ، ونرجع مع الملاحظة أن بعض المصادر قد وقعت في خلط كبير قد يشوش على القا.  344المصدر السابق ، ص :  ـ ابن فرحون   1

ذلك إلى سببين ، أولهما أخطاء النساخ وعدم تمكنهم من ضبط الاسماء والتواريخ، وثانيهما تشابه الاسماء، وهذا ما أدى إلى الخلط في 

ورد حينما ي( ه5542ت) لصاحبه أحمد بن قاسم البوني" التواريخ، وكمثال على ذلك نذكر مصنف الدرة المصونة في علماء وصلحاء بونة

بأنه سكن بونة، معتمد في ذلك على تصريح القاض ي عياض في مداركه، ثم يقول بأن " أبومروان عبدالملك بن علي الاندلس ي الأصل" إسم 

الدرّة المصونة في (: ه5542أحمد بن قاسم ت)، أنظر البوني ( م5512-ه115)، ويذكر وفاة البوني سنة(ه314ت)أخذ عن أبي نصر الداودي

في وقت نجد . وما بعدها 554ص.4113، 5بونة، تح سعد بوفلاقة، منشورات بونة للبحوث والدراسات، عنابة، الجزائر، ط علماء وصلحاء

، 344المصدر السابق ، ص :  ابن فرحون . ه 331يورده باسم أبوعبدالملك مروان بن علي البوني ، وأنه توفي قبل ( ه322ت)الاقرب إليه زمانا 

 . حون لحسن ضبطه ، وللمنطق التاريخي في تسلسل الأحداثوإن اعتمادنا على ابن فر 

 .413، ص 4113، 5التوشيح الديباج وحلية الابتهاج،تح علي عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط(: ه5112بدر الدين ت) ـ القرافي  2

للطباعة والنشر ، بيروت،  التكملة لكتاب الصلة ، تح عبدالسلام الهروس، دار الفكر (: أبو عبد الله محمد القضاعي البلنس ي)ـ ابن الأبار   3

 .532، ص  5، ج  5221ط

 . 31، ص  5نفس المصدر ، ج : ـ ابن الأبار   4

 .  511،ص 5،ج5221ح عبدالحميد حاجيات،المكتبة الوطنية الجزائرية، طبغية الرواد  في ذكر ملوك بني عبدالواد، ت(: يحيى)  ـ بن خلدون   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

86 
 

ن تبيّ  وقد .هر علميةرق والأندلس في عدّة مظامثلما سيقع التعاطي فيما بينها وبين المش ،المغرب الأقص ىوإلى 

فقها ها كان هفق بأنّ  -ان مجاله الزماني الحكم المرابطيالدور الذي ك- هذه المرحلة من الفقه من خلاللنا 

 
ً
التوجه نحو  همأن يحاول البعض منمن هذا لم يمنع  ، ولكنالمالكية إلى الاختصار والتقليد فيه لجأ ،فروعيا

 بين المدرستين التقليدية  ،الشافعية والأشعرية الطريقة واعتماد ،تفعيل الدرس الأصولي
ً
د صراعا

ّ
وهو ما ول

 ".إحياء علوم الدين " لمؤلف الغزالي بالفعل ما حدث  ، وهذاى إلى إحراق بعض الكتبا أدّ ممّ  ،والحديثة

صت ما انتهى إليه هذا  أشاروا نيالدارسوعلى العموم فإنّ            
ّ
الدور، إلى مجموعة من الملاحظات، لخ

لت في
ّ
  -رغم تحرز فقهاء المالكية في شأنهما –العقيدة الخوض في  م الكلام و لع أنّ  تمث

ً
حاضرين كانا دوما

ه إلى منتصف ق بأ قرار، مع الإ1شأنفي هذا ال ت الدور المهمّ وأن الأشعرية أدّ  ،ملازمين للفقه والأصول و 
ّ
/ ه 5ن

 بعلم أصول الفقه محدود عنايةم كان ال11
ً
وتجميع المسائل والحاجة إلى  ،التركيز على الفروع، وظلّ ة

على الآداء الفقهي والفكري ببلاد في هذه المرحلة هي الظاهرة الطاغية  ،اللجوء إلى شرحها المختصرات التي تمّ 

 
ً
 . 2المغرب عموما

ل مرحلةالذي  :أما الدور الثاني -
ّ
 لما  ،فإنّ حركية الفقه قد أخذت منحى آخر ن،الموحدي مث

ً
كانت مخالفا

طابع الحركة الفقهية لم يكن على نفس النسق طيلة عهد  ، مع الملاحظة أنّ تدعو إليه السلطة المرابطية

  ،الموحدين
ً
وقد . إلى سالف عهدهاثم ترجع الأمور الفقهية  ،بل نجده يخالف النسق المرابطي لمدّة قرن تقريبا

، 3باعتبارها حركة تجديدية بالرجوع بالفقه إلى الأصل ،من نوعهاأشار الباحثون إلى التجربة الموحدية الفريدة 

المهتمة به، وبذلك التضييق على كتب الاق بإحر فقه الفروع القضاء في المراحل الأولى حيث حاول الموحدون 

فعله  ردًا على ماوكان هذا  بتوجيه الناس نحو العناية بالأصول وكتب الحديث تحديدا، المذهب المالكي

هي نفس الكتب التي التي و  ،وشجعوا كتب الفروع ،حينما أحرقوا كتاب الإحياء للغزاليسابقا بطون المرا

 .4الواضحة والتهذيبو  صادرها الموحدون كالمدونة

 يذكر فيه  قضية الإحراق،في و هذا التحول  شأنفي  بنص مهمّ أبي زرع  ابنويفيدنا        
ّ
ه لما

ّ
دخلت  أن

أمر أمير المؤمنين عبد المؤمن بن علي بإصلاح المساجد وبنائها في جميع بلاده، وتغيير  م1155/ه 557سنة 

. 5بذلك إلى جميع طلبة المغرب والعدوةوكتب  ،الناس إلى قراءة الحديث المنكر وتحريق كتب الفروع، وردّ 

                                                           

 . 512،ص 4112دراسات في التاريخ الوسيط للجزائر والغرب الإسلامي،ديوان المطبوعات الجامعية،بن عكنون،الجزائر،ط( : علاوه)ـ عمارة   1

 .  443المذهب المالكي ، ص :  ـ الهنتاني  2

 . 12، ص  لفقهانبعاث ا: ـ حجي محمد   3

 . 414، ص  5، ج 4112المغرب عبر التاريخ ، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ط: ـ إبراهيم حركات   4

منصور، المطبعة  الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس،تق عبدالوهاب بن(: علي)  ـ ابن أبي زرع  5

 .  411،ص 5222، 4ط ،الرباط ،يةالملك



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

87 
 

وعلى رأسها رواية  ،هو ماسبب انقطاع روايات عدّة لكتب الفروع ،الموقف المتمثل في الإحراق والظاهر أنّ 

 .1( م11/ه 6ق )العتبية في النصف الثاني من القرن السادس

ر ذلك على أنّ الموحدين راموا المذهبية الظاهرية تأثرًا بابن حزم وإذا كان البعض قد فسّ       

 راكش يبالاعتماد على نص معجب الم 2المالكية واونبذ ،هر النصوصظواهم أخذوا بوأنّ  ،(ه656ت )الأندلس ي

حينما  احد،، فإنّ الدراسات الحديثة قد أفرزت نظرة أخرى تجاه نص عبد الو القريب زمانا من الموحدين

ه كان 3إلى الأخذ بظاهر الكتاب والسنةم 1177-1116/ه575- 517تحدث عن دعوة المنصور الموحدي 
ّ
، وأن

على ظاهرية المنصور في أصولها يمكن القطع به  ،ياكاف دليلا  ذلك لا يعتبر بأنّ  ،معجبا بابن حزم الأندلس ي

طلب الحذر في إصدار تا يممّ  ،لموحدين تمذهبهم بالظاهريةفي تاريخ اما لم تشر المصادر المعتمدة ك ،وتفاصيلها

 لمدّة و التوجه الت أنّ أيضا مع الملاحظة . 4أحكام قد تدخل في إطار الأخطاء التاريخية
ً
مرتي الموحدي ظل سائدا

 1133 - 1117/ ه 637 - 616) إلى غاية تولي المأمون بن يعقوب المنصور  م1137/ه516قرن من الزمن من 

 ،وقع التحول إلى المذهبية المالكية الواضحة، وعرفت الساحة الفكرية عودة قوية لفقهاء المالكية نحي ،(م

  .5وفي ظل بروز الأشعرية ،مرتيةو مع تراجع الت

  وما يمكن تسجيله من مظاهر  
ً
 صامدين رغم ضغط  ،المرحلة أيضا

ً
أنّ الفقهاء المالكية بقوا دوما

 ،يتجه إلى منحى أوسعبالعدوة المغربية الفقه المالكي  ، مثلما ظلّ زمن أخذهم بظاهر النصوص ،الموحدين

وهذا ما سيدفع مستقبلا ببعض الفقهاء على أن  6حينما صار يأخذ من فقه العمليات الأندلس ي المالكي

وهي أنّ أخذ الموحدين بالمذهب المالكي  ،كما برزت سمة أخرى . 7يحكموا بأنّ عمل فاس وعمل الأندلس واحد 

 م
ً
، قد واكبه تطور في اهتمام الناس بالمذهبية الأشعرية التي ه 616نذ بداية عهد المأمون سنة المالكي رسميا

  . في المراحل السابقة نخبة من المجتمع فقطكانت تتداول بين فئة ال

                                                           

 . 432، مجلة التسامح ، ص  العتبية وصيرورة تكوين المجتمع(: محمد)ـ الشريف   1

موقف ( : سعيد)؛ عراب  43، ص5211، 1،س11،مجلة الإيمان، المملكة المغربية، عالمغرب وتيار المذاهب الإسلامية:  (عباس)ـ الجراري   2

 .   42،ص 5221،جوان 432مجلة دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الرباط، المملكة المغربية،عالموحدين من كتب الفروع ، 

، 5222، 5المعجب في تلخيص اخبار المغرب، تح خليل عمران المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت ، ط:  (عبد الواحد)ـ أنظر المراكش ي   3

 522،. 523ص

، منشورات كلية الآداب "الموحدون والمذهب الظاهري "الصراع المذهبي ببلاد المغرب، مساهمة محمد المغراوي (: حسن علوي )ـ حافظي   4

 . 411،  522،  ،  ص 4112، 5والعلوم الإنسانية بالرباط، جامعة محمد الخامس، مطبعة النجاح الجديدة،الدار البيضاء، ط

 . 531، ص  4111، 5تمع ، دار جذور للنشر ، الرباط ، طالموحدون وأزمات المج:  (محمد)ـ أنظر المغراوي   5

 . 15، ص  5المرجع السابق ، ج :  (محمد)ـ العمراني   6

، 5، ج5222،بيروت، ط ، دار صادر  ندلس الرطيب، تح إحسان عباسنفح الطيب من غصن الأ (: أحمد بن محمد) المقري  المسألة عند    7

 .العمل، وكيف وقع التلاحم فيه بين فقهاء العدوتين في عهد ما بعد الموحدين وهو يناقش مسألة ماجرى به. 113-111ص ص



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

88 
 

، من فقهائه نبذوا التعصب لمشايخهمأنّ جماعة  ذلك، وتطوره هتأثير الفقه المالكي انتشاره و واصل 

 يذهب إلى وتقرير الأحكام ،في معرفة الحقائقوجعلوا البحث والنظر رائدهم 
ً
، فكان ابن رشد الحفيد مثلا

، إذ كان 1"نهاية المقتصد(غاية)بداية المجتهد و"  ما توافر على مستوى كتابهوهو  ،البحث في الخلاف العالي

ما كان يعمد إلى آراء خارج المذهب ،د بالفتوى المالكيةهذا الفقيه لا يتقيّ 
ّ
 ،فيذكر آراء المذاهب الأخرى  ،وإن

المالكي في مقابل ب ، بل وضع المذهكي المعتبرين عند جماعة المسلمينغير المذهب المالفي ومشاهير المفتين 

 على مستوى التعاطي  .2، وهو ما أثار حنق مالكية عصرهالمذاهب الأخرى 
ً
 قويا

ً
وهذا التوجه أحدث تأثيرا

 على، رغم بقاء السيطرة للتوجه الفروعي 3بعض الفئات من العلماء في مراحل لاحقةتجاه االأصولي والفقهي 

 . حركة الفقه المغربي والأندلس ي 

واهتموا بالجانب  ،ساهموا في دفع الحركة الفقهية في هذه المرحلة علماءبرز فقد المغرب الأوسط   في أمّا         

وكان من بينهم أبو علي حسن المسيلي الملقب بأبي حامد الصغير المتوفى ببجاية أواخر ق  ،الفقهي والعقدي

ظهر من شخصية أبي علي وحفيده ورثه حفيده الذي برع في الأقضيات، ويثمّ  ،تولى قضاء بجاية الذي، ه6

" التذكرة في أصول الدين " ب  سمّاهوقد كان له تصنيف في الاعتقاد . التأثر بالتوجه الشافعي الأشعري 

الغالب عليه التأثر بالمنهج الغزالي، بل كان و  ،"التفكر فيما تشتمل عليه السور والآيات من المبادئ والغايات"و

النبراس في الردّ على "كما ألف كتاب  ،أحسن من الغزالي" التفكر"مه في كتابه ذهب البعض إلى القول بأنّ كلا 

 . 4"منكري القياس

ساهمت هذه حيث سجلت لنا المصادر وفود علماء من أمصار وحواضر شتى إلى المغرب الأوسط،  و     

،  ،النخبة العالمة الوافدة بالقسط الوفير في تحريك الواقع الفقهي
ً
أحمد  نهمكان مو لتزداد المنطقة ثراءً وتنوعا

أخذ عن  ،ثر وناظماوهو فقيه أصولي وفرض ي وأديب ن ،( م1156/ه561ت ) بن عبد الله بن خميس الأزدي 

 وبقي هناك يدرس إلى أنوقد دخل جزائر بني مزغناي  ،أبي بكر بن العربي وأبي يوسف عبد الله بن سعادة

فترة في ال الفقهاء المالكية بالمغرب الأوسط ة منلتراجم والدراسات مجموعة مهمّ ما رصدت كتب اك. 5توفي بها

                                                           

 .   14، ص 5، ج السابق المرجع: ـ  العمراني   1

، مجلة الصراط ، كلية العلوم الإسلامية ،  النزعة العقلية في البحث الأصولي والفقهي عند أبي الوليد بن رشد الحفيد(: مسعود)  ـ فلوس ي  2

 .  444، ص  4111، فيفري  54جامعة الجزائر ، ع 

وعلى سبيل المثال . ه  2و 2ـ وهو ما سيتم دراسته في الفصول اللاحقة عند ذكر القائمين على الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط في ق   3

 .الشريف التلمساني ومحمد بن يوسف السنوس ي 

؛  551، ص 4114، 5كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الديباج، تح عبدالله الكندري، دار ابن حزم ، بيروت،ط(:  أحمد بابا) نظر التنبكتيـ أ  4

 . 11توشيح الديباج ، ص : القرافي 

 .  553المصدر السابق ، ص : ؛ ابن فرحون  13، ص  5التكملة ، ج: ـ ابن الأبار   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

89 
 

 ،ظهر أهمية هذه المرحلة وهذا المجاليُ مما  ،صوجه الخصو  شكلوا المشهد الفقهي الفروعي على ة،الموحدي

 ه  9الذي سيشكل فيما بعد ق 
ً
 للدراسة ببلاد المغربجيدنموذجا

ً
 .1ا

إلى ( ه  616سنة )  م13/ه 9من هذه المرحلة فيبتدئ مع نهاية الربع الأول من ق  الدور الثالثأما     

للفقه المالكي ( م1133 -1117/ ه 637 - 616) ، أي منذ أن انتصر المأمون بن يعقوب المنصور م15/ه7نهاية ق

 حيث، هلفقظاهرة المختصرات في ا من خصائص هذا الدور و  . على الفقهالتوجه هذا  ةسيطر ، حيث الفروعي

 تجاه أمهات المصادر المالكية
ً
كتاب  وفودكتمل ب، والذي ايشير ابن خلدون إلى هذا التوجه الذي كان سائدا

بلاد ل من جلبه إلى اعتبر أبو علي ناصر الدين المشدالي الزواوي أوّ قد و ، ه9أبي عمرو بن الحاجب أواخر ق 

صالمغرب
ّ
 فصار  طرق أهل المذهب في كل باب، ، هذا الكتاب الذي لخ

ً
عكف عليه أهل معتمدا، برنامجا

بجاية كانت حاضرة فقهية مؤثرة بفضل هؤلاء  ا يعني أنّ ، ممّ 2انتشر إلى كافة بلاد المغرب هاومن .بجاية

، استنتاجا من قاعدة المغرب الأوسط بالنسبة للمدرسة المالكية -منذ ذلك العهد - أصبحتالعلماء، وأنّها 

 .3قرير البكري صاحب المسالكت

ه أخذ رسالة إلى تونس وتلمسان وفاس والأندلس امتد تأثير بجاية           
ّ
، حيث يشير التجيبي في برنامجه أن

ه بالفاضل الأجلّ ـ ، على رأسهم ناصر الدين المشداليو  ،ابن أبي زيد القيرواني عن مشيخة بجاية
ّ
الذي حلا

ه ويفيدنا بمحل إملائها عليه عل
ّ
اضل أبي عمرو ما أخذ عنه مختصر الإمام الفكببجاية، ها عليه بداره أقر ى أن

  كما .4، بل ذهب إلى القول بإجازة جميع ما يرويه أبو علي المشداليبن الحاجب في الفقه
ّ
د ابن خلدون على أك

حينما يشير إلى تعاهد الناس  ،والتمسك بالتقليد المذهبي ،التوجه الفروعي في الفقه ببلاد المغرب عموما

 .5كتاب التهذيب في دروسهم ومساجدهم

حيث تبعث  -ظاهرة سلبية أيضا التي اعتبرت التي باتت سمة المرحلة، و ظاهرة الاختصار  مع الملاحظة أنّ         

 وقيدته إذ صار همّ  رهنت الفكر  و تعمق في العلوم عامة والفقه خاصة، على الجمود و عدم التطور وال

 عن التمعن في المسائل الح الطالب
ً
كان من و  ،م16/ ه1 ققد انجر عنها حملة مضادة شنّها شيوخ   -فظ بعيدا

                                                           

 نظر او .  ط فق 3ذي رصد مجموعة لا بأس بها لعلماء المغرب الأوسط في كتابه عنوان الدراية حيث أنه حصر عملة في ق ـ أنظر الغبريني ال  1

 . 24، ص 4112الجزائر، طدراسات في تاريخ الوسيط للجزائر والغرب الإسلامي، ديوان المطبوعات الجامعية،  )علاوة(عمارة :  أيضا 

سيتمّ مناقشة مسألة إدخال مصنفات ابن الحاجب لاحقا، وهل كان ابن خلدون محقا فيما .   344، 344المقدمة ، ص :  ـ ابن خلدون   2

 ذهب إليه، أم أن هناك عالما آخر كان له فضل إدخالها ؟

 .431ص  ،4ج.4114، 5ت، لبنان، ط.، دار الكتب العلمية، بيرو4المسالك والممالك، تح جمال طلبة، ج : (ه323ت )البكري أبو عبيد الله  3

برنامج التجيبي، تح عبد الحفيظ منصور، الدار العربية للكتاب، ليبيا،تونس،دت،ص ( : ه341يوسف السبتي ت  القاسم بن)ـ التجيبي  4

411 ،413  . 

 .  344المقدمة ، ص :  ـ ابن خلدون   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

90 
 

ة علماء المغرب بين الرافضين 
ّ
  (م1356/هـ959.ت)الآبليمحمد بن إبراهيم الأوسط منهم الماقتين لها جل

 .1(ه171ت)وابن خلدون ( ه957ت)والمقري 

الدارسين لحركة الفقه قد أدمجوا هذه المرحلة ضمن مرحلة الانحطاط والانغلاق والتقليد  ومع أنّ      

حينما لم يدمج بلاد المغرب ضمن الانحطاط السائد  ،لاحظ سوء التقدير لهذا الضبطالآخر ، فإنّ البعض 

حيث تحدثوا عن  ،بالمشرق، وأعطى قرائن لتموقع بلاد المغرب في الاتجاه المعاكس للمشرق في هذا الشأن

مكانة ابن خلدون والمقري الفقيه وابن الخطيب الأديب وأبي العباس الغبريني وابن عرفة الأصولي والإمام 

الثعالبي وابن قنفذ وابن البناء المراكش ي، بالإضافة إلى تكاثر المؤسسات التعليمية والإنتاج الفكري، واعتبروا 

دعوا إلى إعادة النظر في قضية التحقيب بالنسبة و ، 2نمو والازدهارأنّ الثقافة المغربية لا تزال في مرحلة ال

 .لبلاد المغرب

كما امتاز هذا الدور باستفحال الخوض في علم الكلام الأشعري، وقد جانب الشفشاوني الصواب    

د بن لي أحد أشياخ كل من محميحينما اعتقد بأنّ أول من ادخل علم الكلام إلى بلاد المغرب هو الرحالة الآ 

  3يوسف السنوس ي وابن زكري 
ً
 ببلاد المغرب عموما

ً
 بعيدا

ً
 زمنا

ً
أو على الأقل كان  ،، لأنّ علم الكلام كان متوافرا

والمنهج العقلي في التعاطي مع القضايا العقدية  ،كتب الغزالي (ه513ت)حينما اعتمد أبو الفضل بن النحوي 

تكلم  حين ،ممن اعتمده في العقائد بشكل صارخ ،المتأخرينوكان محمد بن يوسف السنوس ي من .   4خصوصا

 يدعم منحاه وعن حقيقته ،وفي تفسير ألفاظ تستعمل في هذا العلم ،في حدوده وبيان موضوعاته
ً
، وكان دوما

 لدينا، هذا الأخير بابن عرفة وابن التلمساني 
ً
لأنه لم يذكر إسمه كاملا، وأن التلمسانيين  الذي يظل مجهولا

 . 5العدد الوافر، مما يجعل التدقيق من الصعوبة بمكانمنهم 

 ،حفظ عقائده تمّ كما  ،شروحكان السنوس ي الأشعري صاحب تآليف غزيرة في علم الكلام وله عليها       

شيوع وبفضل ذلك اعتبرت مرحلته متميزة ب، وكانت عليها الإجازات والإملاءات ،ودرسها وشرحها والتعليق عليها

                                                           

؛ إبراهيم  342، ص 5223الوطنية للكتاب، الجزائر، ط، المؤسسة "العهد الإسلامي" الجزائر في التاريخ : وآخرون  )عبد الحميد(ـ حاجيات   1

 .  543، ص  1، ج 5222 ،، مجلة التاريخ العربي ، الرباط ه 3ـ  4الثقافة وتبليغها بالأندلس عصر الريادة ق : حركات 

عبد الرحمٰن الثعالبي : ؛ عبد الرزاق قسوم  44، ص  5224،  3، مجلة الدراسات التاريخية ن ع إبن خلدون المؤرخ:  ـ أنظر حاجيات  2

، 52،مجلة الثقافة،ع  الثقافة المغربية بين الثقافات الإنسانية: ؛ إبراهيم حركات  513، ص  5234،  2،  2، مجلة الثقافة ، ع والتصوف 

 .  31، ص  5234،  14س 

دوحة الناشر لمحاسن من كان من مشايخ القرن العاشر، تح محمد حاجي ، الدار :  )محمد بن عسكر الحسيني(ـ أنظر الشفشاوني   3

 . 551، ص 4114، 4البيضاء، المغرب،ط

 . ه 154ـ وعلى إثر ذلك اضطر المرابطون إلى متابعته فيهاجر نحو فاس ثم تم التضييق عليه فعاد إلى قلعة حماد حيث توفي بها سنة   4

و تعتقد أن المقصود به هو أبو عبد الله محمد بن . ب /  51ورقة  54144عمدة أهل التوفيق ، خ ح ، رقم : )محمد بن يوسف(  السنوس يـ   5

 .أحمد الشريف التلمساني صاحب مفتاح الأصول 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

91 
 

، بل تكلموا بما لا ها عليه كثير من العلماء في وقتهأنكر  لذاو ، 1في وسط الخاصة والعامة عريةالعقائد الأش

 إلى أن زال ف ،يليق في ذلك
ً
 أياما

ً
وقد اعتمد . 2انتفض ضد مخالفيه فخرسواثمّ  ،حزنهعنه بقي محزونا

ه كان يرى 
ّ
فشت فيهم  و أهل عصره على غلب  قدد يقلالتالسنوس ي هذه الطريقة في شرح العقائد وتثبيتها لأن

مع العلم أنّ ابن خلدون قبله اعتبر علم الكلام من . 3فعمد إلى تصحيح عقائدهم بهذه الطريقة ،البدعة

، لكنه يرجع 4لا حاجة للأدّلة العقلية انقرض الملاحدة والمبتدعة، وأن التي صارت لا فائدة منها بعد أنالعلوم 

إذ لا يحسن بحامل سنة الجهل بالحجج  ،ة لدى آحاد الناس وطلبه العلمفي الأخير إلى اعتباره علما ذا فائد

 .5النظرية

ابن أشار  و ، والموقف منه 6شتغال بعلم المنطقالا أيضا في هذا الدور المغربي الفقهي ما ميّز  التفكير و       

العديد من نّ رغم أ، 7الذي أخذ كتب أرسطو ،قد تمثل في منحى ابن رشد الحفيد إلى أنّ المنطقخلدون 

، حيث ه5من علماء القرن المعدود لوليد الباجي ، وعلى رأسهم أبو انحىوقف في وجه هذا الم العلماء والفقهاء

دّ على بأنّ النكير قد اشتّ  ى المنطققد أجمل ابن خلدون الكلام علو   .8كان يحذر أبناءه من الخوض فيه

والإمام ابن ( ه575ت)ا المتأخرون أمثال الغزالي أمّ  ،[...]، بل بالغوا في الطعن عليه انتحاله من قبل المتقدمين

  ، ومن يومئذ أكبّ تسامحوا في ذلك بعض الش يء فقد 9( ه676) الخطيب
ً
 قليلا

ّ
وكان  .10الناس على انتحاله إلا

السلم "اها ، حيث وضع أرجوزة سمّ م1595/ه713وكان ممن ألف فيه عبد الرحمٰن بن محمد الأخضري ت 

، والمقاصد فيها حاوية ، ثم راوده بعض طلبته على أن يجعل لها وجاء في جملة كافية "المرونق في علم المنطق

 لفائدة الإخوان والطلبة فشرحها في قصيدة طويلة جاء في مطلعها 
ً
 :شرحا

                                                           

بلغيث ؛ 455،ص 4113،  4تطور المذهب الأشعري في الغرب الإسلامي، دار أبي رقراق للطباعة والنشر،الرباط، ط:  )يوسف(ـ حنانه   1

 . 515، ص 4111دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي، دار التنوير، الجزائر، ط : )محمد الأمين(

مسان، تح محمد بن يوسف القاض ي، شركة نوابغ الفكر، القاهرة، البستان في ذكر الأولياء والعلماء  بتل( : محمد بن محمد)  ـ ابن مريم  2

 . 441، ص 4151، 5ط

 . 514دراسات ، ص :  ؛ بلغيث 454المرجع السابق ، ص :  ـ حنانه يوسف  3

 . 332المقدمة ، ص :  ـ ابن خلدون   4

 . 332المقدمة ، ص : ـ ابن خلدون   5

ه علم يعرف به   6
ّ
 .الصحيح من الفاسد في الحدود المعرفة للماهيات، والحجج المفيدة للتصديقات ـ الذي عرّفه ابن خلدون بأن

 .  321نفس المصدر ، :  ابن خلدون 

، المعارف للطباعة والنشر، سوسة، تونس، ط:   ـ ابن خلدون   7
ً
 . 34، ص 4113التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا

أبي الوليد الباجي لولديه ، تحقيق عبد اللطيف بن محمد الجيلاني ، دار البشائر الإسلامية ، وصية الشيخ الفقيه (: أبو الوليد)  ـ الباجي  8

 . 33، ص  4114ط

أبو حامد الغزالي  وفخر الدين الرازي المعروف بابن الخطيب من العلماء الذين اثروا بشكل كبير في أهل المغرب والأندلس خصوصا من   9

 ..322المقدمة، ص : حيث منهج التفكير راجع ابن خلدون 

 . 321ـ ابن خلدون ، المقدمة ،ص   10



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

92 
 

                             
 
  لله  حمد  ال

 
  د  الذي ق

 
   *   ا خرج  أ

 
 ن
 
 .ا ج  الح   لأ رباب   كر  ائج الف  ت

 وح                            
ّ
 . هل  الج   حاب  من س   جاب  كل  ح    * قل  اء الع  م  ن س  نهم م  ع   ط

ل هذا بفضف  ،ستحبّهار إلى أن الغزالي ، وقد أشا1وانتهى بعد القصيدة إلى القول بجواز ذلك لذي قريحة

قدم المرء في بعض الدركات  تزلّ لاوالأقيسه النظرية و تفسد المقدمات لا ، فالعلم تتجنب الطرق الوهمية

 .  2السفلية

 والمغ     
ً
 ، وهكذا شكل كل من علم الكلام والمنطق حلقتا نقاش ببلاد المغرب عموما

ً
رب الأوسط خصوصا

ثم  ،الذين كانا في البدء غير مقبولين تخصصينات الذائدة أو المعاندة لهذين الجملة من المصنف وأثمر ذلك

، وهي طبيعة بلاد حلقة الدرس للطلبة ضمنثم صارا  ،لعامةا للخاصة دون امصارت الدعوة إلى اعتماده

  ،ل الأمرحينما ينكرون الجديد لأوّ  ،المغرب
ّ
مرحلة الانحطاط  كما أنّ  .خر المطافآيه ثم يسيرون في اتجاه تبن

 والمه  6والتي تبدأ منذ ق  ،خ الفقهالتي تحدثت عنها كتب تاري
ّ
والاستمساك  ،بالتقليد وذيوع المختصرات ةسمت

 في بلاد المشرق  ،بالمذهب المالكي في بلاد المغرب
ً
ا يطرح ممّ  ،تقتض ي إعادة النظر بالمقارنة مع ما كان متوافرا

لاد المغرب مع نظيرتها في إلى أي مدى يمكن إقران عملية تحقيب الفقه والحركة العلمية بب: التساؤل التالي 

جتهادات بالنظر إلى الا  ،هل يمكن التغافل عن المحاولات التي باتت تشكل تيار نهضة ببلاد المغربو  المشرق؟

والمقري  ن رشد الحفيد والشريف التلمسانيواب ه أمثال ابن أبي زيد القيروانيئالتي استحدثها بعض فقها

 محمد بن يوسف السنوس ي
ً
 فكرية طار صداها إلى حواضر الذي قاد ثورة هذا الأخير  ،صاحب القواعد وأخيرا

؟ 
ً
 ومشرقا

ً
البحث القادمة ، بالإضافة إلى ملاحظات أخرى يمكن استجلاؤها من خلال مراحل  الإسلام مغربا

 حول موقع بلاد المغرب من الحركة الفقهية ي
ً
    ؟عموم بلاد الإسلام  ضمنبقي التساؤل مطروحا

  

 

                                                           

م المرونق في علم المنطق ، خ ص ، رقم ( : ه224عبد الرحمٰن بن محمد ت )ـ الاخضري   1
ّ
 ، 15ورقة .   4/ 554شرح السل

 . 14نفس المصدر ، ورقة  ـ  2



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

93 
 

   لاد المغرب والعوامل المؤثرة فيهبفي المذهبي  واقعال   :الفصل الثاني  

 العقدية  ذاهبـ الم أ     

التأثيرات المذهبية والسياسية الحاصلة ببلاد المشرق منذ مرحلة الفتح  المغرب بمنآى عن لم تكن بلاد 

على مذهبية متكاملة الجوانب واضحة الإسلامي استقر المغرب  نحي، من العصر الوسيط إلى زمن متأخر 

  :، وقد بيّن ابن عاشر ذلك في متنه بقولهه 6أفول شمس القرن منذ باتت ميزته الخالصة  ،المعالم

 .1الك طريقة الجيند السّ  فيو ....في عقد الأشعري ومذهب مالك 

 أنّ 
 
 بعد حراك تميّ المنطقة  إلا

 
الفرق بين  ،ز بالتنوع والصراعلم تصل إلى هذه الفلسفة المذهبية إلا

فما هي  ."مرتيةو أشعرية ومالكية وحنفية وظاهرية وت"بين مذاهب و  "يةسنية وخارجية وشيعية واعتزال"

هذه المذاهب والتيارات التي برزت في بلاد المغرب؟ وكيف ارتقت من مجال الدعوة إلى تأسيس الدولة؟  ملامح

وما تأثيراتها على وقائع المجتمع المغربي؟ وكيف أثر ذلك على سير الحركة الفقهية تحديدا، ممّا دفعنا إلى 

 تخصيص جزء من البحث حولها؟

بروز تيارات متباينة الأصول والمبادئ والأهداف، وهذا ما أدى يكمن النشاط المذهبي ببلاد المغرب في 

ل هذا التنوع المذهبي فرقٌ، استفحل تأثيرها على مجتمع المغرب، . إلى بروز ظاهرة الصراع فيما بينها
ّ
وقد مث

 :وكان من أبرز هذه الفرق التي وجدت مايلي

إلى استحالة الاتفاق على تاريخ محدد لمجيء يشير عبد العزيز فيلالي  :في بلاد المغربالخوارج تيار . 1

دعاة نهاية القرن الأول للهجرة كانت بدايات تسرب  هذا الفكر إلى بلاد المغرب، ويتفق مع البعض على أنّ 

إلى أن استطاعوا إقناع أهل  ،تقية من بطش الولاةو ، الذين ظلوا يعملون خفية (الصفري  ،الإباض ي)  المذهب

لسابع من ا في العقد 3الإباضية بحركة القراء الباحثين وقد ربط بعض. 2دارة الأمويةالمغرب بالخروج ضد الإ 

                                                           

 .5المرشد المعين على الضروري من علوم الدين، مكتبة القاهرة، مصر، دت، ص(: أبومحمد عبدالواحد)راجع ابن عاشر   1

: ؛ الهنتاني15،ص 5225المظاهر الكبرى في عصر الولاة ببلاد المغرب والأندلس،دار المعارف للطباعة والنشر،تونس،( :د العزبزعب)ـ فيلالي  2

 .44،ص 5222، 51، مجلة التاريخ العربي،ع الصراع المذهبي بالقيروان وتفاعله مع واقعها

إلى حاملي القرآن والفقهاء الذين كان على عاتقهم النهي عن المنكر، وهم حركة القراء لا تعود إلى هذا التاريخ، وإنما هي قديمة تنسب   3

. راحفاظ القرآن ، وقد وجدوا كتيار على مرّ العصور، وقد انتقلت هذه الفئة من التسمي بالقراء بادئا إلى الاستقرار على مصطلح الفقهاء آخ

سيوف زمن خلافة علي بن أبي طالب، وقد اعتبر القراء دوما هم قواد وربما أعاده البعض إلى حادثة الفتنة ورفع المصاحف فوق رؤوس ال

أحزاب المعارضة السياسية والدينية في صدر (:يوليوس)الثورات،يوجدون ضمن كل تيار،ويسيّرون كل اتجاه، راجع  فلهوزن 

كان لطبقة القراء :يقول فلهوزن. بعدهاوما  5، ص5212، تر عبدالرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، مصر ، "الخوارج والشيعة"الإسلام

وارغموا عليا على التسليم ...في العراقيين من التأثير الحاسم وهم الذين أهابوا بالقرآن حكما ووسيطا في المشاكل التي تعرض لها المسلمون 

 .53رجع، ص نفس الم: فلهوزن .  ثم احتجوا على معاهدة الصلح، وقرار التحكيم، ومنهم كانت طبقة الخوارج....به



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

94 
 

ذي في مقابل خط ابن الأزرق ال ،القائم على الاعتدال ،1إذ برز خط عبد الله بن إباض ،القرن الأول للهجري 

 .2والخروج الظهور  نحى مسلك

من البصرة إلى  قدمل من أوّ  بأنّ  ،بنص إلى قول عبد الرحمٰن بن رستم المصادر الإباضيةشير ت 

ه بفضالأول إباض ي والثاني صفري  ،سلامة بن سعيد وعكرمة مولى ابن عباسهما : القيروان شيخان
ّ
ل ، وأن

، وكان 3للأخذ عن أبي عبيدة مسلم بن أبي كريمة ،في رحلة نحو البصرة ابن رستمسلامة بن سعيد توجه 

 ،وأبو الخطاب المعافري  ،المدراري، وأبو داود النفزي ميل بن جصم عا: حملة العلم، وهمك ضمن وفد ذل

 . 4واسماعيل بن درار الغدامس ي

 همعهدحداثة ل نظرا ،بلاد المغرب جمهور عريض من سكانتأييد ل هماين بكسبجت تحركات الداعيتوّ       

مع الواقع الاجتماعي والاقتصادي لبلاد مع تسجيل ضعف التعاطي السياس ي لولاة الدولة الأموية  ،بالإسلام

وتوسعت إلى  ،5م967/ه 111لها بطنجة سنة أوّ  اندلع، ثواراتفأعلنوا عدّة  فيظتهم،ا أثار حممّ المغرب ككل، 

ه الاسلأصحابها  أن تمّ 
ّ
 أن

 
بمرور الوقت نشأت سلسلة من الاضطرابات داخل الصف تيلاء على القيروان، إلا

ا دفع بإباضية جبل نفوسة إلى التحرك لاستدراك ممّ  ،فجومة الصفرية عن الخطحينما حادت ور  ،الخارجي

إلى  6بن الأشعثمحمد دفعت بن حي ،بالقيروان، ولكن فعالية الخلافة العباسية كانت أقوى وتصحيحه الأمر 

  .7د المغرب، وكان مآل ذلك كله هو تفرق بقايا الصفرية والإباضية ببلا التدخل
ً
خاصا  ليؤسس كل منهما كيانا

حاضرة بزعامة عبد الرحمٰن بن رستم الإباضية  أسستو  ،8سجلماسةبحاضرتهم  حيث أسس الصفريون ، به

                                                           

ه الدرجيني في طبقاته بقوله. 1
ّ
ا وقع التفريق، فهو العمدة في الاعتقادات :" حلا

ّ
رئيس من بالبصرة ]...[ إمام أهل الطريق، وجامع الكلمة لم

طبقات المشايخ بالمغرب، تح (:  أحمد بن سعيد)، وأشار على فضله وإمامته للغباضية التي إليه تنسب، أنظر الدرجيني "وغيرها من الأمصار

عاصر هذا الإمام معاوية بن أبي سفيان وعاش إلى عصر عبدالملك بن . 453ص .، مطبعة البعث، قسنطينة، الجزائر،دت4براهيم طلاي،  جإ

، 4كتاب سير الأئمة واخبارهم، تحقيق إسماعيل العربي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط: أبو زكريا يحي بن أبي بكر، راجع (ه21-41) مروان

 .31هامش ص .  5223ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر ط: ة أخرى لنفس المصنف  والمحقق ، وطبع 5224

المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب من التعدد : الخوارج من القراء إلى الإباضية، مساهمة ضمن محرر حافظي حسن(: عبد الحميد)ـ الفهري  2

 . 12، ص 4112المملكة المغربية،طإلى الوحدة، مطبعة النجاح الجديدة،الدار البيضاء، 

مسلم بن أبي كريمة هو كبير تلامذة جابر ، وشيخ الإباضية ، من أوائل الذين وفدوا على بلاد المغرب، جعله الدرجيني من رجال الطبقة   3

 .وما بعدها 442،ص4نفس المصدر ، ج: راجع ترجمته ومواقفه عند الدرجيني( ه511-511)الثالثة

 .41نفس المصدر، ص :؛ أبو زكريا  55،ص  4نفس المصدر، ج: ـ الدرجيني  4

 . 444، ص  3، ج 5232الكامل في التاريخ ، دار الفكر ، بيروت ، : ـ ابن الأثير  5

هو  محمد بن الأشعث  عامل العباسيين على مصر زمن المنصور وقائد عسكري الذي بعثه الخليفة المنصور لتأديب الخارجين على    6

 .512، ص 5225، 4المغرب الإسلامي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط(: موس ى)راجع لقبال  .وما وراءها لقيروانالخلافة با

 . 533،ص4111،تح خليل شحادة و سهيل زكال، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ط 1المبتدا والخبر، جالعبر وديوان : ـ ابن خلدون  7

ار ي المراكش ي  8
 
ذ ، تح كولان وليفي بروفنسال، دار الثقافة، 5ج. البيان المغرب في اخبار الاندلس والمغرب: أنظر ذكر هذه الحوادث عند ابن ع 

 عيس ى بن يزيد المكناس ي الأسود ابتداءً من سنة . وما بعدها 31ص  .1713، 4بيروت، لبنان،ط
ً
م وقد قتل 312/ه531تزعم سجلماسة  أولا

 .444،ص 4المسالك،ج: راجع البكري  دخول الصفرية إلى القيروان،قبل 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

95 
 

عتبارات شتى، فالمنطقة لا لهم ن تهرت عاصمة ياختار الإباضيوكان . م961/ه166التي بنيت سنة  تهرتحاضرة 

ا جعلها ممّ  ،(نهري مينة وتاتش) ة إلى وفرة الأنهار بالإضاف حواضر،بين البدو وسكان المركز اتصال سهبية و 

مغايرة لما تعارف للإمامة لدى الرستميين، والتي اعتبرت التعيين آليات صغير الابن  شرحوقد  .1ذات أهمية

 .2عليه الناس آنذاك

بحكم عوامل  ين،قارب بين دولتالت أشارت الباحثون إلىقد أمّا عن العلاقة بين تهرت وسجلماسة ف 

 ،والتشابه في الأنماط ،ووحدة الظروف الجغرافية ،بالإضافة إلى طبيعة المذهبين ،الظهور والمسيرة التاريخية

 عن وحدة المصير
ً
 وقد ارتقت علاقاتهما إلى مستوى  ،إلى أن يتجنبا الخلاف بينهما قدر الإمكان فعد، مما فضلا

رغم من مسيرة دولة بالما بين الرستميين وجيرانهم الأغالبة، فوهذا عكس ما نلاحظه في. 3المصاهرة والاختلاط

 دولة الإباضيين بته
ّ
  عتدال،سمة بالسلم والا رت المت

 
  .4بينهماظرفية  صادماتأنّ ذلك لم يمنع من وقوع مإلا

ه لا يخفى على ومع هذا فإ 
ّ
في بعض الفترات  ة، الذي طبع السنمع أهل تعاطي الإباض ي دارس الن

ن ذلك ابن الصغير المالكي على مستوى تهرت حاضرة الرستميين ،والتوادّ الوئام ب  حين أشار إلى ،مثلما يبيِّ

بعض المسائل العلاقة بين التيارين في تبرز كما  .5جال العلميالمعاملة التجارية أو الاختلاط الاجتماعي أو السّ 

 .ت)خميلالسؤال موجه لأبي الحسن ال الونشريس ي حينما تحدث عنأمثال  ،الفقهاء في فتاويهمالتي ذكرها 

عن سؤال موجه لأبي القاسم  و في ردّ أ، وسكنوا مع أهل السنة ،لوا الوهبيةعن إباضية انتح( م1715/ ه691

عن جماعة من الوهبية سكنوا بين أهل  -أحد الفقهاء المالكية بالقيروان  –( م1761/ ه667.ت) السيوري 

 م151/ه131اعتمد فيه العلماء على ما ذهب إليه عبد الملك بن حبيب تمن خلال الجواب الذي  وأ، نةالس

، وبغض الإباضية  يتبيّن لنا ذلك التعايش الذي نسج العلاقة بين السنة وهؤلاء ، حيثفي مختصر الواضحة

                                                           

أثر مدينة تهرت (: نور الهدى)يسمي ابن خلدون وادي مينا  بميناس؛ بوخالفة   514 ص،533ص،  1نفس المصدر، ج: ـ ابن خلدون  1

 . 415، ص  4114/ 5344،  4، ع 4الرستمية ، مجلة دراسات إنسانية ، س 

 . 12، ص 5المغرب عبر التاريخ ، ج( : إبراهيم)وما بعدها ؛ حركات  42أخبار الأئمة ، ص : ـ راجع ابن الصغير  2

 .514، ص 5231الخوارج في المغرب الإسلامي، دار العودة، بيروت، ط(: إسماعيل)ـ محمود  3

(: محمد عيس ى)؛ الحريري  11ـ  35، ص 5رداية، الجزائر، دت ، جعربية، غالإباضية في موكب التاريخ، المطبعة ال( : علي يحيى)ـ أنظر معمر  4

 . 522، ص  5224، 4مقدمات البناء الحضاري بالمغرب الإسلامي، دار القلم ،الكويت،ط

أنظر مقال عمارة علاوة وهو يتحدث عن الإباضية الوهبية بالمغرب الأوسط وتوزعهم  .553المصدر السابق، ص :  ـ أنظر ابن الصغير المالكي  5

 . هم ودورهم وعلاقاتهم

Allaoua Amara :La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (11- 15éme  siècle) ,in annales islamologiques " حوليات

"إسلامية ,n°42 ,2008,istitut francais d’archéologie orientale du caire,( Dossier :  Groupes sociaux et catégorisation dans le 

Dar al-islam médiévale 7éme- 15éme siécles), pp 259- 273. 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

96 
 

  الذي جاء في المعيار، النظر عن جزئيات الفتوى وجوابها
ّ
 نا نستخلص من الجو العام طبيعة العلاقة التيفإن

 .1الفتوى  ما جاء فيقبل أن يعملوا على إفساد دين الناس حسب ،وصلت حدّ التزاوج

ني الإباض ي زمن أبي كما         حينما تفاقم الخطر الشيعي "صاحب الحمار"زيديبرز التقارب الس 

 يكان أبو  وقدالإسماعيلي على الفئتين، 
ً
 ثمّ صار نكاريا

ً
بني وسيان أصله من بربر  وهو المعدود، 2زيد وهابيا

، لكن جماعته قامت بتخليصه ففرّ ا أدى إلى سجنه من قبل المهديعلى نفسه تغيير المنكر ممّ  أخذ، 3بتوزر

م ثورة دامت إلى غاية  وهناك ،ثم إلى جبال الأوراس ،نحو بني درجين
ّ
وتحالف معه فقهاء . م769/ه 336نظ

 ،انتهت ثورته ،وبالأخص السنة ،تحايله على أتباعهو الزائد، غروره لو  ارتكبها، لمنكراتلكن  ،المالكية السنة

 . 4التنكيل به إلى أن توفي وتمّ  ،وقبض عليه في جراحه من قبل الشيعة

على عكس ما كان  -ظهروا  إذ  -هموهو ما يحمد ل -في تطور مع غيرهم إباضية تهرت  ت علاقةستمر وا    

ثير من الأمور في توافق مع المخالفين في ككانوا ار، و بمظهر التساهل والتسامح في التعامل وحسن الجو  - يُظنّ 

ويكنى بأبي  - يسمى سليمانفابن الصغير المالكي يشير إلى ما كان يقوم بينه وبين رجل ، الفقهية والأحكام

 في بعض المسائل المختلف فيها بين السنة والإباضيةمن النقاش  -من هوارةوهو  ،وجوه الإباضية أحدالربيع 

 .5الهدوء والحجاج العلمي الراقيفي جو من 

 من     
ً
الخوارج، مجموع فرقة وقد اعتبرت الفرقتان الإباضية والصفرية في نظر المغاربة السنة أقل غلوا

أمثال  ،باعتبار تنكرهم لبعض الصحابة ،فلسفة الخوارج لم تلق لها صدى مع الزمن عند المغاربة حيث أنّ 

التساؤل على ، وهو ما يدفعنا اليوم إلى 6وتكفير الأمويين والعباسيين ،عثمان بن عفان والطعن في البعض

 . السنة؟ في علاقتهم معبالمقارنة مع ما ثبت من خوارج المشرق ؟ مدى خارجية الإباضية

                                                           

حمد حجي،وزارة ة والأندلس والمغرب ، تح ميالمعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل إفريق( : ه253أبو العباس ت )ـ الونشريس ي  1

 . 332،  331، ص  4، ج5225الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، ط

ظهر هذان الاصطلاحان في الدولة الرستمية بعد وفاة عبدالرحمن بن رستم وتولي عبدالوهاب إبنه الإمامة فأنكر عليه يزيد بن فندين،   2

 .34،33المصدر السابق، صص: نكارية، أنظر ابن الصغير المالكيوكان من جراء ذلك أن افترقت الإباضية إلى وهبية و 

 قبائلها متميزة بال  3
ّ
عداء ذكر الوزان بلاد توزر وخصائص قبائلها بأنها تقع ببلاد الجريد الممتدة من تخوم بسكرة إلى تخوم جزيرة جربة، وأن

 .534، ص4المصدر السابق،ج: أنظر الوزان. فيما بينها 

؛  511ـ  31طبقات ، ص : ؛ الدرجيني  531سير ، ص : تيفوس ومارس الزهد والتقشف، وكان معلم صبيان،أنظر أبو زكريا ـ نشأ أبوزيد ب 4

إفتتاح الدعوة، تح فرحات الدشراوي، الشركة التونسية للتوزيع، تونس، وديوان : النعمان بن محمد القاض ي: يراجع في الموضوع 

، تح يوسف الدقاق، دار الكتب الكامل في التاري : بن الأثير  ؛ أبو الحسن علي  443، 443،444ص. 5221، 4المطبوعات الجامعية، الجزائر،ط

 . 14، ص 3العبر ، ج: وما بعدها ؛ ابن خلدون  521، ص3، ج 5223، 5العلمية، بيروت، لبنان،ط

 . وما بعدها 553المصدر السابق ، ص :  ـ ابن الصغير 5

، مجلة دعوة الحق ،وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، ع  انتشار المذهب المالكي واستمرارهأسباب ( : عباس)ـ الجراري  6

 . 45، ص 5224أوت  443



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

97 
 

بعدما واجهوا العديد التفرق فيها و  ،كان مآل الإباضية والصفرية النزوح داخل الصحراءفي الأخير و      

في ظل إمارتي الكتمان  ،للمحافظة على ما أمكن المحافظة عليهن قبل المخالفين، وهذا من الضغوطات م

م، 711/ه171ائفة الشيعة الإسماعيلية منذ ط تز بر  حينما ،الصراع المذهبي هذا نتيجةقد كان و  .والدفاع

 إومن  للانطلاق،ت من المغرب الأوسط قاعدة اتخذ هذه الطائفة الأخيرة التي
ً
تمّ التوسع على فريقية مركزا

ى أساس الولاء ن كيان مذهبي جديد يقوم علعلا إو  ،حساب أكبر مساحة كانت تحت يد الأغالبة والرستميين

 لآل البيت العلوي 
ً
 لكل ما ليس له صلة بذاكو ، متنكرا

ً
 . ماسخا

 :  بلاد المغربفي التشيع تيار . 4

برز تيار التشيع ببلاد المغرب مبكرا، ولكن لا يعلم تحديدا زمن الدخول، مع أنّ الإشارات أظهرت  

تعاطف أهل المغرب مع العلويين والموصوفين بآل البيت منذ شيوع أخبار النكبات التي أصابت هؤلاء 

تأسست به منذ النصف ي الآخيرين، وقد تمثل دخول هذا التيار واسقراره ببلاد المغرب في تلك الدويلات الت

 :الثاني من القرن الثاني للهجرة، وهي على وجه التحديد

مفادها  ،في تقييمه لواقع المغرب إلى خلاصات توصل محمود إسماعيل ":أشراف بلاد المغرب"الأدارسة 

ولات المغرب شهد تح الصبغة القبلية والمذهبية كان لها دور واضح في الصراع السياس ي والعسكري، وأنّ  أنّ 

ا أدى إلى ية، ممّ جنساتجاهات السكان السياسية وال نوّعوت ،بفعل انعدام المركزية في الحكم ،مذهبية كبيرة

 أيديولوجياتها ،استغلال الحركات المذهبية لهذه التناقضات
ّ

ولم يزد تدهور الوضع الاقتصادي . لأجل بث

 
ً
 تعميقا

 
للأدارسة في ظل هذه  ؤرخي إذو .  1مما طبع المنطقة بطابع انعدام الاستقرار ،والاجتماعي والسياس ي إلا

وهي تخص الكتابة التاريخية عن  ،ات أخرى أدرجها البعض في هذا المنحىظيمكن أن نسجل ملاح اتإشار 

 :الشرفاء الأدارسة قبل القرن السابع للهجرة حيث وصفوها بميزتين 

في قيام  ،م أولت الاهتمام بالدور الذي لعبه الفرع الحسني17، 7/ هجرة لل 6، 3ر القرنين مصاد أنّ : الأولى

 .ببلاد المغرب أمارة الأدارسة

بل جاءت متفرقة بين السطور  ،هذه المصادر لم تفرد على أقدم رواياتها عناوين مستقلة للإمارة أنّ : والثانية 

 .2على المذهبية الشيعية الزيدية، وأنّها تكاد تجمع صار والإهمال لكثير من المعلوماتمع الاخت

الوقت الذي يتحدث فيه الدارسون عن شحّ المعلومات التي قد تبين لنا التوجهات الحقيقية لهذه في  و     

في أخطاء،  تحدثت عن نشأة الكيانات الشيعيةبعض المصادر التي  عو وق الكيانات المغربية، تسجل في المقابل

                                                           

 . 21، ص 5225، 5حقائق عديدة ، مطبعة مدبولي، القاهرة، ط: الأدارسة ( : محمود)ـ إسماعيل  1

المذاهب الإسلامية ببلاد :، مساهمة ضمن كتاب حسن حافظي"ية للإمارة الإدريسيةملاحظات حول القاعدة المذهب( : "محمد)ـ صدقي  2

 32المغرب، ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

98 
 

هو  ،يذكر سبب دخول الأدارسة إلى المغربحين  ،صاحب القرطاس ما وقع فيه الدارسين حيث رصد بعض

لى الخليفة جعفر المنصور سنة قيام ثورة محمد النفس الزكية بن عبد الله الكامل بن الحسن المثنى ع

حيث  ،سم الخليفة الذي وقعت في عهده عملية الفرار إلى المغرب من قبل الأدارسةإمثلما أخطأ في . ه165

زمن ابنه موس ى  التي ترتب عليها الفرار  فخنكبة في حين وقعت ، 1(م916/ه167ت )خليفة المهدي يذكر ال

وأمام هذه . 167أنّ المهدي توفي في محرم و  ،2م المصادف ليوم التروية167/916في ذي الحجة من سنة  الهادي

إدريس  رّ وكيف ف ،دارسةليعطينا صورة واضحة عن قيام دولة الأ  (م1676/ه177ت )الملاحظات يأتي التنس ي 

ثم مبايعته سنة  ،د أمير أوربهونزوله مع مولاه راشد الأوربي بوليلي على إسحاق بن محم ،من موقعة فخ

 .3م971/ه195سة إلى وفاة إدريس الأول سنة وقيام دولة الأدار  م،911/ه191

أما عن سرّ التناغم في العلاقة بين إدريس وأهل المغرب، من حيث توجه إدريس إلى بلاد المغرب بعد       

 ،اريالمغاربة على هذا الاخت النكبة، وحقيقة الالتفاف حوله من قبل الساكنة بجميع طبقاتها، فإنّ الجزم بسير 

قبولهم  أيضا كان وربما دافع الحقيقي،، يكون هو الي أولوه تجاه العلويين في محنتهمباعتبار التعاطف الذ

على  4لعباسيين بالمشرق أو الأمويين بالأندلسلهدف إلى إقامة دولة ذات وزن بعيد عن تبعية بإدريس ودولته ي

بعد قيام الدولة إلى نهايتها  - مسألة المذهبية التي اعتنقها الأدارسة في حين نلحظ بأنّ  .أبعد حدود التخمين

 وأصول -على يد العبيديين 
ً
 والتوجه الذي ساروا عليه فروعيا

ً
خلاف ، إذ الالباحثين عندأخذ ورد  ، تظل بينيا

ه لا يعقل أن يدخل كذلك بمع الملاحظة  زيدية؟ اعتزالية أو و ية أمالكو  ؟شيعة و قائم بين كونهم سنة أ
ّ
أن

لدافع الذي دفعهم إلى ؟ وما ادون مذهب إلى غاية وصولهم ايظلو ل ،ارسة بلاد المغرب من دون أي توجهالأد

؟ وكيف تساهل أهل المغرب في إعطاء الولاية ثم فرارهم من المشرق إلى المغرب ومن ،القيام ضد بني العباس

؟ وما الدافع الذي أدى تمع القائم على القبيلة والعصبيةوهو المج ؟دون معرفة مسبقة به ،لرجل من المشرق 

 ،ن التساؤلات حول مذهبية الأدارسةا يطرح المزيد مهذا ممّ كل  إنّ و   ؟يس إلى اختيار المنطقة دون غيرهابإدر 

س الأول وجه إلى البربر إدري رغم أنّ و  .إصدار أي مرسوم يفصل في المسألة فبقيام دولة إدريس الأول لم يتمّ 

د المذهب لم تحدّ فإنّ الخطبة  ،ونبذ البدع ومحاربتها ،هم على ضرورة التمسك بالكتاب والسنةثّ رسالة تح

 . 5يسبح في بحر العموم، ودون تصريح جازم، بل ظل الخطاب العقائدي والفقهي

                                                           

 .3م، ص 5234الأنيس المطرب، الطبعة الحجرية، تقديم كارل نورنبورغ ،دار الطباعة المدرسية، أوبسالة ، : أنظر ابن ابي زرع  1

 .32، 33ص .  5224، س 51المغربية ، ع  لة الأكاديمية، المملكةنصوص جديدة عن الأدارسة، مج(: عبد الوهاب)ـ بن منصور  2

 . 42ـ  43تاريخ دولة الادارسة، من كتاب نظم الدّرّ و العقيان،تحقيق عبد الحميد حاجيات ، ص ( : أبو عبد الله)ـ التنس ي  3

 . 11ص5،5222،منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية،بالرباط،ط "الدولة،المدينة، الاقتصاد" المغرب في العصر الوسيط(: محمد)زنيبر  4

 .  343ص : التيارات الفكرية ( : أحمد) ـ الخاطب 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

99 
 

التي تحتاج  المسائل الغامضة،مذهبية الأدرسية هي من  فإنّ مسألة ،ومع الأبحاث الواردة في الموضوع

، نابارز ن اتيار  لة مذهبية الأدارسةأمس عن ترتب المغرب العقائدي، وقدبلاد إلى مزيد من الإضاءة في تاريخ 

. اعتزاليتها من جهة ثانيةوبين القائلين بزيديتها و  ،للمذهبية السنية المالكية من جهة بين الفاصلينتأرجح ذلك 

حينما نشر وثيقة من مخطوط يمني بمجلة  ،إذ تزعم الفاس ي المنادين بسنية ومالكية الدولة الإدرسية

لتوجه عبد الهادي التازي ومحمد المنوني، حيث اهذا وسايره في  ،1التضامن تؤسس لسنية الدولة الإدرسية

 عن وأن الاعتزال لم يكن توجهه ،كبرن إلى سُنية الإمام إدريس الأايذهب
ً
ه في زيديته لم يكن مبتعدا

ّ
، وأن

كما لم يذكر المؤرخون ، بصلة للاعتزال وأنّ الوثيقة ليس فيها ما يمتّ . 2بل أخذها كتوجه سياس ي ،الكيةالم

ه كان يدعو إلى الاعتزالأثناء غزواته ود
ّ
د ، فالإمام مالك يروي في موطئه عن عببل إلى عقيدة السنة ،عواته أن

ه أخذ عن الإمام جعفر الصادقالله الكامل والد المولى إدريس
ّ
ي سبيل نّ الإمام مالك امتُحِن فإبل  ،، كما أن

الناس  ذلك أنّ  . المنصور البيعةي نازعه أبو جعفر المولى إدريس الذ الشريف محمد النفس الزكية، وهو أخ

طلاق  بأنّ "  تونه في البيعة للمنصور بالإكراه، فلم يتحرج الإمام من أن يعلنهرعت إلى الإمام مالك يستف

، "  المكره لا يجوز 
ً
هوسقوط يمين الإكراه عموما

ّ
 جعل على قضاءإدريس  كما أنّ  .3ليس على المستكره يمين وأن

عُرف بالتأثره بالإمام مالك، وقد عامر بن محمد القيس ي الذي  التي وفدت عليه أيام حكمه الجالية العربية

 176 - 117) وقع على إثر حادثة الربض بالأندلس زمن الحكم بن هشام و . 4سار على نهجه في الفقه والإفتاء

دم على( ه
م
ف والقرويين، دوتي الأندلسيين مثلما وُجِدت بفاس ع ،المالكيةفاس الإدريسية جملة من الفقهاء  أن وم

ظلت  حيث
م
ومن الحجج  .5أسرة( 377)ثلاثمائة قرابة ها تسكنفعدوة القرويين ، أمّا نحو أربعة آلاف بيتالأولى أ

 بايع أخاه محمد الحجج التي ساقها هذا التيار أنّ 
ً
فكيف يبايع للاعتزال  ،وقام لأخيه حين دخوله عليه ا،مالكا

                                                           

بالعدد الثالث من السنة الأولى، ": التضامن"في مجلة الأستاذ المرحوم علال الفاس ي  نشره  . 5ـ أنظر الملحق رسالة إدريس إلى البربر ، رقم  1

 .5424/5233سنة 

وقد .وما بعدها 41، ص 5222، 5الإمام إدريس مؤسس الدولة المغربية، شركة بابل للطباعة والنشر، المغرب،ط(: عبد الرحيم)ـ بن سلامة  2

قرنا من تأسيس مدينة فاس، مع الملاحظة أن الطبعة الثانية توجد بها  54بمناسبة مرور   4112تم إعادة طبع الكتاب للمرة الثانية سنة 

 .لكنها مبتورة عكس الطبعة الأولى التي تصل نقاط الرسالة إلى عشر ة نقاطالوثيقة و 

 . 33، ص  5223، 5خطة الحسية في النظر والتطبيق والتدوين، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب،ط(: عبد الرحمن)ـ  الفاس ي  3

حيث اشار إلى وقوع حادثة الربض زمن هذا الأمير  442،ص  5، جمن غصن الأندلس الرطيبنفح الطيب (: أحمد بن محمد)ـ المقري  4

ه أخذ عن مالك سفيان الثوري يعرف   41الأنيس المطرب ، ص : الأموي والتحاق الفقهاء بفاس على إثرها ؛ ابن أبي زرع 
ّ
قال عن عامر بأن

، 4112، 4لملكية بالرباط، المملكة المغربية،طجنى زهرة الآس في بناء مدينة فاس،المطبعة ا(: ه2علي  ق)بالورع والفقه والجهاد ؛ الجزنائي 

جذوة :  (أحمد المكناس ي)  وهو يشير إلى ذلك من خلال حديثه عن تقريب إدريس للقيسية وغيرها من البيوت والقبائل ؛ ابن القاض ي 53ص 

 . 43ص  ، 5، ج5234، دار المنصور للطباعة والوراقة بالرباط،ط في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاسالإقتباس 

المغرب : ؛ وقد ذكر إبراهيم حركات استنتاجات علال الفاس ي على الوثيقة ورد عليها حركات  33، 31الأنيس المطرب ، صص: ـ ابن أبي زرع  5

 . 552، ص  5عبر التاريخ ، ج



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

100 
 

في الطعن فيه وإثارة  سيون و الأغالبة باعتزال إدريس لوفر عليهم ذلك الكثير إذ لو علم العبا ؟ويقوم لمعتزلي

 . 1الناس تجاهه باعتبار دهائهم السياس ي

 للتوجه الأول القائل بسنية ومالكية إدريسّ       
ً
 مغايرا

ً
ويقر  بعدم إمكانية  ،في حين يقف فريق آخر موقفا

ي لم يكن قد انتشر في المذهب المالكي، باعتبار أنّ المذهب المالكالجزم بأنّ مؤسس ي الأدارسة كانوا يميلون إلى 

، كما لا يستغرب أن هب متعددة خارجية وشيعية ومالكيةقد عرف مذاأنّ عهد الأدارسة  وأ، تلك الآونة

 
ً
 معتزليا

ً
 .2يكون شيعيا

ومن ورائه المدرسة القائلة الفاس ي عبدالرحمن تجاه الوثيقة التي استند إليها ا احركات ردإبراهيم  موقد       

 :باعتبار أن .في التوجه الذي اعتمده  وجاء على نصوص تصبّ  ،بمذهبية إدريس المالكية

ن  ،ـ أن الوثيقة المستند إليها لم ترد في أي مصدر تاريخي مغربي معروف 1 هم كانوا بأنّ  (أي وثيقة)كما لم تبي 

 .على المذهبية المالكية

 محمد بن عبد الله باعتباره الاعتزال لي ـ كما أنّ  1
ً
س تهمة في حق معتنقيها، و ليست العبرة بأنّ يبايع مالكا

 
ً
 فيكون إدريس سنيا

ً
  ،سنيا

ً
ه في الأسرة الواحدة قد يفترق الأفراد مذهبيا

ّ
وكيف تحارب الدولة العباسية !!.  لأن

 وهي دولة اتسمت بالاعتزال آنذاك
ً
لنصوص ا ، وأنّ 3وسيلة للحكم بل كان ،ولم يكن الاعتزال تهمة ،معتزليا

ت على التوجه الاعتزالي
ّ
: " يذكره  3كتاب البلدان في ق صنّف ، وهو ما ورد عن ابن الفقيه الهمداني الذي دل

، ق بن محمد بن عبد الحميد الأوربي، وعميدهم اليوم إسحالوالغالب عليها الاعتزا يها وليلوبلاد طنجة مدينت

 . 4"وإدريس موافق لهدريس بن إدريس ، وهو صاحب إ

يذكر في كتاب حينما  م731/ه317قدامه بن جعفر البغدادي ت  يشير الباحثون إلى ملاحظاتكما        

 بلد المعتزلة ،وعليهم رئيس عادل ، وعدلهم فائض ، "الخراج بأنّ 
ً
وراء تهرت مسيرة أربعة وعشرين يوما

نص للبكري على أنّ  ويوضّح.  5"،ولد محمد بن إدريس ودارهم طنجة ونواحيها، والمستولي عليها في هذا الوقت

                                                           

باعتزال إدريس لأن العباسيين في  ؛ لا يمكن اعتماد هذه الحجة وهي علم العباسيين 42المرجع السابق ، ص (: عبد الرحمن)ـ  بن سلامة  1

ية هذه الفترة وبعدها سيتجهون إلى تشجيع الاعتزال والقول به مع الملاحظة أن هناك دراسات مغربية عديدة تميل إلى الانتصار المالكية وسن

أسباب انتشار المذهب المالكي : ؛  وكذلك مؤلفه4111،  44، مجلة الأكاديمية،ع لماذا تشيع المغاربة( : عباس)أنظر الجراري : الإمام إدريس 

، 4الإسلامي ، مجلة دار الحديث ، ع دخول المذهب المالكي بلاد المغرب: ؛ الحسيسن عبد الهادي 443واستمراره، مجلة دعوة الحق ، ع 

إلى بداية الاحتلال الفرنس ي ، دار العصر الحديث للنشر والتوزيع،  تاريخ المغرب وحضارته من قبيل الفتح العربي(:  حسين)؛ مؤنس  5224

نظرات في : وما بعدها؛ عمر الجيدي  11تطور المذهب المالكي ، ص : ؛ محمد بن حسين الشرحبيلي  434،ص 5، ج 5، مج 5224، 5بيروت،ط

 .     5224، ماي   444تاريخ المذهب المالكي، مجلة دعوة الحق ، ع 

 .544، 553 ص، ص 5المغرب عبر التاريخ ، ج(: إبراهيم)ـ حركات  2

 . 545،  541ـ نفسه ، ص  3

 . 23ه ، ص 5414مختصر كتاب البلدان، مطبعة بريل، ليدن،(: بن محمد الهمداني أبو بكر احمد )ـ ابن الفقيه  4

 .22المذاهب الإسلامية، ص :  راجع تحليل حسن حافظي  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

101 
 

عتزلي فتابعه على مذهبه سنة إدريس الأول نزل على إسحاق بن محمد بن عبد الحميد الأوربي الم

 .1م911/ه191

ه مع أوربة ذات وتحالف ،طرح إسماعيل محمود تساؤلات عميقة حول حقيقة التواجد الإدريس ي الزيديكما    

لى أنّ الأمور يذهب إحيث لة الأروبية والمذهب الاعتزالي، ، وكيف التقى الزعيم الزيدي والقبيالاعتزاليالتوجه 

 ،
ً
 بمجيئ إدريسزعيم أو  أنّ على كانت مرتبة مسبقا

ً
، إدريسا لم يمكث في تلمسان ، وأنّ ربة كان يعلم مسبقا

رغم أنها معقل زيدي
ه  ،الزيدية على المغرب ، وقد استدل بما أورده ابن أبي زرع من توافد2

ّ
كان منذ على أن

فس الزكية قد أوفد أحد أتباعه واسمه ا مهد الطريق لتواجدهم فيما بعدمّ ، مزمن ، حيث كان محمد الن 

ثم عاد إلى المشرق، كما بعث أخاه سليمان إلى بلاد المغرب  ،، فأجابه خلق كثير من البربرن عبد اللهعيس ى ب

 قبل عودته إلى المشرق . و إلى الحسين بن علي بن الحسن وأخذ يدع ،وقد نزل بتلمسان
ً
. 3وقد أحرز نجاحا

فه العباسيون و 
ّ
 على مذهبية سليمان بن جرير الذي كل

ً
يأتي نص كل من البكري وأبي الفرج الأصبهاني دالا

ه على مذهبه ا ،بأنّ هذا الأخير قد اغتر بسليمان حينما أظهر احتجاجه بالزيدية ،بقتل إدريس
ّ
لذي يعرفه وأن

 . 4ظهر التآلف بين الشخصيتيندفع إلى التقارب وأوهو ما  ،إدريس

إدريس الأول  ةصل وأنّ  ،ولا تزال الدراسات تؤيد ما ذهب إليه التيار القائل بزيدية واعتزالية الأدارسة     

 على ذلكبالسنة تبقى محل شك
ً
 كافيا

ً
وما . 5عت ذلكأو هي التي صن ،، وأنّ المصادر السنية لا تحمل دليلا

البحث عن العلاقة بين إدريس وإسحاق بن محمد بن عبد الحميد الأوربي الذي تمذهب بالاعتزال  يلاحظ أنّ 

 أنّ في استصدار بطاقة مذهبية حقيقية ، وبنيت عليها الأبحاثالذي حدّدم توجه الدولة الإدرسيةهو 
 
 ، إلا

ذ بكامل البحث عن القضية يجب أن يُ 
م
دخل شخصية ، وهنا تأساسيات البحث تعدّ الجزئيات التي أخ

 الأكبر الفار  ، إذ أنّ وهي شخصية راشد بن منصة الأوربي ،محورية في هذه العلاقة
ً
من موقعة فخ  إدريسا

 هو  الظاهر أنّ فالتي تعتبر غريبة عنه، و  ،لاد المغربلم يتوجه إلى أي جهة سوى ب م،915/ه167سنة 
ً
راشدا

ى تكتمل حتالأخيرة الضرورة تستدعي تسليط الضوء على هذه الشخصية و دفعه إلى هذا التوجه، الذي 

 .الصورة 

                                                           

وما بعدها حينما يتحدّث  414،ص 4، ج 4114، 5المسالك والممالك، تح جمال طلبة، دار الكتب العلمية، لبنان، ط( : عبد الله)ـ البكري  1

 .مفصلا و  عن بني إدريس حديثا مطولا

 . 11الأدارسة حقائق جديدة ، ص ( : محمود)ـ إسماعيل  2

 .51،  51الأنيس المطرب ، ص : ـ ابن أبي زرع  3

  .نفس المصدر والصفحات: ـ البكري  4

وما بعدها ؛   331، ص  4القضاء في المغرب الإسلامي ، ج(: إبراهيم)؛ بحاز  515المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب ، ص (: حسن)ـ حافظي  5

 .13تطور المذهب المالكي ، ص ( : محمد حسن)الشرحبيلي 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

102 
 

 و  ،هذه الشخصية مغربية الأصل وحيث أنّ        
ّ
بل زرهون رحالها قبل الإسلام بج من قبيلة كانت تحط

ه تمّ وسهل سايس
ّ
 مع أبيه في غزو  ، وأن

ً
ه و . 1وأرسل إلى المشرق  ،ة موس ى بن نصيرسبيُه صغيرا

ّ
ذي قاد هو الأن

بالفعل  ، فإنّ دوره يعدّ م176/هـ111وعاش فترة زمن الدولة الإدريسية إلى وفاته سنة  ،إدريس إلى وليلي

 في توجيه إدريس إلى المغرب
ً
وقد تسقط هذه  ،ا يعني عدم التوافق المذهبي بين إسحاق وإدريسممّ  ،محوريا

 أن يقرّ بالتوجه المذهبي القائم على  .اللفته ما ذهب إليه إسماعيل محمود
ّ
ه لا يسع الباحث إلا

ّ
ومع هذا فإن

الاعتدال والتبصّر  في الدولة الإدريسة، مثلما وجب التصريح بالدّور الذي قام به هذا الكيان السياس ي، من 

ب الأوسط حيث ربط علاقات الودّ وحسن الجوار مع كيانات سياسية لا تتفق معه مذهبيا، كالإباضيين بالمغر 

 .والأمويين بالأندلس 

الإمارة السليمانية الإمارة الثانية ذات الأصول  تعدّ  : "المغرب الأوسط أمراء" السليمانيون بتلمسان 

، مناطق المغرب الأوسط امتدادا لها، وقد كانت تأخذ من تلمسان و والمحاذية لإمارة الأدارسة بفاس ،الهاشمية

 ،بالأدارسةالوطيدة والقرابة الأسرية لة ين أبرز مؤرخي هذه الأسرة ذات الصّ أبو عبد الله التنس ي من ب ويعدّ 

  يينالعباسعمومتهم ن من ضغط بني و الفار وهم 
ً
وقد تحدث ابن خلدون عن وصول   .2الذين لاحقوهم مرارا

مثلما نقل التنس ي الخبر عن ابن خلدون أن  ،3ه167بعد موقعة فخ  ،نية إلى تلمسانسليمان للمرة الثا

 حيث بلغ تسليمان بن عبد الله
ً
 واشتدّ  ،فلم يصدق شرفه أحد ،فطلب الأمر له ،هرت الكامل جاء متنكرا

 .4من الزمن فجاء تلمسان وبايعته زناتة وتملكها مدة طويلة ،البحث عنه من قبل الأغالبة

ون للتوجه الإدريس ي بتلمسان، بل تخبرنا المصادر عن النطاق السليمانيون الشيعة الموافق لم يستقرّ      

 صار إلى قوم " ومنها ما ذكره اليعقوبي بقوله  ،الذي حازته هذه الإمارة
ً
وإذا خرج الخارج من عمل الزاب مغربا

البلد الذي تغلب  ،ومن هذا الموضع ،وهم شراة كلهم ،وهم فخذ من بني دمّر من زناتة ،يقال لهم بنو برزال

ويذكرنا . 5بن أبي طالببن الحيسين بن علي مان بن الحسين بن علي يعليه الحسن بن سليمان بن سل

نزلها وبناها حمزة بن الحسين بن سليمان بن " :بقوله( البويرة)ا يتحدث عن إقليم حمزة البكري حينم

وكان له من ، رب، والحسن بن سليمان هو الذي دخل المغعلي بن الحسن بن علي بن أبي طالبالحسين بن 

                                                           

 .32الأدارسة حقائق جديدة، ص(: محمود)إسماعيل   1

يحتاج موضوع السليمانيين إلى مزيد من البحث والتحليل ، مع الملاحظة أن الموضوع قد تم التطرق إليه ضمن دراسة أكاديمية مهمة   2

 -م322/ ه434 -ه534في المغرب الأوسط الدولة السليمانية والإمارات العلوية (: سليمان)راجع  بهلولي . يمكن الاستئناس بها واعتمادها 

 . 4155، 5م، تقديم غازي الشمري، وزارة الشؤون الدينية والأوقاف، الجزائر، تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية، ط213

 .،  يذكر ذلك في إطار حديثه عن الأدارسة العلويين ببلاد المغرب  44،  3العبر ، ج: ون ـ ابن خلد 3

 .11نظم الدر ، ص  :ـ التنس ي  4

 .535، ص  5211كتاب البلدان، ليدن، مطبعة بريل،(: أحمد بن واضح)ـ اليعقوبي  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

103 
 

وقد عمد إسماعيل  .1ولكل عقب وعقبهم هناك ،البنين حمزة وعبد الله وإبراهيم وأحمد ومحمد والقاسم

 :أن المغرب الأوسط ينقسم إلى ثلاث مناطق وهي " محمود إلى تفصيل ما أفاد به اليعقوبي بقوله

 .وبها إمارات بني محمد بن سليمان بن عبد الله : المنطقة الغربية

 .هرتي يسيطر عليها الرستميون أصحاب توالت: والمنطقة الوسطى

 .  2والتي تشمل متيجة ، وفيها إمارات أبناء الحسن بن سليمان: المنطقة الشرقية 

 ،م بني سليمان بالمغرب الأوسطيقلإتعطينا معلومات أوفى من غيرها عن رواية التنس ي  في حين أنّ     

 
ُ
 حيث تتجاوز مع حدود هذه الإمارة بوسِّ فهي ت

ً
، أو ل إلى نواحي بجاية، وتصتيجة التي ذكرها اليعقوبي سابقا

 ": يقول التنس ي  .3كما تعطينا صورة وافية عن تسلسل الحكم ،ى الأقل سوق حمزةعل
ّ
 لم

ّ
ك محمد بن ا تمل

 ،ليستعين به على البلاد المشرقية فاستدعاه محمد ،بن عمه إدريس بالمغرب الأقص ىاسليمان استفحل أمر 

  ،فقدم عليه إدريس
ً
 وما وراءه إلى أوقدموا جيوشا

ً
 ،ثم رجع إدريس إلى بلاده ،وار بجايةسدوخوا بها شلفا

فأقام إبنه عيس ى بأرشكول وإدريس  ،هالالذي فرق بنيه على أعما ا،وترك المغرب الأوسط بيد ابن عمه محمد

وأقام إبنه  ،(قصد نواحي من تهرتا يربم) هرت تعلى ه الحسن بنوأقام إ ،(بين ملوية وتلمسان  )بجراوة 

تعطينا أبعاد هذه الإمارة التي بذلك فالرواية .  4"وكان ابنه أحمد ولي عهده معه بتلمسان ،إبراهيم على تنس

كما تؤكد قواعد  ،التي تقع على حدود مملكة الأدارسة ،إلى ما وراء تلمسان إلى ملوية ،شملت المناطق الغربية

 . 5غرب الأوسطإمارة بني سليمان بالم

بن  ىففي آخر إمارة يحي ،نيها كانت على يد العبيديأنّ على ث المصادر عن نهاية السليمانيين وتتحد        

من يد بني  وقد استخلصوا المغرب الأوسط ،فريقيةإدريس بفاس رجع الملك للعبيديين بإدريس بن عمر بن إ

وعلى إثر ذلك فر  .  6المكناس ي لمضايقة الأدراسة بالمغرب الأقص ى، ووجهوا وقتها مصاله خوة الأدارسةإسليمان 

، فأصهر فيهم بد الواد القاطنين بصحراء تلمسانفر  السليمانيون وزعيمهم القاسم بن محمد إلى بني ع

 م
ً
 وعقب عقبا

ً
، وكان إخوة القاسم لاف أعقاب الأدارسةبخ ،حتى زاد عليهم واكتسح فيهم ر شفانت ،باركا

 .7وملكوا بدورهم المغرب الأوسط ،يحكمون ويسيرون إلى أن غلبهم العبيديون  ،غرب الأوسطشرين في المتمن

                                                           

 . 431، ص 4المسالك، ج: ـ البكري  1

 .531دولة الأدارسة ، ص ( : محمود)ـ إسماعيل  2

 .531دولة الأدارسة ، ص (: إسماعيل)ـ العربي  3

 .11 ، 11نظم الدر ،تح حاجيات، ص : ـ التنس ي  4

 .534نفس المرجع ، ص ( : إسماعيل) ـ العربي 5

 .31نظم الدر ، ص : التنس ي ؛ 44، ص  3العبر ، ج: ـ ابن خلدون  6

وأخيه يحيى بن خلدون ,  3، ويستند التنس ي إلى ما أورده إبن خلدون عبد الرحمن في العبر ، ج 12، 13نظم الدر والعقيان ، ص : ـ التنس ي   7

  (.،شجرة النسب الإدريس ي  4في الملحق ) في بغية الرواد في الجزء الأول ، 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

104 
 

      
ّ
 ماو  ،ه ماعدا كتابة التنس ي حول السليمانيون وما يلاحظ أن

ً
بالمقارنة مع ما  ،التي ظهرت متكاملة نوعا

فإنّ المعلومات حول مذهبية الإمارة السليمانية تظل منعدمة من أية  ،قدمه ابن خلدون في عبره أو غيره

حينما  ،وتوسعهم على حساب الرستميين أو في تصادمهم ،فيما عدا الالتقاء مع بني عمومتهم الأدارسة ،إشارة

 على الموانئ الرستمية ،شنوا عليهم الغارات
ً
 ،والتي أسفرت بدورها على بروز مدن مثل الخضراء ،خصوصا

ت مليانة  .2ومرس ى فروخ ،وبقيت الأخطار ماثلة على مرس ى الدجاج .1وسوق إبراهيم كِرم
ُ
ة )كما ذ رم

م
دك مدينة ك( مم

 .3(السليمانيين) تابعة مثلها مثل الخضراء لولد محمد بن سليمان بن عبد الله 

وهو توجه  ،السليمانيينر من دولة الأدارسة إلى بني عمومتهم التوجه الشيعي الزيدي يتغيّ  ولا نظن أنّ    

سياس ي عبرت عنه كل من محاولات الأغالبة السنيين والرسميين الإباضيين والعبيديين الشيعة الإسماعلية 

 عنهم
ً
والذي مزج توجهه السياس ي بنوع من التعاطي مع المالكية،  ،السيطرة على هذا الكيان المخالف مذهبيا

، فلا نظن أن يشذ عنهم ين تعاملت معهم دولة الأدارسةالذوهذا بالنظر إلى مجموع القضاة والعلماء 

 ، بحيثالسليمانيون، وفي ظل غياب كتابات مصدرية يحضر التخمين والاستنتاج الذي لا نجد له قرائن جادة

   .مجاورة لدولتي الرستميين والأدارسة ،تعطينا التوجه الحقيقي لإمارات توزعت على مستوى المغرب الأوسط

منذ منتصف العلويين و  ،ه1منذ بداية ق وفود الخوارج إلى بلاد المغرب إنّ  :الإسماعيلية الفاطمية   

الذي شهدته بلاد المغرب،والذي بناءً على نوع من الفراغ كان  متعددة، ، وتأسيسهما لكيانات سياسيةه1ق

تهم الولار السليمة لبعض غيتعاطي الطريقة  و  بحسب السياسة المتبعة،ويون ثم العباسيون الأم ساهم فيه

ن من فرض السيطرة بشكل فعلي الاجتماعية والاقتصادية المستجدة، مع القضايا 
ّ
مما أدّى إلى عدم التمك

إيجاد توجيه نظرهم إلى بلاد المغرب، والعمل على إلى  ودائم، هذا ما فسح المجال أمام دعاة هذه الحركات

وكان من هذه الدعوات التيار الشيعي  .بهذا المجال الواسع وتأسيس كيانهم م،تهمذهبيمنفذ لترسيخ 

 . الإسماعيلي

عاة الفاطميين إلى بلاد المغرب قد سبق إقامة دولتهم ب الدّ تسرّ  وإذا كانت الدراسات تجمع على أنّ 

، الذين كان لهم قصب السبق من جهة عاةلأزيد من قرن ونصف، فإنّ الخلاف برز حول الشخصيات والدّ 

فالسياق التاريخي . تظل غير متطابقة في هذا الشأن ، حيثالأخرى الإمام الذي بعثهم إلى بلاد المغرب ومن جهة
                                                           

المغرب في ذكر : أبو عبيد البكري هـ على يد الأندلسيين تحدّث عنها  414سنة ـ الخضراء قرية صغيرة تقع قرب الأصنام عند واد اسلي بنيت   1

محمد حاج : ب الجعرافية، تحكتا(: أبو عبد الله محمد بن أبي بكر)؛ الزهري 15دت، صرب،دار الكتاب المصري، القاهرة،بلاد افريقية والمغ

؛ 24،ص5241تراق الأفاق ،مطبعة بريل ،نزهة المشتاق في اخ( : الشريف)الإدريس ي ؛ 513،د ت ،ص مكتبة الثقافة الدينية،بورسعيد ،صادق

 .34سعد زغلول عبد الحميد،دار آفاق عربية، العراق، دت، ص: كتاب الاستبصار في عجائب الأمصار،نشر:(القرن السادس) مجهول 

   412.، 411، ص 4المصدر السابق، ج: د البكري راجع موضوع  مراس ي المغرب الاوسط عن  . 534ص : كتاب البلدان : ـ أنظر اليعقوبي   2

؛ أنظر أيضا  542، ص  5224دولة الأدارسة ملوك تلمسان وفاس وقرطبة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،( : إسماعيل)ـ العربي   3

 . 535نفس المصدر ، ص : تفصيل في الموقع عند اليعقوبي 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

105 
 

  ،التستر قد أرسل إلى اليمن ابن حوشب أبو القاسم -ل أئمة أوّ  -واضح أنّ الإمام محمد بن اسماعيل 
ً
مرفوقا

بلاد المغرب لنشر الدعوى سفيان والحلواني إلى  ي، لكن بخصوص بعث أب1بالداعية علي بن الفضل

فإنّ الأقوال مختلفة بين ذاهب إلى دور الإمام جعفر الصادق في هذا الشأن، ومن ذهب إلى أنّ  ،الإسماعيلية

وهو حفيد  ،الإمام الحسين بن أحمدأنّ محمد بن إسماعيل هو الذي بعثهما، في حين يذهب آخرون على 

 من مدرسة ابن حوشب باليمن، ثم جعفر الصادق هو الذي بعث هذين الداعيين إلى ا
م
لمغرب، وأنّهما تخرجا

سجل دراسة أخرى بأنّ المذهب الشيعي دخل المغرب الأوسط بواسطة شخصية تكما .  2اتجها صوب المغرب

الذي نزل بأعمال تهرت ونواحي ونشريس، ثم جاء بعده السفياني  ،تسمى منيب بن سليمان المكناس ي

 إلى أن جاء أبوعبد الله  م،961/ه165لصادق سنة بعثهما جعفر ا ، حينوالحلواني
ً
واستمرت الدعوة سرا

بن خلدون الذي تتبع ا كان من أصحاب المصادر  ولعل أحسن من فصّل في هذا الشأن  .3الشيعي الصنعاني

 . 4الوفود الشيعي على بلاد المغرب تتبعا جيدا

ل من ائأو من بأنّ  -والإجماع التاريخيالقرب الزماني بحكم  -ومع هذا الخلاف فإنّ الروايات ترجع 

 إلى بلاد المغرب 
م

أمرهما  حين ،(-م965/ه161 - 13)الداعيان السفياني والحلواني زمن جعفر الصادق  نااكبُعِث

كلم شرق الحدود  19على بعد ) فوصل السفياني إلى تالا  فريقية إلى مناطق البربر ويفترقان،إ دّ أن يجاوزا ح

ة والأربس ثم إلى الجريد حيث(الجزائرية س ثم ونزل الحلواني بالأورا. استطاع أن ينشر المذهب بمرمجن 

 .5، ومعقلها جبل إيكيجان قرب سطيفونشر المذهب هناك في صفوف كتامة ،الناظور على مقربة من بجاية

ة شيعية عدوجد أعمال الدعاة السابقين قد أثمرت قا ،وحينما وفد الداعي الأخير أبو عبد الله الشيعي

هذا  . فاس أدارسةلبني عمومتهم و  باضية والصفريةيس كيان مماثل للإ ها في تأسيمكن الاعتماد ،فاطمية

أقر  به ر المقدس ي على ثلاثة أقسام، فمنهم من وله أهل المغرب والمشرق مثلما ذكالكيان الذي انقسم ح

ه وأنكره ،ومنهم من جعله في اختلاف الأ واعتقده  .6ئمة، ومنهم من كفر 

                                                           

عي الإسماعيلي وغير الإسماعيلي ببلاد المغرب متابعة جيدة، تنمّ عن حسن تحليل و براعة اقتفاء ـ لقد تتبّع أستاذنا لقبال التحرك الشي 1

دور ( : موس ى)لذلك الاثر، وأمدّنا في أطروحته بالجذور الأولى للحركة الشيعية بالمنطقة وبالاخص حركة العبيديين الشيعة، راجع  لقبال 

 .وما بعدها 411، ص  5232ه، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1إلى منتصف ق كتامة في تاريخ الدولة الفاطميةمنذ التاسيس

المهدوية جدل الإنسان والانتظار ،منشورات المجلة المغربية لعلم الاجتماع السياس ي، مطبعة النجاح الجديدة، ( : عبد الله صالح)ـ سفيان  2

 .33ص.  5222، 5الدار البيضاء، ط

 .31، ص  5224،  441، دعوة الحق ، ع  صمود المذهب المالكي(: القادر  عبد)ـ العافية  3

 .وما بعدها 41، ص 3العبر، ج: راجع ابن خلدون   4

إفتتاح الدعوة، تح فرحات الدشراوي، الشركة التونسية للتوزيع، تونس ، وديوان المطبوعات الجامعية، ( : ابن محمد القاض ي)ـ النعمان  5

 .وما بعدها 41،ص 3العبر،ج: ؛ابن خلدون  311، ط دار الكتب العلمية،ص  1الكامل، ج: ؛ ابن الأثير 513، 42، 42، ص 5221، 4الجزائر، ط

 4114ط ،5وي، دار الكتب العلمية، بيروت، أحسن التقاسم في معرفة الاقاليم، تح محمد أمين الضنا( : ه421شمس الدين ت)س ي ـ المقد 6

 .442،ص 5214و طبعة بريل، ليدن ، . 525، ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

106 
 

اللبنة الأساسية في إرساء  -ة من الزمن الذي مكث بين الكتاميين مدّ  -ولئن اعتبر أبو عبد الله الشيعي       

عوة التي سيطر بها على ذهن القبيلة الكتامية دعائم الدولة الفاطمية، فإنّ الغموض يكتنف مادة الدّ 

 
ّ

والتمويه على تفاصيل هذه المادة  1ثيفا من السريةالقاض ي النعمان ستارا ك بالدعوة إلى آل البيت، وقد لف

، وإن كان الأستاذ لقبال قد اجتهد في توضيح أبرز معالمها، فإنّ قوة الدعوة الفاطمية تكمن في 2الدعوية

قد عرف بالعلم والفقه والقراءة، وأنّ الناس " أبو عبد الله" فيما أشار أبو زكريا إلى أنّ هذا الداعي .  3سريتها

 .4فكانوا يجدون عنده فوق ما يريدون  ،قد اختلفت إليه تسأله عن حوائجها

لى كل ما ع جهاز فكر الشيعي الإسماعيلي الإ كما تشير المصادر والدراسات إلى أنّ من وسائل تثبيت ال      

يخالف التوجه المذهبي، وذلك بإحراق الكتب التي كانت تكوّن مكتبات الحواضر كمكتبة المعصومة بتهرت، 

  واوجدالشيعة  أنّ بحيث يذكر أبو زكريا 
ً
منها ما يصلح  واوأقتن ،اها كلهو فاستخرج ،صومعة مملوءة كتبا

ر كما تمّ تسخير ج ،النار في بقيتها واأضرمثمّ  ،ك والحسابللمل
ّ
خزائن دولة الأغالبة لفائدة في ميع ما توف

، في حين تظل الاغتيالات والأعمال العسكرية والتوسعية قبل وأثناء قيام الدولة 5الفاطمي البناء الأيديولوجي

 . الوسيلة فاصلة في التمكين للمذهب ببلاد المغرب

المالكية، الذين وقفوا صامدين وكان من بين التيارات التي واجهت العبيدين تيار السنة، وعلى رأسهم 

 ثورةبعد  همالعبيديين التسامح معورغم اصطناع في الدفاع عن عقائدهم منذ تأسيس الدولة الفاطمية، 

وا قضاء القيروان للفقيه المالكي أبو عبد الله محمد ب،"صاحب الحمار"أبي يزيد 
ّ
ن أبي المنظور حينما ول

 6م761/ه339ةسن
 
الذي  وذلك راجع إلى التشيع القبيح ،الشيعة ضدأنّ المالكية بقيت في حنقها  ، إلا

، والاستخفاف بالشريعة [...]وإدعاء النبوة  ،كسبّ الصحابة وأزواج النبي صلى الله عليه وسلم مارسوه،

غيرهم من والإصرار على ذلك بمجادلة الفقهاء المالكية، أمثال ابن برذون وأبي هذيل وسعيد ابن الحداد، و 

                                                           

والمجتمع، أنظر القاض ي السرية والكتمان ركن من أركان الدعوة في المذهبية الإسماعيلية، وقد أشارت إلى ذلك ممارساتهم في السياسة   1

 .24، ص5232كتاب المجالس والمسايرات،تح الحبيب الفقي وآخرون، مطبعة الجمهورية التونسية، تونس، : (بن محمد)النعمان 

 .32، ص المرجع السابق: الله صالح سفيان ـ  عبد 2

اول فأفلح في تتبع الخطط السرية والتوسعات ـ أشار لقبال موس ى إلى الحضور الإسماعيلي ببلاد المغرب عموما والاوسط خصوصا وح 3

 .442إلى 524، ص دور كتامة: اطروحته أنظر لقبال  العلنية للفاطميين وأنجز لذلك فصلا في

 .513سير الأئمة ، ص: ـ أبو زكريا  4

 .32المرجع السابق ، ص : ؛ عبد الله صالح سفيان 531نفس المصدر ، ص : ـ أبو زكريا  5

وقد تحدث عن قضائه  ايام الفاطميين صاحب المعالم وذكر اشتراطه على الخليفة . 241، ص3المدارك ، ج: ند عياض ترجمته ع ـ أنظر  6

ق عليه ابوالقاسم بن عيس ى  4جالإيمان في معرفة أهل القيروان، معالم(: أبوزيد عبدالرحمن)راجع الدباغ . إسماعيل المنصور 
ّ
، اكمله وعل

 .33، ص4111، 5د خيالي، دار الكتب العلمية، بيروت،طبن ناجي التنوخي، تح عبدالمجي



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

107 
 

، لذلك آثر أهل السنة الوقوف إلى جانب أبي يزيد صاحب الحمار في ثورته بعد تردد ونقاش، ووصلوا 1الفقهاء

باعتبار ما آل إليه  ،الشيعة قتالهم أولى من جهاد الكفار وأنّ  ،إلى قاعدة مفادها أنّ أبا يزيد من أهل القبلة

م بالج ،الوضع زمن الفاطميين
 
 .2ميع في إطار الصراع المذهبيوالتنكيل الذي أل

ها السنة ضد الشيعة بالقيروان والمغرب  المالكية كان موقف         هذا ضمن سلسلة من المقاومات التي شن 

 
ً
ة من الزمن حول المواضيع تخ ،عموما أو  ،ص بالمفاضلة بين علي وأبي بكرتسواء بالجدال الذي كان يدوم مد 

شارب الخمر، وولاية المفضول  وحول القياس وحدّ  ،و القيام في شهر رمضانأ،حول موالاة علي رض ي الله عنه

، ويبرز هذا  ظاهرة الغلو في المهدي حينما أنزلوه منزله الإلاه ، أو 3أو مبدأ النص والاختيار ،مع وجود الفاضل

 :في قوله أحدهم

 ونوح   حلّ بها آدم       حل  برقادة المسيح  

  حلّ بها أحمد       
 
 الم

 
 حلّ بها الكبش والذبيح         ى صف

 4يح  ذو المعالي   وكل ما سواه ر   حلّ بها الله  

  وإنّ 
ّ
إلى تأجج المقاومة  منع العمل بالمذهب المالكي، كل ذلك دفعبالإضافة إلى  ،ط والجور والإعدامالتسل

وحضور المجالس  ،الشيعة ن إبداء الفرح والسرور أيام حز  ضد الشيعة، والتي كان من مظاهرهاالمالكية 

ا استعمله السنة في سبيل والاهتمام بالتآليف للردّ على الشيعة، كل ذلك ممّ  ،العامة التي تغيظ الشيعة

 .5عن الدين الانتصار لمنحاهم وإظهار مروق الشيعة المتطرفين

ز في بلاد ا أفر ممّ  ،عطيات وغيرهاالأ الشيعة عملوا على استمالة بعض الفقهاء بالمناصب و ورغم أنّ        

 أنّ 6المغرب ظاهرة التشرق 
 
 إلى انتصار فقهاء  ، إلا

ً
دفع قد ، و سواء المالكية أو الأحناف ،السنةالأمر آل أخيرا

يين الصنهاج تاركين وراءهم ،يش من قبيلة كتامةمع ج ميين إلى التوجه نحو القبلةهذا الصمود السني بالفاط

                                                           

البيان المغرب في اخبار الاندلس والمغرب، تح كولان وليفي بروفنسال، دار الثقافة، بيروت، ( : المراكش ي)ـ أنظر إبن عذارى  1

إنتشار المذهب : ؛ عباس الجراري (عباس)؛ وأنظر دراسة في انتشار المذهب المالكي أوردها الجراري  421ـ  424، ص  5، ج4،5224لبنان،ط

 .وما بعدها لعدّة صفحات 351كتامة ، ص : ؛ لقبال موس ى  44، ص  443، دعوة الحق ، ع المالكي واستمراره

 .كنماذج  لهؤلاء الفقهاء  514، 531، 534، صفحات 4نفس المصدر ، ج: ـ راجع مواقف المالكية من خلال فقهائهم عصرئذ عند الدباغ  2

جهود علماء المغرب :  (إبراهيم)عبدالقادر بقسنطينة وهي مطبوعة راجع التهامي ـ تمّ تقديم اطروحة دكتوراه في هذا الشأن بجامعة الامير  3

ة، دار الرسالة، الجزائر،ط
ّ
 .4114، 5في الدفاع عن عقيدة اهل السن

 . 511، ص 5البيان ، ج: ـ المراكش ي  4

سسائل الاعتقادية التي اعتبرها فقهاء السنة وتظهر مجالس القاض ي النعمان العديد من  الم. 311المرجع السابق ، ص : ـ التهامي إبراهيم  5

كتاب (: بن محمد)مروقا عن الدين واستخفافا بالشريعة وكانت حجتهم في إقناع الناس في العرزوف عن التشيع أنظر القاض ي النعمان 

 ،435،  412، 12، 12، 13المجالس والمسايرات،ص 

 . الضغط الفاطمي إلى المذهب الشيعي الإسماعيليـ يقصد بالتشرق انقلاب فقهاء سنة بدافع الإغراء أو  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

108 
 

قرب الأو  ،سة كان الهدف منها البحث عن مأمن لمذهبيتهم، وهي هجرة معاكللقيام على شؤون بلاد المغرب

 .  لأجل السيطرة على الوضع بشكل كامل ،من الأماكن المقدسة

بناء بعد  ،فيما يخص أهداف هذا التوجه ،وقد اختلف الناس حول تحول الفاطميين نحو المشرق 

ا في الاستقرار الفاطميين لم يرغبو  أنّ  -بالاعتماد على النصوص -إذ يشير البعض  ،دولة فاطمية كاملة المعالم

الوجهة المشرقية للحركة الإسماعيلية  ، وأنّ ون ليوم العودة إلى المشرق يعدّ دوما وا ، بل كانرغم أهمية الموقع

أثناء فراره إلى المغرب، إذ خاطب أحد و  ،أرض مصر ظهرت منذ وقت مبكر على لسان المهدي قبل دخوله

طب نفسا :" أعين الرقباء العباسيين في الطريق بقوله ى الإمامعل يالذي خش  الأخير ، هذا المتشيعينأتباعه من 

  وقرّ 
ً
، ولنملعينا

ً
، ولتدوسن خيولي كنّ أنا وولدي بنواص ي ولد العباس، فو الذي نفس ي بيده لا وصلوا إلي  أبدا

  ،"بطونهم
 
 ة كان من المفروض تنفيذها سلميوهي خط

ً
 عن سبب غمّه، وقد لولا إنكشاف الأمر، وردّ يوم ا

ً
ا

كه الله الدنيا وما فيها ، فقال
ّ
وهذا ما   .1"لكن كفي هذه من المشرق صفر [...]نعم هذا المغرب في قبضتي :" مل

طلاق لأجل نيؤكد ما ذهب إليه هادي روجي إدريس، بأن العبيدين كان هدفهم اتخاذ بلاد المغرب قاعدة ا

 .2جل العالم الإسلامي عصرئذ ىالسيطرة عل

  
ّ
، فإنّ لهم على مستوى السياس ي والعسكري  غم من النجاح الذي تحققه بالرّ يشير البعض الآخر أن

 على 
ً
مستوى حاضرة الخلافة أو بلاد انتشار فكرة التشيع لم يواكب نفوذ الدولة، بل نجد ذلك مقتصرا

ض المجتمعات ة ونفطة وبعض الواحات من بلاد قسنطينة، وأنّ دافع التوجه نحو المشرق كان رفمكتا

، وقد تجسد ذلك في ثورة أبي يزيد التي سانده فيها مع الحضري بأفريقية لفكرة التشيعالقبلية الريفية والمجت

 .3فقهاء المالكية وعلى رأسهم الفقيه الممس ي

ولم تمرّ السنوات الخمس والستون على الوجود الفاطمي ببلاد المغرب حتى كان هؤلاء قد حددوا وجهتهم،       

يمنوا نحو المشرق، بعد سلسلة تفاهمات مع صنهاجة الشمال، وآل الأمر إلى زيريي إفريقية، ليكونوا خلفاء و 

لهم بأرض المغرب، يؤمنون ظهورهم ضد أمويي الأندلس، ويسيروا قبائله بما لا يؤثر على الرصيد الشيعي 

وفر لهم مستقبلا حيث تحول الصنهاجيون ع ن الولاء الفاطمي إلى الولاء العباس ي، ببلاد المغرب، وهو ما لم يُتم

التي ناهز عدد أفرادها ربع مليون مع اختلاف -فكانت الغضبة المعزية التي أفضت إلى تسيير  القبائل العربية 

                                                           

الأمانة العامة ،5231، س 15، مجلة المؤرخ الغربي،ع أهداف الدعوة الإسماعيلية في مصر  ببلاد المشرق الإسلامي منذ زمن مبكر: ـ لقبال  1

 . 444ص ،5225/ 5221، 1ليات الجزائر ،ع، حو  أهداف الدعوة الإسماعيلية: ؛  لقبال441ـ  444، 445اد مؤرخي العرب، العراق، ص لإتح

H.R IDRIS : La Berberie orientale sous les Zirides, Paris-Adrien maisonneuve ,1962. T1,p11 .                                                                   2 

والفقيه الممس ي هو عباس بن عيس ى كان يتكلم في المسائل، ويفهم علم .544،  545دراسات في التاريخ الوسيط ، ص (: عمارة)ـ علاوة  3

 .452، 532طبقات،ص: الخشني، راجع نقباض والتنسكالتوثيق ، ويناظر في الجدل و مذاهب أهل النظر، انتحى آخر ايامه الا 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

109 
 

نحو بلاد صنهاجة قصد تأديبهم من جهة والتخلص من هذه القبائل التي كانت بصعيد مصر، تثير  -الروايات

 .رئذ انشغال فاطميي القاهرة عص

ه             
ّ
يقتصر على الأدارسة أو ل لم يكنوما يلاحظ بخصوص التواجد الشيعي ببلاد المغرب،فإن

لم تسلط  ،بل تواجدت جماعات شيعية أخرى تهممذهبيختلاف في الا مع  ،السليمانيين أو الفاطميين

، إذ يشير ابن أبي زرع إلى ةالدراسات عليها الضوء الكافي لتوضيح ملامحها المذهبية والاجتماعية والسياسي

ائفة البجلية المنسوبة إلى عبد الله البجلي الرافض ي
ّ
ببلاد السوس، وقد قدم  1ه تارودانتالذي كان مقرّ  ،الط

 بعد جيل ،وأشاع هناك مذهبه ،إليها أيام عبيد الله الشيعي
ً
 بعد قرن  ،وورثه بعده أبناؤه وأتباعه جيلا

ً
 ،وقرنا

، ورجع ففتحوا المدينة وقتلوا الروافض ،نإلى أن ظهر المرابطون بقيادة أبي بكر بن عمر وعبد الله بن ياسي

ولا تزال هذه الطائفة تحتاج إلى مزيد من التنقيب عن تاريخها و مآلها بعد مرحلة .  2منهم خلق كثير إلى السنة

لة التقية إلى غاية أن يظهر من يشكل في ذهنيتهم الظهور، ولا يعلم هل تلاشت كليا، أم دخل أتباعها في مرح

 موسوم المهدي المنتظر؟

 :تيارات أخرى . 4

تظهر برغواطة سليلة للمذهب الصفري في عهد مؤسسها طريف وابنه صالح وحفيده إلياس،  :  برغواطة

لح زيد اإذ صاحب ص ،وإلى هذا العهد كان التكتم عن شريعتهم بالتوجه الصفري الممزوج بالتمذهب الإعتزالي

مع نوع من الزهد في عهد أبي غفير محمد بن معاد  ،جت آراؤهم بالتعاليم الشيعيةزِ بن سنان الواصلي، كما مُ 

 .3بن اليسع بن صالح بن طريف

 كان في جملة من  نهب القيروان يذكر ابن عذارى أنّ و     
ً
وعند الهزيمة رجع إلى المغرب واستقر  ،طريفا

  حينماو  ،4امسنابت
ً
وخلفه ابنه صالح الذي كان  . عمل على أن يقدموه عليهم فكان له ذلكوجد أهلها جهالا

                                                           

تارودانت مدينة عظيمة أسسها الافارقة القدامى، وهي تقع جنوب الأطلس الكبير، كانت زمن المرينيين مركزا مهما لإقامة نائب السلطان   1

 .553، ص5وصف إقريقيا، ج: بهذا الإقليم، راجع الوزان

ض يكتنف أخبارها وقد أشار إليها الشهرستاني ؛ والبجلية طائفة شيعية لا يزال الغمو  514،  514الأنيس المطرب ، ص : ـ ابن أبي زرع  2

 .، مثلما أشار إليها ابن حزم كذلكه  541أيام كان صاحبهم المغيرة بن سعيد البجلي الذي أحرقه خالد بن عبد الله القسري حوالي عام 

 .وما بعدها لعدّة صفحات 511، ص جع السابقالمر ( : علي)ـ الإدريس ي  3

كان المصطلح في العصر الوسيط يطلق على السوس الأدنى ، حيث قسّم المغرب الأقص ى إلى ثلاثة اقاليم ، تامسنا بالمغرب الأقص ى  4

مستقلة ، مملكة فاس حيث حكم الأدارسة، ومملكة تامسنا حيث حكم بنو صالح بن طريف البرغواطيون، ومملكة سجلماسة حيث حكم 

وابن خرداذبة وابن عذاري،  وقد امتد الإقيلم التامسني من وادي أبي الرقراق بنو واسول الصفريين ، وهذا حسب ما أشار إليه البلاذري 

دولة بني (: محمد عبدالحكيم)شمالا على وادي أم الربيع جنوبا ، ومن المحيط غربا إلى جبال الأطلس شرقا، أنظر تفصيل ذلك عند، رجب 

 .53-2للنشر والتوزيع، مصر، دت، ص  ، دار الثقافة(م5114-334/ه311-541)صالح في تامسنا بالمغرب الأقص ى



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

110 
 

هالذي ادعى النبوة والمهدويةوهو  ،1قد حضر مع أبيه في حرب مسيرة
ّ
في  المذكور  "صالح المؤمنين" ، وزعم أن

 دانت لبرغواطة و  .3م917/ه193وقد كتم شريعته إلى سنة  ،، وأن عيس ى سيصلي خلفه آخر الزمان 2القرآن

 .5ثم أزمور  4، و كانت عاصمتهم شالاقبائل مثل زواغة ومطغرة ومطماطة

ثم المجاورين لهم، نجدها تجابه كل من الأدارسة  وعلاقاتها مع غيرها، برغواطةلتاريخ  تتبعنا عندو     

  ،المرابطين
ُ
التوسع الهادف إلى إخضاع القبائل  الله بن ياسين في أثناء ذلك عبدزعيم المرابطين تل إذ ق

ابهتهم جكية في مما يظهر جهود المال ذا، وهللمرابطين، ومحاربة البدع التي سيطرت على فئات المجتمع عصرئذ

ولا تزال بعض   .6من اعتقاد خطيرتقوم عليه  لما ،أخطرها بعد حرب ميسرةللفرق المارقة التي كانت برغواطة 

ة تساؤلات  ،إذ تتبعها أحد الباحثين ،"الحركة البرغواطية " بعض الإشكالات تثار تجاه هذه الحركة  وطرح عد 

؟ وما حقيقة الأخبار المتداولة عن هذه دينية من حيث اعتبارها حركة سياسية أم ،حاول الإجابة عنها

 ذلك أنّ .  7؟وبالديانات المخالفة من جهة أخرى  ،برغواطة بالإسلام ومذاهبه من جهةالحركة؟ ثم ما علاقة 

من جراء  ،وانتشارها في المناطق التي كانت تعوز الفهم الحقيقي للشريعة ،ظروف ظهورها في الإطار الصفري 

كل هذا دفع إلى تبني الطرح البرغواطي في  [...]وتشتتها في مواقع متباينة يعسر التواصل معها  ها،إسلامحداثة 

 عن المعتقد السليم للمسلمين همح، وطر  8وعلى ضفاف أبي الرقراق ،إقليم الرباط
ً
 .يبدو غريبا

فيما يخص برغواطة  هناك دراسة توصلت إلى وصف ابن خلدون بالغفلة وعلى الرغم من أنّ         

 حيث أنّ  ،برغواطة ذات صلة واضحة باليهود باعتبار أنّ  ،حينما استبعد يهودية صالح بن طريف وزعمائها،

وأنّ السّور التي وضعها .  وا بأسماء عدد من أنبياء بني إسرائيل كاليسع ويونس وإلياسمن ملوكهم تسمّ  اعدد

، وأنّ تومارو  تسورة هارو و صالح هذا تحمل أسماء تتعلق بذلك كيونس وفرعون وسورة الجراد 

                                                           

زعيم البربر الذي خرج أيام ولاية عبيدالله بن الحبحاب، وقد كان مسيرة زعيم أول ثورة في الإسلام في بلاد المغرب  ميسرة السقاء   1

 ميسرة تسمى 544سنة
ّ
ه، وقد  أشار ابن عذاري إلى أسبابها، وسمى ميسرة بزعيم البربر ورأس الصفرية وأمير الغرب، وقال الرقيق بأن

 .وما بعدها 15، ص 5البيان المغرب، ج: ابن عذاري راجع . بالخلافة، وبويع عليها

   إن تتوبا إلى الله فقد"ـ تأويله للآية 2
ّ
اهرا عليه فإن

ّ
" الله هو مولاه وجبريل وصالح المومنين والملائكة بعد ذلك ظهير   صغت قلوبكما، وإن تظ

 من سورة التحريم 3آية 

 .ئل بالمغرب الأقص ىوتنتشر هذه القبا. 13، 11البيان ، صص : ـ إبن عذارى  3

 مدينة صغيرة بناها الرومان بالقرب من نهر أبي رقراق الذي يحاذي مدينة الرباط بالمغرب الاقص ى، تم تخريبها زمن برغواطة واعاد بناءها 4

 .414،ص5ج .5224، دار الغرب الإسلامي، بيروت 4وصف إفريقيا، تر محمد حجي ط: الوزان الحسنوبعثها المنصور الموحدي ، أنظر  

: وآزمور مدينة قديمة بناها لرومان على مصب نهر أم الريع في المحيط الأطلس ي،الوزان.  21،23، 5المغرب عبر التاريخ،ج(:إبراهيم)ـ حركات  5

 .513،ص5نفس المصدر، ج

 . 432ـ 413، ص  4113،  35، مجلة التاريخ العربي ، ع  جهود المالكية في مواجهة الفرق (: عبد السلام)ـ شقور  6

 .41المذاهب الإسلامية،ص (: حسن)المرجعية المذهبية والتاريخية لبرغواطة، مساهمة ضمن محرر حافظي : ـ رشيد سلامي 7

  .يقع بالمغرب الأقص ى يفصل بين مدينتي الرباط وسلا ويصب في المحيط الاطلس ي: ـ وادي أبي الرقراق 8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

111 
 

 أنّ ذل1البرغواطيين كانوا متضلعين في السحر والتنجيم وهي سمة اليهود
 
ك لم يشفع لهذه الدراسة حينما ، إلا

وأنّ هناك حلقات  ؟تساءل المتأخرون عن الالتباس في ضبط وتحديد مدلول برغواطة هل هي قبيلة أم ديانة

وأنّ الخوض في مذهبيتها هو ضرب من التأويل  ،2.[..] مفقودة في سبيل الوصول إلى حقيقة بشأن هذه الحركة

بل يتأسس على خلفيات فكرية أو دينية أو  ،لى واقع مضبوطولا يستند إ ،التأويل الذي لا يخضع لمنطق سليم

بين صاحب مفاخر البربر الذي  ،لية لبرغواطة تظل محل نقاش، كما أن الخلاف حول الأصول القب3سياسية

ومع هذا تظل الطائفة  .4وصاحب العبر الذي يجعلها ضمن قبائل مصمودة ،يرجعها إلى قبيلة زناتة

الأولى إلى عهد ما بعد البرغواطية من بين المعالم التي رسمت الخريطة المذهبية في بلاد المغرب في الفترات 

، لكن تبقى شظايا عهم على عهد الأدارسة والمرابطين، رغم أنّ السيوف قد لعبت في رقاب أتباالمرابطين

 ز بعض السلوكات المأفكارهم ومعتقداتهم تميّ 
ً
 .   نتشرة في إقليمهما سالفا

 :  في بلاد المغربالاعتزال 

 منذ بدايات        
ً
 ، ولا غرابة أنّ التأسيس للكيانات السياسية يظهر التواجد الاعتزالي ببلاد المغرب عموما

 في انتقال الأفكار، حيث انتقلت الرؤى العقلية مثل الأحكام فالتواصل المغربي المشرقي كان را
ً
 مهما

ً
 ،النقليةدا

وتداول الناس مفاهيم كانت متداولة بالمشرق، إذ تشير الرسالة التي بعث بها حنظلة بن صفوان بعد ثورة 

 .5بما يفيد تداول أفكار وجب التنبية عليها ،الخوارج إلى أهل طنجة

سنة كرؤية الله ل العرف المعتزلة في المشرق والمغرب بالقول بخلق القرآن وإنكار العديد من معتقدات أه        

والصراط والشفاعة، وذهبوا إلى القول بالمنزلة بين المنزلتين وغيرها من الأفكار التي دفعت بأهل  يوم القيامة

 م971/ه196لى أن يحملوا عليهم منذ زمن مبكر،فعبد الله بن فروخ ت السنة المالكية بالأخص ببلاد المغرب إ

سُئِل محمد حيث نجده يحذر من الاعتزال،  ،استه عن أهل العراقودر  ،عمال النظر والاستدلالإرغم ميله إلى 

ه كان يقول فيهم  ، فأجاببن سحنون عن موقف عبد الله بن فروخ من الاعتزال والمعتزل 
ّ
على المعتزلة :" بأن

                                                           

 .22، 23 ص، ص5المغرب عبر التاريخ ، ج: براهيمـ حركات إ 1

ناقشت مسألة برغواطة وتوجهها المذهبي وأوص القبيلة  والقبائل التي شاركتها في النزعة  عدة دراسات كان أقدمها دراسة أرنست   2

وأن عدة قبائل التفت حولها كمكناسة  ،وذكر دورها في استنهاض البربر خصوصا ،مارسييه الذي أرجع مذهبيتها إلى المذهب الخارجي

 وقد شكت بذلك اكبر تجمع ببربري صفري راجع  ،ومطغرة

Mercier  Ernest,Histoire de l’Afrique septentrionale depuis les temps les plus reculés jusqu'à la conquéte française 1830, 

paris ,1888 ,Ernest leroux . T 1 ,pp239-231 . 

 .41ـ  42 صمساهمة رشيد سلامي، ص"المذاهب الإسلامية ، (: حسن )ـ حافظي  3

من جديد حول برغواطة هراطقة المغرب (: سحر)راجع معلومات ومناقشات أوفى عن الظاهرة البرغواطية عند السيد عبدالعزيز سالم    4

 .5224في العصر الإسلامي،مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية،ط 

 . 514، ص  5رياض النفوس ، ج:  ـ المالكي 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

112 
 

 فقيل له أنّ فيهم [...]، وفي طول دهر الداهرين وبعد يوم الدين ،و في يوم الدين ،نلعنة الله قبل يوم الدي

 من الصالحين 
ً
 .1"هم رجل صالح؟ويحك وهل في: قال  [...]رجالا

 التي ذكرت المصادر أنّ  ،حلةوترد في كتب الطبقات أخبار عن مواقف الفقهاء في مجابهة هذه النّ        

 ،إسحاق بن محمد بن حميد الأوربي على رأسهاقد كان و  ،الأكبر الفارّ من فخ لجأ إلى قبيلة أوربه اإدريس

ويذكر ابن خرداذبة ذلك البربري المعتزلي الذي استوطن مدينة إيزرج وهي .  2وافقه على مذهبه الاعتزاليف

 [...]، مثلما يؤكد ابن حوقل بأنّ ما بين فاس وسجلماسة قوم على قدر من التدين والعبادة 3مدينة تلي تهرت

بقوله بأنّ المعتزلة  ،الشيعي الاعتزالي ، كما ينبه المقدس ي على التواصل 4وفيهم من المعتزلة من يظهر ذلك

 .5موافقون لمذاهب الشيعة في كثير من الأصول 

قف المثيرة بين السنة والمعتزلة، وهي مواقف تدل على توافر االمصادر تظهر الكثير من المو  والحقيقة أنّ       

ت لهم مناظرات وتآليف للحيلولة دون امتداد صِصم
ُ
الذي لقي له  ،هذا التيار المعتزلة ببلاد المغرب، إذ خ

 قبل القرن السادس للهجرة
ً
  ،رواجا

ّ
ما اعتمد خلاف ، وربّ ن المذهب المالكي من بلاد المغربأي إلى غاية تمك

، وهو ما يظهر زمن الأدارسة، في وقت التمكين لمنهجهم وطريقة تفكريهم الخوارج والشيعة مع السنة لأجل

 إلى رسالة وج
ً
هها إدريس إلى شيعة مصر ينفي من خلالها قول البكري وابن أبي استبعد ذلك البعض مستندا

 .6زرع موافقة إدريس لشيخ أوربة في مذهبه

وعليه فلا ينكر وجود الاعتزال وتأثيره على ذهنية الطبقات الاجتماعية وبالأخص الحاكمة والمتعلمة،        

 على عهد ، وقد ذكر في إعمال العقل إلى أبعد الحدود حيث اعتمدت تعاليمهم
ً
ت المصادر أنّ عددهم كان كثيرا

 يعيشون في بيوت كبيوت الأعراب الر حل
ً
مواطنهم  الدارسون ويحدد . 7الدولة الرستمية يصل إلى ثلاثين ألفا

، وإلى الجنوب من تهرت في تيلغمت والمناطق شمال من تهرت بين مستغانم ووهرانبالمغرب الأوسط إلى ال

ذهب شمال المغرب الأقص ى حيث إسحاق بن محمد بن حميد المثلما انتشر الصحراوية وفي وادي مصعب م

 .  8الأوربي

                                                           

  .  521، ص 5نفس المصدر ، ج: ـ المالكي  1

ة والمغرب، من كتاب المسالك يالمغرب في ذكر بلاد إفريق المغرب: ؛ البكري 21، ص 5221مختصر كتاب البلدان، طبع بريل ، : ـ ابن الفقيه  2

 .44المصدر السابق ،ص : أبي زرع ، ابن 552والممالك، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، دت ،ص 

 .22مكتبة المثنى ، بغداد ، ص: المسالك والممالك : ـ ابن خرداذبة  3

 .22المصدر السابق ، ص : ـ ابن حوقل  4

 .444، ص 4114 طأحسن التقاسم ،: ـ المقدس ي  5

 . 21، ص 5224 ، 51، مجلة الأكاديمية ،ع نصوص جديدة عن الأدارسة: )عبد الوهاب(ـ راجع ابن منصور  6

 . 13المغرب ، ص : ـ البكري  7

 . 552،ص5224، 4، دار القلم، الكويت، ط"الدولة الرستمية"مقدمات البناء السياس ي للمغرب الإسلامي:  )محمد عيس(ـ الحريري  8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

113 
 

 يغلي بالمذاهب الكلامية العقدية والأصولية  وما يمكن أن نستخلصه هو أنّ     
ً
المغرب كان مرجلا

والمذاهب الفقهية الفروعية، وقد جرى من خلال ذلك صراع عقدي مذهبي تناولته العديد من الدراسات 

حاولنا أن نبرز أهمها وأهملنا مذاهب أخرى كالإرجاء باعتبار قلة تأثيرها على الخريطة المذهبية  1الحديثة

شكل واضح في بلورة مواقف أنّ هذه المذاهب والفرق قد ساهمت ببأيضا  تسجيلاليمكن  كما.  ةالمغربي

، وبالأخص بالوسائل السلمية كالتأليف والمناظرة وإصدار هممهم لأجل التأييد أو المعارضة ، وشحنالفقهاء

 .وهو ما أنعش الحياة الفقهية على مستوى المغرب الإسلامي ،الأحكام والفتاوى 

 " و الفقهي  العقدي" المذهب السني   ب ـ

 :التوجه الأشعري ببلاد المغرب  -5

 من حيث نشأته وتبلورهشكل التوجه الأشعري ببلاد المغرب جد        
ً
 كبيرا

ً
، إذ لا تزال مسألة تحقيبه لا

حاول البعض أن  كما  .2بتطور علم الكلام -على حسب الملاحظة  -بين مدٍّ وجزر، وقد ارتبطت هذه المسألة 

، الأولى التحرز من الخوض في علم الكلام علم الكلام منموقف فقهاء المغرب يفرز ثلاث مراحل لتطور 

 حدّ  ىومحاولة اجتناب ذلك إلى أقص 
ّ
بعض العلماء الخوض  ار والثانية اضطر  ،ل هذا التوجه سحنون ، وقد مث

 عن المذهبوالدخول في ج ،فيه
ً
ة فرق إلى  نظر بال، دالات ومناظرات دفاعا   ببلاد المغرب، وجود عد 

ّ
ل هذا ومث

ف 197/ ه 156ابن سحنون ت 
 
 ،3، وكتاب الردّ على أهل البدعكتاب الحجة في الردّ على القدريةم والذي أل

رن الرابع ا المرحلة الثالثة فهي تتمثل في تبني المدرسة المغربية الاعتقاد الأشعري منذ النصف الثاني من القأمّ 

الحسن ي أبو ، "الرسالة"صاحب   م776/ ه 316وأرجع ذلك إلى شخصيتين ابن أبي زيد القيرواني ت  .للهجرة

 .4المختصة في تعليم الولدان" الرسالة المفصلة"صاحب  م 1711/ ه 673س ي ت بالقا

  ،والذي تجسد فيما بعد بالموقف من الأشاعرة ،والحقيقة أنّ الموقف من علم الكلام 
ّ
 يت

ً
سم ظل دوما

 جاء فيه جسّ  التحفظ والرفض من قبل البعض، وقدب
ً
د ذلك الموقف المرابطون حيث يورد المراكش ي نصا

ر الفقهاء عند أمير ، وقرّ منه الخوض في ش يء في علوم الكلامودان أهل ذلك الزمان بتكفير من ظهر : " التالي 

ه بدعة في الدينوأ ،وكراهية السلف له، وهجرهم من ظهر منه ،بيح علم الكلامالمسلمين تق
ّ
ما أدى ، وربّ ن

                                                           

دور كتامة؛ : الإتجاهات الكلامية ؛ لقبال موس ى :الصراع المذهبي ؛ الهنتاني ، تطور المذهب المالكي؛ علي الإدريس ي (: عبد العزيز) بـ المجدو  1

 .المذاهب الإسلامية ببلا المغرب: جهود علماء المغرب؛ حافظي حسن: التهامي إبراهيم 

ه علم يتضمن الحجاج عن العقائد الإيمانية بالأدلة العقلية  2
ّ
والردّ على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن . ـ  عرّفه ابن خلدون بأن

 .  331المقدمة ، ص : اهب السلف وأهل السنة، أنظر ابن خلدون مذ

 . 522طبقات،تح محمد بن ابي شنب ، ص : ـالخشني  3

تطور موقف علماء المالكية بأفريقية من الخوض في المسائل الكلامية وتبنيهم : ؛ الهنتاني  521ص : المذهب المالكي : ـ أنظر الهنتاني  4

 . 522ـ  523، ص 5224، س  531، تونس ، ع (  Ibla)معهد الآداب العربية ، مجلة العقيدة الأشعرية 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

114 
 

، وأهلهحتى استحكم في نفسه بغض النظر في علم الكلام  ،أكثره إلى اختلال في العقائد في أشباه هذه الأقوال

، وتوعد من وجد عنده ش يء من التشديد في نبذ الخوض في ش يء منهفكان يكتب عنه في كل وقت إلى البلاد ب

 .1..."كتبه

ه لا يمكن الحيد عن ثلاث مظاهر هي      
ّ
 :ولئن أمكن التنقيب عن بنية المدرسة الأشعرية المغربية فإن

 .ـ بروز النزعة الأشعرية بالمشرق ومنافحتها للاعتزال الذي سيطر على النزعة العقلية 1

في بلاد المغرب  ،والصراع الدائر بينها وأهل السنة ،(الشيعة ، الإباضية ، الاعتزال ) ـ ظهور الفرق المذهبية 1

 .حيث كان ذلك يستلزم الجدل والعراك الفكري من باب الإقناع

 ممّ  ،ـ الاتصال الدائم بين المغرب والمشرق 3
ً
 فكريا

ً
د علاقة ثقافية وجسرا

 
الأفكار  هعبرت من خلال ،ا ول

 .الكلامية وغير الكلامية إلى بلاد المغرب

 ممع الملاحظ  
ً
ا ، ممّ إلى عهد الموحدينه  1نذ نهاية ق ة أنّ النزاع المذهبي العقدي و الفقهي ظل  قائما

والتي تم  اعتمادها ،  2فكرة قضاء سحنون على حلق المخالفين التي وردت عند القاض ي عياض وغيره يعني أنّ 

المذهبي والعقدي إلى زمن على المشهد  يباعتبار أنّ المصادر تبق ،ر خاطئةمن قبل باحثين متأخرين تظه

 اتبي أردناوإذا  .3متأخر
ّ
ال بين الرواية فإنّ قضية السّج ،ل من خلالها الفكر الإسلامين الملامح التي تشك

ا هذا كلها تمحور حوله ،وخلق القرآن ،ومرتكب الكبيرة ،بالإضافة إلى الإيمان والكفر ،والدراية، أو الأثر والرأي

 ب
ً
وتم   ،تدخلت بمناهجها ومباحثهاحيث  م،7/ه 3قحام الفلاسفة ميدانه منذ ق االفكر الذي ازداد تشعبا

. 4م757/ ه 337رابي ت االفأبو نصر وكان ممن شغل هذا المجال . التركيز على العلاقة بين الشريعة والحكمة

ة المادّ اعتبرت هذه حيث  ،كما أنّ الموقف من الفلسفة قد كان له تداعيات على مستوى الفكر الإسلامي

 ل
ً
 مغذيا

ً
 في هذا الشأنممّ  ،صراع بين التيارات الفكرية القائمةلعنصرا

ً
 .ا يتطلب بحثا

عه ين من يرجاختلف في تحديد زمانه بقد ف ،فريقية والمغربإإلى بلاد الأشعري أما عن عبور المذهب   

 لقيام دولةه إلى ما بعدهلؤجّ إلى عهد صاحب المذهب، ومن ي
ً
زعمائها  وتأثير  ،الموحدين ، ومن يجعله ملازما

فإنّ أوّل من أدخله زمن صاحب   5بالرجوع إلى ما ذكره الباحثون و   .على الفكر العقدي بالمغرب الإسلامي

ت ) هو أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الله القلاسني ( م 735- 196/ ه 316-ـه 167)شعري المذهب الأ 

                                                           

  . 534المعجب ، ص : ـ المراكش ي  1

 .وما بعدها  121، ص 4ترتيب ، ج : ـ راجع عياض 2

 .وما بعدها  23،ص  5224، س  531، تونس ، ع (  Ibla)، مجلة معهد الآداب العربية   الأشعرية في بلاد المغرب( : مبروك)ـ المنصوري  3

 .544،544المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب،ص(:حسن)،مساهمة  ضمن محرر حافظي"الأشعرية والاستقرار المذهبي بالمغرب: "علي الإدريس ي 4

نسانية التاريخ والفقه، منشورات كلية الآداب والعلوم الإ(: محمد)، مساهمة ضمن محرر حجي "تطور المذهب الأشعري : "ـ محمد المغراوي  5

 .31،  31نفس المرجع ، ص: ؛ مبروك المنصوري  541،  ص 4114، 5بالرباط، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

115 
 

 أنّ المصادر المغربية لا تذكر 1بلاد المغرببالبرزلي من كبار الأشاعرة وأوائلهم اعتبره الذي  (م  791/ه361
 
، إلا

ه رجل صالح وعا
ّ
ه ابتلي بالضرب على المخالفين وبالأخص الروافض ، كان يردّ لم بالكلامعنه سوى أن

ّ
، وأن

فه هو ابن سحنون وقد ق ،والسجن بسبب كتاب له حول الإمامة
 
نّ ابن فرحون يدرج أبا ، ومع أيل أنّ الذي أل

ه لا يذكر العلاقة بينه وأبي إسحاق إبراهيم القلاسني ،الحسن الأشعري ضمن طبقات المالكية
ّ
 أن

 
ا ممّ . إلا

 .2يطرح الكثير من التساؤلات حول الموضوع

والذي أدخل ( م761/ه 359ت )ويضيف باحث آخر اسم أبي ميمونة درّاس بن اسماعيل الفاس ي        

ه ب، بل قيل المغرببلاد وأدخلها  ،ن تأثر بالأشعريةإلى فاس كواحد ممالمدونة 
ّ
مشايخ الأشعرية  حدأأن

 أنّ المصادر المغربية تبقى غامضة 3بالمغرب
 
ه فقيه حافظ للرأي على مذهب ولا تذكر  ،تجاهها، إلا سوى أن 

 حول شخصية ابن أبي زيد القيرواني  .4مالك
ً
حول  ،صاحب الرسالة(ه316ت)في حين يظل الخلاف قائما

ودافع عنه وبرّأه من  ،المعتزلة ذكر فيها أبا الحسن الأشعري  لىوهو الذي وضع رسالة في الردّ ع ،مدى أشعريته

مناقضة رسالة البغدادي " ," رسالة في الرد على القدرية " منها  ،على توجهه هذا الاعتزال، وله تآليف تدلّ 

 . 5وغيرها." ردّ على الفكرية الاستظهار في ال" وكتاب " المعتزلي 

ذات اعتقادات سنية تسليمية؟ هي أم  ،سالة من حيث مقدمتها أأشعرية هيوقد اختلفوا حول كتاب الرّ       

ن على وهي مسألة يتعيّ  ،6وهذا بالنظر إلى اختلاف الأشعري وابن أبي زيد في مسألة الإيمان ومسألة الكرامات

ده ، وإنكارها يعني التنكر لتراث كبير شيّ هاد والعباد في فترة التأسيسلأهمية الز  ،فقهاء المالكية الإيمان بها

 . 7وساعدتهم على تشييده كراماتهم بدءً من البهلول بن راشد ،الزهاد

                                                           

هو أبو إسحاق بن عبدالله الزبيري اهتم بالفقه والكلام والرد على المخالفين ومنهم العبيديين الذين امتحنوه وضربوه وتمّ حبسه اربعة    1

جامع مسائل الأحكام لما نزل من : القاسم بن أحمد البرزلي ؛ 143، ص  3نفس المصدر ، ج: عياض اشهر بسبب تأليفه كتاب الإمامة، راجع  

 .423، ص 5،ج4114،  5القضايا بالمفتين والحكام، تح محمد الحبيب الهيلة، دار الغرب الإسلامي،بيروت، ط

: د بن مخلوف ؛ محم533،424، صص 5221،  5روت ، طتح مأمون الجنان، دار الكتب العلمية ، بي:  الديباج المذهب : ـ ابن فرحون  2

 . 531، ص 5المصدر السابق ، ج

 .ومابعدها  451جهود علماء المغرب ، ص : ـ التهامي   3 

 . 421ص ، 3ترتيب المدارك ، ج: ـ عياض  4

 . 544،صه4،5433لفكر، دمشق،طتبيين كذب المفترى، دار ا: ؛ ابن عساكر444الديباج ،ص : ؛ إبن فرحون 324،ص  3ترتيب، ج: ـ عياض  5

مسألة الكرامات والأولياء تطرح نفسها بقوة في مجتمع المغرب الوسيط، وقد تحدّث عنها الكثيرون ، وفي اثناء تعريف القشيري  للكرامة .  6

اقضا للعادة في أيام التكليف، يذكر أنها جائزة على الأولياء، واعتبر ظهورها علامة صدق من ظهرت عليه، ولا بد أن تكون هذه الكراما فعلا ن

ثم ذكر الفرق بين الكرامة والمعجزة وفصل في ذلك تفصيلا كبيرا ، ليقرر أخيرا بأن المعجزات دليل صدق الأنبياء والكرامات دليل صدق 

بوالقاسم النيسابوري أ)القشيري . الأولياء، وإذا كان الأنبياء مأمورون بإظهارها ، فالأولياء يجب عليهم سترها والة القشيريةإخفاؤها

 . 114لرسالة القشيرية، ص ا(:الشافعي

خير من فصل في الكرامة والاولياء من حيث التعريف والشروط وكل ما يتعلق بها، ثم تحدث .  31المرجع السابق ، ص : ـ مبروك المنصوري  7

 وما   51،المكتبتة التوفيقية، دت، ص5اءـ جز جامع كرامات الأولي(: يوسف بن إسماعيل)عن الأولياء ذوي الكرامات، كان النبهاني 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

116 
 

ما هي مقدالعقدية لا يظهر التوجه الأشعري  ويؤكد آخر بأنّ كتاب الرسالة وفي مقدمتها مة توافق ، وإن 

سِجت بين ابن أبي زيد وأبي عبد الله بن مجاهد ديثعقيدة مالك وأهل الح
ُ
، كما يؤكد بأنّ هناك صلات ن

تباينت آراء الناس حول أشعرية ابن أبي  وعليه فقد . 1وهو من أصحاب الأشعري ( م 717/ه 397ت ) البصري 

ه قد استحسن طريقة الأشعري 
ّ
زيد من خلال رسالته، إذ يذهب البعض أن

نفس  في حين اعتبرها آخر في ،2

أنّ الرأي القائل باعتبار ابن أبي زيد في مدرسة الحديث أقرّ بتعبير خالص على العقيدة الأشعرية، و  بأنها المنحى 

ه أغفل التطور الفكري والعقدي الذي شهدته هذه الفترة ،رأى فيه شطط
ّ
إذ حدث تقارب بين مالكيي  ،لأن

ان والمغ وم يرم
م
 وبين الأشعريةالق

ً
بعد أن كان ابن أبي زيد يكره الكلام والجدل اقتداء بالإمام و ، رب الإسلامي عامة

  بل إنّ الدباغ يروي أنّ   .3هعاد إلى التسامح في الأخذ ب ،مالك
ّ
سالفة ى عن كثير من الآراء الابن أبي زيد تخل

  هقااعتنيشير إلى ، و الأشعرية و التي لا تنسجم 
ً
ه. 4الأشعرية مذهبا

ّ
من  في حين يذهب دارسون آخرون إلى أن

، وأنّ ليم والتفويض إلى عقيدة الأشاعرةالتس ةه ابن أبي زيد قد تراجع عن عقيدالمستبعد أن يكون الفقي

 محدود ج بمذهبهوتأثره  ،دفاعه عن الأشعري 
ً
ولا يصل إلى درجة الاقتناع ، كر ابن عساكركما ذ،دا

 .5التمذهبو 

واعتبروا  ،سليم وتفويض هذا الفقيهرواني وتبين القائلين بأشعرية القي اوسط اآخرون موقف تبنىو  

وأنّ الذين شرحوها من أشاعرة الغرب الإسلامي  ،قائمة بقيتقد رسالته عقيدة التسليم والتفويض في  أنّ 

وأخذ عنهم  ،الأشاعرة، وأنّ القيرواني بالفعل اتصل بأشعرية، وأسقطوا عليها تصوراتهم قرأوا مقدمتها قراءة

قيدة كأنّ فكره حمل ملامح التغيّر والانتقال من ع و ظهر  ،اجتماعيةملابسات فكرية  ةووقع تحت وطأ

ومن خلال دراسة مواقفه من  ،، ولا ينكر تأثره بالفكر الأشعري والفكر الصوفيالتسليم إلى عقيدة الأشاعرة

ن ذلك التأثر أنّ عمل ابن أبي زيد القيرواني في الدفاع عن السنة على الطريقة  ولا شكّ  .6الكرامة يتبي 

                                                                                                                                                                                                 

 بعدها، وإذ كان النبهاني قدتناول الكرامة من باب التعاريف والرجال الموسومون بالكرامة والولاية عبر الزمن، فإن دراسات أخرى تناولت

الدراسة الأدبية للكرامة (: فرج)رمضانالعلاقة بين الفقه والتصوف ، وتناولها من خلال الدراسات الأدبية للكرامة، راجع بن 

 .4113الصوفية،أسسها إجراءاتها  رهاناتها،كلية الآداب والعلوم الإنسنية والاحتماعية، سفاقص، تونس،

 . 541تطور المذهب الاشعري ، ص : ـ محمد المغراوي  1

 . 321، ص 4التصنيف الفقهي ، ج: مد العلمي ـ مح 2

؛ 4112، 14مجلة الفرقان، المملكة المغربية، يصدرها مجموعة من الؤلفين،ع" واقعية واعتدال" ـ راجع ملف الخطاب الاشعري بالمغرب  3

 .  515، 511، ص  5225،س2، مجلة دار الحديث الحسنية، الرباط، عدخول العقيدة الأشعرية إلى المغرب: عبد الله غاني 

 . بعدهاوما  555، ص4، جالمصدر السابق: جمته عند الدباغ ـ راجع تر  4

 .42مسألة خلق القرآن ، ص: ؛ فهد عبد الرحمن  411تطور موقف علماء المغرب الإسلامي ، ص : ـ الهنتاني  5

 . 15، 11 صتطور المذهب الأشعري في الغرب الإسلامي ، ص( : يوسف)ـ حنانه  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

117 
 

، مثلما أنّ هذا التطور دفع بالإباضية إلى دة في مقاومة أهل الأهواء والبدعالأشعرية هو ما أعطى حركية زائ

 .1ه 6الردّ على الأشاعرة فانتقدتهم ، بل لجأت إلى إبادة مجموعة من الأشاعرة بواحات ورجلان في مطلع ق 

ميل أهل إلى  ر شييح على ما مض ى من شرح، حينما ي، وتأكيد صر كتاب الديباج كدليل واضح حضر وي    

ود بواسطته عن ، إلى المذهب الأشعري والاحتماء بهالمغرب على عهد ابن أبي زيد وأبي الحسن القابس ي 
ّ
والذ

، عري ضمن الطبقات المالكيةسن الأش، إذ يدرج ابن فرحون شخصية صاحب المذهب أبي الحالكيان السني

ه من المدافعين المنافحين عن عقائد السن
ّ
 ة ضد الملحدة والمعتزلة والرافضةوأن

ً
من ابن أبي  ، كما يذكر أنّ كلا

ويذكرانه من أئمة  ،كانا يثنيان عليه(  م1711/ه673ت)أبي الحسن القابس ي و ( ه316ت)زيد القيرواني 

ي إلى المغرب الإسلامي الإشارات كافية للتأكيد على دخول المذهب الأشعر أنّ ب الدراساتؤكد تو . 2المسلمين

 م،766/ه353الذي اتجه إلى المشرق سنة ( ه673ت )ى أن  أبا الحسن القابس يوالإجماع عل م،17/ه6أواخر ق

لمعلمين الرسالة المفصلة لأحوال المتعلمين وأحكام ا" ، وأنّ رسالته في التربية والتعليم أخذ هذا التوجهقد 

ه كان من أوائل من جلبوا المذهب إلى هذه الدّ قد شملها بغطاء أشعري " لمتعلمين وا وورثه تلاميذ  يار ، وأن 

، ية أشعرية عدد من فقهاء المالكيةالمسألة قد تحدث عنها ابن رشد الجد وبيّن في قض والظاهر أنّ . 3آخرون

 .     4قصد الاستئناس وإزالة اللبس بشأنهموأنّ الناس كانت تبحث عن التوجهات العقدية لهؤلاء ب

 ،ليبرز دخول المذهب الأشعري إلى المغرب( ه673ت )قام به أبو بكر الباقلاني يأتي العمل الذي كما        

 أبو الحسن القابس ي  بلاد المغرب،طلبة  حينما أخذ عنهوهذا 
ً
وأبو ( م1713/ه673ت )وعلى رأسهم تحديدا

ه أرسل إلى المغرب رجلين أحدهما أبو عبد اللهكما  ،(م1737/ه 637)عمران الفاس ي 
ّ
 انتفع به الذي الأزدي أن

 فأبو عمران، عنه واأخذو  القيروانالذي تأثر به علماء  طاهر البغداديالثاني أبو كان و  أهل القيروان،

) البغدادي ا أبو طاهر ، وأمّ وتلقى أصول المذهب عن الباقلاني رحل إلى بغداد (م1737/ه637ت)الفاس ي

وعلى رأسهم أبو محمد عبد الله بن  ،وأهل الأندلس أخذ عنه الفاس يقد فالناسك الواعظ (  م1756/ه661ت

فريقية ولقي بمصر إوأخذ عن شيوخ م، 1767/ه 651الذي رحل إلى المشرق سنة  ،براهيم الأصيلي الأندلس ي

فقد أرسله الباقلاني إلى دمشق ( ه673ت ) الأزدي عبد الله بن حاتم ا الحسين بن ، وأمّ  5أبا طاهر البغدادي

                                                           

، 334 ص، ص4طبقات المشايخ بالمغرب، تح إبراهيم طلاي، مطبعة البعث، قسنطينة، الجزائر،دت،ج ( :  أحمد بن سعيد)ـ  الدرجيني  1

 .545دراسات في التاريخ الوسيط، ص ( : علاوة)؛ عمارة 334

 . 424المصدر السابق ، ص :  ـ ابن فرحون  2

 .12تطور المذهب الأشعري ، ص : ـ حنانة يوسف  3

المسائل، تح محمد الحبيب التجكاني، دار الجيل، بيروت، دار الآفاق : ـ أنظر المسألة عند ابن رشد الجد  الذي فصل فيها كثيرا ، ابن رشد   4

 .245، ص4؛ ج351،ص5،  ج5224، 4الجديدة، المغرب،ط

 . 134، ص 3المدارك ، ج: ـ عياض  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

118 
 

الأزدي تلميذ الباقلاني جملة من أهل كما أخذ عن ابن عبد الله . 1واستوطن القيروان إلى وفاته ،ثم إلى المغرب

عبد الله محمد بن أبي بكر بن عتيق  و أبأخذ عنه كذلك بالإضافة إلى أبي عمران الفاس ي  ف ،الأندلس والمغرب

بكر عبد الله بن محمد القرش ي وعبد الجليل الديباجي  و وأب( ابن كدية القيرواني )تميمي صر البن أبي ن

 .2م1761/ه 667وأبو القاسم عبد الخالق بن عبد الله السيوري ت ( ابن الصابوني )القيرواني بن أبي بكر 

أبو ذر الهروي بن قية هو  شخصية مالكية مشر ( م1711/ ه 696ت ) وتظهر في ترجمة أبي الوليد الباجي       

م على رأي وأخذ مذهب مالك والكلا  ،الذي رحل في طلب العلم( ابن السماك) ن محمد بن عبد الله أحمد ب

ب الدارقطني الذي بكان بس ،أخذه بمذهب مالك وعقيدة الأشعري  ويذكر الباجي أنّ  .الأشعري عن الباقلاني

ل وجهه وعينيه وقد التقيا أبا بكر الباقلاني فالتزمه ،صاحبه قب  ، فلما افترقا قال الهروي من الدارقطني وم

، فمنذ ذلك الوقت قاض ي أبو بكر بن الطيب الباقلانيين الهذا إمام المسلمين والذابّ عن الدّ :" ؟ قال هذا

 636ت)إلى أبي ذرّ الهروي (ه  673ت)ت سلسلة الأخذ الأشعرية من الباقلاني وبذلك تمّ  . 3.."تكررت إليه

 . (م1711/ه 696ت)إلى أبي الوليد الباجي  (م1763/ه

يضاف إلى هذا التأثير للمدرسة الأشعرية بالمغرب والأندلس تأثير شخصية أشعرية أخرى هو أبو المعالي        

وقد . شرح كتابه الإرشاد وكتاب البرهان حيث تمّ  ،من خلال كتاباته وتلامذته (م1716/ه 691ت)الجويني 

منذ  أثير قارب والتوما يلاحظ أنّ اللقاء الأشعري المالكي قد بدأ في التكوين والت. 4الكثيرونتتلمذ على طريقته 

، وسيكون لهذه الظاهرة في مستقبل الاعتقاد الأشعري منذ هذه الفترةحينما أخذ المالكية ب ،ه6نهاية القرن 

كما أنّ  ،شعريين في مجال الأصول حينما يتفتح العقل المالكي على طروحات الأ  ،الحركة الفقهية الأثر البليغ

 على مستقبل حركة الفقه
ً
  ،التعامل المالكي الشافعي في أثناء هذا التلاقي سيؤثر أيضا

ً
ن لاحقا  .وهو ما سيتبي 

يضاف إلى هذا الجهد من الفقهاء المالكية والعلماء الأشاعرة موقف السلطان، إذ يظل انتشار الأشعرية        

أرس ى ( م1117/ ه 516ت)مرت و وحينما جاء ابن ت ،يختص بالعلماء فحسب دون العامةمرت و إلى عهد ابن ت

 بواسطة هلترسيخ االموحدون منهج اتبعوقد . 5بالسلطة السياسية هوسعى بعقيدته المرشدة إلى فرض ،المذهب

كتاب أعز ما يطلب المشتمل على فيها وكان  ،المؤلفات تصنيفنشر العقيدة ب: تمثلت في  خطوات بواسطة

كما عمل . ائل في الأصول والفقه والتوحيد والمسائل العقدية، ثم المرشدة كبيان قوى على هذا التوجهرس

                                                           

 . 314، ص  5ترتيب المدارك ، ج: عياض ؛  544،  545المصدر السابق ، ص : ـ ابن عساكر  1

 . 444المرجع السابق ، ص : ـ التهامي  2

التعديل والتجريح لمن خرج له البخاري في الجامع الصحيح، تح حسين ابو لبابة،دار اللواء للنشر والتوزيع، (: ه333أبو الوليد ت)ـ الباجي  3

 .532، ص4شجرة،ج: د بن مخلوف؛ أنظر محم 13، ص ( المقدمة ) ،  5، ج5221، 5الرياض، ط

 . 441المرجع السابق ، ص : ـ التهامي إبراهيم  4

 . 451تطور مواقف المالكية ، ص : ـ الهنتاني  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

119 
 

مرت على محاربة الفروع وإحراق كتب المذهب المالكي، وهي ثورة على التقليد و هؤلاء زمن ما بعد ابن ت

فكانت  ،لحركة العلمية العقليةقام زعماء الدولة على تشجيع ا و الأصول مع فتح باب الاجتهاد،  والعودة إلى

 511ت)ومؤلفات أبي بكر بن طفيل . في المنطق والنفس والعقل( م1131 /ه 533ت ) مؤلفات ابن باجة 

 .1في الرياضيات وفي العلوم الطبيعية والفلسفة والكلام (م1111/ه

  وأثر  ،ل بلاد المغرب إلى الموحدينانتقا السلاوي  وقد لخص الناصري        
ً
:  ذلك على المستوى العقدي قائلا

  ،بأنّ الناس كانت على منهج أهل السنة والجماعة"
ّ
دة للجمهور من السلف في الإيمان بالمتشابه وعدم مقل

نزِيه  ،مرت مهدي الموحدينو الحال على ذلك إلى أن ظهر محمد بن ت واستمرّ [ ...]التعرمض له بالتأويل مع التم

وجزم  ،ق، ودعا الناس إلى سلوك هذه الطرين الأشاعرة ثم عاد إلى المغربذ عوأخ ،حيث رحل إلى المشرق 

ومن ذلك أقبل علماء المغرب على اعتناق مذهب  [..].أتباعه بالموحدين  ىبتضليل مخالفها بل تكفيره، وسم

  ،الأشاعرة
ً
 وتأليفا

ً
ابن خلدون  يّديؤ وهو في ذلك . 2..."مرتو وإن كان قد ظهر بالمغرب قبل ابن ت ،وتقريره درسا

حينما تحدث عن رحلة  ،مرتي في الانتقال العقدي ببلاد المغرب الإسلاميو تطرق للأثر الموحدي والت ،عندما

، 3وحمل الأهل المغرب على تقليد هذا التوجه والانتصار له ،وتأثره بالتيار الأشعري  ،مرت إلى المشرق و ابن ت

 .قبل الدولة الموحديةولكنّه في الأخير يشير إلى دخول المذهب بطرق أخرى 

 : عرية زمن المرابطين والموحدينلأشالتمكين ل

 في التاشكل المرابطون ح       
ً
 مفصليا

ً
، ففي الجانب الفقهي الإسلامي ريخ العقدي والفقهي لبلاد المغربدثا

حتى  ، وكثر العمل بكتب الفروعههم تخلوا عن أصول المذهب المالكي واكتفوا بفروعيذكر صاحب المعجب أنّ 

س ي النظر في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ولم يكن أحد من
ُ
، المشاهير يعتني بهما كل العناية ن

وى الاعتقاد ا على مستأمّ  . 4بل دان أهل ذلك الزمان بتكفير كل من ظهر منه الخوض في ش يء من علوم الكلام

إذ صار  ،ينافرون علم الكلام على الطريقة الأشعريةهم كانوا ، وأنّ ويضفدة التسليم والتعقي قد التزمواف

ه يرومون في ذلك وكانوا  ،عندهم بدعة في الدين
ّ
  .5طريق السلفكل

 و بكر الباقلاني وأب و هما أب ،لفاس ي الذي تأثر بأشعريينورغم أنّ الدولة ارتبط قيامها بشخصية أبي عمران ا

 ، (م1713/ه 673ت ) سنة الحسن القابس ي الذين توفيا
ّ
ه هو الذي أوعز إلى وجاج بن زلو الل

ّ
وإلى  ،مطيوأن

 أنّ الدولة أخذت في بالتحرك عبد الله بن ياسين
 
ها يمؤسس رسم فكر منحاها عكس التوجه الذي ، إلا

                                                           

 .541إلى ص  544، ص " الأشعرية : مساهمة علي الإدريس "المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب ( : حسن علوي ) ـ   حافظي 1

 . 14، ص 5ستقصا لأخيار المغرب الأقصا ، جكتاب الإ ( : صري أحمد بن خالد النا)ـ السلاوي  2

 .  414،ص  1، ج4115العبر ، مراجعة وتحقيق خليل شحادة وسهيل زكار، دار الفكر ، بيروت ،ط: ـ ابن خلدون  3

 .  413، ص المعجب:  ـ المراكش ي  4

 .ومابعدها 531تطور المذهب الأشعري ، ص (: محمد)ـ راجع المغراوي  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

120 
 

   .1الأوائل
ّ
يبرز من خلال تصريح ابن  ، وهو ماي الظاهري المعادي للأشعريةه بروز التيار الحزميضاف إلى هذا كل

اليقين في " وتقصينا الردّ على هذه المقالة الملعونة في كتاب لنا واسمه كتاب" :مؤلفه الفصل  حزم من خلال 

بن فورك وأشياعه وأتباعه اوكان يلعن  . 2"على إبليس اللعين وسائر الكافرينالنقض على الملحدين المحتجين 

اب الجاهل الأفاك
 
 ،في نقد الفقهاء المالكية من جهةالحدّ ابن حزم تجاوز قد  و .  3ويصف الباقلاني بالكذ

عليه  ا أثار ابن العربي فردّ وقد كان هذا ممّ  ،نية، فاعتبر ذلك ظاهرة أندلسيةونقد التيار الأشعري من جهة ثا

 
ً
 سريعا

ً
ردا

وتكلمت  ،رت على مرتبه ليست لهابأنّها أمّة سخيفة تسوّ  -الظاهرية -وقوف في وجهه ووصفهاال، و 4

 لله" ارج حيث يقول ه من أفواه الخو تلقفو  ،بكلام لم تفهمه
 
وكان أوّل بدعة لقيتها في رحلتي  ،"لا حكم إلا

شبيلية  نشأ سخيف كان من بادية إ .دت القول بالظاهر قد ملأت المغربت وجا عدّ القول بالباطن، فلمّ 

ه إمام الأمى داود ثم خلع الكل واستقل بنفسه، ثم انتسب إلوتعلق بمذهب الشافعي
ّ
ة ينسِب إلى ، وزعم أن

" حينما صنّف  اتهمن خلال كتابوبدى ذلك أيضا  .5دين الله ما ليس فيه ويقول عن العلماء مالم يقولوا

ة في الردّ  ة الغر   .6"كتاب النواهي والدواهي "و "على كتاب الدر 

وما لهذا التيار  ،وعلى الرغم من التوجه الفروعي الفقهي والتسليمي التفويض ي العقدي لدولة المرابطين       

العقدي ثم الفقهي من علماء نافحوا عنه ودافعوا، فإنّ المجتمع المرابطي لم يكن ليخلوا من توجه مناوئ 

من حضور  -المتأثر بالأشعرية –الفاس ي لم يتمكن أبو عمران  إذو  .التيار الذي يمثل التوجه الأشعري وهو  ،آخر

  ،كست توجهاتهاقيام دولة المرابطين التي ع
 
ومنهم أبو بكر  ، أنّ فكره استمر من خلال تلامذته من بعدهإلا

الذي وصفه صاحب التشوف بكونه أوّل من أدخل علوم  (م1776/ه617ت )الحسن المرادي محمد بن 

كان تلميذه أبو الحجاج يوسف بن موس ى الكلبي  ثمّ . 7الاعتقادات على الطريقة الأشعرية إلى المغرب الأقص ى

ومحاورها في العقيدة الميل إلى  ،الذي يظهر من خلال منظومته التعليمية ،(م1116/ه 517ت )الضرير 

 صارمة في قضايا استدلال لا يخرج عن موقف الأشاعرة في ذلكالذي  ،التأويل العقلي
ً
، بل وضع شروطا

                                                           

 .  21المرجع السابق ، ص : ـ حنانة يوسف 1

الفصل في الملل والاهواء والنحل،تح محمد ابراهيم نصر و عبدالرحمن عميرة،دار الجيل، ( :  ه311أبو محمد علي ت)ـ ابن حزم  2

 .31،  ص 1، ج5221، 4بيروت،ط

 .وغيرها من الصفحات  33، 31، 31ص 1، ج514، 515، 33، 14، صفحات  3نفس المصدر ، ج: ـ ابن حزم  3

العواصم من القواصم، تح عمار طالبي،مكتبة دار (:  أبو بكر)ـ رد عليه أبو بكر بن العربي ردودا عنيفة، راجع ابن العربي  4

 .434، 434، 435،ص  5233التراث،القاهرة،

 . 412، 432، نفس المصدر(: ابو بكر)ي ـ ابن العرب 5

 . 413المرجع السابق،ص : لتهامي ا   6

مطبعة  التشوق على رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تح أحمد التوفيق،(: ه153ابن الزيات أبو يعقوب يوسف ت)ـ التادلي  7

 .  511، ص 4151، 4النجاح الجديدة، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

121 
 

لمنطقي الأصولي، في مجال الدرس ا" التنبيه والإرشاد في علم الاعتقاد " ر كتابه بِ واعتُ  [...]الشاهد على الغائب 

 .نظم إرشاد العالم الأشعري الجويني  الكتاب هو و . 1م15/ه 7وكثر شراحه إلى القرن 

 أنّ  ،الخلاف واضح من حيث التوجه العقدي والفروعي لبعض علماء الزمن المرابطي ومع أنّ         
 
إلا

ولة أسس ( م1737/ه637ت)الفاس ي رابطية، فأبو عمران وخدم السلطة الم ،الكثير منهم وقف إلى جانب الد 

والجهاد برز دوره في التمهيد لمشروع التوحيد ( م1711/ه696ت )رابطي، وأبو الوليد الباجيالمشروع الم

عمل على تزكية المشروع التوحيدي والجهادي ( م1111/ه575ت)المرابطي بالأندلس، وأبوحامد الغزالي

ت )رادي وأبو الحجاج الضرير لحضرمي الموكذلك أبو بكر محمد بن الحسن ا ،المرابطي بالأندلس

أبو بكر بن أمّا و  وكرسا التنوع المذهبي التسلمي، ،يةاللذين عملا على إرساء العقيدة الأشعر (ه517

ناضلا من أجل شرعية السلطة فالأشعريان ( م1167/ه566ت )والقاض ي عياض ( م1161/ه563ت)يالعرب

 .2المرابطية

 التوجه الأشعري زمن المرابطيناء لقد مثل هؤلاء العلم       
ّ
م بالمخالفة  على س، وكانت معارضتهم نظرية تت

 ،، وهي معارضة من نخبة العلماء الذين استعاضوا العقيدة الأشعرية بالتسليم والتفويضمستوى الاعتقاد

ارمة العنيفة صا المعارضة الأمّ  .3طةالسنة المجسمة المفرِّ و باعتبار أن الأشعرية وسط بين الاعتزالية المفرطة 

حيث ساهمت طريقته المستفزة والمتعالية  ،مرتو الحركة فقد قادها محمد بن تعلى مستوى السلوك و 

الممزوجة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في و  ،البعيدة ـ في بعض الأحيان ـ عن الأسلوب العلمي الهادئ

الأولى ذات نزعة نقدية  ،ذلك بين عقليتين الإسراع في تحقيق النتيجة، وقد برز التباين الصارخ من خلال

  .4وأخرى خامدة محافظة ذات النزعة الفروعية ،وتتحرك بوعي

، في حين مثل المغربي الأندلس ي أيام المرابطينمثل هؤلاء كلهم تيار الأشعرية الجارف بهدوء في الوسط         

، وكان التيار الفروعي تماد الفروع في الفقهواع ،التفويضعلماء آخرون توجه الدولة في الاعتقاد بالتسليم و 

بو ، وأوعبد الرحمٰن بن عتاب ،أبي زمنين وابن ،أمثال القاض ي ابن حمدين ،المصاحب للدولة على رأسه علماء

وهي المسألة  ،هم لعلم الكلامالتيار الأخير بذمّ ر المراكش ي عن توجه وقد عبّ . (ه517ت)الوليد بن رشد الجدّ 

بأنّ أهل " الكفة وستحسم موضوع الخلاف لصالح الأشاعرة في الأخير، حيث يذكر المراكش ي التي ستميل فيها

وقرر الفقهاء عند أمير المسلمين تقبيح   .من علوم الكلامالزمان دانوا بتكفير كل من ظهر منه الخوض في ش يء 

 وهجر من ظهر عليه ش يء منه ،علم الكلام وكراهة السلف له
ّ
ما يرجع أكثره إلى وربّ  ،ه بدعة في الدين، وأن

                                                           

 .  22، ص رب الإسلاميت في تاريخ المغدراسا(: محمد الأمين)ـ بلغيث  1

 . 424إلى  431، ص  5التيارات الفكرية ، ج( : أحمد)الخاطب : ـ أنظر شرح ذلك عند  2

 . 515المرجع السابق ، ص : ـ حنانة يوسف  3

 . 245 ، ص 4؛ج351، ص  5ج: مسائل إبن رشد :  4أنظر الملحق .  511تطور المذهب الأشعري ، ص : ـ المغراوي محمد   4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

122 
 

، فكان يكتب عنه في كل بغض علم الكلام وأهله( ي الأمير أ) حتى استحكم في نفسه [... ]اختلال في العقائد 

 ونهض. 1.."، بل توعد من وجد عنده ش يء من كتبهالتشديد في نبذ الخوض في ش يء منهوقت إلى البلاد ب

سة أحد رؤساء سجلما قاموقد . فقهاء الذين خاضوا في علم الكلامالفقهاء والأمراء إلى مواجهة الأشاعرة وال

ا دفعه إلى ممّ  ،من التدريس( م1117/ه 513ت)الفضل يوسف بن النحوي  امنع العالم الصوفي أبعلى 

( م1119/ ه511ت )القاض ي أبو محمد عبد الله بن دبوس البطرني أيضا فواجهه بالمنع  ،المغادرة نحو فاس

 
ً
 إلى بلده، وقد قيل بأنّ ا أيضفغادر فاسا

ً
ه لما أفتى العلماء  ،غرب كالغزالي بالعراقكان بالم أبا الفضل متجها

ّ
وأن

 . 2في رمضان جزءً يقرأ كل يوم منه  ،قفه أن نسخ الإحياء ثلاثين جزءً بحرق الإحياء كان مو 

 لهذا التدافع بين العقيدتين والفريقين     
ً
 التدخلإ ما كان من الأمير المرابطي ،ونظرا

ّ
الأمير  لجأحيث  ،لا

الكي وهو أبو الوليد الحسن علي بن يوسف بن تاشفين إلى طلب الفتوى المشهورة من أحد أقطاب الفقه المأبو 

ة ستفرز إلى هذه الحادث والحقيقة أنّ . 3ههمحيث سأله عن أعلام الأشاعرة وتوج ،(م1116/ه517ت) بن رشد

، مثلما يطرح تساؤل حول حقيقة لفكرية بالمغرب والأندلسالحركة اعلى مستوى  الوجود ثلاث مجموعات

إحداث نوع من  رومرجح أن يكون الأمير  يمن الملي بن يوسف لأبي الوليد بالتحديد، و استقصاء الأمير ع

هم والحدّ من ضغطهم بهذه فحاول التخلص من ،التوازن باعتبار أنّ فقهاء الفروع قد استولوا على زمام الأمر

 و وإمّا أنّ الضغوط كانت على أشدها من قبل المهدي بن ت، الطريقة
ً
تصوفة الذين ومن قبل الم ،مرت تحديدا

 .فقهاء الفروع طرفذاقوا الوبال من 

 :ويمكن حصر الفئات الثلاث التي برزت زمن المرابطين من جراء هذه الفتنة في التالي    

الفضل بن  و مرت وأبو وعلى رأسها المهدي بن ت ،الفئة الأولى القائلة بعلم الكلام ذات التوجه الأشعري  -

 (.نحو الانفتاح الأشعري  اضيةم) النحوي 

ن با وعلى رأسها  ،المائلة إلى تغليب الفروع والقائلة بمنع علم الكلام وإحراق الإحياء: الفئة الثانية  -

 (.متطرفة نحو التفويض ) حمدين وابن عبد البر 

 .4الجدّ  دلين الوسط التي يمثلها أبو الوليد بن رشدطبقة العلماء المعت: الفئة الثالثة  -

أهل الأهواء عند  موقف ابن عبد البر الذاهب إلى أنّ ، السجال حول القضية فيظهر موقفانأما بصدد        

 كان أم غير أشعري هو من أهل الأ فكل متكلم  ،الك وسائر أصحابنا هم أهل الكلامم
ً
، ولا تقبل له هواء أشعريا

                                                           

 . 441المعجب ، ص : ـ المراكش ي   1

 . 321، ص 4114،  5كفاية المحتاج ، دار ابن حزم ، بيروت ، ط:  (أحمد بابا)ـ التنبكتي   2

 . 21المرجع السابق ، ص : ـ حنانة يوسف   3

 . 411و 522،المسألة رقم 41،ص 4،ج5223، 5تح مختار التليلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط: الفتاوى : ـ أنظر الفتوى عند ابن رشد 4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

123 
 

 شهادة في 
ً
أئمة خير  علماء الأشاعرة: " تؤكد بأنّ و ، في حين ترد فتوى ابن رشد حول الأشعرية 1الإسلام أبدا

 غبي  [...]، وهدى يجب الاقتداء بهم
 
أو مبتدع زائغ عن الحق  ،جاهلفلا يعتقد أنّهم على ضلالة وجهالة إلا

 فاسق مائل
 
تبيّن من الفتوى في الأخير من حيث وقد  .2..."، ولا يسبهم وينسب لهم خلاف ما هم عليه إلا

 :دراسة عناصرها مايلي 

 .ـ كمال الإيمان بمعرفة الأصول وعلم الكلام 1

 .ـ إقراره بأنّ طريقة المتكلمين الأشعرية في الاستدلال من طرق العلم الصحيحة  1

 .ن قراءة مذاهب المتكلمين من الأشعرية مالمبتدعين ـ دعوته إلى منع العامة و  3

 من كان  ،أن دعوته الأخيرة لا تعني معارضة الطريقةـ  6
 
له بل كان ذلك خشية الافتتان، فلا يطلع عليها إلا

 .3، وتثمين لمنهجهم في الدفاع عن العقيدةفهو إذن موقف دفاعي عن الأشاعرة .  حفظ وفهمحظ من 

ه المسار العلمي الفكري لدولة المرابطين  والملاحظ عن      
ّ
ز أن وأثارتا أكبر  يها،ثتين جلبتا الوبال علبحادتمي 

تيارين عرفتهما الساحة الفكرية آنذاك، فحادثة إحراق الإحياء للغزالي دفعت بالتيار الصوفي إلى المزيد من 

وإثارة الناس ضد فقهاء الدولة،  وحادثة منع الاشتغال بعلم الكلام ومحاربته أججت   ،النفور والمعارضة

التي ظهرت غير مواكبة لطبيعة  ةهذه الأخير  ،مسارهم المخالف لتوجه الدولةعلى كثير ونبهت ال ،الأشعرية

زعزع و وقد أثار كل ذلك الانقسام في كيان فقهاء المرابطين، . التحول البارز في المشرق على وجه الخصوص

 .الطبقة العالمة التي  كانت تشكل أساس الدولة المرابطية 

مرت و وهو محمد بن ت ،أحد أقطاب الحركة الفكرية والسياسية زمن المرابطينوقد اغتنم هذه الفرصة       

، رام من خلاله القبول لتياره والتفاف الاتباع حول شخصه، 
ً
قام و الذي جعل من لقائه بالإمام الغزالي متكأ

صول أصول الدين، أ)  توجيه الاهتمام نحو علم الأصول  تغيير الوضع من الجمود على الفروع إلى حاولا م

يرومون من  ،تكفيرهبل لجأوا إلى  ،بالبدعةمن قبل فقهاء الدولة المرابطية ى إلى وسمه وهو ما أدّ  ،(الفقه

ا جعل الساحة تبدو افحه فقهاء المرابطين أعرضوا عنه، وهذا موعوض أن ين.  4استباحة دمهخلال ذلك 

 حينما شن  معارضو الدولة حملة  ،شاغرة
ً
قربين من دواليب الحكم الفقهاء والمتجاه تصرفات اخصوصا

                                                           

جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله ، نشر عبد الرحمن محمد عثمان ، المكتبة السلفية ، المدينة المنورة ، : ـ ابن عبد البر  1

 . 453، ص  4، ج 5212،  4ط

حول سؤال  14راجع الملحق رقم .  444ذب المفتري ، ص تبيين ك: أنظر كذلك أبن عساكر .  411و  522الفتاوى، المسألة : ـ ابن رشد  2

 يوسف بن تاشفين الفقيه ابن رشد فيما يخص الأشعرية ، هل هم سنة مالكية؟

الاتجاهات الكلامية في : ، مساهمة ضمن محررعلي الإدريس ي "في الحاجة إلى تاريخ نقدي لعلم الكلام بالمغرب(: عبد المجيد)ـ الصغير  3

 . 445، ص  5المرجع السابق ، ج: ؛ الخاطب أحمد  45،ص  4111، 5مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، ط"سلامي المغرب الإ 

 .12،35،34،34ص   4، جشهور آل سلمان، مكتبة التوحيد،دتالاعتصام ، تح  أبو عبيدة م(: ابو اسحاق إبراهيم بن موس ى)ـ الشاطبي  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

124 
 

 لتصور الفقهاء المالكية الذين مُ  ،المرابطي
ً
 وحفيظة وانقلب الوضع مخالفا

ً
من كان ينتحل  ضدلئوا حسدا

 .1، ووصف هؤلاء الفقهاء بالجمودمذهب الأشعرية في تأويل المتشابه

         
ً
وصل زمن أبي  و  ،حينما حكم الموحدون المالكية  تيار فقهاء الفروع حيالوقد ازداد الأمر تعقيدا

، فأحرقت  من القرآن الكريم والحديث النبوي يوسف يعقوب إلى إحراق كتب الفروع بعد أن تمّ تجريدها 

للبرادعي، وواضحة ابن  ، وكتاب التهذيبيونس ونوادر ابن أبي زيد ومختصرهمدونة سحنون وكتاب ابن 

ه بكش ي ، ويضيف المراحبيب، وكل ما جانس هذه الكتب
ّ
قصد  وأنّ  ،[...]شاهد الأحمال من الكتب تحرق أن

 و وهو قصد المهدي بن ت ،ومحو مذهب مالك ،هؤلاء الموحدين هو حمل الناس على الظاهر
ً
 .2مرت أولا

جال قائما بين أتباع الأشعرية، الذين ناضلوا باللسان والسلطان والقلم تأليفا، وبين وهكذا ظل السّ         

وا جهدا سياسيا ولا علميا وتوليفا، إلى أن طغى الكلام والعقل على الذين تشبثوا 
ّ
معارضيهم الذين لم يقل

إلى انهيار البناء بالفروع كالمالكية، أو انتصروا للنصوص كالظاهرية، وكان السجال بينهم هو الذي أدى 

 . المرابطي أخيرا، وصعود تيار الأشعرية الذي سيزداد قوة مع مرور الزمن

 آخر هو أبو الوليد بن رشد الحفيد ا في أثناء الحكم الموحدي فإنّ التوجه الأشعري قد لقأمّ 
ً
ي خصما

 673ت) رطبيب وتلميذه موس ى بن ميمون القحيث كت ،د  من كبار الفلاسفةالذي عُ (  م1177/ه575ت)

برهانية مرت و و وقد عاش الحفيد الفترة الموحدية الحافلة بمرشدة ابن ت. في الردّ على الأشاعرة( م1176/ه

، العقدية منها العواصم من القواصم، وكتب ابن العربي ومنظومة الضرير 3( م1191/ه596ت ) السلالجي

ه أقس ى نقد للأشعرية من حيث وقد وجّ . 4يةة أو الجمهور العقيدة الأشعر وكان من آرائه رفض تعليم العامّ 

ا يخرج الإنسان عن دائرة الإسلام طرق استدلالهم على وجود الله ووحدانيته، وأنّ هذه الطريقة الأشعرية ممّ 

 بالإسم لا بالحقيقةالحقيقية، بل 
ً
ةأنّ العقيدة الأشعرية صارت بدعة ، وكتجعله مسلما

ّ
 . 5مخرجة عن المل

  إنّ       
ً
 بيّنا

ً
عن ظاهرة المرابطين في هذا الباب، حيث مثلت فترة الظاهرة الموحدية المذهبية تختلف اختلافا

وهو ما  - العقلي للإنسان المغربي الأندلس يالانقلاب الحقيقي على مستوى التفكير ه 6منتصف القرن 

 منذ الأيالأثر الأشعري على التفكير المغربي يظه إنّ و  -سنلاحظه في الفصول القادمة
ً
ام الأولى لانطلاق ر جليا

 
ّ

، فصار هذا الالتفاف يشكل ظاهرة مذهبية جديدة تجمع بين حوله المغاربة الفكر الأشعري، وقد التف

                                                           

 . 414، ص  1العبر ، ج: ـ ابن خلدون  1

 .535،  531المعجب ، ص : ـ المراكش ي  2

هو الإمام أبو  عمرو السلالجي، عثمان بن عبد الله القيس ي، عالم الأصول تعلم بمراكش وفاس وبجاية، وتوفى بفاس وهو صاحب ,  3

 . 523شرح الطالب، ص : البرهانية في العقيدة، انظر ابن قنفد

 .521المرجع السابق ، ص : يوسفـ حنانه  4

؛ حنانه  412الصراع المذهبي ببلاد المغرب ، ص ( : حسن)الموحدون والمذهب الظاهري،  مساهمة  ضمن كتاب حافظي ( : محمد)المغراوي  5

 .522نفس المرجع ، ص : يوسف



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

125 
 

على بلاد المغرب منذ الزمن توجه ال اوقد سيطر هذ ،المالكية المذهبية والأشعرية العقدية والجنيدية الصوفية

 .ن ما بعد الموحدينالمرابطي رغم اعتراضاتهم إلى زم

من خلال  ،ولا شك أنّ التأثير الأشعري على بلاد المغرب قد ازداد عبر الزمن:  الأشعرية المصنفات أثر    

زعيم ( م1713/ه673ت)فقد مثل أبو بكر الباقلاني  .منذ البديات الأولى المؤلفات والشروح في هذا الباب

  ،العقائدالطريقة الجديدة في النظر والاستدلال على 
ً
لمغرب ذا قصده مالكية اهول ،وهو الذي كان مالكيا

الطريقة المغربية في ، إذ كانت (م1737/ه637ت)عمران الفاس ي و وأب( ه673ت) القابس يأبو الحسن أمثال 

 وأبو حامد الغزالي( ه691ت )ر المذهب الإمام الجويني طوّ  ثمّ  ،التسليم والتفويضأساس الاعتقاد تقوم على 

، بمنهجهم المنطقي ونشأت طريقة المتأخرين في ريقة الجديدة في مناقشة الفلاسفةالط توظهر  ،(ه575ت)

والجويني  وكان من بين الأشعريين الذين ظهروا بعد الغزاليما بيّن ذلك ابن خلدون في مقدمته،الاستدلال ك

 .1علم الكلامو الذي ساهم وبرع في الأصلين ( م1161/ه536ت)الإمام المازري 

وقد تعاطى أهل المغرب العقيدة الأشعرية إلى نهاية الموحدين بواسطة مؤلفات اعتبر كتاب الإرشاد لإمام     

لالجية المختصرة من كتاب رة بالعقيدة السيشهثم العقيدة الوجيزة ال منها، الحرمين في الصفوف المتقدمة

والتي  مرتيةو وكذلك المرشدة الت ،سلفهج الوهي موضوعة على من ،، ثم عقيدة الرسالة القيروانيةالإرشاد

ة اعتماد العقيدة السفاقسية المنسوبة إلى أبي الطيب سعيد بن أحمد بن  ، كما تمّ 2كانت عليها شروح عد 

 بالعقي ،(م1176/ه571ت)سعيد السفاقس ي 
ً
أوّل  كانت يالتدة السنية أو عقيدة الصالحين والمسماة أيضا

 .3المنطقة نص عقدي يلخص العقيدة الأشعرية في

ت )رسالة لأبي المجاهد الطائي  ندلس ومنها كما تمّ تداول مصادر أخرى في هذا الشأن ببلاد المغرب والأ       

، وكتاب اعتقادات (م1711 - ه673)للباقلاني المالكي  والتمهيد ،وهو تلميذ الإمام الأشعري ( م717/ ه 397

تمّ شرحه  هذا الأخير الذي ،(م1715/ه 691) ينياد للجو وكتاب الإرش ،(م1715ـ ه 676)الموحدين لابن فورك 

، كما "منهاج السداد في شرح الإرشاد"سماه قد و ( م1159/ه 551ت)الحسن الضحاك الغرناطي  من قبل أبي

 الإمام المازري 
ً
 .، وغيرها من الكتب والشروح 4"المهاد في شرح الإرشاد"وسماه ( م1161/ه536ت)شرحه أيضا

                                                           

، ص 4111، 4طينة، عة الدراسات العقدية ، قسن، مجل حوار بين الشيخ السنوس ي والشيخ المغيلي في المذهب العقدي( : عمار)ـ طالبي  1

بين السنوس ي محمد " نص مراجعات كلامية" في تياري العقيدة السنية بالغرب الإسلامي  (:أحمد العلمي)؛ وانظر ايضا حمدان  412، 413

؛ الإدريس ي 5222، 4ة، عدد خاص،ع، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية، فاس، المملكة المغربيبن يوسف والمغيلي محمد بن عبدالكريم 

 . 45، ص "  في الحاجة إلى تاريخ نقدي لعلم الكلام بالمغرب: مساهمةعبد المجيد الصغير "الاتجاهات الكلامية  (: علي)

لدار البيضاء، ورقات عن حضارة المرينيين، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية ، جامعة فاس، المطبعة الجديدة، ا( : محمد)ـ المنوني  2

 . 412، ص 5221المملكة المغربية،ط

 . 22المرجع السابق ، ص : ـ حنانه  3

 . 21المرجع السابق ، ص ( : مبروك)ـ المنصوري  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

126 
 

روا  في غيرهم، على الطريقة الأشعريةساروا  آخرونبرز علماء مغاربة و        
ّ
 ، أث

ً
 وتأليفا

ً
المتكلم : منهمو كتابة

ت )بن عبد الله بن كيس  ىيحي العالم الأندلس ي، و المرس ي أبوالعباس شيخ المتكلمينالجذامي  ىأحمد بن يحي

ه 617) المرادي  أبو بكر و .   1 سكنالم يغرناطال (ه 617ت )بن عيس ى الألبيري  ىأحمد بن يحيو . (م1766/ه636

أحمد بن سابق و  .(ه 696ت)محمد بن سليمان الباجي و  .أدخل علم الكلام إلى المغرب الأقص ىالذي ( 

أبو محمد عبد الغالب بن و  .(ه 571ت )أبو عبد الله محمد بن عمر بن قطر الزبيدي و  .(ه 673ت )الصقلي 

أبو الحجاج يوسف بن موس ى و  .ه 575لحسن بن الأعلى الكلامي ت أبو علي او .ه 516يوسف السلمي ت 

 .2أبو القاسم يوسف بن علي بن جبارة ابو ذؤيب الهزلي البكري و  .ه 517الكلبي ت 

وتطوره ببلاد المغرب في  ،بالإضافة إلى هؤلاء العلماء عملت عوامل أخرى على رسوخ المذهب الأشعري        

عامل بناء المدارس وانتشارها على العهد المريني والزياني و الحفص ي بمثابة  حيث اعتبر  ،زمن ما بعد الموحدين

، أغماتو مدرسة آزمور وآسفى وأنفا  ،تي نشطتوكان من المدارس ال ،لرسوخ المذهب وتداوله دافع مهمّ 

ن والمدينة ريج والعطارين والقروييمدارس الصهو ، "الصفارين والحلفاويين"ومدارس فاس  ،والقصر الكبير

تأسست مدرسة ف ،المناخ نفسه، كما شهدت تلمسان ية والمدرسة البوعنانية الشهيرةحابالبيضاء والمص

 أنّ بروز شخصية . 3، ومدرسة ابني الإمامالعباد
ّ
والدفع  م،15/ه7محمد بن يوسف السنوس ي في القرن إلا

، إذ اعتبر الأشعريةما يخص دين فيعد الموحيعتبر من أهم ملامح عصر ما ب ،للمذهب الأشعري  هالذي قدم

وقد تقرر ذلك عن طريق  .تعليمالو  تأليففي البفضل جهوده  ،السنوس ي بحق باعث الحركة الأشعرية

 لبساط ،التعليم
ً
  ة عقائده الأشعرية،وهذا نظرا

ً
 وفكريا

ً
 . ومراعاتها الشروط الموضوعية لهذه الفترة اجتماعيا

فأصبحت عقائد  ، وفي تلمسان وما حولها،المجالهذا لعقائد التطور الحاصل في عكست هذه ا            

مغربي هو نبذ أشعري على ثابت سنوس ي ، وقد أكد الفي تعليم  وتدريس الصغار والكبارالسنوس ي إلزامية 

لمجتمع ووجوب النظر العقلي في العقائد على العموم، وتعميم المعرفة الكلامية على مجموع أفراد ا ،التقليد

 في الإيمان ،عامتهم وخاصتهم
ً
 أساسيا

ً
التوحيد وكان السنوس ي في منهج كتاباته يجمع بين . 4واعتبار ذلك شرطا

ي الأشعرية على الطريقة ه ،تسمية جديدة لهذا التوجه أفرز هو منهج جديد و  ،والمنطق والفقه والحديث

 . 5وقد كانت كتابات السنوس ي مستوحاة من المنهج الأشعري الجويني -أو الأشعرية السنوسية -السنوسية

                                                           

 كتاب الصلة في تاريخ علماء الأندلس، تح صلاح الدين الهواري، المكتبة: ؛ ابو القاسم خلف بن شبكوال  34، ص 5التكملة، ج: ـ ابن الأبار  1

 . 15،ص 4114، 5العصرية ، بيروت،ط

 . 441المرجع السابق ، ص : ـ التهامي  2

 . 531. 542المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب ، ص ( : حسن)ـ حافظي  3

 . 514، 515 صي تاريخ المغرب الإسلامي ، صدراسات ف( : محمد الأمين)ـ بلغيث  4

الذي يذهب إلى إبراز دور السنوس ي في . صاحب تحقيق كتاب أم البراهين للسنوس ي : ـ تمّ مناقشة هذه المسألة مع الأستاذ خالد زهري  5

 .م4151تقوية ونشر المذهب الاشعري وفق طريقة بسيطة جديدة سهلة على العامة، في مقابلة خاصة بمدينة الرباط سنة 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

127 
 

ففي هذه الظروف برز الإمام  ،تميز الجو الذي برز فيه السنوس ي بالجمود والتقليد وقلة العلماء المبرزينو       

ر، وقد الحاصلين في علوم النظ والإهمال ،السنوس ي للنهوض من جديد بعلم الكلام الأشعري ومحاربة التقليد

 
ّ
 :1ت جهود السنوس ي من خلال مؤلفاته وما انسل منها من شروح وتقارير ومختصرات تظهر في التاليتجل

تقليد المرغمة أنف كل مبتدع عقيدة اهل التوحيد المخرجة من ظلمات الجهل وريقة ال"ـ العقيده الكبرى  1

 ".عنيد

 ".عقيدة أهل التوحيد عمده أهل التوفيق والتسديد في شرح " ـ شرح العقيدة وسمي  1

 .ـ العقيدة الوسطى 3

 .ـ شرح العقيدة الوسطى 6

5  
ً
 ".السنوسية " و" أم البراهين" ـ العقيدة الصغرى وتسمى أيضا

 .ـ شرح العقيدة الصغرى  6

 ".الحفيدة " ـ عقيدة صغرى الصغرى أو صغيرة الصغرى وهي التي تسمى  9

 .مهمةـ شرح صغرى الصغرى وله فيها نكت وفوائد  1

 .ـ عقيدة صغرى الصغرى ، وتسمى بالعقيدة الوجيزة  أو عقيدة النساء 7

 .ـ المقدمات وهي مجموعة لمشروعة العقدي وبخاصة لعقيدة الصغرى التي حازت الشهرة الوافية 17

 .ـ شرح المقدمات 11

كفاية المريد "سماة وهي الم( ه 116ت) ـ شرح على منظومة شيخه أبي العباس احمد بن عبد الله الجزائري  11

 ".في علم التوحيد

" وهي المسماة ( ه  717ت ) ـ شرح على منظومة تلميذه أبي عبد الله محمد بن عبد الرحمٰن الحوض ي 13

 ".واسطة السلوك 

 .مرتو ـ شرح على مرشدة محمد بن ت 16

  .2يجيرح جواهر العلوم لعضد الدين الإ ـ ش15
  المغرب  المذاهب الفقهية السنية في بلاد – 4 
إذ كان  ،إلى نهاية القرن الهجري الأول  الفتح الإسلامي منالفا للسنة لم يعرف المغاربة مذهبا مخ     

و المعاملة وفق  ،و العبادة الحقة ،صحابة أطهار و تابعون أبرار، أشاعوا الاعتقاد السليم الفتحالقائمون على 

ومعرفة كلام ، فهم الصحيح لهماالمع  ،مصدرهم في ذلك حفظهم القرآن و تعلمهم السنة ،المنهج النبوي 

                                                           

 . 454،  454المرجع السابق، ص (: يوسف) ـ حنانه 1

 . 453، ص  نفسهـ  2



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

128 
 

كل ذلك في تصوراتهم وقد تجسد . 1وفق وصية عقبة لبنيه ،و تحكيمهم أعمال كبار الصحابة العرب

لم يكد فعبر فترات زمنية قصيرة، " البربر"إلى سكان البلاد المفتوحة  جمتزاالا وانتقل هذا بفضل ،  ومعاملاتهم

اعتمد الفاتحون على  كما. آخر موقع وصل إليه المسلمون  ،القرن الأول ينتهي حتى امتد نفوذهم إلى الأندلس

ئاسة ، وهي ر الناحيةتلك افقة أهل و أعطيت لهم رياسة البربر بمو  ،البيوتات العربية التي وفدت مع الفتوح

 .2حيث عملت هذه البيوت على تعليم أهل الناحية شرائع الإسلام ،تحول معظمها إلى رياسة سياسة ،روحية

دونت لنا المصادر أعمالا جليلة قام بها الفاتحون أمثال عقبة بن  :هأثر و تيار التابعين الفاتحين     

فأكثر أهل بلاد المصامدة التي فتحت على يد عقبة بن نافع اعتنقت الإسلام طوعا  ،نافع و موس ى بن نصير

عمد عقبة إلى ترك مجموعة من أصحابه لتعليم هؤلاء القرآن و السنة، و تذكر في هذا الشأن  كماعلى يديه، 

لى المغرب ين بأقص ى المغرب في أثناء عودته إشخصية شاكر الذي أسس رباطا صار نواة لإرساء دعائم الدّ 

م و دين بعد و يضيف صاحب البيان أن عقبة كان يؤسس بعض المساجد التي صارت منارات عل. 3الأوسط

 .5و آخر بالسوس الأقص ى 4فبعد أن أسس مسجد القيروان عمد إلى تأسيس مسجد بدرعةرحيله، 

مسجد  ،ول للفتحمن بين المؤسسات المسجدية التي بنيت في الزمن الأ  أنّ  ،يضيف صاحب رياض النفوس و    

إفريقية مع ابن على بن عفان أثناء حملته  بناه عبد الله بن الزبير سمي بمسجد القيروان، و ذلك زمن عثمان

و نشر الإسلام في قبائل الذي نزل منطقة الريف  ،و تذكر الروايات صالح بن منصور الحميري . 6أبي سرح

، و قام 7ذات التوجه السني المالكي ، وهياصمتها نكور أحفاده فيما بعد دولة لهم ع أهو الذي أنشو . غمارة

و اعتمد في نشر . 8موس ى بن نصير على نفس النهج حينما أمر أتباعه بتعليم البربر القرآن و شرائع الإسلام

حيث وجدت في زمن متقدم من الفتح، إذ تذكر المصادر أن  ،السنة إلى جانب المسجد الكتاب أو المكتب

كان يمر  م 971/ه11و توفي سنة  م671/هـ91قدم إلى إفريقية سنة  الذيسفيان بن وهب الصحابي الجليل 

في  ،9و كانت عليه عمامة بها ذوآبة قد أرخاها خلفه ،على الغلمان بالقيروان يقرؤهم السلام و هم بالكتاب

                                                           

 .511، ص5، ج5223، 3ط. ؛ عبدالرحمن الجيلالي، تاريخ الجزائر في العام، ديوان المطبوعات الجامعية43، ص5المصدر السايق، ج المالكي، 1

تاريخ المغرب وحضارته من قبيل الفتح العربي إلى بداية الاحتلال الفرنس ي، دار العصر الحديث للنشر والتوزيع، بيروت، (: حسين)مؤنس  2

 . 444، ص5، ج5، مج5224، 5ط

 .43، ص5البيان، ج: ابن عذاري  3

 .552، ص4وصف إفريقية ، ج: أنظر الوزان . إقليم درعة يمتد إلى الجنوب من الأطلس بالمغرب الأقص ى ويشكل مساحة واسعة جنوبا   4

 .43، ص5نفسه، ج: ابن عذاري  5

 .13، ص5المصدر السابق، ج: المالكي 6

 .21ص. المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب : البكري  7

 .34، ص5نفسه، ج: ابن عذاري  8

 .515، ص5المصدر السابق، ج: الدباغ 9



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

129 
 

قية إلى المناطق فريإتقل هذا التنظيم من و قد ان. 1م617/هـ67نون أنه غزا إفريقية سنة بن سححين ذكر ا

 .2يقوم عليها معلمون  ،حيث صقلية التي قيل أنها كانت تحوي ثلاثمائة كتاب ،شمالاالمفتوحة غربا و 

ه في الوقت الذي يرجع فيه الناس تنظيم العملية التربوية ببلاد المغرب       
ّ
أما فيما يخص منهج التلقي فإن

تقدم لنا المصادر نصا صريحا واضحا في شكل وصية  ،إلى زمن محمد بن سحنون و أبي الحسن القابس ي

شف من وصية عقبة بن ث نستحي ،يمكن اعتمادها كوسيلة إيضاح و منهج تربية ببلاد المغرب زمن الفتح

 :المعالم الأولى للفكر التربوي ببلاد المغرب،و يظهر لنا من خلال الوصية مايلي هبنيلنافع 

 .أولوية الحفظ للقرآن الكريم -1

 .التقليل من أمكن من شعر العرب بالمقارنة مع القرآن -1

 .اعتماد كلام العرب بعد القرآن لما فيه من حكمة -3

 .من خلال القرآن الكريم و كلام العرباعتماد الدرس الأخلاقي  -6

 .التقص ي في أخذ العلم، إذ لا يؤخذ العلم من معلم مغرور قليل الورع -5

 .3الأخذ بالعزيمة و البعد عن التراخيص -6

ولا شك أنّ عملية الانتشار لتيار السنة زمن الفتح كان من نتائجه تعريب بلاد البربر، إذ لا يمكن         

فصار منهم المعلمون  قضية،الالمفتوحة ، و قد تبنى سكان البلاد لغة العربيةسلام و الالإ  ثابتيالفصل بين 

وهو يشرح في مقدمة كتابه  في هذا الشأن وقد صرّح أحد الباحثينية بجدية متناهية، القائمون على العملو 

ليقدر عليه العرب يكن البناء الحضاري للشمال الإفريقي لم  بأنّ التاثير والتأثر بين المسلمين وغيرهم 

قيادتهم للجهة الغربية بصفة  البربر كان لهم دور في الاندماج الحضاري الإسلامي، و أنّ  نّ إبل  ،لوحدهم

شارقة في نقل مآثرهم كالمساجد نسجل ذلك دون إغفال دور الم. 4دور في نشر الإسلام اكان له ،تلقائية

ظاهرة التأثير و التأثر التي بقيت ميزة الحضارة الإسلامية  ا يبرزممّ  ،5عند استقرارهم ببلاد المغرب ،الكتاتيبو 

 .بالجهة المغربية

إرساء دعائم المؤاخاة بين  إلى سعيهو ما يلاحظ عن عملية تفقيه البربر زمن حسان بن النعمان هو         

ابعين بتعليم هؤلاء فقيها من كبار الت( 13)د من البربر أجنادا و عهد إلى ثلاثة عشر البربر و العرب، حيث جنّ 

                                                           

 .25، ص5، جالنفوس رياض: المالكي 1

 .544ص: المصدر السابق: ابن حوقل 2

 .41،43ص، ص5جالمصدر السابق، : انظر الوصية عند المالكي 3

Georges Marçais : La Berbérie Musulmane et l’orient au moyen âge. Edition Montaigne, Paris 1946, P14.                   4                                           

 .24، ص5224، 2، مجلة دراسات تاريخية، دمشق، عهجرة الثقافة من المشرق إلى المغرب(: أحمد)بدر  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

130 
 

حيث  ،القرآن و أصول الإسلام و اللغة العربية، و برزت في عهده حركة بناء المساجد في سائر أرجاء المغرب

المتأخرون و اتفق المتقدمون و . 1بين البربرالاسلامية صارت بمثابة مراكز ثابتة لنشر الإسلام و الحضارة العربية 

مكملا لما قام به كل من عقبة و حسان بن النعمان، فكان  ،انجازا عظيما بأنّ ما قام به موس ى بن نصير يعدّ 

لوا إذ حوّ  ،هم همّة عالية في هذا الشأنفيالذين ظهرت  ،لعربية بين البربرالاهتمام بنشر الإسلام و الثقافة ا

 
ّ
لمغرب ساهموا في فتح ا رجلا من العرب( 19)ن يسبعة و عشر موس ى الفاتح ر الكنائس إلى مساجد، كما سخ

بهدف ترسيخ الدين الإسلامي في نفوس . رآن أساسا لذلكوأن يتخذوا تعليم الق ،لتعليم الناس أمور دينهم

بأنّ  هتصريح في( م776/هـ316ت )أبي يزيد القيرواني  نابالبربر الذين كان بعضهم يرتد ويعود، مثلما أشار 

  الأمور هم لم تستقر لهم و أنّ  ،البربر ارتدوا أثنى عشر مرة
ّ
 .2أيام موس ى بن نصير إلا

   :البعثة العمرية
ّ
ف عشرة من ركز الباحثون كثيرا على العمل الذي قام به عمر بن عبد العزيز حينما كل

وتمّ اعتبارها خطوة حاسمة في سبيل تحقيق  ،الفقهاء للقيام على العملية الثقافية التعليمية تجاه البربر

ه مستساغا لديهم، تو جعل ،البعض أنّها عملت على تبسيط الإسلام مثلما اعتبر . الفتح الاجتماعي للمسلمين

مما ساهم في وضع أسس الاتجاه السني هناك، بل  ،على المدى الطويل ،النجاح بفضل ذلك كان حليفهم أنّ و 

 . 3ةياعتبروها نواة لمدرسة مغربية فقهية حديث

حينما  ،يمكن أن نسجل بعض التغافل عندهم ،و مع تقدير ما توصل إليه هؤلاء من استنتاجات

حينما قام بتكليف  ،في حين نجدهم يهملون ما قام به حسان بن النعمان ،أولوا هذا العمل أهمية قصوى 

( 19)وكل المهمة نفسها لـ حينما أ ،للقيام بهذه المهمة، و كذا ما فعله موس ى بن نصير ،ثلاثة عشر من العلماء

زيز، نجدها العلماء، و بقدر ما ذكرت المصادر أسماء فقهاء عمر بن عبد الع عشرون من الفاتحينسبعة و 

 و . ان بن النعمان و موس ى بن نصيركل من حس ةتهمل بدورها ذكر تكلف
ّ
ل من شأن عمل عمر بن دون أن نقل

  ،عبد العزيز
ّ
غرب ية الفتح لبلاد الملمسايرة عمل ،ره الخلفاءيمكن اعتبار ما قام به استكمالا لمشوار سط

اهتمام المسلمين الفاتحين لم يكن  باعتبار أنّ  ،الفتح العسكري فقط لهذا المجال ةعسكريا، وهو يبعد شبه

تقوم  ،بقدر ما كان اهتمامهم كذلك إيجاد قاعدة اجتماعية ناضجة واعية ،التركيز على الجانب العسكري 

                                                           

: نظر المالكي الى هذا التوجه في تفقيه البربر، و توجد غي نصوص المصادر دلائل ع 44الخوارج في المغرب الإسلامي ص(: محمود)إسماعيل  1

 .و ما بعدها 11، ص5جالمصدر السابق، 

بدالله بن مسلم ع)؛ابن قتيبة14،ص5،5223تاريخ إفريقية والمغرب،تح محمد زينهم محمد عزب،القاهرة،ط(:القيرواني)الرقيق 2

وطان عن الأ هو يتحدث ،و 411،ص5العبر،ج:،ابن خلدون 14ص،4ج ،،تح خيري سعيد،المكتبة التوفيقة،دت الإمامة والسياسة(:ه421ت

ه الكثيرة القبائل والعصائب 
ّ
 .44الخوارج، ص:؛محمود إسماعيل33مقدمات البناء،ص:قل أن تستحكم فيها الدولة؛الحريري بأن

م وزارة الأوقاف 51/ ه 3مجتمع المغرب الأقص ى حتى منتصف ق(: هاشم العلوي )؛ القاسمي 52صالمذهب المالكي،  (:نجم الدين)الهتتاني  3

 .524ص،5، ج5221ة ، المملكة المغربية،طوالشؤون الإسلامي



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

131 
 

ليها، و هو ما كان فعلا في فتح بقية أنحاء الوصول إ عليها مهمة نشر الدين الإسلامي في المناطق التي لم يتمّ 

  .إذ كان العنصر الغالب بربري مسلم واع ،المغرب و فتح الأندلس

في حين  ،خر حول كلمة البعثة التي تدل على إرسال هؤلاء من المشرق إلى المغربآكما يطرح تساؤل 

ستقض ى بعضهم مثل أبي عبد حيث ا ،نجد أن بعض أعضائها كانوا متواجدين بإفريقية زمن موس ى بن نصير

عافري الحبلى، و أبي الجهم عبد الرحمن بن رافع التنوخي الذي استقضاه على الرحمن عبد الله بن يزيد الم

فهل كانت بعثة أم تكليفا من عمر بن عبد العزيز لمجموعة من الفقهاء العشرة . 1م977/ه17وان سنة القير

،  3تطرقت المصادر إلى ذكر هؤلاء العشرة من التابعينلقد  ؟2للهجرة 77و قيل سنة  ،للهجرة 177سنة ( 17)

  بل لم يتمّ . و اختلفت في أسماء البعض الآخر ،اتفقت في بعضهم كما
ّ
ا جعل مسألة البعض منهم، ممّ  ذكر إلا

  ،وقد أشاد إسماعيل سامعي بأنّ المصادر لا تفيد بشكل كافي عن البعثة .في البقية الباقية الأخذ و الردّ 
ّ
 إلا

حاب المصادر بتدوين و نبذ من سيرتهم و نشاطهم، و أرجع ذلك إلى انشغال أص ،بنتف قليلة من أخبارهم

الثقافية لتعتيم على النواحي الاجتماعية و و للثورات التي ساهمت في ا ،أحداثها لأهميتها من جهةحركة الفتح و 

دفع هذا قد و  .4تناست الجوانب الأخرى  و  ،و لأنّ جل المصادر كتبت عن البطولات و الملاحم. من جهة أخرى 

 .ن في فتوح المسلمين لبلاد المغربالغموض بالمدرسة الإستشراقية المتعصبة إلى الطع

و إلى أبعد  ،فإنّ المصادر تسكت عن انتشارهم خارج القيروان ،ا عن انتشار هؤلاء الفقهاء العشرأمّ  

از حينما لم يستبعد أن يكون هؤلاء قد وزعوا على كافة و هو عكس تخمين إبراهيم بح. في إفريقية لا غير حدّ 

ه يؤكد على . باعتبار الكفاية من العلماء ،إقليم المغرب، إذ لم تكن القيروان و لا إفريقية بحاجة إليهم
ّ
و أن

، و الحقيقة أنّ 5تعلم البربر الحلال و الحرامفي فضلهم يشير إلى و . المغرب الأوسط و الأقص ىانتشار هؤلاء ب

منطقة المغرب الأوسط  كما أنّ الانتشار خارج إفريقية،  المصادر رغم سطحيتها لا يمكن أن تتغافل عن هذا

ذاتها كانت تحتاج  كن الاستقرار بها بالشكل الذي يسمح بإرسال الفقهاء، ثم إنّ إفريقية في حدّ يوالأقص ى لم 

                                                           

 .521، ص5المصدر السابق، ج: الدباغ. 551، ص5جالمصدر السابق، : انظر المالكي 1

 .ك خلاف بين الكتاب لانعدام الوثيقة المصدرية اليقينية و لقصر مدة حكم الخليفة عمر بن عبد العزيزفي ذل 2

معالم الإيمان ، تح ابراهيم : و ما بعدها؛ الدباغ 22، ص5جالمصدر السابق، : و ما بعدها؛ المالكي 41طبقات، ص(: تميم)أنظر أبو العرب  3

إسماعيل بن عبيد الله الأنصاري، طلق بن جابان، : و من هؤلاء العشرة هم. و ما بعدها 521ص ،5،ج5212شبوح، مكتبة الخانجي، مصر، ط

و بكر بن سوادة و عبد الرحمن بن رافع التنوخي، و أبو عبد الرحمن الحبلى عبد الله بن يزيد، و سعيد بن مسعود التجيبي، موهب بن حي 

 .ى بن رياح بن قصير اللخمي، و اسماعيل بن عبد الله بن أبي المهاجرالمعافري، حبان بن أبي جبله القرش ي، و عبد الله عل

م رسالة ماجستير 55 –م 2ق/ ه1ق –ه 4دور المذهب الحنفي  في الحياة الاجتماعية والثقافية في بلاد المغرب من ق(: إسماعيل)سامعي  4

 .45،41، صص 5221 -5223إشراف موس ى لقبال، جامعة الجزائر، 

 .553، ص5جالقضاء في المغرب الإسلامي، (: إبراهيم)بحاز  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

132 
 

خصوصا وأنّ بعضا من المعارضة قد  ،تشيع العلم و المعرفة و تكرس الاستقرار ،إلى قوة ثقافية عالمة

 .طرح  يجانب الصواب في رأيناالهذا ما يجعل صاحب  استوطنها،

و هي تتويج لأعمال السابقين عقبة بن نافع، حسان بن النعمان، و موس ى بن  -لقد كان لهذه البعثة        

 ةعبادلها مسجدا لجانبيّد ب، وشأثر على واقع المجتمع المغربي، إذ اختط كل واحد دارًا لسكناه -نصير 

و تلقين مبادئ الدين و العربية لصغار البلد، و أشاع هؤلاء  ،ابا لتحفيظ القرآناتخذ بقربه كتّ ولمجالسه، و 

إلى أنّ الرعيل  بعضو يشير ال .1العلم و عرّفوا الحلال و الحرام فكان إسلام البربر نهائيا من آثار هذه البعثة

 باح بن يزيد و أسد بن الفراتأمثال عبد الله بن غانم و البهلول بن راشد، و ر ل من علماء القيروان الأوّ 

محاربتهم يتمثل في و كان أبرز أثر . 2كلهم ثمرة هذه الجماعة المكلفة من قبل عمر بن عبد العزيز واكان وغيرهم

لي حنظلة بن على وجه التخصيص حينما ثار أهل طنجة على الواو  ،للخارجين عن طاعة الإمارة بالقيروان

، عمد صفوان إلى جمع علماء القيروان و كان على رأسهم بقية (م 965-961/هـ 119-116)صفوان المكي 

ن يسعيد بن مسعود و حبان بن أبي جبله و طلق بن جابان و كتبوا رسالة لأهل طنجة لتبي: أعضاء البعثة

 .3حدود الإسلام

عملا شموليا تمثل في استعمال جل يمثل العمل الذي قام عليه عمر بن عبد العزيز ببلاد المغرب         

ملت الجوانب التثقيفية عملية الفتح، إذ لم تقتصر على الجانب العسكري بقدر ما أعالوسائل لإتمام 

أنّ و  ،تساير الفتح حينما ادعوا أنّ حركة التعريب لم ،و هو عكس ما ذهب إليه بعض المستشرقين، التوعوية

  ،أهل المغرب لم يتعرفوا على العربية
ّ
عمر بن عبد العزيز خيّر مسيحي  مثلما زعموا أنّ . في الفترات المتأخرة إلا

 .4المغرب بين الدخول في الإسلام أو الرحيل عن البلاد فآثر بعضهم المغادرة

يمكن اعتبار هذه الفترة  ه695/هـ55سنة ة الفتح و تأسيس القيروان منذ بداي بالنظر إلى ما تمّ  و        

المهاجر و حسان بن النعمان و موس ى بن  أبو قام به كل من عقبة بن نافع و  و ما( للهجرة 177إلى سنة  55)

حركة الفتح العسكري، و أسست لواقع  و ثم أعمال عمر بن عبد العزيز بمثابة قاعدة علمية تسايرت ، نصير 

                                                           

: (عبد العزيز)؛ المجدوب 51ص،4111ط وأركان النهضة بالمغرب العربي، مركز النشر الجامعي ، تونس،أعلام الفكر (: الفاضل)بن عاشور  1

 .43،41المرجع السابق،ص (: إبراهيم )؛ التهامي44، ص5221، 4الصراع المذهبي بإفريقية غلى قيام الدولة الزيرية،الدار التونسية للنشر، ط

 .43المرجع السابق، ص: المجدوب 2

 . 3انظر رسالة حنظلة بن صفوان إلى أهل طنجة، الملحق رقم  514، ص5جالمصدر السابق، : المالكي 3

  Gaston Bonet Maury : l’Islamisme et le Christianisme en afrique ,paris,Librairie hachette,1906. P72                                           -   4 

حية والإسلام، وكيف كتابات كثيرة كتبت على دخول الإسلام إلى شمال أفريقيا وتتحدث عن ذلك الاحتكاك الذي وقع بين المسي   هناك        

 Charle , vernier , : l’Islamisme et Christianisme en afrique , thése présentée a la faculté  libreانظر . نظر إليه هؤلاء المستشرقين

de Montauban en 1908   .                                                                                                                                                                                                           



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

133 
 

ما اعتمد القرآن و السنة و فهم الصحابة و  ديني سني فيما بعد، و أنّ 
ّ
التابعين هؤلاء التشريع الذي كان إن

 .للوحي

بواسطتها تثقيف مجتمع بلاد المغرب غير البعثات  و ما تجدر الإشارة إليه أنّ هناك عمليات أخرى تمّ     

كان هؤلاء التجار و  ،بعض التجار من المشرق إلى المغرب حركةإذ تحدثنا بعض المصادر عن  و الإرساليات،

يشير صاحب طبقات العلماء إلى شخصيات  حيث ين الناس و يعلمونهم،و يقضون ب ،الكبار يجوبون المناطق

ـ و عبد الله بن م993/ه156الذي قدم إلى إفريقية سنة  ئ ر ل أبي عبد الرحمن عبد الله بن يزيد المقامثأ

و إذ نقتصر على هذه الإشارة . 1الكناني الذي كان معتزلياالمغيرة الكوفي الحنفي و أبو محرز محمد بن عبد الله 

مما يعطينا إشارات واضحة إلى دور التجارة في نشر تعاليم الإسلام ببلاد المغرب  ،فإنّ تمحيص كتب الطبقات

 .دراسته مستقبلاأيضا و هو موضوع تجدر  ،و ما وراءها

تلازم الحركة الثقافية مع تساير و  لتي تميّزت بمظهرا ،بعد انتهاء حركة الفتح لبلاد المغرب و الأندلس      

رغم بقاء بعض المناوشات المذهبية  ،ار الخلافة الأموية ثم العباسيةحركة الفتح، و استقرار بلاد المغرب في إط

التي عرقلت الاستقرارـ بدأ توافد التيارات المذهبية السنية من المشرق إلى بلاد المغرب، فكان من بين المذاهب 

و عبد ( م991/ه161ت)الفقهية التي تعد الأولى من حيث الظهور بإفريقية و المغرب مذهب سفيان الثوري 

إذ . عُوِّضا بالمذهبين الحنفي و المالكي بعد فترة قصيرةالذين  و ( م996 /ه159 ت)الأوزاعي الرحمن بن عمر 

 موطن النشأةباعتبار   الثوري و الحنفي ينالتوافق بين المذهبتفسيرا لذلك التعويض بوقوع يفترض الهنتاتي 

د علىفي حين  الواحد الجامع بينهما وهو العراق،
ّ
ما ، وهذا بين المذهبين المالكي و الأوزاعيوالتوافق الالتقاء  أك

 .، وربما تعتبر مخالفة الأوزاعية للأحناف في كثير من قضايا الفقه من دوافع هذا التخمين2وقع في الأندلس

منه  اأكثر قربكان فتراضية تحتاج إلى تأصيل،إذ نعتقد أنّ التوافق بين الإمامين مالك و الثوري وهي عملية ا

في  أمير المؤمنين درجة، وهو الذي وصل باعتبار ميل الثوري إلى الاعتماد على الحديث ،إلى افتراض الأستاذ

، والمتميّزة بالسلطانة سفيان الثوري علاق كما أنّ .1"الآثار العلم إنما "مقولته دوماوكان يكرر ، 3الحديث

                                                           

 .23،25،21المصدر السابق، ص: أنظر أبو العرب 1

 .41المذهب المالكي، ص: الهنتاني 2

 بالحفظ عصره في اشتهر من على الإسم هذا أمير المؤمنين في الحديث درجة من درجات الحفظ التي يصل إليها المهتم بعلم الحديث، يطلق 3

 بن وشعبة الثوري، سفيان و المدني ذكوان بن الرحمن عبد( اللقب ذابه لقب وقد أئمته، و عصره أعلام من أصبح حتى والدراية،

الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، تح علي بن حسن (: ه333-313)الحافظ ابن كثير) غيرهم و البخاري  و مالك، الحجاج،والامام

 و الحديث علوم في الوجيز :الخطيب عجاج محمد.5221، 5، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ط5بن علي بن عبد الحميد الاثري، مج

 396 ص ، 1989 طالجزائر،  ة،الرغاي المؤسسةالوطنية، نصوصه،



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

134 
 

، 2المتميّزة بالقرب والتفاعل الإيجابي في عهد بني العباس تخالف علاقة الأحناف بالسلطانبالهجران والنكران 

لذلك يكون المذهب المالكي المنافر للأحناف في قضايا الفقه موافقا للثورية التي سبقت إلى بلاد المغرب 

 .عُدّت أرضية خصبة لرسوخ المذهب المالكي فيما بعد  بتآليفها وآثارها التي

حضورا كان المذهب الثوري من أسبق المذاهب إلى بلاد المغرب   :ببلاد المغرب مذهب سفيان الثوري    

بعد سقوط دولة بني أمية، و كان من الذين نقلوا المذهب إلى إفريقية قاضيها الأموي ثم العباس ي أبوخالد أو 

، و جاء في النصوص (ـم991/ه 161ت )و قيل السفياني  ،عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الشعباني( أبو البقاء)

جاءنا عبد الرحمن بن زياد الإفريقي : سفيان الثوري سمع من ابن أنعم و روى عنه، قال سفيان الثوري أنّ 

م)بستة أحاديث يرفعها إلى النبي 
ّ
اعتبره المالكي قد ، و 3يرويها لم أسمع أحدا من أهل العلم( صلى الله عيه وسل

ه المتحدثين منسوبا إلى الزهد و الورع، متفننا في شتى العلوم
ّ
ه علينا حمل سماع الثوري عن 4من جل

ّ
 أن

ّ
، إلا

حتى و إن كان ابن أنعم فوق الثوري بعشرين  ،و ليس من باب التلمذة ،عبد الرحمن بن زياد من باب المذاكرة

 . 5دلةمبا سفيان عليه هو  سنة، فأخذ

مصنفات سفيان الثوري إلى المغرب نجد على بن زياد التونس ي الذي لقي سفيان  واأدخلالذين ن و م

هو المختص ثار، و قيل كذلك الجامع الصغير و الثوري، حيث أدخل جامعه الكبير للآثار و الجامع الوسيط للآ

ه  قد ذهب البعض إلى التأكيد علىو . 6بالرأي
ّ
ه  ،إلى المغربئه ل آراادخإو  الثوري، عن زياد أخذرغم أن

ّ
 أن

ّ
إلا

و من  . 7لأنّ مالكا كان أحوط في التحري من سفيان، و لمحبته له ،لم يتقيد بمذهبه، بل مال إلى المالكية

علم سفيان إلى المغرب نجد أبوخارجه الغافقي الذي كان مقيما الذين أدخلوا فقه و التلاميذ الشخصيات و 

                                                                                                                                                                                                 

ومع . 57 ص ،7 ج ، 1967 ط .بيروت العربي، الكتاب دار وطبقات الأصفياء، الأولياء حلية: (ه 430 .ت الله عبد بن أحمد نعيم أبو (الأصبهاني   1

ما نعدّ مذهبه آخذا من تياري اهل الحديث وأهل
ّ
 .الراي هذا لا يمكن أن ننفي تأثر الثوري بمذهب العراقيين، وإن

. رسالة ماجستير: المذاهب الفقهية المندثرة وأثرها في التشريع الإسلامي: أنظر دراستنا لشخصيتي الثوري و الأوزاعي من خلال رسالة  2

 .وهي تحوي تفصيلا لهذه الظاهرة على عكس ما ذهب إليه الهنتاني 4113موس ى لقبال، بجامعة الجزائر سنة :إشراف د 

 .514ص 5لسابق؛ جالمصدر ا: المالكي 3

 .514ص 5؛ جنفسه   4

، مؤسسة شباب الجامعة، "مغربيات في مشرقيات ط دراسة في التاريخ والحضارة في العصر العباس ي(: محمد احمد)عبد المولى  5

 .54، ص 5221، 5الإسكندرية،ط

 .41،41ص موطأ الإمام مالك، ص(: د الشاذليمحم)النيفر  6

وهذا حكم يتطلب مزيدا من التأكيد بالأدلة على توجه زياد المالكي الصرف، لأنه سبق القول في أثناء التحقيب لأدوار . 41، صنفسه   7

 زيادا وابن غانم وغيرهما من أصحاب المرحلة لم ينضبطوا بمذهب معين ، وإنما تنوعت مشاربهم بين مالكية وحنفية وثورية 
ّ
الفقه أن

 . وليثية وأوزاعية 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

135 
 

أبو العرب بأنّ لأخذ جامعي سفيان، وقد ذكر  قصدون يُ  نالذي مشاهير الفقهاءمن ان ك قدو  ،بناحية سفاقس

  . 1لمدونة من مالك مثل سماع ابن القاسم و أشهبللأبي خارجه سماع 

م نالبهلول بن راشد و ابن غا ، أمثالعنه من المغاربةالآخذين كما وصلت رواية سفيان الثوري عبر 

قال ابن  . 2إلى عبد السلام سحنون بن سعيد التنوخي بدورها وصلت التي ،أدخلوا كتبه الذينخارجه وأبو 

 يقرأ عليّ : "فأجاب إلى ذلك وقال ،ماعدخلنا على الثوري، أنا و ابن غانم و البهلول فسألناه في السّ : فروج

ه ربما قرأ علي قارئ بلحن في قراءته فأحرم نومي و طعامي
ّ
لعربيته )نم فقرأ عليه ابن غا. أعربكم كلاما، فإن

حنة ،عليه في قراءته شيئا شهورا فما رأينا الثوري ردّ ( الأصيلة
ُ
 .3و لا آخذ عليه ل

دولة أبي المطرف عبد الرحمن الأول بن معاوية بن  أيامكما دخل مذهب سفيان الثوري إلى الأندلس  

 171ت )بن مضر  يو ذلك على يد الفقيهين القرطبيين يحي ،(هـ 191-131)هشام بن عبد الملك الداخل 

و لا يجب إغفال دور  ،4(ـم135/ه117ت )العباس بن قرعوس بن حميد  و أبي الفضل قرعوس بن( ـم119/ه

 همتلاميذه الإمام مالك الذين بفضلهم بقيت آراء الثوري تجوب المغرب و الأندلس، ويرجع الباحثون سر أخذ

 :إلى عدة أسباب منها عن سفيان الثوري 

 ".أهل الحديث"ن الإمامين باعتبارهما من مدرسة فقهية واحدة التوافق الفكري بي -

 .و إقرار كل واحد للآخر بالإمامة و الفقه. لقاء العالمين و رواية بعضهما عن الآخر -

زهد الثوري إذ كان مضرب المثل في ذلك و عدّ من كبار علماء الحقيقة -
5. 

المغرب الأقص ى كان قبل قيام دولة الأدارسة، و أنّ و قد ذكر إسماعيل سامعي أن دخول المذهب الثوري إلى 

يرجع البعض أسباب ضمور المذهب  و إذ. 6من أعلام المذهب القاض ي عمر بن محمد بن سعيد القيس ي

ه صار  ،زواله إلى اختصاره في الحواضر الكبرى و 
ّ
 الخاصةوأن

ّ
 أثرا لم يترك ، وأنّ صاحب المذهب لا تعرفه إلا

ممّا دفع إلى ذلك الزوال إلى العداوة التي كان يكنّها للأمراء و الخلفاء، نرجع فإننّا ، دهيسير عليه الناس من بع

 .ك عوامل أخرى المغرب فهنافي أما  ،في المشرق ، كل هذا ق عليهيضيالته و تتابعم

 :سفيان الثوري فذكر منهم لى يد ربة الذين تتلمذوا عاقد أحص ى البعض أهم التلاميذ المغو 

                                                           

 .34المصدر السابق، ص: أبو العرب 1

 .35السابق، ص المرجع(: محمد أحمد)عبد المولى  2

 .453،ص5جالمدارك، : ؛ عياض533، ص5رياض النفوس، ج: المالكي 3

 .453،  ص5223المقتبس من انباء اهل الأندلس، تح محمود علي مكي، القاهرة : ابن حيان القرطبي  4

 .41المرجع السابق، ص(: محمد أحمد)عبد المولى  5

 .42المرجع السابق، ص(: إسماعيل)سامعي  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

136 
 

 (.191ت )بن يزيد بن رباح  أبو زيد رباح -1

 (.196ت )أبو محمد عبد الله بن فروخ الفارس ي  -1

 (.197ت )أبو يزيد عبد الملك بن ابن كريمة النصاري  -3

 .محمد بن الحكم -6

 .أبو خليل هشام بن الخليل التونس ي -5

 .أبو الخطاب محمد بن عبد الأعلى الكندي -6

 (.113ت )أبو الحسن على بن زياد التونس ي  -9

 (.113ت )البهلول بن راشد أبو عمر  -1

 .أبو عبد الرحمن عبد الله بن عمر بن غانم -7

 (.171ت )حفص بن عمارة     -17

 (.177ت )محمد بن يسوتا      -11

 (.177ت )أبو عون معاوية بن الفضل بن أحمد الصمادحي     -11

 .عبد الله بن المغيرة القرش ي   -13

 .أبو زكريا يحي بن سلام    -16

 .1(117ت )الغافقي أبو خارجة عنبسة بن خارجة     -15

تظهر المصادر بعض الآراء الفقهية العائدة إلى الليث بن سعد فقيه وبالموازة مع مذهب سفيان الثوري 

  المذاهب البائدة، حيث أخذ عدد منمصر، و الذي اعتبر من 
ّ
أنّ مذهبه  فقهاء المغرب و الأندلس بآرائه، إلا

  .لم ينتشر بالشكل الكافي على غرار التوجه الثوري
م
 و من مظاهر تأثيره أ

ُ
المغرب عن الليث بن  علامبعض أ خذ

  ،أمثال علي بن زياد الذي رحل إلى المشرق  ،سعد
ّ
وبعض ركائز المدرسة المالكية . يث و سمع منهو التقى الل

الليثي الذي خالف إمامه مالك في مسائل اتبع فيها الليث سعد، حيث أنّ  ىبن يحي ىأمثال يحي ،بالمغرب

ضا في الأخذ و خالفه أي ،و لا في غيرها و هو رأي الليث ،بحكان لا يرى القنوت في صلاة الص ىالفقيه يحي

قض ى بدار أمين إذا لم يوجد من أهل الزوجين حكمان أثناء و . و لم ير القضاء به ،باليمين مع الشاهدين

 . 2الخصام، كما رأى كراء الأرض بما يخرج منها على المذهب الليثي

                                                           

 .44المرجع السابق، ص: محمد أحمد متولى 1

جذوة المقتبس في ذكر ولاة (: ه322ت)؛ ابو عبدالله محمد الحميدي 424، 452المصدر السابق، ص (: ه312ت)ابن حيان القرطبي 2

وانظر دراسة الهروس . 43ص: المرجع السابق(: محمد الشاذلي)؛ النيفر  424، ص 4112رية العامة للكتاب، القاهرة، الاندلس، الهيئة المص

 .وما بعدها لعدة صفحات 423المدرسة المالكية الأندلسية، ص (: مصطفى)



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

137 
 

ما تخبرنا المصادر أيضا أنّ وفود  ،ولم يقتصر دخول المذاهب على ما سلف :لشامية الأوزاعية ا  
ّ
وإن

ل الأندلس في قد دخ، (م996 /ه159ت )الأوزاعي الشاميالمذهب الأوزاعي المنسوب إلى عبد الرحمن بن عمرو 

شكل العلماء رافدا مهما كما  .نقل آراء الأوزاعي و فقههفي عهد الفتوح، وساهم هؤلاء  إبّانأعقاب جند الشام 

هم بالأخص أسد بن عبد و  ،في عبور المذهب إلى الأندلس، إذ تحدثنا المصادر عن القائمين على المذهب

 ،1ن بن معاويةد ولي قضاء إلبيرة زمن عبد الرحمو ق. م996/هـ157بن السبائي الذي كان حيا سنة الرحمن 

، و قد م171/ه171سنة  أنّها كانتو على الأرجح  ،فاتهصعصعة بن سلام الشامي الذي اختلف في سنة و و 

ه أوّل من أدخل المذهب إلى الأندلس
ّ
ه لم يزل بالأندلس إلى زمن هشام بن عبد أيضا و قيل  ،قيل بأن

ّ
أن

مع كان دخول المذهب أن التأكيد على  الدراسات إلىبعض كما تذهب  .2( م796 - 788/ ه180 172-)  الرحمن

فتبناه مذهبا رسميا  ،هحتكمون إلين ييالأندلسي دعبد الرحمن الداخل وج وحينما جاءالفاتحين الشاميين، 

بد الملك بن زونان ع ما يخبرنا ابن الفرض ي أنّ ك. 3للدولة، واستمر العمل به إلى أن غلب المذهب المالكي

 .4ثم تحول إلى المذهب المالكي ،مذهب الأوزاعيكان يذهب ( م166/ هـ131ت )القاض ي 

إلى منفذ آخر نفذ منه المذهب الأوزاعي إلى بلاد المغرب  5 (Miklos Muranyi)دراسة ميكلوش موراني و تشير 

 ،وهو المدونات المالكية، إذ في دراسته حول كتاب العتبية لمحمد بن أحمد بن عبد العزيز العتيبي ،والأندلس

" زونان"ن محمد بن رزيق تدخل شخصية عبد الملك بن الحسين ب ،من سماعات المعروفة بالمستخرجةو 

أشار إلى دلائل واضحة من الآراء و الفتاوى التي  كما .إلى المدونات المالكية ذهب الأوزاعيفي ولوج الم كرافد مهمّ 

تعود إلى المدرسة  هياحتواها كتاب الواضحة في السنن و الفقه لعبد الملك بن حبيب بن سليمان القرطبي، و 

ابن حبيب هذه الآراء المدرجة في الواضحة عن تلميذ الأوزاعي صعصعة بن  وقد استقىالأوزاعية،  الفقهية

ا عن المسائل التي تسربت إلى المذهب المالكي و بقيت في معاملات الأندلسيين إلى ما بعد أمّ . 6سلام الشامي

  :في قوله( ـم1513/ه 717ت )زوال المذهب الأوزاعي فقد نظمها الفقيه ابن غازي 

                                                           

، 5الهواري المكتبة العصرية، بيروت، طبغية الملتمس في تاريخ رجال اهل الأندلس،تح  صلاح الدين (: أبو جعفر أحمد بن يحيى)الضبي  1

 .452، ص4111

تاريخ علماء : هـ ؛ وأنظر أيضا أبو الوليد عبدالله بن محمد بن الفرض ي 415الذي ذكر وفاته  412أخيار الفقهاء و المحدثين، ص: الخشني 2

  422ص: نفس المصدر: ؛ الضبي433جذوة المقتبس،  ص:    ؛ الحميدي203، ص4112الاندلس،القاهرة، ط

 .551، ص5222المذهب المالكي في المغرب الإسلامي، منشورات كلية الآداب و العلوم الإنسانية، الدار البيضاء، (: مولاي الحسين)جيان  3

أنظر أيضا . 41، ص4ترتيب المدارك، ج: و اسمه الكامل، عبد الملك بن الحسين بن محمد بن رزيق المعروف بزونان، أنظر القاض ي عياض 4

، دار ( 5222-5223" )إبراهيم بن الصديق."إشراف د. مدرسة العقيدة في عدوتي الأندلس و المغرب، رسالة الدكتورة(: حميد)حماني : ة لـدراس

 .32، ص5الحديث الحسنية، الرباط،ج

 .65دراسات في مصادر الفقه المالكي، ص(: موراني)ميكلوش  5

 .، الرباط5224، 4ع: ، مجلة دار الحديثزوال المذهب الأوزاعي بالأندلس(: عبد الهادي)راجع الحسيسن . 512نفس المرجع، ص: ميلكوش 6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

138 
 

ف  ول 
 
رس  قد خ

 
هم  الف ة  منهن س 

 
س         في ست

 
ب  في الأندل  المذه 

د                  اه 
 

ل  و الش
 
مين  ق كم  بالي  د         والح  اج  س 

 
رس  الأشجار  لدى الم

 
 وغ

ى                     
 
ل
 
ض  بالجزء ت

لطه الأر 
 
كبير الأذان الأول       و خ

 
ع ت

 
ف  1كذاك ر 

 .2ابن الفرض ي صرّح به ما ،وفق المذهبين بالأندلس بينالذي كان يجري تنافس ذلك الإلى تشير الدراسات ما ك

 ،و إذ يرجع الهروس في ذكره لأسباب انقراض المذهب الأوزاعي بالأندلس إلى أواخر القرن الثاني للجهرة

حيث كان آخر قضاة دمشق أبو الحسن أحمد بن  ،و بقائه بالشام إلى غاية أواسط القرن الرابع هجري 

تؤخر تواجد  ،التوصل إليه من خلال التقص ي ، فإنّ ما تمّ م751/هـ 369المتوفى سنة  3سليمان بن حذلم

ـ، و بقائه في فتاوي المالكية في الواضحة و العتبية إلى ما بعد ذلك م17/ه6ق المغرب إلى أواخر المذهب ببلاد 

ما كتبه عياض عن علماء المغرب  يفيدو . ر حياة المذهب الأوزاعي في الجسم المالكيكد استمرابكثير، و تؤ 

مالك كل من زياد بن بدأت منذ رحل إلى الإمام قد النهائي لمذهبية الأندلس الأوزاعية  الحدّ  أنّ  ،الأندلسو

أبانوا للناس  م مالك، و فجاءوا بعل ،من بعدهمآخرون و  ،عبد الرحمن وقرعوس بن العباس والغازي بن قيس

-191)ن عبد الرحمنإلى أن أقرّ الأمير هشام ب ،بهقدره و درس مذهرف حقه و فعُ  ،تداء الأمة بهقفضله وا

 . 4الفتيا عليهألزم الجميع بمذهبه و و  ،لوية المالكيةبأوّ ( ه117

 هيو  ،و ترسيخ مذهبية جديدة ،للعصف بالكيان المذهبي الأوزاعي متضافرةة أسباب و تجتمع عدّ 

المناظرة تمام بالمذاكرة و الاهوقلة  ،ذهبيتهملمفي عدم انتصار الأوزاعية  أحد الباحثينأجملها  ،المذهبية المالكية

عن كبير الأوزاعية سعيد بن عبد العزيز معاتبته  يالمذاهب الأخرى الباقية، حيث رو  المناقشة على غرار و 

وأن العامل الجغرافي و عدم وجود المذهب على  ،"كرونما لكم لا تتذا ،ما لكم لا تجتمعون : "للأوزاعية قائلا

وتدخل منافسة المذهب المالكي كعامل تدافع جدي . دفع إلى عدم بقائه بخلاف المذهب المالكي ،طريق الحج

يكن للمذهب لم  بالإضافة إلى اعتبار دور السلطان، إذ ،في ترسيخ المالكية على حساب الأوزاعية بالأندلس

                                                           

" ميارة" حاشية على شرح محمد بن احمد الفاس ي : نظر ما شرحه أحد المالكية وهو ابو عبدالله محمد الطالب بن حمدون بن الحاج ا 1

 . ، طبعة حجرية 524، ص5المعين على الضروري من علوم الدين على مذهب الإمام مالك، جالمرشد " لمنظومة 

: أنظر في تراجم شخصية صعصعة بن سلام صاحب المذهب الأوزاعي كل من ابن الفرض ي 13،11المرجع السابق، ص ص: ميلكوش موراني 2

 .212بغية الملتمس ، تر   رقم :الضبي  ؛151جذوة المقبس تر رقم : ؛ الحميدي 112المصدر السابق، ترجمة رقم 

 .32المدرسة المالكية بالأندلس، ص :  (مصطفى)الهروس  3

 .43،41ص ، ص5ترتيب المدارك، ج: عياض 4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

139 
 

حينما أرجع الفتوى  ،(ه117-191)مثلما فعل هشام بن عبد الرحمن ،ينتصر لهيحميه و البائد سلطان 

 .1القضاء على المذهب المالكيو 

ثنان حول دخول المذهب الحنفي إلى بلاد المغرب، بل و إلا يختلف  :ببلاد المغرب المذهب الحنفي -

إفريقية و ما وراءها  أنّ  (م1163-1713/ هـ 566-691)يذكر عياض  حيث ،أسبقيته على المذهب المالكي

إلى أن أدخل كل من علي بن زياد، وابن الأشرس، و البهلول بن  ،الغالب عليها في القديم مذهب الكوفيين

راشد، و بعدهم أسد بن الفرات المذهب مالك
كما يقدم المقدس ي نصا آخر حين تسأل أحد المغاربة عن . 2

و لم  ،فرات الذي ذهب للقاء الإمام مالكفذكر له المغربي سيرة أسد بن ال ،انتشار مذهب أبي حنيفة بالمغرب

ه على ابن وهب، فلم يأخذ عنه و سافر إلى العراق ثمّ  ،يمكث عنده كثيرا
ّ
فوجد محمد بن الحسن  ،دل

 ،قد سمع عنه الناس فروعا حيرتهمبه إلى إفريقية، و ثم سيّ  ،زقه الفقه زقاأبي حنيفة فأقبل عليه، و صاحب 

 . 3مسائل ما طنّت على أذن أحدو  ،و حقائق أعجبتهم

ا في البروز  
ً
فريقية وما والاها، لكن دور شخصية إبندرك من النصين أنّ مذهب أبي حنيفة كان سباق

 للأحناف أ ،نصينأسد بن الفرات تظهر الخلاف بين ال
ً
نجم و قد طرح الإشكال . للمالكية و باعتباره مواليا

لى أسد بن هل ينسب إ. ل من أدخل المذهب الحنفي إلى بلاد المغربتساءل عن أوّ الهنتاتي حينما  الدين

حينما يذكر المؤرخون ،قبل أسدأم إلى عهد  ؟حسب ما ذهب إليه المقدس ي( م111/هـ113ت )الفرات 

يعود أم  ؟(م171/ هـ115ت )بن فروخ الفارس ي  أصحاب الطبقات شخصية عبد الله بن المغيرة أو عبد اللهو 

 ؟ 4(م175/ هـ 177ت )عبد الله بن غانم إلى ذلك 

   
ّ
عبد الله عبد الله بن المغيرة، وعبد الله بن فروخ، و "الثلاثة لعلماء العبادلة لسبقية الأ  اهر أنّ و الظ

رغم أنّ  ،هم الذين أدخلوا المذهب الحنفي إلى بلاد المغرب من خلال جلوسهم إلى هذه المدرسةف ،"بن غانم

و لكن يظهر بعد تقصينا للمصادر  .بالنظر إلى النصوص التاريخية ،الكالإمام م علىلك كذ تتلمذبعضهم قد 

الحنفي أو اب الفقهاء إلى المذهب المالكي و وكتب الطبقات أنّ المؤرخين و الباحثين قد غرقوا في دوامة انتس

 ،ةلذي نعتبره غير واقع البتّ ة نظنها تحسم الخلاف او قد توصلنا إلى نتيجة مهمّ  ،الثوري أو الأوزاعي أو الليثي

ه إلى غاية عهد سحنون بن سعيد لم يكن واضحا غالبية مذهب على آخر في إفريقية و المغرب، وأنّ 
ّ
علماء  بأن

                                                           

 .32ص: المرجع السابق: انظر الهروس مصطفى 1

 .41، ص5المصدر السابق، ج: عياض 2

 .443أحسن القاسم، ص: المقدس ي 3

 .454، ص4111، 54، مجلة التاريخ العربي، الرباط، عالحنفي بالقيروان خلال القرون الوسطىتطور المذهب : الهنتاني 4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

140 
 

 
ّ
درسوا على شيوخ هذه ما جلبوا معهم مؤلفات المذاهب، و المغرب وإفريقية الذين رحلوا إلى المشرق إن

سحنون أي إلى غاية بداية القرن الثالث بانفتاح بلاد المغرب  المذاهب، فكان أن اتسمت هذه المرحلة قبل

الجدول الماثل و  ،آخر قبل مرحلة سحنون حساب مذهب على  و لا يمكن أن نقّر بسيطرة ،على جميع المذاهب

 .أمامنا يبين ذلك

 

 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

141 
 

 العالـم     

 

 المصـدر

عبد الله بن غانم 

 الرعيني

 هـ 521. ت

 عبد الرحمن بن زياد

 بن أنعم  العافري 

 هـ 515. ت/  21. و

 علي بن زياد
 عبد الله بن فروخ

 هـ 531. ت/  551. و

 أسد بن الفرات

 هـ 454. ت/  534. و

 البهلول بن راشد

 هـ 524. ت/  542. و

 هـ 444. ت أبو العرب

 طبقات العرب

تولى قضاء  ثقة نبيل عدل

سمع مالكا  أفريقية

 63ص الثوريو 

تولى قضاء زمن مروان بن 

محمد بن مروان على 

ى عن سفيان إفريقية رو 

الثوري وابن لهيحة وابن 

جعفر أبو  وقربه،وهب

 19المنصور ص

روى الجامع لسفيان 

 51الثوري ص

رحل إلى المشرق و لقي مالك 

 و سفيان و أبا حنيفة

كان يكاتب الإمام مالك، 

 36كان يشرب النبيذص

لقي أصحاب  سمع مالكا و 

أسد ي حنيفة أبا يوسف و أب

بن عمرو و محمد بن 

 11الحسنص

جتهدا ورعًا سمع كان ثقة م

الليث إهتم مالكا وسفيان و 

 51بجامع سفيان الثوريص

 القاض ي عياض

 هـ 133 - 332

 ترتيب المدارك

 ثقة فقيه عدل

 نوسفيا اسمع مالك

الثوري وأبايوسف 

 غيرهمو 

 316، ص1ج

 

سمع مالك، ،ثقة مأمون 

سفيان الثوري الليثي و و 

ابن لهيحة و كتب سماعه و 

مرات أدخل عن مالك ثلاث 

هناك ،و جامع سفيانالموطأ

رجل آخر له نفس الإسم 

أبو الحسن على بن زياد 

 316، ص1ج،الإسكندري 

بقــــــــــــــــــى الأعمــــــــــــــــــش والثــــــــــــــــــوري 

ومالك وأبا حنيفة واعتمـاده 

ــــه و  ــ ــ ــ ــــي الفقـ ــ ــ ـــن فـــ ــ ــ ــ ـــديث عــ ــ ــ ــ الحــ

ـــل إ ــ ــ ــ ــ ــ ـــــك يميــ ــ ــ ــ ــ ـــــر مالــ ــ ــ ــ ــ ـــى النظــ ــ ــ ــ ــ ــ لــ

الاســــتدلال نــــاظر فــــي حظــــره و

ـــــمع ،حنيفة يأبـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ــ ســ

ـــــي 17.777 ــ ــ ــ ــ ـــن أبــ ــ ــ ــ ــ ــ ــــألة مــ ــ ــ ــ ــ ــ مسـ

 337، ص1ج،حنيفة

إلى  رحل إلى المشرق و اجتمع

الإمام مالك و إلى العراق 

وأخذ عن أبي يوسف 

 محمد بن الحسنو 

 665، ص1ج

 ثقة مجتهد

سمع مالك و الثوري و عبد 

 الرحمن بن زياد

سمع .و الليث بن سعد

جامع سفيان الثوري من 

يقلد ابن  ،ابن أبي الخطاب

فيما نزل من أمور  خفرو 

 337، ص1الديانات ج

 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

142 
 

 العالـم     

 

 المصـدر

عبد الله بن غانم 

 الرعيني

 هـ 521. ت

 عبد الرحمن بن زياد

 بن أنعم  العافري 

 هـ 515. ت/  21. و

 علي بن زياد
 عبد الله بن فروخ

 هـ 531. ت/  551. و

 أسد بن الفرات

 هـ 454. ت/  534. و

 البهلول بن راشد

 هـ 524. ت/  542. و

 المالكي

 اختلفت في وفاته

 هـ 311و  332بين 

 رياض النفوس

صاحب الإمام مالك و 

روى عن سفيان الثوري 

و دخل الشام و العراق و 

لقي أبا يوسف صاحب 

 أبا حنيفة

 اخذ عنه سحنون الموطأ

 115، ص1ج

سمع من سفيان الثوري و 

سمع منه سفيان و أخذ 

 عنه أصحاب أبو حنيفة

سمع من مالك  ثقة مأمون،

و سفيان الثوري و ابن 

لهيحة و أخذ عنه البهلول و 

 سحنون و أسد بن الفرات

 136، ص1ج

كان فاضلا  صالحا سمع 

 الثوري وسفيان،مالكا

اعتماده على مالك ولكنه 

يميل إلى أهل النظر 

الاستدلال و أخذ عن أبي و

 مسألة 17.777حنيفة 

 196، ص1ج

لقي مالكا و وظب عليه و 

إلى العراق فلقي أبا سافر 

يوسف و محمد الحسن و 

كتب الحديث و الفقه 

بالعراق و لزم ابن القاسم و 

 أخذ عنه الأسرية

سمع من مالك و الليث و 

سفيان و سمع في إفريقية 

عن ابن أنعم الغالب عليه 

مذهب مالك و ربما مال إلى 

 قول الثوري

 

 الدباغ

 هـ 121 - 111

 معالم الإيمان

أنس صاحب مالك بن 

روى عن سفيان الثوري 

 تولى القضاء سنة

هـ زمن هارون  191

بإشارة من أبي يوسف و 

 هو تلميذه

 111، ص1ج

عالم، محدث، ورع، زاهد 

روى عن التابعين و روى 

 عنه سفيان الثوري

 و ابن وهب

 137، ص1ج

كانت بينه و بين البهلول بن 

راشد مناظرات و كان 

السفير بينهما أسد بن 

يعني الاختلاف الفرات مما 

 في الفتيا بين العالمين

 196، 195، ص ص1ج

سمع عن مالك، . ورعفقيه،

كما . غيرهماو سفيان، و 

ربما اعتماده على مالك، و 

مال إلى قول أهل العراق 

اجتمع مع .إذا تبين له ذلك

أبي حنيفة و كتب عنه 

 131، ص1ج،مسأل17.777

لقي القاض ي أبا حنيفة و 

محمد بن الحسن، و لقي 

كان .مام مالك و أخذ عنهالإ 

أسد إمام العراقيين 

و كان يقرأ .بالقيروان كافة

 "القنديل الثاني"المذهبين

 73، ص1ج

روى عن مالك و سفيان و 

الليث بن سعد و عبد 

الرحمن بن أنعم الغالب 

عليه فقه مالك و ربما مال 

جرت بينه و بين . إلى الثوري

مما علي بن زياد مناظرات 

كان يشبه  همايعني اختلاف

 166، ص1ج.الثوري سفيان



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

143 
 

. ي القاض يو مما يزيد من إثبات هذا التوجه ما ذكرته المصادر عن أبي محرز محمد بن عبد الله الكنان

حينما  ،في عداد الأحناف  هعالمفي م( ـم1176/ ه 675ت )الدباغ المذهبي، إذ يجعله  حينما اختلفت في توجهه

عدودين في من الم( م1761/هـ667ت)في حين يجعله المالكي . 1يصرح بأنّ الغالب عليه مذهب أبي حنيفة

 و . أصحاب الإمام مالك
ّ
عن ( ه566ت)حين يتغافل القاض ي عياض في. 2ه تقاسم القضاء مع أسد بن الفراتأن

عكس ما صرح به المالكي قبله،  هذا، و ا يعطي إشارة واضحة إلى عدم عدّه من المالكيةممّ ، طبقاتهذكره في 

ه كان يقول  ،نجد صاحب طبقات العلماء يشير إلى تقلده منصب القضاء مشاركة مع أسد بن الفراتو 
ّ
و أن

الملاحظة المهمة الأخرى أنّ هؤلاء الفقهاء  و  .3بالاعتزال، و هو الذي أنكر عليه البهلول بن راشد توجهه هذا

وزاعي لم يكن له المذهب الأ  أنّ أيضا ا يعني ، ممّ هابكاك بالأوزاعي و أصحلم يكن لهم احت المغاربة الستة،

ما اتخذ هذا المذهب في الأندلس مرتعا و مقرا، و إنّ الذين أجازوه إلى إحضور بارز في 
ّ
فريقية و المغرب، و إن

صعصة بن سلام ، أمثال بقايا الأمويين الشاميين إلى الأندلس دخول أثناء الذين وفدوا  ،هناك هم الشاميون 

 .الدمشقي

 ،ء المذهب الحنفي إلى بلاد المغرب إلى هجرة المشارقة الأحنافىمجيسبب  لئن أرجع بعض الباحثينو 

بقول الحميدي حينما تحدث عن أخذ أهل  ون في هذايستدل موا أساس مذهب الدولة الرسمي، و هالذين كان

ه م4المغرب في الفروع و الأصول بالمذهب الحنفي
ّ
الفقهاء المغاربة الواجب عدم إغفال دور الطلبة و  ن، فإن

واحتكوا  ،صنفات حينما زاروا بلاد المشرق وذكرت جهودهم في جلب الم ،الذين تحدثت عنهم كتب الطبقات

وصل و  ،فريقية و المغربإ فيبفضل هؤلاء المشارقة و تلامذتهم المغاربة انتشر المذهب ف. بزعماء المذهب هناك

الانتشار حناف كمظهر من مظاهر السيطرة وعدد فقهاء الأ  أحد الباحثينندلس، و قد أحص ى ية بلاد الأ إلى غا

 المغربهم في نشاط الحركة الفقهية بمدى مساهمتأشار إلى  و  ،عالما ذكرهم الخشني و ابن عذارى  36حوالي 

 .5الاسلامي

ولم يبق من  ،الفقهي الحنفيوبقي الأمر كذلك إلى نهاية القرن الخامس للهجرة، حينما انهار البناء  

 أهل تهوده كما ذكر البكري 
ّ
عوامل الفناء للمذهب في زوال سلطة الأغالبة  الدارسون د و قد عدّ . 6أوفياء له إلا

 ،د منهميق العدو تشرّ  ،الأغالبة التي كانت حامية المذهب إلى حد ما، كما ذكروا أنّ احتواء الشيعة للمذهب
                                                           

 .41،ص5212، تح محمد الأحمدي ابو النور و محمد ماضورن مكتبة الخانجي ، مصر، 4معالم الإيمان، ج:  الدباغ 1

 .433، ص 5المصدر السابق، ج: المالكي 2

 .23المصدر السابق، ص : أبو العرب 3

 .15المرجع السابق، ص: سامعي 4

 .413، ص4111، 5دراسات في التاريخ العربي الإسلامي الوسيط، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط(: راض ي)دعفوس  5

  411.6، ص4المسالك ، ج: البكري   



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

144 
 

 أيضا هو ما دفع و . دهمإلى تعصب المالكية والعامة ضا دفع ممّ 
ّ
دخول  ن المذهب المالكي، ثم إنّ إلى تمك

الاعتقاد الاعتزالي في المنظومة الفكرية الحنفية كان له الدور السلبي على بقاء و انتشار المذهب في ظل الحنق 

 
ّ
 .1سم به السنة الواقفة حيال هذا التوجهالذي ات

سواء  ،يلحظ مساهماتهم البارزة في إدارة الشؤون الحياتيةإنّ المتتبع للوجود الحنفي ببلاد المغرب         

أو في قضاء حوائج الناس  ،أو حتى الرستميين بتهرت ،فريقيةإاستشاراتهم لأمراء الأغالبة بك ،السياسية منها

حتى صار القضاء الأغلبي موسوما بهم، و امتد ذلك إلى زمن تقريب  ،تولى القضاء منهم العدد الكبيرحينما 

ا كتبت فيه نّ دورهم الاجتماعي والثقافي ممّ وإستعمالهم ضد تيار المالكية، ديين الشيعة للأحناف واالعبي

 -بعد فترة  -الذين أعلنوا  ،جيء دولة الزيريين، وقد استمر هذا الدور إلى م2لدى المتأخرين الرسائل و الأبحاث

 .3هو ما كانت له نتائج وخيمة ضد الأحنافو  ،ن الدولة الفاطميةعلأجل تأكيد استقلاليتهم  ،المالكيالتمذهب 

باعتبار أنّ بلاد المغرب الإسلامي كانت مفتوحة على جميع التوجهات،  :ببلاد المغرب الشافعية بالمغرب -

ه لم يشذ المذهب الشافعي المنسوب إل
ّ
عن  (م156-969/هـ167-157)ى محمد بن إدريس الشافعي فإن

 :غرب تميز بمرحلتينالقاعدة، و لو أنّ ظهوره ببلاد الم

 "  -(هـ566ت )ل صاحب المدارك و ق حسب -هـ و التي تميزت 6قبل القرن  :الأولى
ّ
ة أخذوا بأنّ بالقيروان قوم قل

بسبب أنّ الواقع المذهبي كان مختصرا في  ،4"في القديم بمذهب الشافعي، مثلما دخلها ش يء من مذهب داوود

 و  ،في مذهبين المالكي و الحنفي
ّ
وسائر المغرب إلى مصر لا : " عبارة المقدس ي حينما قالأيضا ت عليه هو ما دل

ما هو أبو حنيفة و مالك رحمهما الله، و كنت يوما أذاكر بعضه
ّ
م في مسألة يعرفون مذهب الشافعي، إن

و مالك لأهل  ،إنمّا كانا بحرين أبوحنيفة لأهل العراق ؟أسكت من هو الشافعي: " ليفذكرت قول الشافعي فق

 .5"أفتتركهما و تشتغل بالساقية ،ربالمغ

قد بالمذهب في المغرب و الأندلس، و  و فيها برز عدد ملاحظ ممن أخذ م17/هـ6مرحلة ما بعد القرن  :الثانية

ردّها البعض إلى استقرار الإمام الشافعي في أخريات حياته بمصر، و أنّ مصر كانت تقع على طريق الحج 

اعتبروه و  ،و أخذوا عنه ،مام الشافعيإلى الإ لماء المذهب المالكي قد ارتاحوا ع بالنسبة للمغاربة، كما أنّ كبار 

                                                           

  .14المرجع السابق، ص(: اسماعيل)؛ سامعي 542دراسات في التاريخ الوسيط، ص( : علاوة)عمارة   1 

ه ،رسالة ماجستير ، 1ق-4دور المذهب الحنفي في الحياة الاجتماعية والثقافية ببلاد المغرب الإسلامي ق:انظر رسالة سامعي اسماعيل 2

 .م، إشراف موس ى لقبال بجامعة الجزائر5223-5221

3 - H.R IDRIS : La Berberie orientale sous les Zirides, T1. P32                                                                                                                     

 .13، ص5المصدر السابق، ج: عياض 4

 .441أحسن التقاسم، ص: المقدس ي 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

145 
 

، مثلما يلاحظ من خلال تتبع طبقات المالكية تأثرهم بالمنهج الشافعي على عهد المرابطين 1تلميذا للإمام مالك

في التعاطي مع القضايا و الموحدين، و هو توجه جديد اتخذته المدرسة المالكية حينما تأثرت بالمنهج الشافعي 

 .و هو ما سنبينه لاحقا

كما نسجل كذلك وقوع البعض في أخطاء حينما نسبوا دخول المذهب الشافعي إلى بلاد الأندلس     

 م، و أوعزوا ذلك إلى الحماية التي وفرها الأمير محمد 177/هـ 196خصوصا إلى بقي بن مخلد المتوفي في حدود 

في غاية في حين لا تعطينا المصادر إشارة  .2لهذه الشخصية(  م116-151/ه193 -131)  بن عبدالرحمن الثاني

 م1113/هـ591. ت)و ابن بشكوال  (م791ـ/ه361. ت)إلى ما قدمه كل من الخشني على ذلك، فبالنظر النهاية 

منحاه لم يكن بن مخلد ن بأنّ نهج بقي تبيّ  ،و هم أقرب عهود بشخصية بقي ،(م1173/هـ577)الضبي و 

ه كان لا يتعدى مذهب مالك إلى غيره
ّ
و لا يخالف أصحابه فيه، وقد يكون  ،شافعيا، إذ يذكر ابنه أحمد بأن

ه و  ،تسير على مذهب الإمام مالككانت الأحكام  حيث كان يعلم أنّ  ،قاطع الأحكامتذلك حين المشاورة وعند 
ّ
أن

 
ّ
لإمام و يعود هذا التوجه الحديثي لتأثره با ،روايةو كان بقي بن مخلد رجل حديث   .3د أحداكان متخيرا لا يقل

تخرج  والذي ،الحقة إلى هذا الإمام بالأندلستعود نشأة المدرسة الحديثية  كماأحمد بن حنبل إذ أخذ عنه، 

الشافعية، هذا التوجه الذي أسس فيما المالكية و  من ثيعلى يديه أتباع المذاهب الأخرى ذات التوجه الحدي

 الأندلس يالظاهري التي سيفجر مجراها الإمام ابن حزم  ،بروز النزعة الظاهريةلير مباشرة بعد بطريقة غ

 . (م1766/ ه656ت)

مولى الوليد أبو محمد  تذكر المصادر إلى أنّ فضل نشر المذهب الشافعي يعود إلى قاسم بن محمد بن يسار      

على منتقديه و مخالفيه بكتاب سماه  و ردّ  ،الذي تحقق بالمذهب الشافعي ،(م117/.هـ196ت )القرطبي 

كما برز المذهب الشافعي بالأندلس بلواء رفعه كل من أبي عبد الله . 4"الإيضاح في الرد على المخالفين"

ر بن علي الذي ، و قاسم بن قاسم القرطبي و أيوب بن نض6، و أبي عبد الله محمد بن عمر بن الفخار5البجلي

                                                           

 .511المذهب المالكي، ص : الهنتاني 1

؛ أحمد 13، ص5هـ، ج 1-1. مدرسة العقيدة في عدوتي الأندلس و المغرب في ق: يد حماني؛ حم554ص: المذهب المالكي: انظر الهنتاني 2

م في كتابه أخيار الفقهاء و المحدثين أن لبقي 235/هـ 415. و قد ذكر محمد بن الحارث الخشني ت. 112، ص4التيارات الفكرية،ج: الخاطب

ولايته، الملك و لما ولى الملك طلبه القضاء فأبى بقى بن مخلد، فحاول  بن مخلد خاصة مع الأمير المنذر بن محمد بن عبد الرحمن قبل

 أنه أبى، و أشار بشخص آخر هو عامر بن معاوية فولاه القضاء
ّ
 .52،52أخبار الفقهاء و المحدثين، ص ص : الخشني. الضغط عليه إلا

 .441صبغية، : ، الضبي512الصلة ، ص:  ابن شكوال.  11ص . أخيار الفقهاء: الخشني 3

 .353المصدر السابق، ص : الضبي 4

 .454ص . الطبقات: الخشني 5

 .314المصدر السابق، ص: ابن شكوال 6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

146 
 

 366ت)عباس الفضل بن نصر التهرتي و أبي ال ،1كان حافظا فقيها ـ، و م1733/ه616الذي قدم تاجرا منذ 

ـ كان له تصرف م 1731/ه611افعي الذي قدم من العراق سنة و الخليل بن أحمد البستي الش ،(2ـم755/ه

انتشار  لمسألةأورد في شرحه  المجدوبع أنّ و م. 3و صحة عقله و ثقوب فهمه ،في علوم كثيرة مع صدقه

رغم إعجابه بالإمام مالك ،ا عثمان سعيد بن الحداد كان شافعيابأنّ أبالمذهب 
4 

ّ
النصوص تخالف  أنّ  ، إلا

ناقشهم قد و  ،تخالف الشافعي و تلامذته ذلك حينما قدم لنا الخشني هذه الشخصية على اعتبار أنّها

النزعة الشافعية إثارة ومع ذلك فإنّ كتب الطبقات تزخر بعدد معتبر ممن ساهم في . 5هم في منحاهموجادل

 القليل عن هؤلاء ل الحضور الخافت للشافعية، و الأندلس، فرغم أنّ البعض سجّ بالمغرب و
ّ
ه لا يُعلم إلا

ّ
أن

نا نلاح6الشافعية
ّ
تميزت بها و  ،آرائه قد استخدمها الفقهاء المالكيةظ أنّ فتاوى الشافعي و مؤلفاته و ، فإن

  .تقاطع بين المذهبين الذين يلتقيان عند حدود الأثر و ذلك باعتبار وجود نقاط. المدرسة الأندلسية

 
ّ
ود عن المذهب الشافعي، أبوعبد الله محمد بن علي بن كان ممن برع من علماء المغرب الأوسط في الذ

كان قد درس و سكن فاسا و توفي بها، ثمّ  ،قلعة حمادإلى أصله الذي يعود جعفر بن الرّمامة القيس ى القلعي، 

بكر بن العربي وأبوالوليد  و شيوخه أبو الفضل بن النحوي و أب أبرز اعتبر من و الأندلس، و بالمغرب الأوسط 

مة وُصف. دالجبن رشد 
ّ
له دراية  ،ماهرا في الاستنباط ،عليما بالأصول  نكاكما لحفظ للفقه، با هذا العلا

ألف كتاب وهو الذي . بن يوسف يعلالمرابطي له علاقة مع الأمير ، وكانت اشتغل بالقضاء بفاس. بعلم الكلام

عمل  مختصر نبيل في حقول الفقه، كماو له  ،"ن في شرح التلقينالتبيّ "و  "تسهيل المطلب في معرفة المذهب"

 .7التوجه الشافعيضمن كتب تصبّ كذلك و له  ،حياء للغزاليعلى اختصار كتاب الإ 

ة باعتبار المنبع الواحد، و أنّ المالكية قد و رغم ما يمكن تسجيله من تقارب بين المالكية و الشافعي     

  ،اقتنعوا في فترة معينة من فرعية المذهب الشافعي للمالكي
ّ
أنّ ملاحظة أخرى  و أنّ كليهما حجازي المنبت، إلا

باعتبار أنّ  ،قمة على الشافعيةأنّ هذه القرابة لم تمنع التيار المالكي من النّ  تتمثل في ،يمكن تسجيلها

                                                           

 .511المصدر السابق، ص: ابن شكوال 1

 .44معالم، ص:  الدباغ 2

 .512نفسه، ص: ابن شكوال 3

 .24الصراع المذهبي، ص: عبد العزيز المجدوب 4

 .532، 532طبقات، ص ص: انظر الخشني 5

 .334، ص4التصنيف الفقهي في المذهب المالكي، ج(: محمد)العلمي  6

، مطبعة طوب بريس، 4المستفاد في مناقب العباد بمدينة فاس وما يليها من البلاد، تح محمد الشريف، ق(: ه114أبو عبد الله ت)التميمي  7

 .414الجزائر في التاريخ، ص : ؛انظر أيضا شرحا لأعلام الفترة عند محمد بلقراد وآخرون534، 535، ص ص 4114، 5الرباط، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

147 
 

مثلما نعتقد .  -م17/ه6أي قبل ق-وكان ذلك في المراحل الأولى  1؟!العلم عن مالك ثم تنكر له الشافعي أخذ

وقوع الردود من كذلك إلى التفريق بين المذهبين و ، قد أدى 2أنّ التأليف في الأصول الفقهية والفروق

على المخالفين الكوفيين  في الردّ ( م111/هـ195ت)الب القاض ي من ذلك ما كتبه عبد الله بن طو  ،الجانبين

قد استمر السّجال بين و . 3الرد على الشافعيفي ( م 771/هـ 117. ت)بن عمر  ىما ألفه يحيوالشافعية، و 

ته باعتبار التآلف الذي حصل بين المذهبين فيما بعد  - المذهبين
ّ
حينما وقعت  -و لكن في شكل آخر رغم قل

في حين يرجع ، 4برت بمثابة حرب مالكية تجاه المذهبية الشافعيةزمن المرابطين، و اعت للإحياء حراقالإ فتنة 

حينما كانت الدولة  ،البعض ذلك إلى أنّ موقف الغزالي من الضرائب غير الشرعية المفروضة على المسلمين

كان دافعا إلى  في حاجة إليه باعتبار استمرار عملية الجهاد و سدّ حاجات الجيش مع نقص الموارد الضرورية،

ا زاد من اشتعال نار المنحنى الصوفي للأحياء بالمقارنة مع التوجه العام للدولة ممّ  ، وربما كانالافتراق هذا

 .5الفتنة بين التوجهين

ن و الحركة الفقهية فيما بعد القر  سير بارزة في المة سّ الين المذهبين هو و مع ذلك فإنّ التقارب ب               

 ،هـ، و هو تطور ملاحظ على مستوى الأخذ و التلمذة 7و استمر ذلك إلى نهاية القرن  ،للهجرة ة الأولىثلاالث

بكر بن العربي و حركة ابن حيث تمثل رحلة أبي . طلاب بلاد المغرب الإسلامي إلى المشرق و حينما رحل فقهاء 

ى علماء ظر إلى فتاو النبو  ،ة للتواصل الشافعي المالكي المغربيغيرهما نحو المشرق بمثابة قنوات مهمّ مرت و و ت

لعلاقة بين لالجديد  تأثرهم بالتوجهو  ،تاح المالكي على الفقه الشافعيلحظ بوضوح الانفنالمالكية بالمغرب 

 .6المذهبين

ي عن المذهب المالكي في و التخل ،صل الأمر بفقهاء ما بعد القرن السابع إلى تبني فتاوى شافعيةقد و و       

ما اعتبره البعض اجتهادا من فقهاء مالكية، و نعتبره داخلا في الاختيارات الفقهية عدة مسائل، و هو مسألة أو 

                                                           

المذهب المالكي عنصر إئتلاف في المغرب الإسلامي، الملتقى الأول للجامعيين التونسيين : ؛ سعد غراب441ص: سمأحسن التقا: المقدس ي 1

 .431، مركز الدراسات والابحاث، الجامعة التونسية، ص5232أفريل ،  53 -54، "الذاتية العربية بين الوحدة والتنوع"والمصريين،

 .تعري والمصنفات فيه في الفصل الأول من الباب الرابعراجع مسالة الفروق الفقهية من حيث ال  2

: ؛ الهنتاني55، ص5231النظر و الأحكام في جميع أحوال السوق، المقدمة، الشركة التونسية للتوزيع،تونس، (: ه422ت ىيحي)بن عمر 3

 .512المذهب المالكي، ص

Paris, Maspero, 1976 , P155.                                                          4   LAROUI Abdellah , « L’histoire du Maghreb. Un essai de synthèse, 

السلطة بين السنن و التشيع ما بين عصري المرابطين والموحدين، منشورات الجمعية المغربية للدراسات (: مصطفى)أنظر بن سباع   5

 .114ص 4التيارات الفكرية، ج(: أحمد)؛ الخاطب  22ص: 5222، 5الأندلسية، جامعة عبد الملك السعدي، تطوان، ط

مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تق محمد بن :  نظر كتاب القاض ي عياض وولده محمد أ.  114المرجع السابق، ص(: أحمد)الخاطب  6

 .411، 423، 423، 425، 443، 541، 511، 34، 32صفحات  : 5223، 4شريفة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

148 
 

و هو ما يمكن اعتباره ذوبانا للمذهب . 1التي اتخذها هؤلاء الفقهاء، إذ كثيرا ما كانت اختياراتهم خارج المذهب

 حينما  م،13/هـ9لكية التي برزت فيما بعد القرن الشافعي في إطار المذهبية الما
ّ
ت المذهبية الأشعرية في تبن

وعليه فإنّ اعتبار عدم انتشار المذهب . إطار التوجه الغزالي الذي سيطر على عقلية المالكية منذ ذلك الحين

المذهب الشافعي لا  أو أنّ  ،الشافعي ببلاد المغرب راجع إلى أسباب منها معاداة الشافعية من قبل المالكية

نراه في غير محله، لأنّ  ،2وجود مساندة من قبل السلطان كما ذكر البعض و عدم،ذهنية البربر و اليتلاءم 

المالكي و الشافعي امتزجا و تقاربا في كثير من الأحيان، و صارت حاجة المالكية إلى النظرية الشافعية  ينالمذهب

 .لا بديل عنها، فوقع ذلك الذوبان الكبير

ذي وجد بالعراق في القرن سليمان الأصبهاني البن  ينسب المذهب إلى داود بن علي :المذهب الظاهري  -

و قد . ، و قد تبنى هذا العالم بناء الفتوى على ظواهر النصوص من صريح القرآن و صحيح السنةم7/هـ3

وكان دخول المذهب على أثر  .مثلما كان ذلك ببلاد المغرب ،وجد من حارب المذهب حربا شعواء بالمشرق 

نعين بآراء تمق ،ليعودوا بعد مدة محملين بتصانيف المذاهب ،ل المغرب إلى المشرق الرحلة المعهودة من قبل أه

 هتوجهإذ كان ( م117/هـ 191. ت)بن قاسم بن هلال  ن مثل هذا التيار عبد الله بن محمدوكان ممّ . أصحابها

، فأخلت به عند سكتبه و أدخلها إلى الأندلكل فأخذ عنه الأصبهاني، ثم رحل إلى المشرق و لقي داود  ا،مالكي

 أنّ الغالب عليه كان مذهب داوود
ّ
ه كان ينظر في فقه مالك، إلا

ّ
 .3أهل بلده، ورغم أن

يا بالأندلس خصوصا، إذ تذكر النصوص التوجه نحو اعتماد النصوص كان توجها جدّ  والحقيقة أنّ         

 و  ،بع مذهباالذي كان مستقلا في فتواه لا يت -كما أوضحنا سالفا-شخصية بقي بن مخلد 
ّ
ه كان يستشار مع أن

 أنّ هذا المنحى كان مما دعّم التّوجه
ّ
لسنا ندري وجعل له أرضية خصبة، و  ،الظاهري  من قبل المالكية، إلا

حينما افتك  ،ر فيه المذهب المالكي على حساب الأوزاعيفي وقت انتص ،عوامل بروز هذا المنحى ببلاد الأندلس

 إذا اعتبر ذلك بمثابة مخالفة أمويي الأندلس للعباسيين ببغداد الذين ألزموا الناس بالمذهب 
ّ
منه القضاء، إلا

سم بالرأي وإعمال العقل، الحنفي
ّ
ا أدى إلى بروز التيار الحديثي بكل ممّ  ،التوجه النقليعلى وا ضيّقو  المت

 (.، والإقراء برواية نافعالظاهرية، المالكيةالحديث، )أبعاده في بلاد المغرب و الأندلس 

                                                           

 .سيأتي بيان ذلك في الباب الثاني و الثالث 1

 .551،555صالمذهب المالكي، ص: الهنتاني 2

تاريخ الفكر الأندلس ي، تر : ؛ وانظر أيضا تفصيلا في هذا عند آنجل جنثالث بالنثيا 452،ص111تاريخ علماء الأندلس، تر رقم : بن الفرض يا 3

 .342، ص 5211حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الاندلسية، القاهرة، 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

149 
 

و هو المنذر بن سعيد البلوطي أبو  ،كما تبرز شخصية أخرى رسخت للمذهبية الظاهرية بالأندلس   

. يدإذ كان على مذهب النظار و الاحتجاج، و ترك التقل ،(ـم766 -116/ه355 – 193)المصقاع الحكم الخطيب 

ا باختلاف العلماء
ً
من كان ة، له، وقد تولى قضاء الجماعة بقرطبميل إلى رأي داود بن علي و يحتج ي وكان عالم

الإبانة عن "و كتاب  ،"الانباه في استنباط الأحكام من كتاب الله"بها عن مذهبه كتاب  بّ صنفات التي ذالم

الله بن محمد عبد  و أب هممنيُذكر  ،عنه منهجه وا، و قد برز عدد من تلامذته أحذ"حقائق أصول الديانة

كما تذكر المصادر الأندلسية  .1هرتي و كان مختصا بهتو أحمد بن قاسم بن عبد الرحمن ال محمد الجهني

قدمت و  ،صت المذهب الظاهري قمّ شخصيات أخرى وافدة على الأندلس بدافع المتاجرة أو غيرها، كانت قد ت

إلى شخصيتين كانتا تحمل لة الصّ إضافات لهذا التوجه في حدود القرن الخامس للهجرة، إذ يشير صاحب 

ي قدم إلى الأندلس تاجرا سنة الذ ،هما محمد بن عبد الله بن طالب البصري الظاهري و  ،المذهب

حمود الحرّاني ا الثاني فهو محمد بن سليمان بن مأمّ  ،2ببلاد المشرق  أيضا كثيرا الذي تجول و م، 1717/هـ617

وصفه صاحب الصلة بالذكاء و ، م1731/هـ613تجارية سنة ة فقد قدم في مهمّ  ،سالم و الظاهري المكنى أب

السند  كما حاز عة عن شيوخ العراق و ما وراءه،روايته واسوكانت في فنون العلم،  افتصرّ وقد كان م ،والحفظ

 .3ذهب شيخه داودلمالعالي، و انتصر 

كما طرحت المصادر نفسها شخصية أخرى و نسبتها إلى الفقه الظاهري و هو مسعود بن سليمان بن 

 عنه و حدّث أبو مروان الطبني ذو الأصول من أهل قرطبة، و قد أخذ  الذي كانالشنتريني " أبو الخيار"مفلت 

كان  إذبالظاهر، و القول  هو فقيه و عالم زاهد مال إلى الاختيار أوسطية على ما يظهر من كنيته، و  المغرب

 .5ذكره ابن حزم على أساس أنه شيخه، وقد 4م1735/هـ616سنة  وفاته كانتو  ،داودي المذهب لا يرى التقليد

ه من الواجب التنبيه أيضا  ،وإذ ننبه على أن أتباع المدرسة الظاهرية بالأندلس لم يكونوا بالعدد القليل
ّ
فإن

هذا العدد أهمية فأحصوه و قدموه بالاعتماد على المصادر المتنوعة لا على أنّ مجموعة من الباحثين أولوا 

 .6مجال للخوض فيهايسع 

                                                           

 .344، 345المصدر السابق، ص ص: ؛الضبي 432جذوة، ص: الحميدي 1

 .311صلة صال: ابن شكوال 2

 .311المصدر السابق ، ص: ابن شكوال 3

 .332المصدر السابق ص: ابن شكوال 4

 .344المصدر السابق، ص: الضبي 5

(: حسن علوى )؛ حافظي  5221، بيروت 5ط. المدرسة الظاهرية بالمشرق و المغرب، دار قتبة للطباعة و النشر(: أحمد محمود)بكير : أنظر 6

 .111، ص5المرجع السابق، ج: ؛ الخاطب أحمد 15، ص5المرجع السابق، ج: ئزة البوكليلي ؛ حماني حميدالصراع المذهبي، مساهمة فا



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

150 
 

انتهى المذهب الظاهري بالأندلس إلى شخصية أعادت بعث المذهب من جديد و هو علي بن أحمد بن 

علوم متمكنا من وكان  ،اشتهر بحفظ العلم الذي (م1766-776/هـ 656 – 316)سعيد بن حزم أبو محمد 

الإيصال "جمع من هذه العلوم العدد الكبير من المصنفات، كان له من علم الحديث كتاب و . الحديث و الفقه

في غاية التقص ي، " الإحكام لأصول الأحكام"و له كتاب  ،أورد فيه أقوال الصحابة و التابعين" إلى فهم الخصال

التي قيل أنها وصلت " الإجماع و مسائله على أبواب الفقه"و كتاب " الفِصل في الملل و الأهواء و النِحل"و كتاب 

  ،عمل ابن حزم على تثبيت المذهب الظاهري بالأندلسوقد . 1تشتمل ثمانين ألف ورقة ،إلى أربعمائة مجلدا
ّ
إلا

ه اختلف عن زعيم المذهب في قضايا أصولية و منهجية، فمن حيث الأصول ذهب إلى إنكار القياس جملة 
ّ
أن

حيث  ،ا منهجيا فقد عمد إلى تطبيق المنهج الظاهري على مستوى العقائدالخفي منه و الجلي، أمّ  ،وتفصيلا

 
ّ
هج على مستوى الفتوى و التشريع لمنولم يحصر ا ،بالمعنى الظاهري للقرآن و السنة الموثوق بها لم يأخذ إلا

 .2المذاهباهريته أعمق و أشمل في العقائد و فكانت ظ. أصول الفقهو 

رغم  ،لقد كان هؤلاء العلماء و على رأسهم ابن حزم ممن عمل على إبقاء المذهب الظاهري قائما             

ن مل آخر في سرّ بقاء المذهب إلى زمالمجابهة التي كان يلقاها المذهب من لدن المالكية، و ربما يضاف عا

حيث كان من معلمي الظاهر  - م15/هـ7، بل بقيت آثاره إلى القرن م13/ه9أرجعه البعض إلى القرن  ،متأخر

، و هذا العامل هو 3-بتونس الحفصية الحافظ أحمد بن سيد الناس اليعمري الذي درّس بالمدرسة التوفيقية

بين  ولىات دور المنصور الموحدي الذي تتذكر الرواي حيثمرت، و دي بن توحدي منذ عهد المهدور السلطان الم

ه عمل على تعميم  قدو ، ميولاته إلى المذهب الظاهري  وكيف كانت م،1177-1116/ه575- 517 تيسن
ّ
قيل بأن

 .4بلاد المغرب و الأندلسالمذهب في كامل 

مع و ، وفق ما سيأتي ذكره عند الحديث عن المذهبية الموحدية واختلف الناس تجاه هذه الفكرة 

لم يكن ليعتمده أهل الظاهر بالأندلس كأساس  ،موقف السلطان الموحدي اللين تجاه الظاهرية ذلك فإنّ 

هم، كما  لم يتسبب موقف الأمراء المخالفين في الحدّ من نشاطه، فقد تركوا أهل المذهب يتللانتصار لمذهب

فإنّ أكبر  ،لة، مع اعتبار أنّ الموحدين حتى وإن لم يأخذوا بالمذهب الظاهري نف الحرية المخوّ ينشطون في ك

و هو ما أعطى الانطباع لأهل الظاهر  ،التي كانت طابع المذهب المالكي ،عمل قاموا به هو إحراق كتب الفروع

                                                           

 .421نفس المصدر، ص: ؛ الضبي 444نفس المصدر، ص: ابن شكوال 1

ابن حزم، : طه الحاجري ؛ 4111. هـ، جامعة الجزائر 4، 4المذاهب الفقهية المندثرة و أثرها في التشريع الإسلامي في القرن : انظر رسالتنا 2

 .541صورة أندلسية، ص 

 .13المرجع السابق، ص(: أحمد محمود)بكير  3

 .123تاريخ المذاهب الإسلامية، دار الفكر العربي، مصر، دت، ص (: محمد)أبوزهرة  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

151 
 

أمام الهجمات الظاهرية  ي الأيديمع الملاحظة أنّ أهل المذهب المالكي لم يبقوا مكتوف. بميل الأمراء نحوهم

. زم ينتقد المالكية نقدا لاذعافي وقت كان ابن ح ضارية،وا عليه حربا و شنّ  ،بل قاوموا هذا التيار ،الحزمية

            حزم ابن وقفوا ضدّ و  ،والتهجم على الظاهرية إلى الردّ  وادعمأبرز فقهاء المالكية الذين كان من بين و 

، وسار 1دامت ثلاث سنوات الأندلس بعد رحلته المشرقية ، الذي عاد إلى(م1711/ه696ت )الباجي أبو الوليد 

إذ تبرز فتواه في  ،(ـم1116/ه 517)أبو الوليد بن رشد الجدّ  على نفس الاتجاه في نقد الظاهرية الحزمية

ظاهري هل تجوز  ولكنه ،ألمرية حول جواز شهادة الرجل الظاهري قد عرف بالخير عليه منسؤال ورد 

ه من أبطل القياس و أظهر موقفه من القياس، و  ،ل ابن رشد في قضية الظاهريةفصّ  حيث شهادته؟
ّ
أفتى بأن

و أجمع عليه  ،عمله بدعة، و هو ما قامت عليه الأدلةفهو عند العلماء بدعي و  ،من شرائع الإسلام جملة

خر هو أبو بكر عالما مالكيا آ الرّد على الحزمية، فإنّ  و لئن كان ابن رشد الجد أقل تعنيفا و ألين في. 2الصحابة

ه نقدا لزعيم الظاهرية وجّ  حينزجر و التشدد تجاه هذا المذهب، قد اعتمد أسلوب ال( هـ563. ت)بن العربي 

فلما عدّت وجدت القول بالظاهر قد ملأ  ،ل بدعة لقيت في رحلتي القول بالباطنو كان أوّ : "ابن حزم قائلا

 ،ثم انتسب إلى داود ،خيف كان من بادية اشبيلية يعرف بابن حزم، نشأ و تعلق بالمذهب الشافعيالمغرب، س

  ،ثم خلع الكل و استقل بنفسه
ّ
ه إمام الأمة يضع و يرفع، و يحكم لنفسه و يشرع، و ينسب إلى دين و زعم أن

 .3"الله ما ليس فيه

ذا حينما تحدث عن ه ،ما يبيّن موقفهكما نجد في تقييم ابن خلدون لمنحنى سير المذهب الظاهري 

و إنكار الجمهور على  ،درس مذهب أهل الظاهر اليوم بدروس أئمته ثمّ : "إذ يقول  ،المذهب في مقدمته

دة
ّ
 في كتب مجل

ّ
و ربما يعكف الكثير من الطالبين ممن تكلف بانتحال مذهبهم على تلك . منتحليه، و لم يبق إلا

ذهبهم، فلا يخلو بطائل، و يصير إلى مخالفة الجمهور و إنكارهم عليه، و ربّما يروم أخذ فقههم منها و م ،الكتب

عدّ بهذه النحلة من أهل البدع بنقله العلم من الكتب من غير مفتاح المعلمين، و قد فعل ذلك ابن حزم على 

 .4"مو مهر  فيه باجتهاد زعمه في أقواله ،و صار إلى مذهب أهل الظاهر ،علو رتبته في حفظ الحديث

نجدها تتطابق مع أقوال الأولين  ،و الحقيقة إذا تأملنا أقوال المالكية هؤلاء إلى عهد ابن خلدون 

 ،ر عدم انتشار المذهب الحنبلي بالمغربو هو ما يفسّ  ،الذين أنكروا القول بالظاهر و إغفال لغة القياس

الضعيف عندي خير من القياس،  الخبر : "إذ قال عياض في رده عن ابن حنبل. استمرار المذهب الظاهري أو 

                                                           

 514، ص5، ج4112، 4الإسلامي، تونس، طإحكام الفصول في أحكام الأصول، تح عبد المجيد تركي، دار الغرب (: أبو الوليد)الباجي : راجع  1

 .5331إلى  5341، من ص143الفتاوي،  م : أبو الوليد بن رشد 2

 .511-511صص.5ج  5223، الجزائر ، آراء أبي بكر بن العربي: طالبي أنظر عمار  3

 .342المقدمة، ص: ابن خلدون  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

152 
 

تكلم ابن الحداد في مسألة  القاض ي عياضوقبل . 1"بديهه العقل تنكر هذا، فلا خير في بناء على غير أساس

جال فيما بين والسّ . 2"لو كان نومي كيقظة داود ما تكلمت في العلم: "فقيل له أن داود قال فيها كذا، فقال

توافرت عليها متون المصادر التي يمكن استخدامها للاستزادة  ،كثيرة المالكية والظاهرية الحزمية دلائله

، وهو ما يستحق بحثا مستفيضا واكتشاف المزيد من مواطن التعاطي بين الاتجاهين ببلاد المغرب ،والتوضيح

  .3مستقبلا

 المذهب المالكي  – ج

محمد بن أحمد البشاريت أبو عبد الله )يقدم المقدس ي  :ببلاد المغرب المذهب المالكياستقرار  .5

حينما تكلم عن المذاهب ،نصين من أقدم النصوص حول التوزع المذهبي بالمغرب الإسلامي ( م779/ هـ319

نفوه، إن ظهر هؤلاء على حنفي أو شافعي فيسند الأندلس إلى المذهب المالكي و قراءة نافع، و . بأنّها ثلاثة أقسام

، 4و أنّ أهل المغرب إلى مصر لا يعرفون مذهب الشافعي. نحوهما ربّما قتلوهو إن عثروا على معتزلي أو شيعي و 

 
ّ
أخذ العلم عن مالك ثم "بل كان أصحاب مالك يبغضون الشافعي، حينما قالوا . أبو حنيفة و مالك ماما هإن

بن محمد لقي الحجاز ثم إلى الكوفة، حيث فثم تحدث عن دور أسد بن الفرات و رحلته إلى مصر  .5"خالفه

. 6وسيّبه نحو المغرب حيث فشا المذهب ،الحسن صاحب أبي حنيفة، هذا الأخير الذي أودعه الفقه الحنفي

 فهل يمكن اعتبار المذهب الحنفي هو الغالب في بلاد المغرب عكس الأندلس؟ 

ه 
ّ
ي التأيضا وفق ما تحقق من خلال قراءة أقدم النصوص و وفق ما سبق حول المذهبية الحنفية، و إن

  ،في طبقاته (م765/هـ333ت)بها أبو العرب التميمي  جاء
ّ
ه إلى غاية مجيء سحنون و توليته القضاء تبين أن

و أنّ جلّ الذين رحلوا إلى المشرق بغية . زمن الأغالبة، لم تكن الغلبة لأي من المذهبين الحنفي أو المالكي

: قد عملوا على جلب الفتاوى و الفقه على المذاهب المعروفة آنذاك، و هم على الجملة ،الدراسة و أخذ العلم

                                                           

 .24، ص5ج ،المدارك: عياض  1

 .21، ص1ج نفسه،  2

جاءت العديد من الدراسات تقدّم لآراء ابن حزم وتشير على مواقفه ومنحاء ، وإلى الانتقدات التي وجهت إليه، والمؤاخذات من قبل   3

ابن حزم وظاهرة التجديد، رسالة ماجستير، إشراف موس ى لقبال، :المخالفين له في المنهج، أنظر على سبيل المثال دراسة بن علي الطاهر

 .4115جامعة الجزائر،

ه أمر لايستند إلى دليل  4
ّ
ناقش محمد الشريف هذه القضية و نبه إلى عدم صحة القول بأن أهل المغرب لا يعرفون المذهب الشافعي، و أن

المذاهب الإسلامية ببلاد :  و ما بعده؛ حسن حافظي  42/هـ 4إذ تذكر كتب المصادر عددا لا بأس به من المتأثرين بالشافعية خلال القرن 

، "م51/هـ3. جغرافية التيارات المذهبية بالمغرب الإسلامي كما يعكسها الجغرافيون المشارقة في ق: مساهمة محمد الشريف"غرب، الم

 .و قد مرّ بنا في دراسة التواجد الشافعي ما يناقض قول المقدس ي.551ص

 .521أحسن التقاسم، ص: المقدس ي 5

 .525ص: نفسه 6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

153 
 

. ت)علي بن زياد و  (هـ 113. ت)عبد الله بن غانم و عبد الله بن فروخ و عبد الله بن المغيرة و البهلول بن راشد 

الأخير الذي كان يفتي  هذا(. م111/هـ113. ت)و أسد بن الفرات ( م916/ه197. ت)وابن الأشرس ( هـ 113

د نص القاض يو قد . 1بالمذهبين الحنفي و المالكي وفق ما ذكر القاض ي عياض
ّ
أنّ المذهب على عياض  أك

. 2لم يزل يفشوا إلى أن جاء سحنون، فغلب في أيامه المذهب، و فضّ حلق المخالفين وشاع حينئذالمالكي 

، في حين تشير دراسة عمارة أن المذهب المالكي كان رغم أنّ القاض ي عياض يشير إلى غلبة المذهب الحنفيو 

ه بتقصينا للمدونات المصدرية نلحظ تلازم المذهبين من حيث الوجود 3ينشر تدريجيا إلى أن جاء سحنون 
ّ
، فإن

 .4إذ أخذ الكثيرون بالازدواجية، مثلما يذكرون عن ابن غانم و ابن فروخ و أسد بن الفرات ،و الانتشار

ذكر دخول المذهب المالكي إلى مصر له أهمية قصوى بالنسبة لبلاد  إنّ  :إلى مصرالمالكي دخول المذهب  -

ذهابًا و إيابًا نحو  ،الرئيس ي الذي مرّ عبره فقهاء المغرب سلكهذه البلاد كانت الم المغرب و الأندلس، ذلك أنّ 

ثم  ،مصربعلم المدينة  ون ذيأخ منهم ر الكثير قالحديث و أهل الفقه، و ربما است المشرق حيث مدرستي أهل

المدرسة المالكية  و هو ما يلاحظ بالنسبة لسحنون و قبله أسد بن الفرات، إذ تعدّ  ،يعودون إلى بلاد المغرب

 .المصرية مدرسة مؤثرة بشكل مباشر في المدرسة المالكية القيروانية و الأندلسية

إلى أن قدم الشافعي محمد  ،و غلب عليها ،أشار عياض إلى انتشار المذهب المالكي بمصر بعد المدينةو 

عبد الحكم  عثمان بن على رأسهم دخل المذهب المالكي كبار تلامذتهقد أ، و 5س فزاحم المذهب المالكيير دإبن 

د سعيالذي روى الموطأ، و  (م997/هـ153ت)و عبد الرحيم بن خالد بن يزيد  (م917هـ163 ت)الحكم الجذامي

منهم عبد مذ عليه ابن القاسم و ابن وهب، و و هو الذي تتل ،(م917/هـ193ت )بن عبد الله بن سعد المعافري 

التأثير البالغ في  أصحابء تخرج و عن هؤلا .6و غيرهم كثير (م919/هـ191ت ) الحكم بن أعين بن الليث

و هو الذي صحب  ،(م113/هـ179ت )منهم عبد الله بن وهب بن مسلم  و نذكر  ،المدرسة المغربية الأندلسية

بو عمرو أشهب بن العزيز القيس ي ت ، و أ(ـم179/ه171ت)و عبد الرحمن بن القاسم  ،مالكا عشرين سنة

 . 7ـ و عنهم أخذ سحنون و غيره من المالكية المغاربة و الأندلسيين(م117/ه176

                                                           

 .311ما بعدها ص  4المدارك، : عياض.24طبقات، ص: أنظر ترجمته عند أبي العرب 1

 .13، ص5نفس المصدر، ج: عياض 2

 .544دراسات في التاريخ الوسيط، ص(: علاوة)عمارة  3

 .442المذهب المالكي عنصر إئتلاف، ص(: سعد)غراب  4

 .13، ص5المصدر السابق، ج: عياض 5

 .و ما بعدها 412، ص5نفسه، ج 6

 .ما بعدهاو  345، ص4نفس المصدر، ج 7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

154 
 

غرب بشكل واضح، الكي ببلاد المركائز المذهب الم المالكية المصرية في التأسيس لأهمّ  و تحضر المدرسة

كما يعتبر علي بن . ما نقصد إليه هو تأليف المدونة عند شخصيتين بارزتين هما أسد بن الفرات و سحنون و 

 
ّ

إذ لولاه ما قصد سحنون ابن  ،المذهب المالكي بالمغرب الدّال على المدرسة المصرية زياد التونس ي الذي بث

 .1ن أصولهفهم فضله و بيّ مالك، و عرّ  القاسم، و هو الذي فتح أعين المغاربة على الإمام

ي ترسيخ من خلال النص الذي قدمه القاض ي عياض يمكن فرز ثلاث مراحل ف  :المذهب المالكي بإفريقية -

أعطى وصفًا للخريطة المذهبة بإفريقية و ما وراءها من المغرب في  ، وذلك حينماالمذهب المالكي بإفريقية

أما إفريقية و ما وراءها فقد كان الغالب عليها في القديم : يقول  حيث ،للهجرةالثاني و الثالث لقرنين خلال ا

إلى أن دخل علي بن زياد و ابن أشرس و البهلول بن راشد، و بعدهم أسد بن الفرات وغيرهم  ،مذهب الكوفيين

 ،لكاستقر في عهده مذهب ماحلف المخالفين، و  بمذهب مالك، و لم يزل يفشو حتى جاء سحنون الذي فضّ 

 :وهذه المراحل هي . 2و فاق المذاهب الأخرى 

و قد مثل هذه  ،وفود طلبة العلم من إفريقية إلى الحجاز لأخذ العلم عن صاحب المذهب :المرحلة الأولى

حينما جلب معه الموطأ الأول قبل تنقيحه من قبل صاحب المذهب، ( م977/هـ113.ت)المرحلة علي بن زياد 

 .3وعليه أخذ البهلول وأسد وسحنون وغيرهم ،الأول للموطأ من الإمام مالكفكان هو صاحب السّماع 

ثم رحل . و تعلم عليه ،الذي اختلف إلى علي بن زياد( م111/هـ113. ت)رحلة أسد بن الفرات  :المرحلة الثانية

أخذ  فلقي أصحاب أبي حنيفة و  ،ثم سافر إلى العراق م،911/هـ191إلى المشرق فسمع من مالك موطأه سنة 

و نال القضاء وقيادة  ،وعاد إلى القيروان فعلم الموطأ للطلاب ،و دفع إليهم بالمقابل موطأ شيخه ،عنهم

وقد أخذ أسد بن  .4، وكان يفتي بالمذهبين حسب تحصيله السابقبن الأغلب الجيش أيام زيادة الله إبراهيم

 .5أسد أو الأسدية و دخل إلى إفريقية و سميت بذلك مدونة ،الفرات سماع ابن القاسم

فبعد سماعه  م،156/هـ167مدونة أبي سعيد سحنون بن سعيد بن حبيب التنوخي ت : المرحلة الثالثة

و قد صحح عليه  م،176/هـ111وأعاد السّماع عن ابن القاسم سنة  ،الأسدية على ابن الفرات رحل إلى مصر

                                                           

 .42،41ص ص ،موطأ الإمام المالك(: محمد الشاذلي)النيفر  1

 .41جنى زهره الآس، ص: وهي نفس الملاحظة تظل تتكرر إلى عهد قادم أنظر علي الجزنائي.13، ص5المصدر السابق، ج: عياض 2

 .415المصدر السابق، ص: أبو العرب 3

 .25، صه نفس  4

 .413ص 5ج: المصدر السابق: المالكي 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

155 
 

ثم عاد إلى إفريقية . 1مالك أيام الحج بالحجازتدارسوا فقه ف ،الأسدية، كما التقى كذلك بأشهب و ابن وهب

و بقي الناس يتداولون المدونة مدة من . 2التي صارت موطأ المغاربة ،بمدونته الشهيرة م179/هـ171سنة 

  ،إلى أن ظهرت بعد أزيد من قرن مدونات مالكية لعالم نال من الشهرة ،الزمن
ّ
ه و أمكن أن نقول عنه بأن

حيث اعتبر كتاباه الرسالة  ،(م716/هـ316ت)وهو ابن أبي زيد القيرواني  ،فكار المالكيةيعتبر الناشر الحقيقي لأ 

 .3الركيزة التي قام عليها المذهب فيما بعد انتشارًا و تمكنًا ، ومختصره الشهير و النوادر و الزيادات من المدونات

 .المذهب المالكي ببلاد المغرب ة تفتق فيها،ويمكن اعتماد عمل ابن أبي زيد القيرواني كمرحلة رابعة مهم

 ،توسعت قاعدة المذهب اجتماعيا و جغرافيا ،على مستوى إفريقية ةمنذ تولي سحنون قيادة المالكيو 

 
ّ

ه الناس بكل فئاتهم حول المذهب،  حيث التف
ّ
فرض المالكية سلطتهم  ،باعتلاء سحنون منصة القضاءكما أن

م، كما تفاعل المذهب مع  7/هـ 3بما فيها الجانب الفكري خلال النصف الثاني من القرن  ،على الحياة العامة

 -العبيديين أي زمن -قل المذهب و زعماؤه فيما بعد و انت. بعد أن كان المذهب في صراع معها ،4الدولة الأغلبية

العقائدي، ووجد السياس ي و هتمام إلى الجانب و بذلك انتقل الا  ،إلى حمل لواء السنة و الصراع مع الخصوم

إذ أحص ى المالكي . 5بعض الأحناف ضالتهم حينما وقفوا إلى جانب العبيديين ضد المالكية و تشرق هؤلاء

ووقع علماء السنة في محن . من أهل العراق ممن تشرق ( 11)من علماء القيروان و أحد عشر ( 9)سبعة 

ا من أهل ا( 17)تجاه عشرين اأحصاها أبو العرب 
ً
 .6العبيدي و أعمالهم نحى ة جراء وقوفهم ضد الملسنعالم

 بعد جهاد كبير و صبر عظيم، و منافحة بكل الوسائل         
ً
ولم تنجل محنة المالكية تجاه مخالفيهم إلا

و مع تولي بلاد المغرب القبيلة الصنهاجية شمالا و جنوبا  -ثورة أبي يزيد كالمشاركة قي  –السلمية و العسكرية 

خذ المذهب منحنى آخر في ولة الزيريين بإفريقية و الحماديين بالمغرب الأوسط و المرابطين بالمغرب، أببروز د

 .7التمكين إلى زمن بعيدالرسوخ و 

                                                           

 .413، ص5ج المصدر السابق،: المالكي 1

 .515ص. المصدر السابق: أبو العرب 2

 .544ص: دراسات في التاريخ الوسيط(: علاوة)عمارة  3

 .534-542المذهب المالكي، ص ص : الهنتاني 4

و ما بعدها حيث مال بعض الفقهاء بسبب الضغط العبيدي أو الإغراء  444المصدر السابق، ص: أنظر ظاهرة التشرق عند أبي العرب 5

 .بالمناصب و المال و جابهوا السنة بكل الوسائل

 .و ما بعدها 443نفس المصدر، ص: أبو العرب 6

منها ما قدمه الأستاذ الراحل موس ى .و قد خرجت إلى الوجود دراسات عديدة تصف الصراع المذهبي و دور المالكية في التمكين للمذهب 7

 لقبال في كتابه دور كتامة في قيام الدولة الفاطمية، ودراسة عبدالعزيز المجدوب حول الصراع المذهبي بافريقية ، وآخر الدراسات أطروحة

التحول المذهبي في العهد : عبدالقادر بوعقادة، وانظر مقال 4155زميل موس ى هصام بجامعة الجزائر تم مناقشتها في جوان دكتوراه لل



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

156 
 

حينما يفصّل  ،يعود كل باحث في معرفة مذهبية الأندلس إلى القاض ي عياض :المذهب المالكي بالأندلس -

ويذكر بأنّ الناس منذ الفتح كانت على الأوزاعية بفضل  ،مويةي للأندلس في ظل الإمارة الأ التطور المذهب

و الغازي بن  (م117/هـ176.ت)صعصعة بن سلام، إلى أن رحل إلى الإمام مالك كل من زياد بن عبد الرحمن 

إلى بلادهم محمّلين عادوا  ثمّ و من بعدهم  م،135/هـ117.و القرعوس بن العباس ت ،(م117هـ177.ت)قيس 

س مذهبه إلى أن أخذ أمير الأندلس آنذاك هشام بن عبد الرحمن بن معاوية بن هشام بن عبد رِّ بعلمه، فدُ 

ذلك في و  الفتيا عليهلتزام مذهب مالك، و صير القضاء و الناس با( م976-911/ه117-191)الملك بن مروان 

 ةل بعض الرحالالأوزاعي، كما أدخ في حياة مالك، و شيخ المفتيين يومئذ صعصعة بن سلام م911/هـ191

 ولكن  ،والغرباء شيئا من المذهب الشافعي و أبي حنيفة و أحمد و داود
ّ
 ت المذاهب فمات انوا من نشرهلم يمك

 .1لموتهم

هؤلاء العلماء هم من أدخلوا المذهب المالكي إلى الأندلس،  فالنص وإن كان واضحًا في مجمله على أنّ 

أي مسألة  ،الأول حول الشخصية الأولى التي أدخلت المذهب ن،بين الباحثين قائم من حيث أمريفإنّ الخلاف 

، هل كان حصيل للأول في أي عهد دخل المذهبو الثاني و هو ت ،حضور الموطأ و المذهب إلى الأندلسو أسبقية 

 ففي الوقت الذي يذهب كل من ابن فرحون  هشام بن عبد الرحمن؟ و ن الأمير عبد الرحمن بن معاوية أزم

نجد الحميدي و المقري يطرحان  ،بن قيس و دوره في دخول المذهب و الموطأي وابن القوطية إلى اعتبار الغاز 

و كان  ،بن قيس قد سمع الموطأ من مالك ي في حين يسجل الخشني أن الغاز  . 2شخصية زياد بن عبد الرحمن

ر شهادة يحيى بن يحيى الليثي على أن يذك( هـ 173. ت)نجده في ترجمته لزياد بن عبد الرحمن  3يحفظه ظاهرًا

حينما  ،و يعضده في التوجه القاض ي عياض ،4أول من أدخل الموطأ زمن هشام بن عبد الرحمنكان زيادا 

 .5الليثي ىبن يحي  ىمتفقها بالسماع منه، ثم تلاه يحي ،وطأ المل من أدخل أوّ  زيادًا يذكر بأنّ 

                                                                                                                                                                                                 

، مجلة آفاق الثقافة والتراث، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، الإمارات وأثره على بلاد المغرب الأوسط" الحمادي الزيري " الصنهاجي

  ، 4155، س33ي، ع العربية المتحدة ، دب

 . 41المصدر السابق، ص: و نفس الكلام كرره علي الجزنائي 11، ص5المصدر السابق؛ ج: عياض 1

تاريخ افتتاح افتتاح الأندلس،تح ابراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري و دار ( : ه413ت)؛ ابن القوطية  541، ص4الديباح، ج: ابن فرحون  2

 14و ص 11ص ،5223، 4الكتاب الليناني، ط

 .442، ص4جذوة، ج: الحميدي

 .425،424أخيار الفقهاء، ص: الخشني 3

 .21نفسه، ص: الخشني 4

 .553، ص4ترتيب المدارك، ج: عياض 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

157 
 

 ديثة حو قد انتقل الخلاف إلى الدراسات الح
ً
وش لكشيش و ميتمن القادري بو  ينما نجد كلا

يذهبان إلى ترجيح كفة زياد بن عبد الرحمن، في حين نجد الدراسة التي قدمها  (Miklos Muranyi)موراني

و هذا الأمر هو الذي دفع منذ وقت . 1ل من أدخل الموطأ و المذهبمصطفى الهروس تعتبر الغازي بن قيس كأوّ 

هذا الخلاف بين توضيح توجب مما اس ،مسألة من أدخل المالكية إلى الأندلس لا تزال غامضة إلى القول بأنّ 

و لقائه بالإمام مالك كانت أسبق من  ،بن قيس إلى الحجاز ي رحلة الغاز  الظاهر أنّ ف . 2المتأخرينالقدامى و 

م عاد و قد كان مستشارًا ث ،كانت في صدر إمارة عبد الرحمن ي رحلة زياد بن عبد الرحمن، و أنّ رحلة الغاز 

و ولاه القضاء هشام بن عبد الرحمن  ،الذي وجد زمن عبد الرحمن بن معاوية ،للقاض ي المصعب بن عمران

 193بعد ولايته بسنة سنة  ،رحلة شبطون كانت في عهد هشام في حين أنّ . 3( هـ 117-191)عند بداية إمارته

 ي جه، حينما يذكر عن الغاز هذا التو ويضيف عياض نصًا آخر كدلالة على  ،.هـ
ّ
ا و هو بن قيس أن

ً
ه شهد مالك

  ثمّ  ،ليهو حفظه ع ،يؤلف الموطأ
ّ
الموطأ للناس كان القارئ يقدم  ه أثناء تقديمانصرف إلى الأندلس، و أن

إن : فأنكر عليه ذلك، و قال ،ليرى الناس حفظ الغازي  [...] و كان قصد القارئ  [...]عليه ذلك يؤخر، فيردّ و 

حضور الموطأ لدى أهل الأندلس قد كان متوافرًا قبل رحلة شبطون،  وهو ما يعني أنّ ،  4[...] تقرأ علي عدّت لا 

 .أهل الأندلس كانوا على مذهب الأوزاعي زمن صعصعة بن سلام رغم أنّ 

دخول الموطأ ككتاب ليس هو  هو الذي لا شك فيه  أنّ قولهم في المسألة ب البعض الفصلو حاول 

. إذ لازم مالكا وهو يؤلفه. على يد الغازي  دخول الموطأ كان أنّ و يق عملي لما في الكتاب، دخول المذهب كتطب

عبد الرحمن الداخل، و لم يكن الموطأ قد هذبه الإمام مالك،  ةقبل رحيل شبطون في خلاف منه اء بنسخةجو 

ل من أدخل الموطأ أعاد النظر فيه، و هو بذلك أوّ و قد هذبه الإمام مالك، و  ،في حين أن زيادًا قد عاد بالموطأ

 متقنًا في خلافه هشام
ً
 .5مكتملا

بشكل متشابه في كل من إفريقية  مسألة دخول الموطأ و المذهب المالكي نجدها تطرح و الحقيقة أنّ   

تلاف بين علي بن زياد ثم أسد بن ففي إفريقية وقع الاخ. التبس على الناس قضية الأسبقيةقد و  ،الأندلسو

د اعتقميل إلى الا و ن .ليثيال ىبن يحي ىن قيس و شبطون، ثم يحيالفرات فسحنون، و في الأندلس بين الغازي ب

 أنّ  ،الموطأ دخل إلى المنطقتين منذ زمن مبكر ،أنهو الفصل فيما التبس فيه الناس  أنّ ب
ّ
قراءاته تعددت  إلا

                                                           

: ؛ميلكوش موراني441،ص41،4111، مجلة الأحمدية،عدور علماء المغرب و الأندلس في تدعيم المذهب المالكي(: إبراهيم القادري ) بوتشيش 1

 .451،ص(قيام المدرسة المالكية بالأندلس)التراث المالكي في المغرب الإسلامي (: مصطفى)؛الهروس 411ي مصادر الفقه المالكي،صدراسات ف

 .353،352ص ص. 5211، 5ط. القاهرة. تاريخ القكر الأندلس ي، مكتبة النهضة: انجل جنثالث بالينثيا 2

 .43ص، 5المدارك،ج: ؛ عياض425و ص 21ص  أخبار،: للمقارنة أنظر الخشني 3

 . 11المصدر السابق، ص( : ه413ت)راجع ايضا ابن القوطية .أنظر نفس المصدرين والصفحات وما بعدها  4

 .555قرطبة و المذهب المالكي، ص(: مولاي الحسين)الجيان  5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

158 
 

غير ما انتهى إليه في أخريات أيامه هي بتعدد الآخذين عن الإمام مالك، فقراءة مالك للموطأ في المراحل الأولى 

 .إذ مرّ المذهب بمراحل وفق التالي

 المراحل

 

 إفريقية و المغرب

 

 في الأندلس

 

 الملاحظات   

 

 دخول المذهب

 هـ 4. فتاوي في ق

 عبد الله بن غانم

 البهلول بن راشد

 بن زياد علي

 الغازي بن قيس

 البدايات ، اللقاء الأول  أبو موس ى الهواري 

القضاء بالمذهب 

 هـ4. والتطبيق بداية ق

 أسد بن الفرات

 هـ 454. ت

زياد بن عبد الرحمن 

 هـ 413. شبطون ت
 الموطأت الأولى

رسوخ المذهب منتصف 

 هـ 4. ق

 431. سحنون بن سعيد ت

 هـ

. الليثي ت ىبن يحي ىيحي

 هـ 443

فتاوى مالك بعد التعديل 

 الموطأت الأخيرة

 

الرحلة نحو  الحجاز زمن الغازي بن قيس و أبي موس ى الهواري على عهد عبد  و نعتقد كذلك أنّ 

و قراءة نافع المدني كأساس لوفود الفتوى المالكية، ثم كانت رحلة  ،الرحمن بن معاوية قد أدخلت الموطأ

ة الجديدة للموطأ بمثابة ترسيم الدخول للمذهبمن شبطون زمن هشام بن عبد الرح
ّ
و قد  ،ضمن الحل

حيث  ،(136. ت)الليثي  ىبن يحي ىأخذه عن الإمام مالك ليكون ترسيخ المذهب بالشكل النهائي بعد رحلة يحي

و أصبحت إليه السيادة في تزكية ولاة الخطط الشرعية  ،فعاد ناشرًا لمذهب مالك. شجعه شبطون على ذلك

ثم سار على دربه تلامذته الذين أخذوا عن كبار تلامذة الإمام مالك و على رأسهم عبد الرحمن  ،عند الأمويين

وهكذا شكل هؤلاء الطلبة المالكية الذي صاروا شيوخ المذهب، ومصنفاتهم التي صارت  .1بن القاسم بمصر

م القاعدة الأساس لرسوخ المذهب، وهو تمكينه ممّا دفع إلى أن يحكم الكثير من الدراس ي بأن منارات مجتمعه

رسوخ المذهب بالأندلس كان قبل رسوخه بإفريقية ومجمل المغرب، وقد صار المذهب المالكي المذهب الوحيد 

                                                           

الفقيه و السياسة في :أنظر دراسة لخضر بولطيف . 11، 13خطة الحسبة في النظر و التطبيق و التدريس، ص ص(: عبد الرحمن)الفاس ي  1

 .و ما بعدها 43، ص4111أوت . المغرب الإسلامي، منشورات المجلس الأعلى للغة العربية



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

159 
 

مين لمذهبهم ومجتمعهم، ، وبات فقهاء المالكية زمن الإمارة والخلافة الحارس الأ والمهيمن على بلاد الاندلس

 .1والمعتمدون من قبل الحكام الأمويين

ا يظهر هذا المجال بالمقارنة مع المجا :المالكية بالمغرب الأوسط -
ً
الاهتمام  فيلات الجغرافية الأخرى أقل حظ

ه أقل (G. Marçais)بحركة العلماء فيه، مثلما أظهره جورج مارس ي 
ّ
تحضرًا بالمقارنة مع المغربين  على أن

  ،الأندلسو
ّ
عن ه تغلب عليه النزعة الريفية البدوية، و أنّ ما غمره هو المذاهب و الكيانات التي بقيت خارج وأن

ق صنهاجة بالشرق للمذهب الشيعي أبي قرة و إمارته بتلمسان، و اعتنا)نطاق السيطرة الأموية و العباسية 

في السيطرة على تهرت وما حولها لمساحات  ،كمعارضة قبلهم كن الرستميينوتم( إقامة دولة الفاطميينو 

ل آخرون ملاحظة تتمثل في انعدام أسماء و في نفس الوقت سجّ . 2و قد سايره في هذا الطرح آخرون. واسعة

 و هم. 3تتعلق بالمغرب الأوسط و الأقص ى من طلبة أو فقهاء يمكن الاستناد إليهم في دخول المذهب المالكي

 (.هـ 5)يقصدون في ذلك الفترة الزمانية التي تمتد إلى حدود القرن الخامس للهجرة 

حة قديمة التعاطي مع هذه الأحكام التي تضع بلادًا واسعة المساصدقية و إذ نتساءل عن   

نا نسج ،مجالا فسيحاالفاتحين، و 
ّ
 انتقائيةل سار في خضمّه الرحالة و طالبي العلم في عداد الغياب، فإن

إلى إعطاء مثل هذه بالبعض ا دفع ممّ  ، .هـ 5ل نهاية القرن بفي الفترة ق ها مع المسألة تعاطيوضعف المصادر 

أن نسجل الحضور  يمكن لنا" المغرب الأوسطي"الأحكام، و لكن في أثناء تتبع التفاعل السياس ي في هذا المجال 

 ،لمجاورين له في المغرب الأدنى إفريقية و في الأندلسمع ا الاحتكاك واقع  في، و لا شك أنّ الحنالسني المالكي و 

 .التبادل و الاتصالالموقع و بحكم في كل المجالات 

 ومرس ىحمزة و والجزائر ملاحظاته على مدن المغرب الأوسط كتلمسان و وهران فبالرجوع إلى البكري و     

ه الحواضر في المجال العلمي الثقافي نجده يقدم ملاحظات عن هذ ،يلة و تهرت و غيرهاسو القلعة و الم الدجاج

  .كذكر بعض العلماء و وصف بعض المساجد، و هو ما يبعث على رصد الحركة الفقهية و لو بشكل جزئي

و أنّ أهلها على مذهب أهل المدينة  ،و بها علم كثير.[ ..]فيذكر مثالا بسكرة التي بها جامع و مساجد كثيرة

على التواصل مما ينبّه  ،1و أنّ أكثر تجارها من الأندلس، مساجد و أسواق (بلد العناب)و ببونه . 4(المالكي)

                                                           

5          - Lévi – provençal , Histoire de l’Espagne musulmane, le siecle du kalifat de cordoue,Ed G.P,maisonneuve,Paris, 

1953,pp471,471   . 

، 5343ذو الحجة  11ع . ، مجلة أفاق الثقافة و التراثانتشار المذهب المالكي ببلاد المغرب الأوسط، قراءة سسيولوجية(: علاوة)عمارة    2 .

 .45-41ص . 4113جانفي 

 .43المذهب المالكي، ص: الهنتاني 3

 .441، ص4المصدر السابق، ج: البكري  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

160 
 

يؤكد ذلك في ذكره مرس ى و  ،2نفس الملاحظة أبداها حينما تحدث عن تنس الحاضرةالمغربي الأندلس ي، و 

الذي يشير  ، بكر بن حمادأبو عبد الرحمن و عند ذكره تهرت ينبه إلى شخصية علمية مهمة هو  ،3الدجاج

 على  إليه
ّ
بشير بن حجر، عمر بن مرزوق، و ق عن ابن مسدد و بالمشر  أخذ قدو  ،ه ثقة مأمون حافظ للحديثأن

 و  ،و سمع بإفريقية من سحنون و غيره
ّ
وهو ما يعني . 4 م771-هـ316سنة  و بها توفيه، 175عام ه سكن تهرت أن

 .كان ذلك قبل الزحف الشيعيو  ،المدرسة المالكية في طبقاتها المتقدمة قد كان لها حضور بالمغرب الأوسط أنّ 

ا تهودا فيها الجامع ، أمّ 5بها مسجد واسعكان و  ،ت مع الأندلسيين بشكل كبيرملمدينة وهران فقد تعا أما      

و في نفس السياق يتحدث . 6ى مذهب أهل العراقو أهلها عل ،فنادقالسواق و الأ الكبير و المساجد الكثيرة و 

ا الثالثة فهي أمّ و  ،عن البنطيوس وهي مدن ثلاثة قريبة من بعضها لكل منها جامع اثنان منها لأهل السنة

 و بها ،و لها خمسة أبواب ،ها قاعدة المغرب الأوسطفي ذكره لمدينة تلمسان يصفها بأنّ .  7واصلية إباضية

 أنّها لم يتهاتبع شار إلىو أ ،مساجد عديدة وجامع
ّ
تزل دارًا للعلماء و المحدثين  للسليمانيين إخوان الأدارسة، إلا

و عليه فإنّ التواجد السني المالكي على وجه التحديد الممتد شرقا من بسكرة . 8حملة الرأي على مذهب مالكو 

خطوات الأولى للحركة الفقهية الكان يواكب  -و هو المجال المفترض للمغرب الأوسط  -إلى غاية تلمسان 

ها مع المذاهب يجعلنا نقرّ ملورصد تعا ،تتبع واقع الإمارات القائمة بهذا المجال كما أنّ  .للمذهبية المالكيةو 

هو و  "العقياننظم الدرّ و "فبالرجوع إلى التنس ي صاحب . بوجود تيار سني مالكي معتبر له قيمته و قوته و دوره

ا انية يتبيّ يتحدث عن الإمارة السليم
ً
ن لنا مجالها الواسع الذي وصل إلى تلمسان غربًا و إلى نواحي بجاية شرق

 .9حيث سوق حمزة

الذين أعطوا للمذهب المالكي دوره  ،و لا يمكن أن يكون هؤلاء بعيدون في مذهبيتهم عن إخوانهم الأدارسة     

كما  ،الأندلسيين الفارين من مضاربهمح المجال للوافدين من القرويين وأو فت ،من خلال استقضاء بعضهم

كما أنّ إشارات البكري إلى المدن الساحلية المغرب أوسطية ابتداءً من أرشقول و وهران غربًا . سلفت الدراسة

                                                                                                                                                                                                 

 .443، ص4جالمصدر السابق، : البكري  1

 .434، ص4ج: نفسه 2

 .431نفسه، ص 3

 .432، ص4ج: نفسه 4

 .414، ص4ج: نفسه 5

 .411، ص4ج: نفسه 6

 .413، ص4ج: نفسه 7

 .412، ص4ج: نفسه 8

 و ما بعدها؛ 11ص. نظم الدرّ و العقيان: التنس ي: و هي المدينة التي تنسب إلى حمزة بن يحيى بن محمد بن إبراهيم بن عيس ى أنظر 9

 .31دولة الأدارسة، ص: اسماعيل العربي



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

161 
 

كانت من مناطق  ،مرورًا على مرس ى الدجاج و بجاية و الجزائر و تنس  ،بونة شرقاو  إلى مرس ى ميناء الخزر 

المغرب الأوسط، و تحت أعين السليمانيين الذين تحكموا في أغلب المرافئ من احتكاك الأندلسيين بسكان 

 .1الغرب إلى غاية مرس ى الدجاج

داخل تهرت التي  ،ت و السنة المالكيةباضية تهر إو تدلنا المصادر و الدراسات على وجود علاقات بين              

ا عديدة
ً
ع هؤلاء بل تمتّ  ،ي، ولم يلق المالكية تضييقامذاهب مختلفة كالمذهب المالكو  ،كانت تحتضن فرق

و لكنها في  ،قد تقع المناظرات بين المذاهبو . ية، مثلما كان لكل مذهب مساجده وعلماؤه وحلق درسهبالحر 

 .2حدود الأدب و الاحترام المتبادل

المالكية حتى في قيامها بين الإباضية و  ت دراسةرجحهرت فحسب، بل ولم تكن هذه المناظرات في ت            

ثم صارت الكلمة للمالكية  ،لتواجد مجموعات إباضية عديدة حول القيروان ،م7/هـ3قرن القيروان بداية ال

زمن سحنون بن سعيد
تنافس عليه لأجل وقع البل وجد الأثر التأليفي الإباض ي حتى في قلعة بن حماد، و قد . 3

التعامل الذي كان و  ،طائفة الإباضية في دولة القلعةا يظهر وجود ممّ  ،4الوهابية و النكاريةبين لأجل اقتنائه 

ة، فحينما هاجم العبيديون تهرت المالكي غلبةباضية حتى في الأندلس زمن البل وجد الإ  ،بين الطرفين

 و كان من أبرز القبائل الإباضية قبيلة -الملاذ  الآمن لهم -م فرّ الكثير من الناس نحو الأندلس سقطت بأيديهو 

استمرت الدولة الأموية في مدّ يد المساعدة للإباضية المناوئة لبني عبيد و على رأسهم أبو  مثلما ،5رزالببني 

كما تشير الدراسات إلى عدد من الأسماء التي اعتبرت من علماء المذهب   .6يزيد صاحب الحمار أثناء ثورته

و منهم ابراهيم بن عبد الرحمن التنس ي المالكي، و قاسم بن عبد  ،المالكي كانوا ضمن علماء الدولة الرستمية

 .7صغير المالكي صاحب السيرالالرحمن، و زكريا بن بكر، و ابن 

ها بش يء من التأني قد حصبارات مذهبية و سياسية، فإنّ تفالمصادر لعدّة اعت و على الرغم من شحّ 

لور الفقه كان لها الدور الأساس ي في تب ،وسطتعطينا بعض الإشارات لوجود شخصيات مالكية بالمغرب الأ 
                                                           

 .4المسالك، ج: أنظر المدن الساحلية والمراس ي عند البكري  1

خير الآحاد عند المالكية و الإباضية، ملتقى المذهب المالكي الخامس ، وزارة الأوقاف : ؛ التواتي بن تواتي13المصدر السابق، ص: ابن الصغير 2

 .112 4أفريل ،  51 -53.ىوالشؤون الدينية، ولاية عين الدفل

 .11المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب، ص(: حسن)حافظي  3

 .335، ص4المصدر السابق، ج: الدرجيني 4

 .535، ص 5211البلدان، ليدن، مطبعة بريل، كتاب(: أحمد بن واضح)أنظر تعريفهم عند اليعقوبي   5

مجلة كرسات تونسية، كلية العلوم  رستمية في تهرت والدولة الأموية بقرطبة،جوانب في العلاقات بين الدولة ال(: عبد العزيز)فيلالي  6

 .31، ص511، 511، ع 34الإنسانية والاجتماعية بتونس، مج 

مقدمات البناء السياس ي بالمغرب الإسلامي، دار القلم، (: محمد عيس ى)؛ الحريري 543المغرب الإسلامي، ص(: الحبيب)أنظر الجنحاني 7

 . 443، ص5224، 4الكويت، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

162 
 

يجعله من  الذي الزواوي سميت بشخصية ( محمد بن الحارث)قد ذكر في ذلك الخشني ف. هذا المجالالمالكي ب

ه لم يقف على تعريفه وتفصيل منحاه ، ثم يعقبمشايخ سحنون 
ّ
حاول أن يشير إليه المالكي، كما . مصرحا بأن

ه أبوالقاسم و ذك
ّ
ه يو  ،ن مالكع هعاسمأشار إلى  و  ،الزواوي ر بأن

ّ
موضوع في  منها حديثديث احأعنه  ي رو أن

( م157/ـه165.ت)بن خالد السهمي  ىارتبط اسم سحنون بن سعيد بمالكي آخر هو أبوحاتم يحي كما .1الحناء

 صالحًا
ً
  ي النسب،قريش  و قد كان رجلا

ّ
ذي مدح و هو ال ،أحد تلامذته اعتبر ه سحنون قضاء الزاب و قد ولا

 :في قوله  سحنون  شيخه

 
 
 ف

 
 الر   اك  ذ

 
 ض 

 
  مه  فالز   ى سحنون

 
 ت

 
 به الب         دف  ست

 
 ر و الت

 
 ق

 
 2راس  الع   تنب  ج  وى و ت

هو العالم بكر بن حماد بن سمك بن  ،و تبرز شخصية مالكية أخرى لها تأثيرها على الساحة التهرتية

، ثمّ زاعياسماعيل الزناتي التهرتي الذي خرج من تهرت إلى القيروان للأخذ عن سحنون و عون بن يوسف الخ

ثم قفل راجعا  ،أخذ عن علماء العباسيين ببغدادو  م،111/هـ119ل البصرة سنة ، فدخ المشرق  اصداقذهب 

ا بالحديث 
ً
منهم ، لبكر بن حماد تلامذة وذكر ابن فرحون أنّ  .3متميزا بالحفظإلى بلاده، وقدكان فقيها عالم

 . 4أحمد بن تميم والد أبي العرب تميمي صاحب الطبقات

 ، والذي كانكما يضيف ابن فرحون الفقيه محمد بن حارث بن أسد الخنش ي الحافظ العالم بالفتيا

المستنصر ه الحكم ولا ثم هاجر إلى الأندلس، فقياس في المسائل، و قد تولى قضاء المواريث ببجاية  له حسن

و تضيف تراجم . 5هـ366وقيل  361 و قد توفي سنة،الشورى بقرطبة( م799 -761/ه366-357) الأمير الأندلس ي

العالمة التي وفدت من  ا من المصادر الأندلسية الكثير من الأسماءمغيرهابن الفرض ي و  تراجم ابن الأبار و 

منهم تذكر و . هـ إلى نهايته 6وهم عدد كبير من بداية القرن " من أشير و وهران و تلمسان"وسط المغرب الأ 

م و قاسم  779/هـ 319.م و ابراهيم بن عبد الرحمن التنس ي ت 751/هـ 361.أحمد بن أبي عون الوهراني ت

 .6كثيرم و غيرهم ال 1777/هـ 377.بن يونس الجزائري ت

                                                           

ديث و ح. 432، ص5المصدر السابق، ج: ؛ المالكي513طبقات علماء إفريقية، ضمن طبقات العلماء لأبي العرب التميمي، ص: الخشني 1

 لم  23، ص3ذكره منسوبا إلى مالك عن نافع عن ابن عمر، و ذكره ابن حجر في لسان الميزان، ج: الحناء
ً
عن طبقات أبي العرب و اعتبره باطلا

 الريحان بالحناء، وما خلق الله عز وجل شجرة" جاء في الحديث . يحدث به الإمام مالك
ّ

ا خلق الله عز وجل الجنة حفها بالريحان، وحف
ّ
 لم

 الخاضب بالحناء لتصلي عليه ملائكة الأرض إذا راح 
ّ
 " أحب إليه من الحناء، وإن

 .541المصدر السابق، ص: أبو العرب 2

 .425، ص4المصدر السابق، ج: ؛ الدباغ45، ص4المصدر السابق، ج: المالكي 3

 .433الديباج، ص: ابن فرحون  4

 .411نفس المصدر، ص: ابن فرحون  5

 ...الخ   415، 532، 554، 555، ص5التكملة، ج: ؛ ابن الأبار52، ص: تاريخ علماء الأندلس :ابن الفرض ي: أنظر 6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

163 
 

و من  ،ـ بالقيروانم17/ه6علماء القرن  نوا عأخذالذين  اءفقهإلى العديد من الت الدراسات وأشار       

 هو الذيو  ،م1737/هـ 617الذي كان حيًا سنة  ،يضمنهم عبد الله بن يوسف بن طلحة بن عمرون الوهران

د بلا  فيليفها آة أثرت بعلمها و تشخصية مهمّ تبرز كما  . 1(م 776/هـ 316.ت)أخذ عن ابن أبي زيد القيرواني 

 671سنة توفي بتلمسان هاربًا الذي المغرب ككل و هو أبو جعفر أحمد بن نصر الداودي المغرب الأوسط و 

و كان له مؤلفات منها . ، وقد قيل بأنّ أصله من المسيلة أو بسكرة هاجر إلى طرابلس ثم تلمسانم1711/هـ

، "الواعي في الفقه"و  "كتاب الأموال"، و "النصيحة في شرح البخاري "، و كتاب "النامي في شرح الموطأ"كتاب

و قد ترجم له عياض و اعتمده في كتابه . "كتاب البيان"و "كتاب الأصول "، و "الإيضاح في الرّد على القدرية"و

 .2إذ أورد له عدّة فتاوي  "مذاهب الحكام في نوازل الأحكام"

كان له  مغرب أوسطمن ل مرة عن عالم عرف الدّاودي بثلاث خصال هي التأليف، إذ نسمع لأوّ  

  ،اهتمام في هذا الشأن
ّ
رف بجمعه بين ردّ على المخالفين، كما عُ الف في الفقه والحديث والأصول و فأل

المغرب هر بإفريقية و ، وهو توجه بدأ يظا يعني اعتماد الاستدلال إلى جانب النص الحديثيممّ  ،النظرالحديث و 

وكانت له نظرة مخالفة لمالكية عصره تجاه الصراع المحتدم بينهم و التيار الشيعي العبيدي  ،.هـ 6منذ القرن 

سكناهم في ظل الإمارة الذي تمسك بزمام أمر إفريقية و المغرب الأوسط، إذ أنكر بقاء السنة المالكية في 

و امتدت مدرسة الداودي في تلميذه أبي عبد الملك . 3ليه و ينتقدونههو ما جعل المالكية يشنعون عو  ،العبيدية

و سار  ،بالفقه و الحديث كذلك امشهور قد كان ه من الأندلس و سكن بونة، و مروان البوني الذي عُد  أصل

 .4و لازمه مدّة ج شيخه حينما عمد إلى شرح الموطأعلى منه

تي برزت بالقيروان قد وصل صداها نحو المغرب الأوسط و نخلص إلى ما مفاده أنّ المدرسة المالكية ال

حينما يذكرون أبا القاسم الزواوي، وبكر بن حماد و أحمد بن أبي عون الوهراني و أحمد  ،منذ المراحل الأولى

هؤلاء كان تواجدهم منذ نهايات القرن الثاني  معظمو . بن نصر الداودي ثم أبو عبد الملك مروان البوني

ي عن الإمام مالك، و إذا صحّ كذلك نسبة الزواوي إلى قبائل الزواوة و أخذ أبو القاسم الزوا هجرة إذ صحلل

                                                           

 .543، ص11مجلة التاريخ العربي، ع إسهام القيروان عبر التاريخ في بلورة التوجه المالكي في الغرب الإسلامي،: الهنتاني 1

رواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، تح عبد الحميد حاجيات، عالم بغية ال(: يحيى)؛ ابن خلدون 144، ص3ترتيب المدارك، ج: عياض  2

بالخزانة الحسنية من ورقة  2532و قد وجدت له مسائل من أجوبة ضمن مجموع . 511، ص5، ج4155المعرفة للنشر والتوزيع، الجزائرن ط

مذهب الحكام في نوازل :  لقاض ي عياض وولده محمدراجع مسائل أحمد بن نصر الداودي من خلال ، ا. ه 5155و تم نسخه سنة  43إلى  45

 .422، 415، 531، 543، 541، 11، 41الحكام، صفحات 

 .144، ص3ترتيب المدارك، ج: عياض 3

 .312، ص3نفسه، ج: عياض 4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

164 
 

خصوصا  ،المعروفة بالمغرب الأوسط، مما يعطي الانطباع بأهمية هذه البلاد و تسايرها مع المسلك المالكي

 .الذي كانت له دوافع شتى عبر تيار الهجرة ،بالأندلس حينما نجد صداها

حمد بن محمد لملا تكاد تظهر هذه المدرسة حسب طبقات المالكية  :المدرسة المالكية بالمغرب الأقص ى -

 حينما ذكر ترجمة لأبي ميمونة
ّ
الفرع الفاس ي  أليبد( م716/هـ395. ت)دارس بن إسماعيل الفاس ي  مخلوف إلا

خول المذهب المالكي لم يكن واضحًا د أنّ  الدراساتسجل تو إذ  .1المالكي في الظهور مرتبا في طبقات المالكية

ض مثلما هو الشأن في الأندلس و إفريقية، باعتبار أنّ المغرب الأقص ى قد اكتشف تاريخه بنوع من الغمو 

 كما سجلناه بالنسبة للمغرب الأوسط، وأنّ  ،المعلومات الإبهام خلال القرون الأولى لقلة المصادر و شحّ و

ا من وضعه السياس ي و الجغرافي ،كان متأخرًا بالجملة المذهب  دخول 
ً
 فإنّ بعض، 2و هو ش يء طبيعي انطلاق

من أدخل الفقه المالكي إلى ما يقال عن أبي ميمونة درّاس أو جبر الله الفاس ي أنهما أوّل  يذهب إلى أنّ الباحثين 

رب في عهد نتقل إلى المغالموطأ قد ا و أنّ  ،المغرب الأقص ى كلام غير دقيق، حيث وجد أعلام قبلهمافاس و 

 و  ،نتشر في المغربقد احتى كان المذهب المالكي  لم يكد القرن الرابع الهجري يطلّ إدريس، و 
ّ
أصوله  تر تجذ

و لعل الرأي الأخير هذا قد استند إلى جملة من المؤشرات التي يمكن الوقوف  .3فروعه في سائر مرافق الحياةو 

ريس بن عبد الله تتناقل بعض المصادر إعجاب المولى إدإذ . من خلالها على مذهبية المغرب الأقص ى المالكية

، و هذا لرواية إدريس الموطأ عن "نحن أحق بإتباع مذهب مالك و قراءة كتابه"  :تذكر قولهو . بالإمام مالك

تجاه البيعة بين أبي جعفر العباس ي و محمد النفس اوالده عبد الله الكامل، و لما كان يراه الإمام مالك من رأي 

 .4ية مما سبب له المحنةالزك

      
ّ
قد الذي دخل في أيامه مذهب مالك، و  المقصود بإدريس هو إدريس ي الثاني، وهو  ق ابن أبي زرع بأنّ ويدق

ـ الذي وفد على إدريس وزوّجه ابنته عاتكة، بمثل م167/ه115ر بن مصعب الأزدي الأندلس ي ت كان وزيره عمي

و ذكر معهما كاتبه عبد . فقيها مالكيًا اعتبر يد القيس ي الذي ن محمد بن سعما كان قاض ي فاس وهو عامر ب

بعدما كانت  ،الله بن مالك الخزرجي المالكي الأنصاري، و هو الذي كتب له عقد شراء موضع عدوة الأندلسيين

ثم أكتتب له شراء موضع القرويين من بني الخير . م 179/ه171بيلتا زواعة و بني يزغتن سنة تتقاتل عليها ق

                                                           

 .514جلد الأول،صشجرة النور الزكية في طبقات المالكية، تح عبد المجيد خيالي،دار الكتب العلمية،بيروت،الم(: محمد بن محمد)مخلوف  1

 .14،14تطور المذهب المالكي، ص ص (: محمد)الشرحبيلي  2

محاضرات في تاريخ المذهب المالكي، منشورات عكاظ، (: عمر)؛ الجيدي 12، ص(مقدمة محمد بن شريفة)مذاهب الحكام : عياض و ولده 3

م رسالة تحت إشراف هاشم العلوي 245، 322/ ه452 ،534الأدارسة من النشأة إلى التجزئة (: محمد)؛ صدقي 511ص. 5223المغرب، ط 

 .441م، ص5222/5222القاسمي، جامعة سيدي محمد بن عبدالله، شعبة التاريخ، فاس، 

: وما بعدها ؛ عياض و ولده 4، ص 3العبر، ج: راجع موضوع الشيعة والادارسة بعض آرائهم وانتقالهم إلى بلاد المغرب عند بن خلدون  4

 .11، ص(دمة بن شريفةمق)مذاهب الحكام 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

165 
 

( أوجنون حسب البكري )آخرين زمن الأدارسة ومنهم القاض ي عيس ى بن حيون  ةوذكر اسم قضا. 1زواغيينال

و منهم فتوح بن محمد الذي استقضاه أبو العيش  ،الذي كان قاضيًا لإدريس بن عيس ى في مدينة أرشقول 

 .2محمد بن إدريس بن عمر، و يطرح التساؤل دومًا حول مدى مالكية هؤلاء القضاة

 باعتباره حلقة -نلاحظه في حركية الفقه ببلاد المغرب الأقص ى أنّ الموقع الجغرافي لهذا المجال  و ما

 وبلاد المغرب و 
ً
  -إفريقية في المقابلوصل بين الأندلس شمالا

ّ
، المدارس ر بشكل واضح في تعاطيه مع جميعقد أث

موضع و  ،هي حاضرة المغرب في وقتنا هذا و مدينة فاس هذه: "حينما قال ير عن ذلك نص المراكش و قد عبّ 

ه سمع . 3.."العلم اجتمع فيها علم القيروان و علم قرطبة
ّ
كما أنّ الدارس لسيرة درّاس أبو ميمونة يلحظ بأن

ه رحل الأندلس، و  وأشياخإفريقية من شيوخ 
ّ
مصر المالكية ب عن المشيخةفسمع  ،كذلك إلى الإسكندريةأن

منهم أبو محمد بن أبي زيد القيرواني و أبو و  ،نه أهل الأندلس و أهل إفريقيةمسمع  ثمّ . كتاب ابن المواز

 .4الحسن القابس ي  وغيرهما

القيروان إلى المغرب في إطار وفود وصول العديد من علماء الأندلس و  و يضاف إلى جانب كل هذا

 م111/هـ 171الربض سنة  رة إثر وقعةثلاثمائة بيت من القيروان و وفود عدد كبير من الأسر التي جاءت فا

. 5و قد كان عددهم أربعة آلاف بيت فيها العدد الذي لا يحص ى من فقهاء المالكية ،عهد الحكم بن هشام إبّان

وهذا ما يعصف ببعض الآراء التي حاولت إعطاء الأولوية و الأسبقية للمدرسة القيروانية على حساب 

إذ ذهب بن شريفة إلى أن الفقه جاء في  ،أثيره بالمغرب الأقص ىالمدرسة الأندلسية في دخول المذهب المالكي و ت

 .6البداية من القيروان أكثر مما جاءنا من الأندلس

القرب من الأندلس السنية  أنّ  حيث ولا يمكن إغفال العامل السياس ي في رسوخ المذهب المالكي،          

ى إلى بروز الدور السياس ي للأمويين في هو ما أدّ  ،تهاشافعيمع المالكية والاحتكاك مع الأغالبة الأحناف ثم 

مدّوا اتصالاتهم  ويون وتحالف الأمفقد حينما أجار الأدارسة المعارضة الأموية  أمّاالتعاون مع الأدارسة بداية، 

كإمارة بني مدرار و إمارة برغواطة قصد الضغط، وهو ما أدى بدوره إلى  ،مع الدويلات المجاورة للأدارسة

                                                           

مع العلم أن المتتبع لطبقات عياض ترتيب المدارك لا يجد ذكرًا لعامر بن محمد القيس ي الذي  44، 44الأنيس المطرب، صص : ابن أبي زرع 1

 .1ص( مقدمة محمد بن شريفة)مذاهب الحكام : أنظر القاض ي عياض و ولده..قيل عنه أنه درس على مالك و الثوري 

 .11نفسه ، ص: عياض و ولده 2

 .413المعجب، ص: المراكش ي 3

جنى زهرة الآس في بناء مدينة (: علي)إلى الجزنائي  421، ص3و قد ذكر ذلك في جل المصادر ابتداءً من القاض ي عياض؛ ترتيب المدارك، ج 4

 .  45ص. 5225، 4الرباط، المغرب ، ط.وهاب بن منصور، المطبعة الملكية، تح عبدالفاس

 23، ص4111، 44مجلة الأكاديمية، الرباط، المملكة المغربية، ع ، لماذا لم يتشيع المغاربة؟: عباس الجراري  5

 12، ص(مقدمة محمد بن شريفة)مذاهب الحكام : عياض 6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

166 
 

كما كان اتخاذ . 2وما وراء المغرب الأقص ى حيث سجلماسة ،1المذهب المالكي خارج دولة الأدارسةانتشار 

 .3دور في انتشار المالكيةبالشاكر لله  هوتلقب ،المذهبية المالكية زمن محمد بن الفتح المدراريين

 -917/ هـ 693لى إ ه71كيان من  صحابهاتأسس لأالتي  ،ا شمال المغرب الأقص ى فتوجد بلد نكور و أمّ    

و صالح بن منصور هو الذي  ،، و قد أسس المدينة سعيد بن إدريس بن صالح بن منصور الحميري  م 1717

استنجد بنو و  ،استولى الشيعة على نكور  م719/هـ375ن عبد الملك، و لما كانت سنة افتتحها زمن الوليد ب

هم بنو أمية في نصرة بنوسعيد فيما بعد ساف. حمن بن محمد الناصر لدين اللهصالح بن منصور بعبد الر 

ولم يزل هؤلاء على السنة و الجماعة و التمسك بمذهب مالك بن  ،ضد الشيعة، و توطد الملك لآل صالح

 .4ويحفظان القرآنفيهم و يخطبان  ،أنس، و كان صالح و ابنه سعيد يصليان بالناس

تداول الناس و  ،المغرب منذ زمن مبكرأنّ المذهب المالكي ساد بلاد هو و ما يمكن أن نخلص إليه 

عهد سحنون بن  منذسيس موطأه و مدونته، و تخرج عليه علماء و فقهاء، كما انتقل المذهب بعد مرحلة التأ

برز الصراع على أشده مع الشيعة الذين تطرفوا في و . خرى هي مجابهة الفرق المخالفةسعيد إلى مرحلة أ

و كان من حسن طالع المغرب أن لجأت إليه فرق اعتدلت في تعاملها مع التنكيل بالسنة و التشنيع برموزها، 

 .فعاشوا في وئام و لا يزالون  ،المالكية و أهل السنة عموما

فتح صقلية أيام الأغالبة، و كان زعيم العبور أسد بن الفرات الذي أوتي  تمّ  :المذهب المالكي في صقلية -

 
ّ
ا لم يؤته أحد قبله حينما ولا

ً
إذ قال له . ه الأغالبة شرف القضاء و قيادة الجيش لفتح صقليةكما قال شرف

و  م119/هـ111وكان ذلك سنة . 5.."وليتك الإمارة و أبقيت لك القضاء، فأنت قاضٍ و أمير" زيادة الله الأغلبي 

                                                           

 .541المذهب المالكي، ص: الهنتاتي 1

على يد اليسع أبو  522ثمّ تمّ بناء  سور حولها سنة هـ لتكون لهم حاضرة،  531سجلماسة ارتبطت بالمدراريين وهي مدينة بنيت سنة   2

وتنسب . سنة 511منصور بن أبي القاسم الذي توفي بعد أبيه سمجو أبو القاسم أحد مؤسس ي الدولة، وقد ملك بنو مدرار سجلماسة 

هـ  433لي الشيعي العبيدي سنة الدولة إلى مدرار الذي كان حدادا بريف بالأندلس خرج منها زمن الفتنة، وقد وقعت تحت حكم جوهر الصق

 .444، ص4المسالك ، ج: أنظر البكري . م212/

المسالك ، : ، أنظر البكري (الطفل)هو الذي تسمى بأمير المؤمنين بعد أن كان تولى عقب محاربته لابن عمه أبا المنتصر سمجو بن محمد    3

 .و ما بعدها 444، ص4ج

الروض المعطار في خبر الاقطار، (: محمد بن عبد المنعم)؛ الحميري 434، ص4نفس المصدر، ج: ؛ البكري 24المصدر السابق، ص: ابن حوقل 4

 .133، ص5223تح إحسان عباس، مكتبة لبنان، بيروت، ط

بالفعل كان له شرف ولاية القضاء وإمارة الجيش، بالإضافة إلى ثنائيه فقهه في المذهبين المالكي . 435، ص5المصدر السابق، ج: المالكي 5

والحنفي، وشرف سيادته لإفريقية وصقلية، ولا يوجد شرف أكثر من ولاية جهازين والانتساب إلى مذهبين، والقيام بشأن الفقه في 

 .وشرف الجهاد بالعلم والسيف فلاستشهاد .إقيلمين



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

167 
 

شرف القضاء على فكان له شرف الإمارة و  .1و لم يستكمل فتحها م،117/ه116بصقلية سنة  توفي شهيدا 

كان يمزج بين الفقهين العراقي  أسدًا باعتبار أنّ  ،بلدين إفريقية و صقلية و على المذهبين الحنفي و المالكي

سمع من بعدما  ،ريانيغل صقلية عبد الله بن سهل الدخ ثمّ . هي سابقة لم تكن لأحد قبله أو بعدهو  المدني،و 

كان ، و بهو تولى قضاء  أدخل علم سحنون إلى هذا البلدو  ،من علماء المذهب المالكيالمعتبر سحنون، و هو 

 و قد  وُ  ،(ابن الكحالة)و ممن سمع من سحنون كذلك و دخل صقلية سليمان بن سالم . 2ميسور الحال
ّ
ي ل

و هو الذي يسميه عياض محمد بن  ،3التفسيرواية و ا يميل إليه و الغالب عليه الرّ كان ممّ و  ،ها أيضاءقضا

و تعرف كتبه بالسليمانية، و عند ولايته  ،سليمان بن سالم، دخل بعلم سحنون و له تأليف في الفقه و غيره

قاضيا  ية كانت وفاته بصقلو . فضله انتشر مذهب مالكبو م، 176/ه111صقلية عمل على نشر العلم بها منذ 

 .4ـم771/ه117سنة 

ر في نشر المذهب المالكي لمدّة وهو و كان لها دو  ،و يذكر الخشني شخصية أخرى اهتمت بقضاء صقلية

ه قرأ عليه الموطأ، و كانت الن شير إلىي ، حيثأبو عمرو ميمون 
ّ
 .5مقضاياهو  ماس تقبل عليه لأجل حلّ نوازلهأن

أنس ي ، والذي كانو أبو سعيد لقمان بن يوسفكما تذكر المصادر شخصية مهمة بصقلية وه .5مقضاياهو 

ه  ،من أحاديث و أخباروما يحوزه  ،الغزير يلعلمباعتبار رصيده اإليه الناس في مجالسه 
ّ
سمع من كبار وأن

ئ على طريقة نافع، قرِ كان يُ  حيث ،هذا العالم بالقراءة اماهتموكان  .و سكن مدّة بصقلية أصحاب سحنون 

 .6سنة( 16)القرآن، و قد بقي بصقلية يقرئ المدونة أربعة عشر والحديث و الرجال و ع بين اللغة جمكما كان ي

 .6سنة

مع  ر يسّ الالذين كان عليهم واجب -تدوا بالقضاة بعض العلماء القيروانيين قد اق و لا شك أنّ 

دعي و القاسم البراو ربما يعد أب. فساهموا في التعليم و المرابطة و الجهاد -الفاتحين لأجل تثقيف الناس

أحد أهمّ هؤلاء  7-منها ضغط الفقهاء-الذي انتقل من القيروان إلى صقلية لعدة دوافع  ،صاحب التهذيب

صار بصمة صقلية لقيت العناية  الذي" تهذيب البرادعي "الفقهاء المتمكنين، وقد برز هذا من خلال مصنفه 

 .هذا المجال فيتمكن المذهب ف ، من حيث الانتشار 

                                                           

 .24المصدر السابق، ص: أبو العرب 1

 .543المصدر السابق، ص: أبو العرب 2

 .532نفسه، ص: أبو العرب 3

 .444، ص4ج: ترتيب: عياض 4

 .532، ص4المصدر السابق، ج: ؛ المالكي521الطبقات، ص: الخشني 5

 .524، ص4المصدر السابق، ج: ؛ المالكي 455، ص4ترتيب، ج: ؛ عياض 535المصدر السابق : الخشني 6

 .هاو ما بعد 34، ص5225سيرة القيروان، الدار العربية للكتاب، تونس، (: محمد المطوي )العروس ي  7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

168 
 

بش يء من التحليل  تداول الناس هذه المسألة    المغرب والأندلس بالمذهب المالكي أسباب أخذ أهل - 4

 على ، وعمدوا إلى الردّ والتدقيق
ّ
ه من باب أولى ما أورده كل من ابن خلدون وابن حزم في القضية، ونرى أن

 .ذِكر الآراء القديمة والحديثة في انتشار المذهب المالكي والأخذ به في بلاد المغرب 

 : ناقشة عامل السلطة في تثبيت المذهب م

الذي اعتبر سبب أخذ أهل  ،ن قال بدور السلطان في نشر المذهب القاض ي أبو بكر بن العربيكان ممّ       

ا أرادت التميّز عن الدولة العباسية  ،الدولة الأموية يعود إلىندلس بقراءة ورش ومذهب مالك المغرب والأ 
 
لم

ب أهل المدينة في فقههم وأخذت بمذه ،فأقامت في قولها رسم السنة ،المذهب الأوزاعيوجدت المغرب على و 

ر الحميدي بمقو . 1، وكان أقرب إليهم قراءة ورش عن نافع فحملت رايتهوقراءتهم
ّ
لة شيخه ابن حزم كما ذك

تولى  أنّ مذهبين انتصرا بقوة السلطان والقضاء، مذهب أبي حنيفة حينما( م1766/ه656ت )الأندلس ي 

إذ صارا لا  ،الليثي ىبن يحي ىومذهب مالك حينما تولى قضاء الأندلس يحي ،القضاء بالعراق أبو يوسف

 
ّ
  .2ن كان على نهجهمالميوليان القضاء إلا

منذ دخول  ،لم تعط لأحد قبله ىبن يحي ىويرى ابن الفرض ي بأنّ الحُظوة التي أعطاها أهل الأندلس ليحي     

 للشورى من فقهاء  ،لى وضع نظام للقضاءعهذا الفقيه  وقد عمل، 3لسالإسلام بلاد الأند
ً
ب مجلسا

ّ
ورت

 ومض ى على ذلك أهل الأندلس ،[...]غيره جملة  لىفالتزم الناس هذا المذهب، بل حملوا بالسيف ع ،4المالكية

كانت له  (م976-911/ه117 -191)الأمير هشام بن عبد الرحمٰن كما يؤكد آخرون بأنّ  .5كما قال الجزنائي

ر القضاء والإفتاء على المذهب و حماه بالسيف، بل إنّ بعض يّ اليد الطولى في تثبيت المذهب المالكي، إذ ص

لأنّ عليه عمل  ،الكيكان إذا جلس إلى القضاء أخذ بالمذهب الم ،القضاة الذين لم يكونوا على المذهب المالكي

 .6لبلوطي قاض ي الجماعةمنذر بن سعيد ا هؤلاء منكان و  ،السلطان

الخليفة الأموي ر ففي كتاب إلى الفقيه أبي إبراهيم يعبّ  ،رسائل الحكام على مثل هذا التوجه وتدلّ        

وكل من زاغ عن " : بقولهعن ذلك  (م799 -761 /ه366 -357الحكم بن عبد الرحمن الناصر ) المستنصر 

 في أخبار الفقهاءوزين له سوء عمله ،ن رين على قلبهفهو ممّ  ،مذهب مالك
ً
فلم  ،إلى الآن ، وقد نظرنا طويلا

                                                           

 . 522، ص  4العواصم من القواصم ، ج:ـ ابن العربي  1

 .51، ص4نفح الطيب، ج: وانظر أيضا المقري . 424جذوة، ص: ـ  نقل رأي ابن حزم في المسالة تلميذه الحميدي الحميدي  2

 .113، ص 5111تاريخ علماء الأندلس ، تر : ـ ابن الفرض ي  3

 . 144، ص  5224،  4مجلة دار الحديث ، عالأوزاعي بالأندلس، زوال المذهب ( : عبد الهادي) ـ الحسيسن 4

 . 45المصدر السابق ، ص (: علي )ـ الجزنائي  5

 . 45و  11، ص  5المارك ، ج : ـ عياض  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

169 
 

 مذهب مالك ،، فإنّ في المذاهب الجهمية والرافضة والمرجئة و الشيعةنر مذهبا أسلم منه
ّ
معنا عن فما س ،إلا

 
ّ
 . 1[...]، فالتمسك به نجاة إن شاء الله ده بش يء من البدعةأحد قل

للفقيه زياد ( م976 -911/ه117 -191) هشام بن عبد الرحمٰن  ذلك عن تقريبقبل تخبر المصادر  و        

إلى  باحثوذهب . 2بن عبد الرحمٰن الذي كان يخلو به و يسائله عمّا يعرض له من أمور دينه ويأخذ برأيه

لهم باسيين وعما، ووجود المذهب نفسه عند الأغالبة حلفاء العالعلاقة بين العباسيين والأحناف التحدث عن

، ووصل إلى أنّ الرابط بين الكيانات لفاطميين الذين استمالوا الأحناف، ثم مجيء  الشيعة ابالمغرب الإسلامي

المشترك بين هذه الأطراف الأربعة عنصران الدولة الأموية  خصم، كما كان الالمذهب الحنفي الثلاثة هو 

 بالأندلس التي اعتبرت منشقة عن العباسيين وم
ً
ذهب المالكي الذي ، والمللفاطميين الشيعةعارضة تاريخيا

، وعلى مرّ العصور تشبث الأمويون والمالكية أملته الظروف والوقائع، ولذا فالتقاء الأمويين وافق الأمويين

حينما تناول ( T.Hanri) والأمر نفسه تمّ طرحه من قبل هنري تيراس.  3بالمذهب المالكي وهو سبب رسوخه

وهذا من  ،تأخرة وجلّ المراجع عمدت إلى إعطاء المذهبية المالكية السنية للأدارسةالمصادر الم أنّ ببالشرح 

 .  4أجل تفسير تمسك أهل المغرب بالمذهب المالكي والتوجه السني

رحت مسألة تعاطي الأمراء والومثلم        
ُ
 ،لفاء الأمويين بالأندلس مع المذهب المالكي والتمكين لهخا ط

رحفإنّ القضية نفسها 
ُ
ة المالكية على  مالالذي  ،أيام المعز بن باديس تط الأحناف حساب إلى ترجيح كف 

 في أفق هذا  ،وفرض المذهب المالكي وغيرهم،
ً
ه مذهب أهل المدينة، والتساؤل الذي يلوح دوما

ّ
باعتبار أن

؟ ألم تكن صاراطى السلطان مع الفقهاء المالكية؟ وتحت أي طائل كان هذا الانتالتوجه هو إلى أي مدى تع

؟ أم أنّ نزعة مخالفة فكرية هي الدافع وراء هذا التوجهقوة الفقهاء المالكية السياسية والاجتماعية وال

قوة الفقيه هي التي جلبت انتباه السلطان  في الاعتقاد أنّ و  ار؟العباسيين كانت كفيلة وحدها لصنع هذا المس

 .ي إرساء سياسة يكون طابعها الاستقرار والتهدئةوالاستعانة بالفقهاء ف ،إلى ضرورة تغيير الموقف

اهب إلى دور السلطان كمحرك أساس ي ،وقد شرح الشيخ النيفر عند ردّه على ابن حزم       
ّ
وعامل إرساء  ،الذ

مسك أهل وت ،الليثي وتمسكه بالقضاء ىبن يحي ىبأنّ لا عبرة لقوله حينما تحدث عن يحي ،للمذهب المالكي

، وأنّهما وعلي بن زياد قد كانت واضحة ىبن يحي ىتأثير مدرستي يحي ، وأرجعها إلى أنّ المالكيالأندلس بالمذهب 

، إذ لو كان السلطان يقهر الأفكار لنجح العبيديون في إبقاء ار والنفوس إلى حظيرة تلك الأصول جلبتا الأنظ

                                                           

 .452الكفاية،ص : ؛التنبكتي413،ص1المعيار،ج: ،ويسميه عياض الكتاب الحكمي؛أنظر كذلك الونشريس ي44،11،ص 5المدارك، ج: ـ عياض 1

 . 31، 31، ص 4نفح الطيب ، ج: ـ المقري  2

 .31، ص الاتجاهات الكلامية:علي الإدريس ي، مساهمة ضمن محرر "المناخ الفكري بالأندلس ودور المالكية في تشكيله: "ـ سالم يفوت  3

       Terrasse Hanri :  Histoire du Maroc des origines a l’établissement du protectorat . casablanca .1950 .T1. p 130    4ـ 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

170 
 

سلطة وإعطائها الدور البارز في وعليه لا يمكن أن نحمّل ال .1المذهبية الشيعية أو الحنفية في بلاد المغرب

التمكين للمذاهب، كما لا يمكن أيضا أن نغمط حق السلطة في تقريب بعضها، والضغط على البعض الآخر، 

 .لتبقى الأمور في حدود نسبية

 : رأي ابن خلدون 

بين الحجاز ذكر تشابه البيئة حينما  ،ناقش الباحثون رأي ابن خلدون في شأن انتشار المذهب المالكي        

، ولئن  2في وقت كان فيه العراق أبعد عن سابلتهم ، ورحلة المغاربة إلى المدينة التي ظلت ذات أثر ،والمغرب

من حيث أنّ الرحلة إلى الحجاز  ،كان هؤلاء النقاد قد شرحوا وبيّنوا نسبية الدلائل التي ساقها ابن خلدون 

بدليل أنّ مصر موجودة على  ،مقصورة على المغاربة فحسب، وغير ودة بالنسبة لكل الأمم الإسلاميةموج

كابن غانم  ،طالب العلم لا يعسر عليه الذهاب إلى العراق نّ مع العلم أ ،ولكنها انقلبت شافعية ،نفس الطريق

 آخر للبيئة3بن فروخ وأسد بن الفراتعبدالله و  بن راشد و البهلول 
ً
بيئة  حيث إنّ  ،، فإنّ آخرين ساقوا منافيا

حينما سئل من طرف رجل من  ،دينة تخالف بيئة المغرب والأندلس، وهو ما صرح به الإمام مالك نفسهالم

 من أشياخنا تكلم بهاولا سمعن ،، ما ابتلينا بهذه المسألة في بلدنالا أدري :" إذ قال مالك  ،أهل المغرب
ً
، ا أحدا

، فقال مالك غير الأرض أعلم منك با عبد الله، تركت خلفي من يقول، ليس على وجهيا أ: فقال الرجل 

 ،ا من  جانب الاعتبار العسكري فاختلفت البيئة، وأمّ  ،4"[...]إذا رجعت فأخبرهم أني لا أحسن:  مستوحش

، وفي 5ا سيؤثر على نظرية الجهادممّ  ،فإنّ بلاد المغرب منطقة حدودية تختلف من حيث الواقع عن الحجاز

ه من  6والميل إلى الملموس؟ ،ن من البيئة بساطة التفكيرن كان قصد ابن خلدو إوقت تساءل آخرون 
ّ
فإن

بل كان انتشاره في  ،المعتقد أنّ المذهب المالكي لم يسجل حضوره ببلاد المغرب والأندلس والحجاز فحسب

ا يعني أنّ دافع ممّ  ،وفي الأراض ي القاحلة والأخرى الغابية ،وفي بلاد العرب وبلاد العجم ،الحواضر والبوادي

 إذا علمنا أنّ أهل الحجاز اليومها ابن خلدون كانت مجانبة للصوابالبيئة والرحلة التي ساق
ً
 ،، خصوصا

وإن كان  -ومنذ زمن ميالون إلى مذهب الحنابلة، وهو ما يدفع إلى القول بأنّ عناصر السلطان والبيئة والرحلة 

                                                           

قيام المدرسة المالكية بالأندلس ، مساهمة ضمن ( : مصطفى)؛ الهروس . 45،  41موطأ الإمام مالك ، ص ( : محمد الشاذلي)ـ النيفر   1

 . 451التراث المالكي في المغرب الإسلامي ، جامعة الحسن الثاني ، عين الشق ، الدار البيضاء ، ص 

 .  345المقدمة ، ص :ـ ابن خلدون   2

المذهب المالكي عنصر ( : سعد)؛ غراب  542، ص  4111أخطاء المؤرخ ابن خلدون، دار الإمام مالك ، الجزائر ، ط (:  خالد كبير)ـ علال   3

 . 433إئتلاف، ص 

 . 531، ص 5المدارك ، ج : ـ عياض  4

 .ومابعدها  542المرجع السابق ، ص :  نظر علال خالد كبيرللمزيد أ.  12الكي ، ص المذهب الم:  ـ الهنتاني 5

 .23، ص  4111،  44، مجلة الأكاديمية ، ع ؟ لماذا تشيع المغاربة( : عباس)ـ الجراري  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

171 
 

 اقدر ضئيل من التمكين للمذهب، أو أنّه فإنّ ذلك يبقى على - لهم نسبة معينة في ترسيخ مذهب من المذاهب

 .   بالنظر إلى عوامل أخرى  ،تحصيل حاصل

ولا يمكن للسلطان أن يفرض ار بقدر ما يعتبر دافع استقرار، انتشفي  افعامل السلطان لا يعتبر سبب       

 
ً
 إذا رأى فيه مصلحة سياسية واجتماعية بالأخص، إذ القناعات لها مبرراتها  ،مذهبا

 
بقدر ما  ،عند هؤلاءإلا

فابن خلدون . ومصير المذاهب الأخرى  دت مصيرهقوة المذهب هي التي حدّ  والظاهر أنّ . لها مبرراتها عند العامة

ما ذكر بطريقة ما سببا آخرما يُلام عليه الباحثون والنقاد حلة والبيئة فقط، وهو لم يتحدث عن الرّ   ،، وإن 

، فقد أشار إلى  المدونة والأسدية سيخه بالحلق والتآليف خاصةعلى تر وهو أتباع المذهب الذين عملوا 

ودور تواليفه  ،، ثم تطرق إلى مرحلة ما بعد ابن الحاجبلمختصر والنوادر لابن أبي زيدوالواضحة والعتبية وا

 التلاميذ ودورهم في نشر المذهب والمنافحة عنه1في المشرق والمغرب
ً
ابتداء من أسد بن  ،، مثلما ذكر أيضا

 بسحنون وابن أبي زيدو  ،الفرات
ً
كما لا يمكننا أن نهمل ما . 2الزواوي المشذالي وانتهاءً إلى ناصر الدين  ،مرورا

ويرجع آخرون ذلك إلى . 3وصل إليه آخرون حينما تحدثوا عن حب أهل المغرب للإمام مالك وحبه هو لهم

صفوة والكثرة والصحابة وهم ال بُني على حديث أهل الحجاز ،الذي  همذهب باعتبار  ،النفوس له هشّ 

 .4، إضافة إلى التفاف الجماهير حول فقهاء المذهبوالتابعون 

وبغض النظر عن الانتقادات التي صاحبت هذه الطروحات حول سبب تمسك الناس بالمذهب المالكي في       

ه لا يكمن أن ننقص من حجم تأثير السلطان والرحلة والب يئة التي طرحها كل من بلاد المغرب الإسلامي، فإن 

 ملح
ً
 أن  الميل نحو تغليب عوامل أخرى بات شيئا

 
 عند تفحص مراحل ابن حزم وابن خلدون ومن تابعهما، إلا

ً
ا

 . تطورات المذهب
ّ
والمذاهب الأخرى على أرض  لت الفارق بينهفالعوامل الذاتية التي وسمت المذهب شك

 .والتبيين  ، وهي عوامل جديرة بالنقاشالواقع

المذهب العمود الفقري للهيكل  ساهمت العوامل الكمينة في كيان : العوامل الذاتية بالنسبة للمذهب

 :ساسه المذهب وانتصر وانتشر، ومن هذه العوامل الذاتية مايليلمذهبي المالكي ، والذي بني على أا

بدورها  دّ التي تع ،عالم المدينة فهو  ،ـ مثلت شخصية الإمام مالك القطب الذي شد  إليه انتباه المغاربة 1

شد الرحال، وأنّ صفات هذه الشخصية العلمية الزاخرة بالتوجه  ،مهبط الوحي ومهد الرسالة
ُ
وإليها ت

وميله الشديد إلى أهل المغرب لِما لمس فيهم من رغبة في الإقبال على  ،والممزوجة بالتواضع الجمّ  ،الحديثي

                                                           

 . 344المقدمة ، ص : ـ ابن خلدون   1

 . 345المصدر السابق ، ، ص: ـ ابن خلدون   2

 . 34،  35 صالاتجاهات الكلامية، ص: اهمة ضمن محرر علي الإدريس ي المناخ الفكري بالاندلس ، مس: ـ يفوت سالم  3

 . 41،45؛محمد الشاذلي النيفر،المرجع السابق،ص 31،ص 5224أوت ،443،مجلة دعوة الحق ،ع انتشار المذهب المالكي( : عباس)ـ الجراري  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

172 
 

 مهكل ذلك كان عا ،العلم والاهتمام به
ً
اشتراك  بعض الدارسينوأضاف . ا في تمسك المغاربة بهذا المذهبمّ ملا

ه من ذي أصبح قحطاني يمني ،مالك مع العرب الوافدين في النسب اليمني
ّ
ا شجع على ممّ  ،من حيث أن

 أنّ التفاف هؤلاء حولهالتآلف وأفرز 
 
لهم الوافدين لم يكونوا ك أنّ  ماالقائلين بهذا تظهر ضعيفة بحجية  ، إلا

 .1يون وغير يمنيينمن أصول يمنية، بل هم أخلاط من الفاتحين عرب وعجم يمني

 ،مميزات اصطبغ بها المذهب ذاته ،وأضاف آخرون من الدواعي لتمسك المغاربة بالمذهب في هذا الشأن       

العقيدة أي ، وإلى بالشرعية والنصيحة ووحدة البيضة وارتباط المذهب ،والمتمثلة في السياسة الشرعية

وهي عوامل تدعو إلى  ،2، وعامل التصوف حيث ارتبط بالزهد والتربيةذهبية السنية المناوئة للابتداعالم

ومنعدمة عند المذاهب  ،لكيإذ كيف يكمن أن تكون هذه العوامل مقتصرة على المذهب الما ،التساؤل 

أو يحاول  ،السّمت المذهبي كان لها هذاقد  ،في وقت نجد فيه كل المذاهب السنية وربما غير السنية الأخرى؟

     مذهبه بهذه المميزات سِمو أن يُ كل منها 

حدّ بل ربما وصل إلى ر، غرب بالمحبة والتقديـ يضاف إلى عامل صاحب المذهب الذي لقي إجماع أهل الم 1

 ما وى أهمية قصمن وربما عدّ ، عامل آخر لا يقل عنه أهمية الذي شمل كذلك تقديس موطئه، تقديسال

زاخرة بعدد لا يقدر من هؤلاء فكتب الطبقات . خ المذهب المالكي ببلاد المغرب، والمقصود أتباع الإمام مالكسّ ر 

وقد أفاض ابن خلدون حينما تحدث عن المدرسة المالكية . 3الأتباع الذين نافحوا عن المذهب أيام العبيديين

، يثي الأندلس ي ولقائه الإمام مالكالل ىبن يحي ىفذكر يحي ،من خلال ما قدمه أتباعها ورحلاتهم نحو الشرق 

وتحدث عن دور سحنون  ،ولقائه بابن القاسم ،وناقش رحلة أسد بن الفرات إلى الإمام مالك وإلى العراق

وفي ذلك كله أرجع ابن خلدون سبب انتشار المذهب إلى دور  .4[..]. ي زيد القيرواني ثم من جاء بعدهموابن أب

وربما اعتبر البعض ذلك  ،[...]التلاميذ الذين أخذوا عن مالك علمه ومذهبه في المشرق والمغرب الطلاب و 

 فيه ووسمه بالتسرع والقساوة
ً
 مبالغا

ً
لكن بالرجوع إلى كتب الطبقات نلحظ الجهد الذي أفرز بقاء . 5حكما

هوهو ما أدّ  ،6المذهب واستمراره
ّ
 776/ه 316ت ) يخان ابن أبي زيد لولا الش" ى ببعض العلماء إلى التصريح بأن

                                                           

، مجلة دعوة  نظرات في تاريخ المذهب المالكي(: عمر)؛ الجيدي  43، ص أسباب انتشار المذهب المالكي (: عباس)ـ أنظر في الموضوع الجراري 1

؛ 143، ص 5224، 4المالكي دار الحديث،ع أسباب إنتشار المذهب ( : عبد الهادي)؛ الحسيسن  12، ص  5224، أكتوبر  441الحق ، ع 

، الذي  511تطور المذهب المالكي ، ص : الشرحبيلي  :؛ ما تطرق إلى الموضوع  553قرطبة والمذهب المالكي ، ص(: مولاي الحسين)الجيان 

 حاول إعطاء نظرة شاملة تجاه رسوخ المذهب المالكي ببلاد المغرب ، كما ناقش الهنتاني هذه العوامل الواحد عقب الآخر فرد  بعضها وثبت

 . 15المذهب المالكي، ص: أنظر الهنتاني البعض الآخر بالاعتماد على ما توصلت إليه الدراسات سواء العربية منها أو الاستشراقية،

 .334، ص  4التصنيف الفقهي في المذهب المالكي ، ج( : محمد)ـ العلمي  2

 .وما بعدها ، حيث تظهر المناظرات والجدالات هذا التوجه 522المصدر السابق ، ص : ـ أنظر أبو العرب  3

 .ومابعدها 344المقدمة ، ص : ـ ابن خلدون   4

 . 141،  ص  زوال المذهب الأوزاعي بالأندلس( : عبد الهادي)ـ الحسيسن  5

 .، حيث يتحدث عن عبد الملك بن حبيب ويحيى بن يحيى الليثي 432، ص  433أخبار الفقهاء دور المحدثين ، ص : ـ أنظر الخشني  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

173 
 

، ومحمد م197/ ه 156ت ) ، والمحمدان محمد بن سحنون (م 716/ ه 395ت ) ، وأبي بكر الأبهري (م 776/

/ ه 317وأبو الحسن القصار م 1735/ ه  611م والقاضيان  أبو محمد عبد الوهاب  111/ ه 167بن المواز ت 

 .1رارالاستق وغيرهم ما كان هذا الانتشار و. م 1779

وعدم  ،[..]وبالرغم من أنّ بعض النقاد أرجعوا الانتشار لهذا المذهب إلى فشل التيارات المذهبية  

مثل المذهب الصفري الذي  ،غرب الإسلامي تحظى بالقبول نجاحها في تأسيس كيانات سياسية كبرى في الم

 وانكفاءً 
ً
 في بعض القب[ ..  ]عرف تقوقعا

ً
ائل البربرية مثل أوربة وزناته ومزاته إلى وبالمثل كان الاعتزال منحصرا

 أمّ  .ةأن انصهر مع الدعوة الزيدي
ً
ه لا يمكن نكران دور وعلي. 2ا المذهب الحنفي فكان تواجده شاحبا

ّ
ه فإن

أبو إذ كان الشاطبي ،حينما التزموه ونافحوا عنه، العلماء والطلبة في ترسيخ المذهبالأتباع  هؤلاء

فقهاء الأندلس عن المذهب المالكي، ويرى في ذلك الخروج يشنع على من يخرج من  (م1311/ه977ت)إسحاق

جهولة، والخروج عن المعلوم المذاهب الخارجة عن المذهب المالكي في هذه الأمصار م ، واعتبر أنّ مفسدة

 لا تسع الفتيا والح" ، ووافق ابن السراج الشاطبي في منحاه حيث كان يستشهد بقول المازري مفسدة
 
كم إلا

ن ، لكثرة من المذهبليس ممن كان يحمل الناس على غير المعروف م( : " المازري) قال ، و "بمشهور المذهب 

وهو  ،، ولو فتح هذا الباب لاتسع الخرق على الراقع ، وهتك حجاب المذهبيدعي العلم ويتجاسر على الفتوى 

 . 3.."المفسدة 

ه ليبقى وتعميق جذور  ،ي وأثره في توسيع مساحة المذهب المالكيـ ولا يمكن إغفال الإنتاج الفقهي المالك 3

، بل 
ً
، إذ يشير ابن خلدون إلى هذه وامل الرسوخ للمذهب ببلاد المغربهذا العامل من أقوى عيعتبر راسخا

وقد عارضها  ،الذي أقرأ الأسدية على ابن القاسم ،والدور الذي لعبه كل من سحنون  ،الأهمية في مقدمته

ثم  ،مثلما عكف أهل الأندلس على الواضحة والعتبية ،التي عكف عليها أهل المغرب ،بالمدونةبعد ذلك 

 ، اه المختصرالمختلطة في كتاب سمّ  و اختصر ابن أبي زيد المدونة
ّ
ص أبو سعيد البرادعي المدونة في كتابه ولخ

كتب قد ف ،ومازال علماء المذهب يتعاهدون هذه الأمهات بالشرح و الإيضاح والجمع ،[...]المسمى بالتهذيب 

ثم جمع ابن أبي زيد جميع ما في  ،أهل أفريقية على المدونة أمثال ابن يونس واللخمي وابن محرز و ابن بشير 

وهكذا  ،ل ابن رشدندلس على العتبية أمثاالأمهات من المسائل والخلاف في كتاب النوادر ، كما كتب أهل الأ 

                                                           

  11: المالكية في الملحق رقم ؛ وأنظر مصطلحات العلماء  432ص  المذهب المالكي عنصر الائتلاف،( : سعد)ـ غراب  1

 . 23ص5،4111،بيروت،طسلامي،دار الطليعة للطباعةحلقات مفقودة من تاريخ الحضارة في الغرب الإ (:ابراهيم القادري )ـ بوتشيش 2

، 4وت،طفتاوى قاض ي الجماعة ابن السراج، تح محمد أبو الأجفان، دار ابن حزم، بير(: ه232أبو اأقاسم الأندلس ي ت)ـ ابن السراج  3

 . 13، ص 4111



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

174 
 

فجاء كالبرنامج  [...]خص فيه طرق أهل المذهب في كل بابإلى أن جاء كتاب أبي عمرو بن الحاجب الذي ل

 . 1الزواوي المشذالي ، وجاء الكتاب إلى المغرب آخر المائة السابعة على يد ناصر الدين للمذهب

رات وما انجرّ عن ذلك من شروح ومختص،بلقد كان من شأن هذه المؤلفات من أمهات الكتب في المذه       

، والتزم أتباعه بتوثيقه ونشره مع الدرس والحفظ، وقد بلغ أهل المذهب المالكي أن تمكن المذهب ببلاد المغرب

من التصنيف في بلاد المغرب ما أمكن الجزم برجحان كفة المغرب عن بلاد أخرى في مجال التصنيف الفقهي 

 .2يلة القرون الوسطى أي منذ نشأة الأسدية والمدونة إلى ما بعد العصر الوسيطوقد استمر ذلك ط. المالكي 

ما تكمن في منهج استنباطه لأحكام ـ ولا شك أنّ  6 ومسايرة ذلك لواقع المسلمين ، من  ،قيمة المذهب وقوته إن 

من  ،جتمعوالحضر والبدو وجميع طبقات الم ،حيث أنّ اعتماد منهج يجيب على أقضيات العوام والخواص

إذ كان المذهب ينظر إلى ما ينسجم . شأنه أن يعطي الحيوية الدائمة للمذهب، وهو ما وُسمم به المذهب المالكي 

ومن المعروف أنّ أصول المذهب قامت على القرآن والسنة . ومع الصالح العام ،لمقاصد الشرعيةمع ا

 باعتبار ملازمتهم للنبي صلى الله عليه وعلى إجماع أهل الم. والإجماع والقياس ، وعلى قول الصحابي 
ً
دينة أيضا

الذرائع والاستحسان  وسلم وهم أعرف به، كما قام المذهب المالكي على المصالح المرسلة والعرف وسدّ 

لم يكن مجال الرأي عند  حيث ،، وهذه الأصول الأخيرة من مشمولات الرأي كما ذكر الشاطبيوالاستصحاب

 على مجردالمالكية 
ً
  ، وهذا ما جعل الفقه المالكي ببلاد المغرب والأندلس3القياس قائما

ّ
سم بالمرونة في يت

 .، ودفعته إلى الانتشار والاستقرارعملية التشريع

 كانت كامنة في  ،ربعوامل بقاء المذهب المالكي واستمراريته ببلاد المغ وما يمكن الخلوص إليه أنّ       
م
ما إن 

 من حيث أنّ  ، ولم يكن لدور السلطانالمذهب
 
الأمراء والسلاطين كانوا بحاجة إلى مذهب  في تثبيته إلا

وعلى وجه  ،في سبيل إرضاء الرعية التي مالت نحو المذهب، وتجلى ذلك في أمراء بني الأغلب ،يستندون إليه

مروان س بن وولى مكانه حما ،التحديد ما فعله زيادة الله بن الأغلب بالقاض ي الصديني المعتزلي الذي عزله

ثمّ نجده  ،واستجلاب عطف فقهاء المالكية ،، حيث كان القصد من وراء ذلك استمالة العامةالهمداني

 
ً
، ووليت حماس بن مروان لرأفته ورحمته نكم القاض ي الجافي الخلق المبتدعإني عزلت ع: " يتزلف إليهم قائلا

على السلطان في إقرار مذهب  إظهار دور  فإن كانت الناس تميل إلى ولذا .4"وطهارته وعلمه بالكتاب والسنة

                                                           

 حكم ابن خلدون في إدخال مصنف ابن الحاجب من قبل المشذالي يتطلب مزيدا من . ومابعدها 344المقدمة، ص : ـ ابن خلدون  1
ّ
وإن

ري أبو العباس أحمد بن عيس ى الغماالتأكيد، لأن الغبريني والمقري يدفعان بشخصية عالمة أخرى كانت قد جلب المصنف قبل المشدالي وهو 

؛ 11عنوان، ص: أنظر الغبريني  .ما سوف نبيّنه لاحقا في الحديث عن أصول الفقه ودور أعلام المغرب الأوسط، وهو (ه124ت) التونس ي

 .445،ص1نفح، ج: المقري 

 .  4112،  5مصادر الفقه المالكي ، دار ابن حزم ، بيروت ، لبنان ، ط(: بشير) ـ أنظر ذلك ما جمعه ضيف 2

 .14، 14 ص، ص 5223،  5خطة الحسية في النظر والتطبيق والتدوين، دار الثقافة ، الدار البيضاء، ط(: عبد الرحمن)ـ الفاس ي  3

 . 35، ص 5224، نوفمبر 441، مجلة دعوة الحق، ع نظرات في تاريخ الفقه المالكي(: عمر )؛ الجيدي  31، ص 1المدارك،ج: ـ عياض  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

175 
 

وقد . وأصوله في تثبيته واستقراره ،ه وزعمائهقرار بما لطبيعة المذهب ورجالفمن باب أولى الإ حساب آخر،

بقي المذهب المالكي بفضل ذلك راسخا لدى مجتمع بلاد المغرب، ومقدس لديهم في اشخاصه ومصنفاته، وإنّ 

من الحجاز، واعتباره عالم المدينة قد أضاف للمذهب شرفا، دفع إلى  كون موطن المذهب الاول وصاحبه

 .كسب عواطف العامة والخاصة، فالتفوا حوله وناضلوا من أجله إلى وقت الناس هذا



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

176 
 

  مذهبية دويلات المغرب الإسلامي إلى نهاية الموحدين : الفصل الثالث 

 ةالرستمي مارةالواقع المذهبي في الإ   . أ

دها عبد الرحمن بن رستم بعد تراجعه أمام الجيوش شيّ  التيولة الرستمية بعاصمتها تهرت اقترنت الدّ 

 ،م691/هـ 57 ةهري سنفبنائها بحادثة بناء القيروان زمن عقبة بن نافع ال أخبار واقترنت  .1العباسية بالقيروان

خوارق و  ء سريرتهللتدليل على صفا ،تداولها من قبل أتباع عبد الرحمن بن رستم ساطير التي تمّ الأ وهي من 

قدس ي والبكري وقد ذكر كل من الم. إذ الكرامة ببلاد المغرب الإسلامي لها مفعولها على ذهنية المجتمع. كراماته

 أنّ . 2هاوأعين هابساتينأنّها تشتهر بو  ،مميزات هذه الحاضرة من حيث كثرة خيراتها وتنوع ثمارها وغزارة مائها
ّ
 إلا

بكر بن حماد في شاعرها ومحدّثها ر عنها البكري يضيف لنا وصف أبوابها وأبرز ثمارها، وأعطى لها ميزة عبّ 

 :قوله

رد        ن  الب 
 

ش
 
مس بتيهـرت               وريعانـهما أخ

 
 الش

 
رف

 
 وأط

ت
 
يم إذا ما بد

 
بدو من الغ

 
خـت               ت

 
هـا تنشـر من ت  كأن 

ر              ح   ـة  فنحن في ب 
مت                  بلا لج  جري بنا الرّ يح على الس 

 
 ت

ت
 
د فرح بالشمس إذا ما ب 

 
رحـة                 ن

 
ف

 
بـتك مـي بالس   

ّ
 الذ

ه في أمّ . 3هرت مدينتان قديمة وحديثةت كما يضيف بأنّ 
ّ
هرت يقرنها بدمشق مدينة ت حديثه عنا المقدس ي فإن

أحسن من أفردها بالتأليف  ويوجهنا عبد الرحمن الجيلالي إلى أنّ . 4واستبعد أن تكون مثلهما ،وقرطبة

 ولقد .5م793-776/هـ361-171ندلس ي الشهير بالوراق الأ  و عبد الله محمد بن يوسفوالتدوين قديما هو أب

الطائفة المتميزة بالاعتدال في الذي استمسكت به  ،اقترنت الدولة الرستمية وعاصمتها تهرت بالمذهب الإباض ي

 .6يي التميمالمنسوبة إلى عبد الله بن إباض المرّ هي و  ،لفيهانظرتها لمخا

                                                           

 .432ص  ،4المسالك، ج: البكري  -1

 .432، ص 4المسالك، ج: ؛ البكري 521أحسن التقاسم، ص : المقدس ي -2

 .432نفس المصدر، ص : البكري  -3

 .521نفس المصدر، ص : المقدس ي -4

 .531، ص 5، ج5223، 3تاريخ الجزائر العام، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط(: عبد الرحمن)الجيلالي  -5

مع .  ، مقدمة المحقق5224، 4كتاب سير الأئمة واخبارهم، تحقيق إسماعيل العربي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط(: يحيى)أبو زكريا  -6

نشرتها نفس  5232الملاحظة أن الكتاب يوجد في طبعتين، فبالإضافة إلى الطبعة الثانية هذه هناك طبعة أولى لنفس المحقق كانت سنة 

ن ولا توجد أي اختلافات بين 5223ي التحقيق من قبل ديوان المطبوعات الجامعية بالجزائر سنة المؤسسة، في حين تكرر نفس المصنف ف

 طبعة الجزائر وطبعة دار الغرب بل تتفقان حتى في الصفحات ومحتوياتها ولذا فالاعتماد على طبعة دار الغرب أوالطبعة الجزائرية لا يشكل

أبي زكريا من المصادر الإباضية حيث يأتي كمصدر وحيد يمكن بواسطته وضع صوره أي تخوف أو  اضطراب في الصفحات ، ويعتبر كتاب 

 .كما لا يمكن كتابة التاريخ المغاربي دون الاستعانة به. تركيبة لدولة الرستمية



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

177 
 

ب حملة كانت فكرة قيام دولة إباضية ببلاد المغرب منذ ذها :السياس ي للإمارة الرستميةالمسار        

وكان  -يذكر الدرجيني أنّ هؤلاء الخمسة  حيثتلقي العلم من منابعه الأولى، قصد العلم الخمسة إلى العراق 

رستم بن منهم عبد الرحمن
أرأيت لو كانت لنا في المغرب قوة :" قالوا حينما اجتمعوا مع الإمام أبي عبيدة - 1

توجهوا إلى بلادكم، فإن يكن من أهل : فقال لهم أبو عبيدة ،ووجدنا في أنفسنا طاقة فنولي علينا رجلا منا

فاقتلوه  تراجعفإن  ،على أنفسكم رجلا منكمفولوا  ،ة ما تجب معه التولية عليكمدعوتكم من العدد والعدّ 

الرحمن بن رستم، فبعد أن  تاف عبدوبالفعل فقد قامت دولة الرستميين على أك . 2وأشار إلى ابن الخطاب

 
ّ
ل
م
غ

م
فرّ عبد الرحمن بن رستم  ،الخطاب و أب عددا من الإباضية منهم وقتل ،فريقيةإمحمد بن الأشعث على ب ت

  ،بأهله
ّ

 هكذاو  .3واتفقوا على مبايعته وبناء تيهرت ،حمله تاركا القيروان، فاجتمعت إليه الإباضية وبما خف

لة سماتها العدل والانفتاح على بقية الطوائف، كما أوجد علاقات خارجية أقام عبد الرحمن بن رستم دو 

، خصوصا مع أمويي الأندلس وأهل والتبادلالمشترك على أساس التعاون  تظهرها لنا المصادر أنها قائمة

 .4، مثلما تذكر المصادر زهده وقيامه على شأنه بنفسه، حيث كان يعمد إلى إصلاح بيته بيدهسجلماسة

توليه من تتوفر فيه بهذه الطائفة  نادتإذ  كان أكبر اختبار للتوجه الإباض ي مسألة ولاية العهد، وقد  

حينما اقتدى بعمل عمر  السير عليهوهو ما حاول عبد الرحمن  المواصفات دون النظر إلى القبيل أو العشير،

يين هما مسعود الأندلس ي ى مسمّ اجتمع النفر عل، ولما توفي 5من قومه جعل الولاية في ستة نفر فبن الخطاب 

  ا، ولكن مسعودً بن عبد الرحمن بن رستموعبد الوهاب 
ّ
ولم يقبل  ،ا رأى نفوس الناس قد مالت إليه فرّ لم

صارت الولاية وراثة الحين ومنذ ذلك  ،6م787/ـه 191ذلك سنة  وكان ولية، فكانت البيعة لعبد الوهاب،بالت

كما تشير المصادر الإباضية وغير الإباضية . توجههم في مسألة الإمامة كسالرستميين، وهو ما عاإلى آخر عهد 

على الاختلاف في بعض الرؤى التي كان يفصل  دلّ مما  ،إلى وقوع افتراقات عدّة داخل الكيان الإباض ي بتهرت

 . 7فيها السيف عموما

                                                           

السدراتي، حملة العلم الخمسة هم أبو الخطاب عبد الأعلى بن السمح المعافري، وعبد الرحمن بن رستم الفارس ي، وعاصم بن جميل  -1

 .وإسماعيل بن درار الغدامس ي، وأبو داود القبلي

 .45، ص 5ج.طبقات المشايخ بالمغرب: الدرجيني -2

 .411؛ البكري، نفس المصدر، ص 35سير الأئمة وأخبارهم، ص : أبو زكريا -3

 .24نفس المصدر، ص : أبو زكريا -4

امة يزيد بن فندين اليفراني، عمران بن مروان الأندلس ي، وعبد الوهاب بن أما عند أبي زكريا فهم سبعة نفر مسعود الأندلس، وأبو قد -5

 .21، 23المصدر السابق، ص : وسكر بن صالح الكتامي، ومصعب بن سدمان، أنظر أبو زكرياعبد الرحمن، وأبو الموفق بغدوس بن عطية، 

الازهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية، تح محمد علي :باشاوانظر أيضا الباروني سليمان ؛ 31،33، صص5نفس المصدر،ج: رجينيالد  6

 .وما بعدها 515، ص5223،  وزارة التراث القومي والثقافة، عمان،4الصليبي، ج

 .افتراقات  شهدها الإباضية( 11)وقد ذكر خمس . 33، ص 5المصدر السابق، ج: ؛ الدرجيني22المصدر السابق، ص : أبو زكريا -7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

178 
 

بالأندلس أو الأغالبة  نكالأموييالكبرى ولم تكن هذه الدولة بمنأى عن التطور الحاصل في الكيانات        

، وكان أهم جهاز بعد فاعلة فرت على أجهزة إداريةا، حيث تو والممثلين للدولة العباسية ببغداد بالقيروان

 م ،ولاية الإمامة جهاز القضاء الصارم
ّ
 وارتاحت إليه ،ن توفرت فيه الشروطحيث كان لا يختار لهذه المهمة إلا

والابتعاد عن  ،الحقوق ص ولاية القضاء الحرص على تحقيق صغير فيما يخالن الرعية، وقد أظهر لنا نص اب

جتماعية انظام الحسبة الذي كانت له أبعاد  عن هذا النظام ولا يقلّ . 1إفساد الرعية أو ظلم فرد منهم

قوم يوكان خارج السوق،  قد تعدّت مهمتهم إلىو  ه،صحابأوكانت هذه الهيئة تراقب السوق و  واقتصادية،

من بين أولى الأعمال التي باشرها أبو اليقطان عند  صغير أنّ الحيث يذكر ابن  ،يها أناس ذووا علم وجاهعل

يمشون في  - قامت على أكتافها دولة الإباضيةوهي القبيلة التي  - دخوله تهرت أن أمر قوما من نفوسة

كما كان للدولة صاحب . 2ولا يمنعون الناس فيما يتمذهبون  ،أمرون بالمعروف وينهون عن المنكرالأسواق في

 .3المال ورجل الشرطة، وكانت الشورى من قبل الأمير تطال فقهاء الإباضية وغير الإباضية

  ،وكان اعتماد الأمراء في جميع مواقفهم على العلماء يقربونهم ويستشيرونهم
ّ
ولا يقطعون أمرا إلا

يعتمد استعمال وسيلة العلماء لأجل  م، مثلما كان صراعهم مع مخالفيهمبالاستناد إلى فتواهم وإجاباته

الإقناع والدفاع، إذ يشير أبو زكريا في أثناء حديثه عن الصراع بين الواصلية والإباضية إلى استنجاد الإمام 

فوس ي فبعثوا إليه بأربعة نفر منهم المهدي الن ،في أن يرسلوا إليه جيشا ،جبل نفوسةأهل عبد الوهاب ب

 صراع مع الآخر كان ال ، مما يعني أنّ 4المناظر، ومحمد بن ياسين المفسر وأيوب بن العباس، وأبو محمد فارس

 .  أيضاوالمناظرة العلم  من بين وسائله

 نعمت به الدولة الرستمية، فكلٌ قائمٌ والاجتماعي مدى الاستقرار الذي  عكس الواقع الاقتصادي          

والقضاة  ،فبيوت المال مملوءة وأصحاب الشرطة" :صغير في قوله الوفق ما ذكر ابن  ،هوج بعمله على أتمّ 

 ،حتى إذا حضرت الصدقات قام الأمير بتوزيعها على الفقراء ،كل قائم على شأنه ،وأهل الصدقة ،والطائفون 

.  5"ثم اقتطع لنفسه وحشمه وقضاته وأصحاب شرطته ما يجب من الإنفاق ،وأخذ العمال بقدر ما يستحقون 

صغير المالكي بحسن السيرة لهؤلاء الأمراء وعدلهم في رعية والأمانة في غير ما الوقد اعترف ابن .  5"الإنفاق

  وازدهرت التجارة نحو بلاد عدة. قرويينمن كوفيين وبصريين و والتقت الطوائف في ملكهم دونما حرج . موضع

                                                           

 .13، ص سير الأئمة  :ابن الصغير -1

 .22نفس المصدر، ص : ابن الصغير -2

 .553نفس المصدر، ص  -3

 .514سير الأئمة، ص : أبو زكريا -4

 .35-31المصدر السابق، ص ص : ابن الصغير -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

179 
 

 أنّ . 1منها السودان                           
ّ
هذه الحالة من الاستقرار والترف والعلاقات المتعددة والحيوية سرعان  إلا

بأنّها تغيرت ( هـ76)في القرن الرابع  ما وقع لها الانتكاس بمجيء الفاطميين، إذ يخبرنا ابن حوقل عن واقع تهرت

 .2[...]قر والفتن والقحط وكثرة القتلى والموتىعمّا كانت عليه سالفا، حيث انتشر فيها الف

كان لهذا التحول بالمغرب الأوسط الأثر البليغ على الحياة المذهبية من خلال تراجع المذهبيات و 

حيث شهدت فترة ، الحماديةدن المالذين أسسوا تهرت وتواجدوا بالقلعة و  ،وبالأخص الإباضية، الأخرى 

زاب الذي كان يجماعات إلى وادي م إذ زحفت منهم الحكم الفاطمي وما بعده هجرات جماعية للأسر الإباضية 

الذي ( م1761/هـ667ت )أبو عبد الله محمد بن بكر  عاة ومنهمأهله على مذهب الاعتزال، ولكن بجهود الد

حيث استجابوا  ،قيروان ثم إلى وادي مصعبثم إلى ال ،ثم سافر إلى جربة ،درس على مشايخ جبل نفوسة

 .3بعدما كانوا على الاعتزال ،زاب وغيرهم وهبيةمصار أهل  ،لدعوته وأسس حلقته

ذكر أثر الأسباب الاقتصادية باعتبارها دافعا للهجرة الجماعية للإباضية قد  الدارسين وإن كان بعض 

العامل السياس ي المتمثل في  ، فإنّ اربهم الأولىفي مض المياه غارت وأنّ  ،وأنهم كانوا أهل ماشية ،خصوصا

، ثم 1757/هـ663وأثر الزحفة الهلالية سنة  ،م796/هـ366دولة بني مدرار بسجلماسة سنة دولتهم و  انقراض

 ،(إسحاق الميروقي)وتخريبها ثانية زمن بني غانية  م،1713/هـ696تخريب سدراتة من قبل أمراء القلعة سنة 

وحتى من جبل  ،اضية سدراته ووارجلان ووادي ريغ وجبل عمور وقصر البخاري والمديةكلها أحداث دفعت بإب

 .4زابيوجربة وفقيق وسجلماسة والساقية الحمراء، كل هؤلاء تمت هجرتهم نحو وادي م ةنفوس

 على بلاد الرستميين المترامية الأطراف بالمغرب أيضا كان من نتائج سيطرة الفاطميين والصنهاجيينو 

هذا الواقع  وقد أشار أحد الباحثين إلى أنّ  .ودخلت الدعوة مرحلة التستر أن زالت دولتهم نالأوسط والأدنى

في نفس الوقت يضمن و ،دفع إلى القيام بتنظيم ثقافي اجتماعي مذهبي سياس ي يتماش ى والمرحلة الراهنة

م، الذي 1763/ـه635الذي قام سنة  "نظام العزابة"و وه ،استمرار المجموعة الرستمية الوهابيةبل كفّ تيو 

  فصِ وُ 
ّ
 . ، وذلك لطبيعة المرحلة وفق التفكير الإباض ي5ه نظام هرمي أكثر انغلاقا وتحرزا من السابقبأن

هذه الدولة الفتية من خلال علاقتها مع دول  قيمةتبرز  :الكيانات المجاورةبالإمارة الرستمية علاقة 

  ،الجوار آنذاك
ّ
فهل كان . سم بالتوتر مع البعض والمهادنة وتبادل المصالح مع البعض الآخروالتي كانت تت

                                                           

 .41نفس المصدر، ص   -1

 .21المصدر السابق، ص : ابن حوقل -2

راجع في مسالة العلاقة بين الإباضية . 41، 52، صص 4111، 5العربية، غرداية، ط تاريخ بني مزاب، المطبعة: يوسف بن بكير الحاج سعيد -3

التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، دراسة لكبار المستشرقين، مكتبة (: عبدالرحمن)والاعتزال وصلاتهما الفكرية العقدية عند بدوي 

 .451-413، ص 5231النهضة المصرية، ط

 .44، 44المرجع، ص ص نفس (: يوسف)بن بكير  -4

 .5224، نوفمبر 43مجلة الحياة الثقافية، ع إباضية جربة وعلاقتهم بالفاطميين والزيريين،: انظر الدراسة التي قدمها محمد حسن -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

180 
 

غالبية اتسمت بالمدّ لمذهبية أم هناك دوافع أخرى؟ فالعلاقة الرستمية الأ امقياس هذه العلاقة يعتمد 

على أنّ قرب الأغالبة من حدود الرستميين واختلاف مذهبيتهما، واختلاف الولاء السياس ي عمل  ذلكوالجزر، 

وأماكن استقرار المجتمع الإباض ي  ،رسم هذه العلاقة بالتوتر والمشاحنة، لكن طابع الدولة الرستمية من جهة

الترحال  د عايشالقسم الكبير من الإباضية ق بالإضافة إلى أنّ  ،في المناطق النائية والجبلية من جهة أخرى 

الميزة هي التي جعلت البعض من السنة وهذه . 1ا أضعف مفعول الضغط الأغلبيمهو  ،وعدم الاستقرار

ولاعتبار تهرت منطقة  ،وسياستهالأغلبي هرت الرستمية لتجنب ضغط الأمير ون إلى تالناقمين على الأغالبة يفرّ 

وفة ومن فاس، وكان فيها من آمنة لا يصلها الأغالبة، فكان يسكنها قوم من القيروانيين ومن بسكرة والك

دد من جند الجيش القيرواني إلى تهرت بسبب الخلاف الدائر بينهم وأمير ويذكر البعض لجوء ع ،العرب

 .2والانخراط بذلك في حرس الإمام ،القيروان

حينما عزم البلاط  ،جال وسوء العلاقة بين الأغالبة والرستميين إلى حلفاء الأغالبة العباسيينامتد السّ            

الذي قدم للأخذ عن إباضية ( فرج بن نصر)باستعمال نفاث  العباس ي على إثارة الفتنة في البيت الرستمي

كما لجأ العباسيون إلى الضغط عن . 3ونال منهم ديوان جابر بن زيد ،وقد دخل بلاط العباسيين ،العراق

الذي كان غائبا بأرض المشرق لفريضة الحج، ( أبو اليقظان)طريق احتجاز محمد بن أفلح بن عبد الوهاب 

خذ من مكة إ
ُ
الذين كانوا عمالا لهم  ،، وهي أعمال تخدم حلفاءهم بالقيروان4لى بغداد التي سجن بهاوقد أ

 . 5صداقتهم قامت على معاداة أعداء الخلافة ومساندة مؤيدييها ورمز نفوذهم الوحيد بالمغرب، وأنّ 

الودّ و التواصل بين أموي  فيكانت تقوم علاقة أخرى غاية  ،أمام هذه العلاقة المتميزة بالاضطراب        

تشير المصادر إلى أنّ هذه العلاقة تعود إلى أيام  حيث ،وحتى مع صفريي سجلماسة ،تهرت يباضيالأندلس وإ

وجد مساعدة من قبل إباضية المغرب الأوسط وأميرهم عبد  نماحي ،بد الرحمن الداخل إلى الأندلسجواز ع

وقد وافقت بعض الدراسات . 6م به وعلى رأسهم قبيلة كتامةالرحمن بن رستم الذي أوص ى القبائل بالاهتما

باعتبار أنّ الإمارة الرستمية لم تكن موجودة  ،، في حين يشكك البعض في هذا القول 7الأجنبية هذا التوجه

وأنّ النفوذ الرستمي كان مهلهلا بالمنطقة  ،"صقر قريش"حمن الداخل أصلا ببلاد المغرب أيام جواز عبد الر 

                                                           

 .31ص.5221-11، 11، مجلة دراسات تاريخية، ع المظاهر السياسية والحضارية للدولة الرستمية(: أبودياك)فياض  -1

 .555، ص 5223المؤسسة الوطنية للكتاب، وزارة الثقافة والسياحة،الجزائر " العهد الإسلامي" الجزائر في التاريخ (: رشيد)بورويبه   -2

 . وما بعدها 33، ص 5المصدر السابق، ج: ومابعدها ؛ الدرجيني542المصدر السابق، ص  : أبو زكريا -3

 .24، ص 5صدر، جنفس الم: ؛ الدرجيني531المصدر السابق، ص : أبو زكريا -4

 .531الخوارج في بلاد المغرب الإسلامي، ص : إسماعيل محمود -5

؛ زروقي 533، ص 5تاريخ الجزائر، ج(: عبد الرحمن)؛ الجيلالي 113فجر الأندلس، ص(: حسين)؛ مؤنس 328، ص 5نفح الطيب، ج: المقري  -6

 .53ص  ،5224، 54، مجلة التاريخ، عالمذاهب الإسلامية في تهرت(: إبراهيم)

7   Mercier: Histoire de l'etablissement des arabes, p76.                                                                                                                                        



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

181 
 

بل إنّهم رجحوا أن يكون قد وقع خلط بالنسبة للمقري في هذه . ت ثورات وانتكاسات إباضيةالتي شهد

القول بأنّ  ولكن هذا لا يمنع من .1المعلومة بين شخصيتي عبد الرحمن بن حبيب، وعبد الرحمن بن رستم

إذ يذكر أنّ  ،(هـ193-131) خصوصا أيام محمد بن عبد الرحمن  ،العلاقة كانت بالفعل متينة بين الطرفين

 . 2وأنّ أمراءهم قد خدموا الأمير وأعلنوا له الطاعة. دوما تهاستشار  لايتورعون عن ين كانواهرتيالمدرارين والت

ه كان . الاهتمام بخبر الساحل والعدوة -محمد بن عبد الرحمن–وفي نفس الوقت أظهر هذا الأمير 
ّ
وأن

 مواضبا على مراسلتهم ومناصحتهممثلما كان  ،تئلافهميحرص على اسيتكفل بهذه الجهة من بلاد الإسلام، و 

من منطلق  ،ن العلاقة بين تيهرت والأندلس الأمويةو ل الباحثكما سجّ  .3ويشجع على معاملتهم والتواصل معهم

أمثال قاسم بن عبد الرحمن التهرتي وبكر بن حماد  ،منطلق هجرة العديد من العلماء التهرتيين نحو الأندلس

. 4قتبسبالاعتماد على ما ورد عند الحميدي في مصنفة جذوة الم ،وأحمد بن قاسم بن عبد الرحمن التهرتي

وقد وصل هذا التعاون بين الرستميين وأموي الأندلس إلى حدّ التعاون العسكري، حيث تمّ الاعتماد على عبد 

 أقاموحينما . 5ةبجاالحفي تسيير بعض شؤون الحكم مثل بيه في القضاء على الثورات والرحمن بن رستم وأ

بد الوهاب أفلح بن ع ، ولجأوقد سميت بالعباسية م153/هـ137رت سنة هالأغالبة مدينة لهم بالقرب من ت

 ،مائة ألف درهمأرسلوا إليه هدية ثمينة قدرت بف ،أخبر بذلك أمراء بني أمية بالأندلس، إلى إزالتها بالكامل

فيلالي مظهرا آخر  كما سجل .6وهو عربون مودة ودلالة تأييد لما قام به من عمل تجاه أعدائهم التاريخيين

وحينما سقطت تهرت بأيدي العبيديين،  ،للتواصل الأندلس ي التهرتي أثناء الأزمات التي مرّ بها المغرب الأوسط

ل الإباضية والمساعدات التي قدمها الأمويون للقبائ ،الأندلسإذ يدرج ضمن هذه العلاقة هجرة بني برزال إلى 

زمن ثورة أبي يزيد صاحب الحمار تقديمه تمّ  ما  نهاقية، وكان مفريإالمناوئة لبني عبيد ب
7. 

 ،من قبل دارس ي التاريخ انقد صدر بشأنها حكمف ،ن الرستميين والأدارسةما يخص العلاقة بيفيا أمّ   

إسماعيل محمود كمثل الاتجاه الأول القائل بصدامية العلاقة بين الرستميين والأمويين ضد الأدارسة حيث 

                                                           

 .513الخوارج، ص : إسماعيل محمود -1

في من بويع قبل الاحتلام من ملوك  أعمال الإعلام(: لسان الدين)؛ ابن الخطيب 551، ص 5البيان المغرب، ج :ابن عذارى المراكش ي -2

 .44، ص5211، 4ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروت، لبنان، ط. ، تح إ 4، ق "تاريخ إسبانيا الإسلامية" الإسلام 

 .431، 411، 541المقتبس، ص : ابن حيان -3

 .444، 535؛ أنظر الجذوة للحميدي، ص ص 441المرجع السابق، ص (: مد عيس ىمح)الحريري  -4

 32، ص5223، 4تاريخ افتتاح افتتاح الأندلس،تح ابراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري و دار الكتاب الليناني، ط( : ه413ت)ابن القوطية  -5

 صاحب المصنف قد اضاف ؛ ولا يشير ابن عذاري إلا لإسم محمد بن رستم، فهل يعني ذلك الص
ّ
لة بين الرستميين والأمويين، خصوصا وأن

  24،ص 4البيان المغرب، ج: مزيدا من الغموض على ما قدمه سابقا ابن القوطية،  أنظر ابن عذارى 

 .554ص ,1773، 1ط دراسة في الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية، المطبعة العربية، غرداية، الجزائر الدولة الرستمية، (: إبراهيم)بحاز  -6
،كراسات تونسية، كلية جوانب من العلاقات السياسية بين الدولة الرستمية في تهرت والدولة الأموية في قرطبة:  )عبد العزيز(فيلالي  -7

 .31، ص 511، 511، ع 34العلوم الإنسانية والاجتماعية، تونس، مج 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

182 
 

لات العدائية والصّ  ،منها الاختلاف المذهبي ،الذي ذهب إلى حدّ التأكيد على ذلك مستندا إلى عدّة دلائل

الأقليات  استعمال كل طرف ذلك من خلالقد تجلى  و . يين والأمويين ضد الأدارسةالمشتركة بين الرستم

فقيام دولة الأدارسة كان على حساب الرستميين  .الداخليبوضعه لال الاخقصد  في الكيان الآخر التابعة له

، ومن شأن 1ولماية ونفزة ومبايعة إدريس قسرا ية من قبائل زناتة وهوارة وزواغةحينما انضمت إليهم إباض

القبائل الموجودة ت ثورة معتزلة ارسة قبائل ضد الرستميين فكانأثار الأدكما . هذا أن يخدم إباضية تهرت

ا أثاروا ضدهم السليمانيين . 2معتزلة أزرجكحول تهرت 
ّ
في حين لجأ الرستميون إلى زعزعت البيت الإدريس ي لم

سياسة حسن الجوار، حيث على لدولتين لاحظ حرص ا الاتجاه الثاني فقدا أمّ  .في سواحل المغرب الأوسط

المتمثل في  ،يوالحاجز الطبيعي ضد الخطر السنّ  ،الأدارسة الرستميين بمثابة الحليف الإستراتيجياعتبر 

الطبيعة  كما أنّ . 3بالحارس الأمين لحدودهم الشرقيةبعض الدراسات  عنه تر وقد عبّ  ،الأغالبة بالقيروان

ة بين هناك خلافات مذهبية حادّ لم تكن حيث لاعتدال والتقارب مع أهل السنة، المذهبية للدولتين تميزت با

 . 4الدولتين، وهو ما جعل طبيعة العلاقة تمتاز بالهدوء والتعامل الإيجابي

فإنّ هناك عدّة عوامل تكون قد تحكمت في  -وإن كانت تتميز بالحذر -العلاقة فإنّ  وعلى ضوء هذا

تين، حيث تشكل كل دولة ظلا للآخر والتي يمكن إجمالها في الواقع الجغرافي للدول ،واقع سياستيهما الخارجية

ما يعني ضرورة التعايش والقبول بالطرف الآخر، ثم إنّ طبيعة نشأة دولتيها ببلاد  ،بحكم الجوار لكل منهما

دا هو ممّ  ،عن ظاهرة الفرار بالدين والمذهب من المشرق إلى المغرب ةالمغرب الناتج
ّ
عاناة عند المالشعور ب ول

إذ يعتبران من المذاهب المعتدلة القابلة بالمذاهب  ،يخفى عنصر المذهبية للطرفين تجاه الآخر، ولا اكل طرف 

د 
ّ
تجاوبا مع الواقع المذهبي الفارض نفسه على المجتمع المغربي، ويبقى دوما عنصر أيضا الأخرى، وهو ما ول

  .بمثابة العامل المحرك للعلاقة الإيجابية بين الطرفين االاشتراك في العدو الرابض قربهم

المتمثل في دور العامل المذهبي في العلاقة بين الإباضيين  ،العودة إلى السؤال المطروح سابقا يمكنو 

وهل كان هذا العامل مقياسا . الأندلس أموييمع و  ،وبالأخص مع الأغالبة عمال العباسيين ،والدول المجاورة

 قة معهما؟لرصد العلا

                                                           

في العبر خصوصا في  كلامه عن دور قبيلة مكناسة في ذلك والتي تحتاج إلى  يفهم ذلك من خلال تتبع ابن خلدون في كثير من مقولاته -1

بن دراسة خاصة لدورها في ظل النزاع القبلي والمذهبي ، وقد أشار  بعضهم إلى ذلك منهم أستاذنا محمد بن عميرة في بحثه حول زناتة، أنظر ا

 .مثالا 534وص 511، ص 1العبر، ج: خلدون 

 .، وما بعدها515السير، ص : ي زكرياأنظر المسألة عند أب -2

 .وما بعدها 531الادارسة، حقائق جديدة، ص : أنظر الفكرة عند إسماعيل محمود -3

 .413، 414مقدمات البناء السياس ي، ص ص (: محمد عيس ى)الحريري  -4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

183 
 

كان الودّ  نفي حي ،رستميين والأغالبة السنيينلا شك أنّ التوتر كان دوما في حدوده القصوى بين ال          

 بو . يين وأمويي الأندلس السنيينبين الرستمفي الجهة المقابلة التعامل في حدوده القصوى حسن و 
ّ
ن تمك

العامل  كن ترجيح ما ذهب إليه التيار القائل بأنّ أم ،المذهب السني المالكي من كيان الأغالبة والأمويين

كان الدافع  ،السياس ي القائم على أساس التوازن والخوف من توسع بني العباس غربا تحت راية الأغالبة

ه لا يمكن الذهاب بعيدا في رسم . 1لرسم العلاقة بين الإباضيين ومجاوريهم بالسلب أو الإيجاب
ّ
مع العلم أن

رسم اتفاقيات لحلّ المشكل ة الأغلبية الرستمية، إذ كانت التوترات تنتهي في الغالب بصورة قاتمة للعلاق

الاتفاق  إذ ما تمّ  ،وهنا أمكن استدعاء العامل المذهبي ودوره في تليين العلاقة بين هذه الأطراف كلها ،العالق

د الغرب الإسلامي من أقص ى لا المذهب المالكي كان يحظى بالزلفى عند كل هذه الكيانات الماثلة في ب على أنّ 

دون استثناء الدولة الرستمية أو دولة . فريقية الشرقية إلى أقص ى حدود الأندلس والمغرب غرباإحدود 

ه لا يغفل  ،التأكيد أيضا على دور المذهب المالكي تحديدا في التهدئة بين هذه الدولة وإذ ما تمّ . الأدارسة
ّ
فإن

ركيزة أساسية في بناء علاقة لا  والعامل السياس ي الذي يُعدّ  ،البعضالعامل الاقتصادي الذي مال إليه 

 . أو تزول نهائيا دون اعتبار ،تذهب بعيدا نحو الانفجار

والتي كانت تدور في الساحة الرستمية  ،وقد يذهب البعض إلى اعتماد المناظرات التي رصدتها المصادر         

 على أنّ 
ّ
التوتر والاضطراب، فإنّ البعض الآخر يؤكد بأنّ هذه المناظرات لا تعبر عن ة على ها خلافات مذهبية دال

شرخ اجتماعي بقدر ما تدعو إلى الحوار بين النخبة العالمة لمحاولة إيجاد أرضية فكرية مشتركة عن طريق 

 .2الإقناع وتكريس حق الاختلاف

حضارة المغرب الأوسط والأدنى، إذ ترك الإباضيون آثارهم على   :العناية الرستمية بالحياة العلمية 

الة على صدق هذا الحكم، فكثرة تبرز كتب التاريخ والطبقات الإباضية مجموعة من الملامح الحضارية الدّ 

والمناظرات والجدالات  ،والمؤسسات القائمة على الشأن التعليمي ،العلماء والتفاف الطلبة حولهم وإنتاجهم

أصحاب أو بينهم وبين غيرهم من  ،ة أنفسهميشعاب الأودية بين الإباضأو في  ،الحاصلة في بلاط الأمراء

كتنس أو مدن الإمارة عامة  ،تلرصد التفاعل الحضاري الحاصل في تهر  ااعتبر ملمحا مفيد ،المذاهب المخالفة

غرييت والغزة وأوزكي ومعسكر وشلف وتا بني أوريغن ومستغانم وقلعة هوارة ووهران وتامزغرانوالخضراء و 

                                                           

، الكراسات التونسية، كلية الأموية في قرطبةجوانب في العلاقات السياسية بين الدولة الرستمية في تهرت والدولة (: عبد العزيز)فيلالي  -1

 .  32إلى  41، ص ص 5225، 511، 511العلوم الإنسانية والاجتماعية، تونس، ع 

م، مساهمة ضمن محررحافظي 51-2/هـ 3 -4المناظرات بين الإباضية الوهبية والفرق الأخرى ببلاد المغرب في ق (: موس ى حسن)محمد  -2

ف الدرجيني.   34الإسلامية ببلاد المغرب ،ص المذاهب :  حسن علوي 
ّ
طبقات المشايخ بعدد من المناظرات التي قام بها العلماء : ويزخر مصن

 .وما بعدها 13، ص 5يمكن الرجوع إليه ، ج



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

184 
 

وهذا ما . 1لدولة الرستميةلحضارية للقيمة ااكلها مراصد  ،وجبل توجان وجبل لازغ وغيرها وقصر الفلوس

في حين . 2تيهرت كرابع حواضر الإسلام، بعد بغداد ودمشق والكوفةحاضرتها إلى ترتيب  فئة من الباحثيندفع ب

 حاضرةال هه على قيمة هذا ينبّ ، ممّ بلم يجعل في هذا الترتيب مدن الحجاز ومدن الأندلس وبقية مدن المغر 

 .في خلال القرون الهجرية الأولى

وعلى  ،كما تقدم المصادر الإباضية العدد الذي لا يحص ى من العلماء القائمين على الحركة العلمية   

البناء الحضاري لهذه الدولة، فرصد سيرة المشايخ أمثال المهدي النفوس ي ومحمد بن يانس وأبو الحسن 

بالإضافة  ،من نفوسة معبيدة عبد الحميد الجنادي وه ني وعمروس بن فتح ويعقوب بن أفلح، وأبو الإبدلا

وأحمد التيه وأبو العباس بن فتوح، وعثمان بن الصفار، وأحمد بن منصور، وابو عبيدة  ،إلى ابن أبي إدريس

لواقع الحياة العلمية يعطي صورة ناصعة  ،3كان يقوم في حلقات هؤلاء كلهم وما ،الأعرج وهم من تيهرت

 . لدولة الرستميين
ّ
حيث يشير المهتمون بالشأن  ،غات والآدابكما برع إلى جانب هؤلاء من تمكن من الل

الذي كان بارعا في عدّة لغات منها البربرية والعبرية والعربية والآرمية  ،هرتيالإباض ي إلى يهود بن قريش الت

 .4امعدد من العلماء في وارجلان والأغواط وغيره ووجد،[...]حيث أصبح مرجعا في ذلك ،والفارسية

، إذ لا تكاد ة الشريفة المتمثلة في نشر العلموقام الحكام الرستميون إلى جانب العلماء بهذه المهم

 وتجد له في العلم طريقا يسلكه
ّ
فالأمير الأول عبد . تدعمهقائمة عليه ويدا  ،تبحث عن سيره أحدهم إلا

عاد من هناك قد و  ،من الخمسة الأوائل ضمن البعثة العلمية إلى العراق لأخذ المذهب الرحمن بن رستم كان

 بعلم جليل وفكر مستنير، أمّ 
ّ
ه بعث مع بعض أصحابه ألف دينار إلى إخوانه ا ابنه عبد الوهاب فيذكر أن

ن يكون أو  ،الورق جتمعوا واتفقوا على شراءفلما وصلتهم الألف دينار ا ا،على أن يشتروا له بها كتب ،بالبصرة

وهو الذي جلس ذات ليلة . 5لتُمْلأ بها خزانته المعصومة ،النسخ على يدهم، وقد بلغت الكتب أحمالا من الإبل

 وهما يورّ 
ّ
ثان أهل المشرق وأهل المغرب، وكانا في مع أخيه يتعلمان مسائل الفرائض، فلم يصبح عليها إلا

                                                           

 .24، ص 5221-11، 11، مجلة دراسات تاريخية، ع المظاهر السياسية والحضارية للدولة الرستمية(: أبو دياك)فياض  -1

 .42،ص 4111، س 54الحضارة الإسلامية، جامعةوهران،عمجلة  الحياة الثقافية والفكرية علة عهد الرستميين،(: الشيخ)ن قربة ب -2

العباس أحمد بن أبو ؛11،ص5طبقات المشايخ بالمغرب،ج:والدرجيني.21،21المصدرالسابق،ص:الصغير ابن-3

 .وما بعدها 512، ص5221كناب السير، تح محمد حسن، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، تونس، : (م5144/ه242ت)الشماخيسعيد

وقد عمل ا أستاذ محمد حسن على إعادة تحقيق وطبع للمصنف، وظهر كاملا في ثلاثة أجزاء، راجع  الشماخي، كتاب السير، تح محمد 

 .يعدد هؤلاء الأعلام الذين نشطوا الحركة العلمية، وفي الجزء الثاني 4112، 5حسن، دار المدار الإسلامي،ط

 . 24ص  المظاهر السياسية والحضارية،: أبو دياك -4

 .22المصدر السابق، ص : أبو زكريا -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

185 
 

ه ألف كتاب . 1يلا من عمامته حتى أتى عليهاقدان مصباحا يجعل له عبد الوهاب فتو سمرهما ي
ّ
بل قيل أن

 .2وقد مكث بجبل نفوسة سبعة أعوام ،وصار يعلمها الناس ،مسائل نفوسة

ويضيف الدرجيني تلميحا آخر لبيان الحركة الفكرية ودور الأمراء فيها، إذ يذكر محمد بن أفلح وابنه        

ف 
ّ
 بعد أن أل

ّ
  في الاستطاعة، وأنّ  أربعين جزء مشتملا علىفا تأليالذي لم ينل الإمامة إلا

ّ
أباه لم يكن واليا إلا

عبد الرحمن بن رستم في التأليف ديوان لكان  وبمثل ما. 3بعد أن جلس لثلاث حلق في ثلاث أنواع من العلم

عن كتابه ( ه697المتوفى في حدود )حدثنا كذلك الدرجيني  ، فقدخطب نفيس ورسائل عديد وجوابات كثيرة

بارعا في الحساب والفلك أيضا كان أفلح حفيده كما  ،4في التفسير الذي شوهد آخر مرة بقلعة حماد

إذ كانت تهتم بالحساب والفلك  ،شاركت في الحركة العلمية التي -أخت أفلح–أخته بالإضافة إلى . 5والتنجيم

 .6على المسلك العقلي الذي نحاه الرستميون في دولتهم ا يدلّ والنجوم، ممّ 

. 7[...]وعلم النجوم وغيرها فنون الأصول والفقه والتفسير  بيت الرستمي بيت علم فيالوعموما كان 

وأس    ،باعتباره نواة كل تقدم ،س الرستميون العلم وحثوا عليه، وبذلوا جهدهم لإيصاله إلى الناسلقد قدّ ف

 :وفي ذلك جاء قول أفلح الأمير ،جعلوه شرطا لكل من تولى زمام المسلمينبل جتمع، المدولة و قوة لل كلّ 

لم        لـم  آثـارًا الع  قى لأهل  الع  ب 
 
ـارا                    أ

 
م  قد ن

 
موس  العلـ

 
 دليلهم بش

هم طول  الزمان  وقد       كر  حي  به ذ  ارا        ي 
 
ك حًـا وأب  و  هم ر  اص 

 
ر يك أشخ

 ي 

 ذو علم  وذو ورع  
 

ا مـارا                    حي  وإن مات رار  م 
 
هج الأبـ

 
 إن كان في ن

وا              خاصهم ومض 
 

ارا               أو أنها غيرت أش
 
ط ى من ذلك أو 

 
ض 

 
 ما مات عبد ق

ـة وذو  ص 
 
ق

 
ن ل  وم 

ه  ياة  على ج 
ـارا                   ح  ال أم  ع 

 
ـرًا نـ ي 

 
خ

 
 لا يبالـي أ

مفيدة في تقص ي الواقع العلمي بهذه الدولة، حيث يشير  معلوماتر الإباضية كما تقدم لنا المصاد   

 الابن 
ّ
ث عن صفاته الجسمية من قامة تحدّ ف - كان قريبا منه و  -ان الأمير ظه رأى أبا اليقصغير المالكي إلى أن

ث عن أبرز جلسائه الذين كانوا علماء زمانه، وتحدّ  ،وتداول العلم في وقته ،وعن جلوسه بالمسجد ،ولحية

 . 8والجدل القائم عندهم، وأنّ المناظرات كانت تقام تحت رعاية الأمير ذاته

                                                           

 .22نفسه، ص  -1

 .11، ص5المصدر السابق، ج: الدرجيني -2

 .52، ص 4، جالمصدر السابق: الدرجيني -3

 .335، ص4، جهنفس  4

 443مقدمات البناء،ص : الحريري ؛ 441- 441 صص،4112المصدر السابق،ط  : الشماخي؛ 31المصدر السابق،ص: ابن الصغير - 5

 .511نفس المرجع، ص (: محمد عيس ى)الحريري  -6

 .22المصدر السابق، ص : أبو زكريا -7

 .، وما بعدها24المصدر السابق، ص : انظر ابن الصغير المالكي -8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

186 
 

هؤلاء الأمراء  لجأالحركة العلمية وإطار لها، إذ كما تبرز في دولة الرستميين المكتبات كمظهر لتطور  

رتادها هذه المكتبات كان ي وأنّ  ،وبالأخص من البصرة والعراق عموما ،إلى جلب المصنفات من خارج الديار

بالإضافة إلى كتب الفقه والسيرة  هذه المكتبات كانت تضمّ  أنّ  ولا شكّ . 1الطلبة لتلقى العلم والبحث فيه

إذ يذكر الباحثون أنّ أبرز المكتبات التي بقي لها . أخرى في ميدان العلوم العقلية واللسانية اكتب ،والتفسير

ه المكتبة كانت تزخر بآلاف من التآليف والمصنفات، ذكر بدولة الرستميين مكتبة تسمى المعصومة، وأنّ هذ

الإحراق شمل  ولكنها زالت بفعل التدافع بين الرستميين والشيعة في أول زمانهم بالمغرب، كما يشيرون إلى أنّ 

كتب الفقه والاعتقاد وما يرمي إلى التمذهب الإباض ي، في حين أبقى الشيعة على كتب العلوم الأخرى كالفلك 

كانت ظاهرة إحراق الكتب من  وقد  ،2ت والنجوم قصد الاستفادة منها واحتواء الأثر العلمي الإباض يوالرياضيا

 يذكر في ذلك إحراق المدونة و من المظاهر الشائعة في التدافع بين الدول والمذاهب زمن العصر الوسيط، و 

 .كتب الفروع المالكية وإحراق الإحياء

ه بخروج الشيعة الفاطميين قد تمّ  ولا شكّ  
ّ
الذي يحمل المعتقد الذي لا  ،إزالة أثرهم العلمي أن

التأليف طبيعة المادة المراد دراستها أو  كما أنّ منحى التدافع قد حدّد .يتلاءم وطبيعة المذاهب السائدة بعدهم

أو تغليب فرقة  ،هب المالكي مثلافيها، فالحاجة إلى مرجعيات عقدية وكلامية وحتى فقهية لمواجهة انتشار المذ

هي من العوامل التي ساعدت على الاهتمام  ،التي عرفتها الدولة الإباضية 3على أخرى في إطار الافتراقات

 .4بالكتابة الفقهية والعقدية لنصرة التوجه المراد نصرته

رستمية هي بداية الفترة ال أنّ  البعضستمي هذه التآليف حتى اعتقد وقد ازدهرت في العهد الر       

إلى ظهور أصناف  واوأشار  ،علماء الحاضرة جهدهم في هذا الباب صبّ  حين ،الاجتهاد الفقهي في بلاد المغرب

ه بالرجوع إلى كتب طبقات  .5من الفقهاء منهم الفقيه المفتي، والفقيه القاض ي، والفقيه الضابط
ّ
والحقيقة أن

مما يفيد في تقص ي الحركة الفقهية والعقدية من خلال الإباضية وعلى رأسها طبقات المشايخ للدرجيني 

الشيوخ الذين ذكرهم والاهتمامات التي أخذت تفكيرهم، فتتبع شخصية المهدي النفوس ي الشهير بالجدل 

ويعقوب بن  ،وعمروس بن فتح بحر العلوم الزاخر الضابط الحافظ المحتاط المجتهد ،والبرهان والاستدلال

                                                           

 .511، 22المصدر السابق، ص ص : زكرياأبو  -1

، 5223الازهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية، تح محمد علي الصليبي ،وزارة التراث القومي والثقافة، عمان،:سليمان باشا الباروني -2

 .43، ص الحياة الثقافية(: الشيخ)؛ بن قربة  424، ص 4ج

اصابت الوحدة الإباضية وأدت إلى الانقسام في كيانهم وتوجههم، وقد  تحدث المالكي ابن صغير عن المقصود بالافتراق الأزمات والفتن التي  3

أخبار الائمة الرستميين ، : الافتراقات التي مسّت  مسارات هذه الدولة والمذهب بعد وفاة عبد الرحمن بن رستم، راجع أبن الصغير المالكي

 ،14، 32ص

 .554-554وسيط، ص ص، دراسات في التاريخ  ال: علاوة -4

 .42المرجع السابق، ص : ؛ بن قرية الشيخ455الدولة الرستمية، ص (: إبراهيم بكير)بحاز   -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

187 
 

مما يعطي ملمحا مفيدا  ،وغيرهم ممن ذكر في طبقاته ،الفقيه شيخ الرأي الناصحسهلون السدراتي العالم 

 ،ا المجالذصغير المالكي إشارات بارزة في هالكما أشار قبله ابن . 1لواقع العلوم الفقهية والعقدية المتداولة

وعيس ى بن فرناس   ،بالفقه والكلام والتوثيق منهم أبو عبيدة الأعرج المهتمّ قهاء وأعطى أسماء عدد من الف

 .2صغير الهواري وأبو الربيع سليمان وغيرهمالوابن 

برع عدد منهم في مجال  حينء الإباض ي حتى بعد زوال دولتهم استمرار العطا الباحثين ولاحظ بعض        

نفس الش يء بلغه الإباضية  فإنّ  ،إذا أمكن اعتبار المرحلة الموحدية مرحلة النضج في هذا المجالو . الأصول 

لباقلاني عند اواعتبر بمثابة  ،(هـ677-556)على عهد أبي يعقوب الورجلاني الذي عُدّ من الطبقة الثانية عشر 

 . 3الكلامو وقد اهتم بعلوم عدّة منها علم النظر . الأشاعرة
ّ
 وأن

ّ
ه آفة ه كان في منهجه يوص ي باجتناب التقليد لأن

 . 4تكلم عن الاجتهاد وجوازه ومسائله وطرقه ثمّ  ،"تقليد الآباء والأجدادآفة العلم : "العلم، يقول 

ل من مثل هذا الاتجاه أوّ  كانإذ  ،ر العلماء الإباضية مجالا آخر من العلوم النقلية وهو التفسيركما تصدّ      

 يني مؤلفوذكر الدرج. 5تأثرا بما قدمه المشارقة ،لواب بن سلام الذي ألف تفسيرا سماه شرائع الدين
ً
آخر في  ا

لم يتعرض للنحو  حيث ،ره على طريقة المتقدمينوقد فسّ  ،هود بن محكم الهواري لتفسير القرآن الكريم وهو 

بن سلام المشرقي  ىقيل بأنّ هذا التفسير هو ليحي و . 6والإعراب، وقد وصل هذا الكتاب إلى قلعة الحماديين

وباعتبار الصراع السائد زمن الإباضية فإنّ  . 7لى تحقيقتحتاج إفي هذا والمسألة  ،هود بن محكم هواختصر 

ومحاربة أهل  ،وهو علم اتبعه الأشاعرة في صراعهم مع الاعتزال. علم الجدل والمناظرة كان من العلوم الرائجة

الذي كان  ،في عهد عبد الوهاب مثلا المهدي النفوس يضد المخالفين وكان رائد المناظرة . البدعة والضلالة

 .8الجدل والبرهان والاستدلال وهو الرادع لأهل البدع والضلالة يعتمد

بالتأكيد على مدى الاستقرار الذي  العلمية التي اتسمت بها الدولة الرستمية تدلّ  عنايةهذه ال إنّ        

سم به المجتمع الإباض ي ،شهدته حواضرها وبواديها
ّ
الذي ظهر متنوع المشارب  ،وعلى ومدى النضج الذي ات

العقدية والفقهية، وأنّ هذا الطابع العلمي لم يكن مقتصرا على العلوم النقلية فحسب، بل شمل كذلك 

 
ّ
م الوجه فه هؤلاء لقدّ العلوم العقلية ومجالات حياتية أخرى تحدث عنها الباحثون، ولو وصل إلينا كل ما أل

                                                           

 .، وما بعدها لعدة صفحات444المصدر السابق، ص: الدرجيني  -1

 .، ومابعدها24المصدر السابق، ص : انظر ابن الصغير  -2

 .322المرجع السابق، ص : الدرجيني -3

 .514الاتجاهات الكلامية الغرب الإسلامي، ص : ، مساهمة ضمن محرر علي الإدريس ي في"المناخ الفكري بالأندلس (: "سالم) يفوت -4

 .411الدولة الرستمية، ص (: إبراهيم)بحاز  -5

 .431، ص 4المصدر السابق، ف: الدرجيني -6

 .414ابق، ص المرجع الس: ؛ بحاز بكير31، 31نفس المرجع، ص ص : الشيخ بن قربة -7

 .453، 454، ص ص 4المصدر السابق، ج: الدرجيني -8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

188 
 

ل كيان سياس ي لبلاد المغرب أوّ لقائمة كبين الأدنى والأوسط، واالمغر الحقيقي لدولة حازت المساحة الواسعة ب

 .  الأوسط

فإنّ المصادر  ،ا في ما يخص المذهب السني والمالكي تحديداأمّ  :في الإمارة الرستميةالكي حضور الم        

 من بعض الإشارات التي عمد إليها الدار  ،ة في الكيان الرستميسألظل شحيحة تجاه هذه المت
ّ
سون إلا

ومذاهب مختلفة  ،تهرت ونواحيها كانت تحتضن فرقا عديدة يستنطقونها، فحينما تتطرق المصادر إلى أنّ 

ومذاهب أخرى كالمذهب المالكي وغيره، ولم يلق المذهب المالكي  -وهو مذهب الدولة -كالمذهب الإباض ي 

 . 1وعلماؤها وحلقات درسها بل كانت المذاهب تتمتع بحرية فكرية، وقد كان لكل منها مساجدها ،تضييقا

ا والحلق التي كانت تقوم فيها، ممّ  ،أو القائمين عليها ،وهذه المصادر نفسها لا تعطي إشارة إلى عدد المساجد

 . جعل الدارسين يلجؤون إلى نوع من التفسير الذي قد يعصف بالحقيقة التاريخية

إلى التحدث عن الآثار المادية والاجتماعية والفكرية والمذهبية على  المهتمون بالشأن المذهبيكما تطرق 

وحتى الاقتصادية من خلال  ،خلال حركة أبي يزيد صاحب الحمار من ،ول القائمة آنذاكوالدّ  ،بلاد المغرب

محورا  ولكنه لم يعطنا التأثير على المذهب المالكي السني الذي كان. 2التأثير على طريق التجارة وعلى الأسعار

وانتهت بزوال زعيمها، ومن هنا كانت الدراسة حول  م،769/هـ336ه الحركة التي دامت إلى غاية ا في هذمهمّ 

يمكن من خلالها  ،تحتاج إلى معلومات مصدرية. هـ6المذهب المالكي في العهد الرستمي إلى غاية نهاية القرن 

 .ذا الشأنضبط واقع المذهب وأصحابه، وهي صعوبة تواجه أي باحث في ه

فحينما . ين المبهملمحاولة كشف المغمور وتبيّ  ،ولكن هذا لم يمنع الباحثين في استنزاف النص المصدري          

 ، أو البكري حينما يؤكد بأنّ 3"انتعش بها الغريب واستطابها اللبيب"يقدم المقدس ي جملة عن تهرت بقوله 

صغير الابن قبلهما فيما يؤكد  .4لكثرة اللغط والغوغاءفيها خلق عظيم فلا يكاد  يسمع فيها المرء صاحبه "

ليس أحد ينزل بهم من و بأنّ الوفود والرفاق كانت تأتيها من كل الأمصار وأقاص ي الأقطار، " :بقولهبنص آخر 

 استوطن معهم وابتنى بين أظهرهم، لما يراه من رخاء وحسن سيرة الإمام وأمن وأمان
ّ
ه يمكن . 5"الغرباء إلا

ّ
فإن

من  -له هذه التجارة بار ذلك إشارات واضحة على وقوع هذه الحاضرة على طريق التجارة آنذاك، وما تحماعت

مواد وسلع بالإضافة إلى الأفكار المتداولة، مثلما تبيّن لنا عدم وجود حواجز فكرية تدفع  من -منطقة لأخرى 

                                                           

، (1)الكي الخامسخبر الآحاد عند المالكية والإباضية، ملتقى المذهب الم(: التواتي)؛ بن تواتي 41المصدر السابق، ص : ابن الصغير المالكي -1

 .435، ص 4112

 .445إلى  454، ص ص 4111، 3، 1، مجلة عصور، ع ن الرستمية والفاطميةأثر الحركة الفكرية على الدولتي(: غازي جاسم)الشمّري  -2

 .422أحسن التقاسم، ص : المقدس ي -3

 .11المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب، ص : البكري  -4

 .43، 41المصدر السابق، ص ص : ابن الصغير -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

189 
 

  ،بأصحاب المذاهب المناقضة لواقع مذهب الدولة إلى النفور 
ّ
نا أو محاولة إخفاء فكرهم ومذهبيتهم، كما تدل

وأنّها  كانت تحوي جميع طبقات المجتمع من غوغاء إلى  ،على الحرية اللامتناهية في هذه الحاضرة الفتية

كل فار من نظامه أو هارب من قبيلته كان  أنّ  ،علماء، وربما يمكن الوصول إلى نتيجة من خلال ذلك كله

 .لما فيها من رخاء ولما وجد من حماية من قبل أميرها ،ه الحاضرة فاستوطنها وابتنى بهايجد المرتع المريح بهذ

تتحدث المصادر الإباضية و السنية عن شخصية مالكية نسبت إلى تهرت بها عاشت وإليها عادت          

 -ا سلفكم-ودفنت، وهو بكر بن حماد بن سهل بن أبي إسماعيل الزناتي التهرتي الذي أخذ عن سحنون 

وتصدر جامع القيروان الكبير، وأخذ عنه المحدث الأندلس ي في عصره  ،وأخذ عن عون بن يوسف الخزاعي

ي القرطبي، 
ّ
ه ثقة مأمون حافظ للحديثو قاسم بن أصبع بن محمد البيان

ّ
وقد سكن تهرت  ،ذكره البكري بأن

براهيم بن عبد الرحمن السنّي المالكي، وذكر آخرون من العلماء المالكية إ. 1م717-هـ316إلى أن توفي بها سنة 

 .2صغير المالكيالوقاسم بن عبد الرحمن، وزكريا بن بكر، وابن 

آخر وهاجر الكثير منهم إلى الأندلس خوفا من الزحف الفاطمي على المغرب الأوسط، إذ يُذكر شاعر قاض     

ثم إلى  ،ثم هاجر إلى فاس ،ضاء تهرتأكبر من بكر بن حماد وهو أحمد بن فتح بن خرّاز التهرتي الذي تولى ق

كما تولى  ،بن الإمام إدريس الثاني العيش عيس ى بن إبراهيم بن القاسم، وقد مدح أميرها أبو 3مدينة البصرة

، ولسنا ندري سبب أجاره عبد الرحمن الناصر بقرطبة ، و م793/هـ 315قضاء مليلية، ثم دخل الأندلس سنة 

 :بقوله حيث مير أبا العيش يمدح فيه الأ  كانفي الوقت  هجوه  لأهل فاس، 

لح  على كل فاس ي مررت به                     بقين أحدًا  السُّ
 
 في العدوتين معا لا ت

ؤم حتى قال قائلهم                 
 
وا الل

 
ذ

 
عش  أبدًا  قوم غ ئيما لم ي 

 
 4من لا يكون ل

تجعل من صاحب كل نحلة يفد إليها،  -كما قدمتها المصادر -فإنّ طبيعة الدولة  ،ا عن عنصر الأحنافأمّ         

 أخذوا بالمذهب الواصلي أمثال أبي مسعود الفقيه  نوكان من بين هؤلاء عدد لا يحص ى من الأحناف الذي

 

                                                           

 .432، ص 4المسالك، ج: البكري  -1

 .543المغرب الإسلامي، ص (: حبيب)؛ الجنحاني 442، 443البناء، ص ص مقدمات (: محمد عيس ى)الحريري  -2

مدينة البصرة تقع في رقعة صغيرة على نحو عشرين ميلا من حاضرة فاس جنوبا ،وقد اسسها محمد بن إدريس باني مدينة فاس، سميت   3

فاتخذوها مقاما لهم في المدينة زمن الأدارسة جميلة  هذه تعلي رض ي الله عنه، كانالبصرة تذكيرا ببصرة العرب بالمشرق التي قتل بها الإمام 

، 5جالمصدر السابق،: بها بعد نهاية حكم الادارسة، الوزان، ولكن تمّ تخريها وحدائقها وأنواع الزراعات بهاالصيف لشدة جمال ضواحي

 .451ص

   423، ص 4ج، 5221أعلام المغرب العربي، المطبعة الملكية، الرباط، (: عبد الوهاب)منصور  بن -4

ظلم في حاضرتهم أحــد       أكرم بأهل فاس كلـــــــهم:     وقلت      لا ي 

وا الأنام بعلمهم                فمن لم يزر فاسًا لم يعلم أبدا                      
ُّ
ـذ

 
 قوم غ



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

190 
 

وحينما قامت بتهرت فتنة بقيادة محمد  ،قد برز هؤلاء في أثناء المناظراتو . 1الكوفي وأبي دنون الكوفي وغيرهما

هما عملا على وأنّ  ،همايصغير المالكي يسترسل في ذكر قصتالومع العلم أنّ ابن  ،2بن رباح ومحمد بن حماد

 -حسب الرواية–يذكر أيضا الأحناف الذين كان في نيتهم  ،تأليب الناس ضد الأمير الإباض ي لدوافع عدّة

 أنّ  ،الإطاحة بالنظام وإزالة المذهب
ّ
ح أنّ هؤلاء الأحناف لم تكن لهم النية في القضاء على البعض رجّ  إلا

  ،صغيرالالمذهب الإباض يّ كما يذكر ابن 
ّ
وعليه يقع التساؤل حول ما  .3رما كانوا يريدون إثبات الوجود لا غيوإن

 فإنّ  ،ف الدولةإذا كان هؤلاء قد عملوا على الإطاحة بالنظام في مراحله الأخيرة متحينين بذلك فرصة ضع

في حين كانت الغلبة من حيث عدد الساكنة  ،عدد المتذهبين الإباضيين كان دوما في تناقص هذا يعني أنّ 

 ؟لصالح غير الإباضية

ازدياد من جهة أخرى ل الباحثون تفش ي نفوذ العصبيات القبلية من جهة، و في هذا الصدد يسجّ          

ا أدى بالإمام أبي يقظان محمد إلى الانتقاص من سلطات بعض ممّ  ،الطوائف المذهبية أواخر عهد بني رستم

وتوزيعها مشاعة بين كافة الفرق والطوائف من غير الإباضية،  ،القبائل التي كانت تستأثر بالمناصب العامة

كما اتخذ مجلسا للشورى يضم إلى جانب شيوخ القبائل وأعلام المذهب الإباض ي الكثير من الكوفية والمالكية 

الإباضية كانوا في  وهي أنّ  ،ل ملاحظةفسجّ  ،وتحدث آخر عن ظاهرة القضاء في العهد الرستمي.  4والواصلية

ر عهدهم أقلية بتوافد المذاهب الأخرى، ولكنه وقع في تناقض بين النفي والإثبات لمنصب القضاء في حق أواخ

هناك أمور اختلفت فيها  ه بعد أن يذكر أنّ ولكنّ . 5ستبعد القضاة من غير الإباضيةيتارة غير الإباضية، فهو 

وكذلك كان لكل الأديان [ ...]ضيهفلربما كان لكل فئة ومذهب قا: الإباضية مع غيرهم من المذاهب يقول 

 . 6ا إن كانت تتعدى ذلك فالقاض ي إباض يانحصرت القضية بينهم، أمّ  اإذ ،الأخرى قضاتهم ومحاكمهم

أنّ الدولة الرستمية كانت أكثر  -ويل فحواهاأالتي يمكن تلمس معانيها وت-راءات والظاهر حسب الق

 ،الفتيا والقضاء كذلك أو ،د في المساجديكون هناك تعدّ انفتاحا على المذاهب الأخرى، وكان لا يحرجها أن 

                                                           

 .وما بعدها 13، ص 5المصدر السابق، ج: وما بعدها؛ الدرجيني 515المصدر السابق، ص : ؛ أبو زكريا511المصدر السابق، ص : ابن الصغير -1

 

 .511، 511ابن الصغير، نفس المصدر، ص ص  -2

 .415، 411المذهب الحنفي، ص ص (: إسماعيل) سامعي -3

مقدمات البناء، :؛الحريري محمد عيس ى441،ص5،5223غرب الإسلامي،دار القلم،الكويت،طالدولة الرستمية بالم(: محمد عيس ى)الحريري  -4

 .32،ص 5224، 54، مجلة الدراست التاريخية، لجنة كتابة تاريخ العرب،جامعة دمشق،عالدولة الرستمية في تيهرت(: سهيل)؛زكار 422ص 

 .312، ص 4القضاء في الغرب الإسلامي، ج(: إبراهيم)بحاز  -5

 .331، ص 4فس المرجع، جن -6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

191 
 

أستاذنا لقبال إلى إعطاء ميزة التسامح مع مخالفي الرستميين، وتركهم يعيشون دفع ب وهذا الأمر هو الذي

 واعتبرها ميزة حسنة، لكنها في نفس الوقت كانت نقطة ضعف بارزة في نظام  ،حياة انفصالية في إطار مذهبهم

سلطتهم الروحية كانت  إذ ظهر دور الأئمة الإباضية ضعيفا في حياة الطوائف غير الإباضية، وأنّ الإمامة، 

صغير الويؤكد ذلك نص لابن . 1فتهاوى نظام الإمامة[...]منعدمة مثل أثرهم المادي، ومن هنا قل التماسك

حيث  ،ولاية يعقوب بن أفلح بعد ،حينما دخل مدينة تهرت ،ام أبي حاتمالمالكي يورد فيه الواقع الرستمي أيّ 

ومن يوليه مال  ،فاستشارهم فيمن يوليه قضاء المسلمين ة،باضيالإ إباضيتها وغير  ،جمع مشايخ البلد

 .2ومن يوله الشرطة ،المسلمين

التطور الحاصل ليس على مستوى السياسة فحسب، بل حتى على مستوى الفقه  البعضل وقد سجّ        

باضية، بالنظر إلى تغيّر الواقع السياس ي، حيث فرض الواقع الجديد المتمثل في الإباض ي وبعض الفقهاء الإ 

حينما أشار أحد  ،سيطرة العبيدين على المغربين الأدنى والأوسط بروز رؤية جديدة في الجانب السياس ي

 :حول الوضعية أثناء العهد الفاطمي في المغرب الأدنى بقوله 3الزواغي ىوهو أبو بكر بن يحي ،الشيوخ الإباضية

ا في الجانب الفقهي فقد ذهب أمّ  ،4"لسنا في ظهور ولا في دفاع ولا في كتمان ولا شراء، ولكن زماننا سائب "

 بما يُظهر ،وهو الشيخ أبو موس ى عيس ى بن السمح الزواغي إلى مخالفة جمهور الوهبية ،آخر في نفس الفترة

أبو موس ى الزواغي المعدود في الطبقة  وقد عرف .5أفتى بعدم معارضة أقوال أهل الخلاف كالمالكيةفعتدال، الا 

ه كان يتحرى ( هـ677-357)الطبقة الثامنة 
ّ
بالإخلاص والتقوى والرصانة والحلم والتقدم في الفنون، وأن

ة أوردها صاحب مسائل عدّ الصواب ويتحفظ في الجواب، وقد انتقده بعض الإباضية، ثم رجعوا إلى قوله في 

هذا الموقف الذي اتخذه أبو موس ى الزواغي إن كان زمن الفاطميين وفي  مع الملاحظة أنّ . 6طبقات المشايخ

أي بعد زوال دولة الرستميين ودخولهم في مرحلة الكتمان أو الزمن السائب كما قال أبو بكر  ،المغرب الأدنى

ه ينسحب 
ّ
المواطن الأخرى التي يتواجد بها الإباضية، كما يعدّ من مظاهر على بقية  -لا شك–الزواغي، فإن

                                                           

 .431، 442دور كتامة، ص ص (: موس ى)لقبال  -1

 .551المصدر السابق، ص : ابن الصغير المالكي -2

ميلي  3
ّ
قدم إلى أريغ، له آراء في العقيدة والفقه ، ومناقشة ( م5142/ه345قتل سنة) هو أبو بكر بن يحيى الزواغي الن

 
من عزابة آجلو،  واست

 (هامش) 412، ص5السير، تح عمر بوعصبانة،ج: مع عزابة زمانه، راجع أبو الربيع الوسياني

 .411نفس المصدر، ص: الوسياني  4

 وأبو موس ى عيس ى. 31، ص 5224، نوفمبر، 43، مجلة الحياة الثقافية، ع باضية جربة وعلاقتهم بالفاطميين والزيريينإ(: محمد)حسن  -5

 .411، ص4طبقات، ج: خلاص والتقوى، هو المعتمد عليه في الفتوى، لتقدمه في العلم أنظر، الدرجينيبن السمح الزواغي شيخ من أهل الإ 

 سير الوسياني، تح(: أبو الربيع)، وما بعدها؛ أنظر كذلك بعض رواياته ومواقفه عند الوسياني 411، ص 4جالمصدر السابق، : الدرجيني -6

 .وما بعدها 412، ص 4112، 5عمر بو عصبانة، وزارة التراث والثقافة، مسقط، عمان، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

192 
 

ل تجاه وهو موقف مكمّ  ،وعلى وجه الخصوص مع المالكية ،التقارب والتعامل مع المذاهب المخالفة

 .حينما وقف المالكية إلى جانب الإباضية زمن ثورة صاحب الحمار ،الفاطميين

عد من مظاهر التقارب والتأثير مسألة المصادر الفقهية الإباضية أو الأصول التي تبنى عليها الفتوى،      
ُ
وقد ت

المتقدم في علمي الفقه ( هـ361ت )وهو يتحدث عن الإمام العلامة ابن بركة السلمي  -فقد نقل أحد الدارسين 

في ش يء أصول الفقه عنده  والتي لا تختلف ،اضيةإذ يشير إلى كتابه الجامع من عيون الكتب الإب -والأصول 

فتحدث عن القرآن والسنة والإجماع والقياس والاستصحاب  ،ا ذكره فقهاء المسلمين من أهل السنةعمّ 

صول المالكية، لأ وهي أصول متشابه  .1غيرهوالأخذ بالعرف و  ،والاستحسان والمصالح المرسلة وشرع ما قبلنا

ولعل هذا التشابه يعود . ي كان يتميز به المذهبان منذ زمن الإمارة الإباضية بتهرتويعود ذلك إلى التعايش الذ

صغير المالكي وهو في الإذ يشير ابن  ،إلى زمن النقاش العلمي الذي كان سائدا بين فقهاء الإباضية والمالكية

والمناظرات بينه وبين جادلات خضم وصف العلاقة الراقية بين المذاهب على عهد أبي حاتم الإمام، فيذكر الم

تي يئسن من المحيض"الربيع سليمان الهواري الإباض ي في تفسير الآية  ياب
ّ
، حيث نافح أبو الربيع عن  2"واللا

صغير موقف الشارح والمدافع عن فقه الوقف ابن وأهل العراق على السواء، و مذهبه ضد أقوال أهل الحجاز 

 . 3الشأنفي هذا  "أهل السنة"الحجازيين والعراقيين 

 :ةالإباضي الصغير النموذج المالكي في الدولةابن 

لها ابن  تبدو ، السالفة المناقشة نصا جاء في انطلاقا ممّ           
ّ
في التوجه السني، ذلك صغير الالمذهبية التي مث

أنّ ذهب إلى من و  غير ذلك؟ و مالكيا أ ظلت محلّ خلاف بين من اعتبره أنّ مذهبية هذا الفقيه الإخباري 

ه كان شيعيا بالاعتماد على الحديث النبوي 
ّ
كدليل واضح على علويته " من كنت مولاه فعلى مولاه"الأرجح أن

 لكن بالرجوع إلى النص والوقوف على محتواه . 4ين حول صحتهثلأنّ هذا الحديث ظل مدار مناقشة بين المحد

: صغيرالحينما دافع عن نظرة الحجازيين، يقول ابن  ،الرجل بالفعل كان مالكيا يظهر أنّ محتواه  محتواه 

قال لي يوما ونحن بأعلى مسجد بالرهادنة، رجل من وجوه الإباضية من هوارة يسمى سليمان ويكنى بأبي 

الرجل إذا زوج ابنته  العراق أنّ أهل من أين زعمت وزعم أصحابك وغيرهم من الحجازيين و . الربيع

 فقلت له ولغيره مم،[...]البكر
ّ
م تزوج ن كلمني، إن

ّ
ى الله عليه وسل

ّ
ما أجزنا نكاح الصغار لأنّ النبي صل

ّ
ا إن

                                                           

 .42، ص 5343/4111خريف ، 51مجلة التسامح، ع  سلامية،سلطان العقل ودوره في المذاهب الإ (: محمد) هرموش: انظر -1

 .333، ص 414، ص 4، ج431، ص 14، ص 5كتاب الجامع، ج: وقد أشار إلى ابن بركة

 . 3الآية  :الطلاق 2

 .552، 553المصدر السابق، ص : ابن الصغير المالكي -3

 .53، 54نفسه ، المقدمة، ص ص  -4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

193 
 

زعمت وزعم أصحابك وغيرهم "،  فالنّص إذا يذكر 1[...]وبنى بها وهي بنت تسع ،عائشة بنت أبي بكر بنت سبع

ه يقصد بهما غير أهل السنة، ثم يضرب المثل والقدوة " من الحجازيين والعراقيين
ّ
بعائشة أم لا نظن أن

وفق ما  ،ا الحديث النبوي فقد ورد في الصحاح وصححه الألبانيّ به الشيعة، أمّ  ما لا يحتجّ  ذاوه ،المؤمنين

 .2ذكر في مقدمة الكتاب

         
ّ
طبا كثيرة لأئمة وعلماء إباضيين يعتمدون خطب أمير المؤمنين علي بن أبي خه حضر أما دلالة قوله أن

فإنّ كل المسلمين يقتدون ببلاغة الإمام في هذا الشأن . 3ى أنه يميل إلى التشيععل ة التحكيملا خطبطالب خ

ه قال 
ّ
، أي للإباضية فهل اعتماد الإباضية خطب الإمام علي رض ي الله عنه "حضرت لهم خطباء"والدليل أن

شائبة، واعتماد صفة المالكي مضافة إلى  اصغير لا تشوبهاليجعلهم في مصاف التشيع؟ إنّ الجزم بمالكية ابن 

ه إشكال لا يزيد اابن الصغير ليست اعتباط
ّ
ما هي دلالة واضحة على وقوع الصفة على الموصوف، كما أن

ّ
، وإن

 .ولا ينقص في قيمة ما كتب شيئا

 وتمذهب بغير معتقدها، ،وهو يكتب عن دولة استظل بظلها ،البعض شكك في نزاهة الرجل ورغم أنّ      

المصادر عن دولة بني رستم، وقد  فإنّ كتابه يُعد  من أهمّ  ،4ومزالق تخدش أمانته ،وذكر له مثالب في كتابه

وقد كشف عن كثير من الأسرار مما تغاض ى عنها ،[...]استمد معلوماته من معاصريه من أوائل شيوخ الإباضية

ه كان موضوعيا في تا
ّ
ريخهمؤرخو الإباضية، ومن الإنصاف أن نذكر أن

بل دافع عن نفسه حينما  صرّح عن .  5

إذ النقص في الخبر والزيادة  ،لا أحرفها عن معانيها، ولا أزيد فيها ولا أنقص منها"...منهجه في الكتابة بقوله 

 . 6ولا من أخلاق ذوي الديانات ،فيه ليس من شيم ذوي المروءة

الذي اندثر كتابه،  ،الرستمية في تهرت بعد ابن سلام من أشهر مؤرخي الدولة صغير يعدّ الكما أنّ ابن            

صغير الذي يعد وثيقة حيّة عادلة، وقد أخذ عنه كل من البرادي في الجواهر المنتقاة الوبقي كتاب ابن 

 
ّ
 أنّ مواقفه لم تكن عدوانية اتجاه هذه الدولة ،ه يختلف مع الإباضيةوالشماخي في سيره، ورغم أن

ّ
لقد . 7إلا

ولم تعصف  ،غير يكتب بأمانة تامة يدفعه لذلك خلق الموثق الأمين الذي يقدم الحقيقة كما هيصالكان ابن 

 .8نزعته المذهبية بعدل مخالفية الإباضية

                                                           

 .552، 553ص ص : نفس المصدر -1

 .،وما بعدها441م،ص 5313/5224، 4، المكتبة الإسلامية، عمان، ط5، ط44الأحاديث الصحيحة، سلسلة (: ناصر الدين)الألباني  -2

 .545نفس المصدر السابق، ص : ابن الصغير المالكي -3

 .22،ص 5الإباضية في مركب التاريخ،المطبعة العربية، غرداية، الجزائر،  ج(: علي يحيى)معمر  -4

 . 12، ص5231رب الإسلامي، دار العودة، بيروت، الخوارج في المغ(: محمود)إسماعيل  -5

 .45نفس المصدر، ص : ابن الصغير 6-

 .541، 552الجزائر في التاريخ، ص : برويبة -7

 .34، ص 5233، مطبعة البعث، قسنطينة، 5233، س 31، مجلة الأصالة، عابن الصغير مؤرخ الدولة الرستمية(: وداد)القاض ي  -8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

194 
 

وبقدر ما وجد المالكية والسنة عموما مع بقية الفرق بتهرت عاصمة الإباضية كدليل على التسامح وحرية       

ض ي كان يجد له صدى في حواضر أخرى سنية، ولم تكن الحواجز العقدية فإنّ الفكر والفقه الإبا ،المعتقد

والمذهبية عموما تقف في وجه الكتاب أو الفكرة، إذ ذكرت المصادر أنّ تفسير عبد الرحمن بن رستم كان 

الإباضية الوهبية والنكارية تنافسا عليه حين ذكر الدرجيني في طبقته الحادية  وأنّ  ،متداولا في قلعة حماد

ه سافر إلى القلعة بحثا عليه وأن رجلا نكاريا  ،وهو يترجم لأبي محمد عبد الله اللواتي( هـ557-577)عشر 
ّ
أن

خالف له ليس في ومقابلته لأحد النكارين الم ،فدخول أبي محمد اللواتي إلى القلعة. 1أخذه إلى غير رجعة

هي مؤشرات صارخة على انفتاح أهل  ،المذهب بل في التوجه، وتداول التفسير في السوق للبيع أمام العامة

ووجود فرق إباضية وغير إباضية في هذه الحاضرة التي باتت منسية بعد خروج  ،القلعة على غيرهم

حدا  قد وضعت 2"موقعة مانو" حكم بأنّ  الردّ بها على منوهذه الحادثة هي ما يمكن . العبيديين نحو مصر

والحقيقة أنّ الرابطة الإباضية والسنية قديمة تعود إلى زمن جابر .   3هـ بين السنة والإباضية 113/176سنة 

 ا الذي اعتبر المؤسس الروحي للمذهب الإباض ي، والذي( ه73-11)بن زيد 
ّ
 ،بالودّ تجاه بني أمية منهجه سمت

لمذهب عبد الله بن الفعلي لمؤسس ثم جاء تلميذه ، (هـ75-67)لحجاج بن يوسف وربط علاقات وثيقة مع ا

( م975/ه16ت)قامت بينه وبين عبد الملك بن مروان ف -الموضوع في الدرجة الثانية بعد الإمام جابر  -إباض

.  4.هـ1سمحت له بأن يقدم استشارات لهذا الخليفة، ولكن العلاقات بدأت تسوء أواخر ق  ،علاقة متينة

ه و 
ّ
 أنّ المصادر وكتب الطبقات تذكر تسربإرغم من غلبة المذهب المالكي ببالأن

ّ
الفكر الإباض ي إلى  فريقية، إلا

م المذهب رسّ و  ،خمد الفرق أالقضاء  منبعد تمكنه و  ،سحنون أن جاء  ، وقد بقي الأمر كذلك إلىالقيروان

 .5فريقية بالحجة والمقارعةإالمالكي على 

الإباضية هي حقيقة ل بأنّ التواجد الإباض ي في ديار المالكية والتواجد المالكي في ديار ونخلص إلى القو   

جال في جو من الهدوء والاحترام، كما تداولا المصنفات حيث تعاطى هؤلاء النقاش والسّ ، تاريخية واقعة

ورة ابن يزيد في أثناء ث)مشترك زمن العبيديين  و تحالفا ضد عدو  ،والكتب على مستوى عامتهم وخاصتهم

                                                           

 .335، ص 4بق، جالمصدر السا: الدرجيني -1

مانو قصر قديم بين قابس وطرابلس تقريبا، حسب ما توصل إليه بعضهم، وفي هذا المكان وقعت معركة تحطمت فيها قوة نفوسة التي   2

إنما قام هذا : بلغت في التاييد لسلطان الرستميين بأرض تهرت مبلغا عظيما، لم يبلغه غيرهم في بلاد المغرب، ولذلك قال الامام الرستمي

ه، والروايات في شأنها 424وسة وأموال مزاتة، ، وقد كانت المعركة بين أهل جبل نفوسة وإبراهيم بن احمد بن أغلب سنة الدين بسيوف نف

 . 542الدولة الرستمية، ص :وما بعدها؛ بحاز إبراهيم 513كتاب سير الأئمة وأخبارهم، تح إسماعيل العربي، ص : مختلفة، راجع أبو زكريا

؛ 11المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب الإسلامي،ص: ، مساهمة ضمن محرر حافظي حسن"ات بين الإباضية الوهبيةالمناظر "(: محمد)حسن  -3

 .، وما بعدها513المصدر السابق، ص : انظر تفصيل الحادثة عند أبي زكريا

 .33،31الدولة الرستمية، ص: ؛ بحاز51المصدر السابق، المقدمة إسماعيل لوبي، ص : أبو زكريا -4

 .514المصدر السابق، ص : أبو العرب -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

195 
 

ووحدة المصير تنظر إلى وحدة  ،ئمة مادام الاعتدال يسم المذهبين، ولا تزال هذه الرابطة قا1(صاحب الحمار

 .الماض ي بعين الرضا والاحترام

الحماديون أسرة من آل زيري بن مناد،  تنتسب إلى تلكاتة   :عهد الحماديين في يذهبالمالتحول  - ب

وقد . 2ومواطنهم ما بين المغرب الوسط وأفريقية، وهم أهل مدر كما يذكر ابن خلدون  ،إحدى بطون صنهاجة

. حمزةبلاد و  بني مزغنة جزائر الزاب، وتشمل مليانة والمدية و  بأنّها تمتد من تهرت إلى اتالدارس ىحدإها تدحدّ 

وإنقاذهم  ،سعاتهم تارةلعبت هذه الأسرة منذ عهد زيري بن مناد دورا هاما في إعانة الفاطميين على تو  كما

 .3نشر السيادة الفاطمية وبالأخص على حساب قبيلة زناتةقد قامت على و  ،تارة أخرى من المعارضة الخارجية

ب هو وبنوه إليها تنسبفالقلعة  أما       سم
ْ
ذكرها الحموي وقد فيقال قلعة حمّاد،  ،إلى حماد مثلما يُن

 –أشار و  أنطاكية،شبهها بقلعة و  ،ها قلعة عظيمة بجبل تقربوستبأنّ 
ً
  هابأنّ  -خطأ

ُ
، 4م717/هـ397سنة  تحدثأ

 وهي أرجعه إلى الدافع الأمني العسكري، ف ،سبب اختطاطهاما ذكر ك
ّ
ة وأشجار متنوعة تحوي بساتين ذات غل

 ها هي قلعة أبي طويل ثم يناقضيشير صاحب الرّوض المعطار بأنّ  في حين  .5صوفوفرة الكما تمتاز ب،الثمار

ها أشار إليها غير تلك التي على أنّ قلعة أبي طويل بما يوحي  تحدّث علىا يحينم ،نفسه في الصفحة الموالية

بلاد ها من العراق والحجاز والشام وسائر نقصدو كانوا يالتجار  إلى أنّ ثم يذكر خصائصها، ويشير  .6سابقا

ه قد ف م،15/هـ7كتب ذلك في القرن المغرب، وإن كان الحميري 
ّ
سنة  ىاعتمد على البكري المتوفإن

 . ي كان يقرنها بقلعة أبي طويلتفي بعض المعلومات ال م1776/هـ619

                                                           

سيرة الأستاذ (: أبو علي منصور ) يجب التذكير إلى أن بعض المصادر تشير إلى ثورة أبي يزيد بأنها تنتمي لفرقة الأزارقة، راجع، الجوذري  1

 .33جوذر، تح محمد كامل حسين، ومحمد عبدالهادي شعيرة،دار الفكر العربي،دت، ص

 .414، ص1جالعبر،: ابن خلدون  -2

 .434، ص 5223دور زناتة في الحركة المذهبية بالمغرب الإسلامي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (: محمد)بن عميرة  -3

ومن الأخطاء الشائعة أن يقال لها قلعة بني حماد، . م حسب تحقيقات المصادر والدراسات كما سيأتي لاحقا5112/ه422كان بناؤها عام   4

 .والأصل أنها قلعة حماد، لأنه هو الذي بناها وسماها أولا القلعة، ثم جاء بنوه بعده

، والاصطلاح على أنها قلعة بني حماد من الأخطاء إذ 421، ص 3، ج5313/5223معجم البلدان، دار صادر، بيروت، (: ياقوت)الحموي  -5

 .الذي بناها هو حماد فتنسب له لا لغيره

 الخلق بها كثير، والخير غزير والمال كبير، وبها القصور والمساكن والفواكه والحنطة واللحوم -6
ّ

ثم يذكر سورها الذي يوجد . كما يشير بأن

عقارب السامة التي كان يستعمل لها عشب الفوليون، وهي حشيشة مضادة لسمّ العقارب السوداء كإشارة إلى مدى بالجبل، ويتحدث عن ال

 .331، 312الروض المعطار ، صص : الحميري . التطور الحاصل بهذه القلعة في جانب الطب والمضادات تحديدا



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

196 
 

كما وُجِد قبلها حاضرة المسيلة التي ،  1م1771/هـ371ابتناها حماد سنة حينما رة وجدت هذه الحاض

تولى بناءها علي بن حمدون المعروف  ، والذيم735/هـ313إسماعيل بن عبيد الله سنة أسسها أبو القاسم 

بناؤها قبل تأسيس القلعة، حيث  ا أشير فكذلك تمّ وأمّ  .2تولاها فيما بعد البناءسيوهو الذي  ،بابن الأندلس ي

سورها بلكين بن  ثمّ  ،"أشير زيري "تسمى فهي  ولذا ،هو زيري بن مناد الصنهاجيبناها يذكر البكري أنّ الذي 

تملكها بعده حماد  ثمّ  ،هـ316وقد كان بناء أشير كحاضرة أولى للصنهاجيين منذ  ،3م799/هـ369زيري سنة 

 .4وبنوه واستولوا على جميع ما يجاورها

الإمارة  فإنّ  ،تأسيسها في حدود الزمن الصنهاجي الزيري الحمادي وبالإضافة إلى هذه المدن التي تمّ   

كمدينة الجزائر  ،حمادالدولة لس ي والحضاري لالحمادية وجدت بها مدن وحواضر أخرى مثلت الوجه السيا

رأيت محيا صبيحا : "هقولبهـ 1ها في النصف الأول في القرن التي وصفها البلوي في رحلته التي بدأ ة،بني مزغن

وهذا الوصف نفسه . 5"أنيقا، وأناس قد سلكوا إلى الحسن والإحسان طريقا وترابا مليحا ومسجدا عتيقا وبناءً 

 م1117/هـ611دري في رحلته سابقا التي بدأها سنة نفسه الذي ذكره العب
ّ
 أن

ّ
ه تحامل على المدينة حينما ، إلا

من  ولكنّها فقرت من المعنى المطلوب، فلم يبق بها من هو من أهل العلم محسوب، ولا شخص إلى فنّ :"قال

ق بل عن الآ يب يؤنس غربه فكأني أسأفنون المعارف منسوب، وقد دخلتها سائلا عن عالم يكشف كربه، وأد

وبالإضافة إلى مدينة الجزائر مدن أخرى كمليانة والمدية، وأخيرا  6".أو أحاول تحصيل بيض الأنوق  ،العقوق 

  .كانت بجاية عاصمة ملكهم الأخيرة

كانت هذه الحواضر تابعة للنفوذ الزيري بعد خروج الفاطميين نحو مصر، ولكن سرعان ما وقع 

نتيجة لعدة معطيات موضوعية، وعبر  ،الحمادي كواقع سياس ي قطبالوبرز  ،الشقاق في البيت الصنهاجي

 :أحداث ووقائع توحي بذلك منها

، حيث عقد المنصور بن بلكين لأخيه حماد تولية حماد الجزء الغربي للإمارة الزيرية: ول المؤشر الأ   

 مع أخيه يطوفت وعمه أبي البهار، هذا وتداول  ،على أشير والمسيلة ليواجه زناتة
ّ
ا توفي المنصور خلفه ولم

                                                           

 بقلعة أبي طويل، فبالنظر إلى الم  1
ً
 قلعة أبي طويل توجد إلى الخلف من قلعة حماد يسميها هادي روجي إدريس خطأ

ّ
صادر السالفة يظهر أن

، 5، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط4الدولة الصنهاجية، تعليق حمادي الساحلي، ج(: روجي إدريس)أنظر هادي  وليست هي قلعة أبي طويل،

 .421، ص 3نفس المصدر، ج: الحموي : ؛ أنظر مثلا22، ص 5224

، في حين يذكر الحموي بأن الذي أسسها هو أبو القاسم محمد بن 112المصدر السابق، ص : ؛ الحميري 442، ص 4لك، جالمسا: البكري  -2

 .541، ص1المصدر السابق، ج: هـ، إذ كان ولي العهد يومئذ وهو الملقب بالقائم، أنظر الحموي 451المهدي سنة 

 .11؛ ص 4المصدر السابق، ج: ؛ الحميري 431،ص 4المسالك،ج: البكري  -3

 .  414، ص5المصدر السابق، ج: الحموي  -4

الحسن السائح،مطبعة فضالة،المحمدية،المملكة المغربية،  فرق في تحلية علماء المشرق،تحتاج الم(: خالد بن عيس ى)البلوي  -5

 .515،ص5دت،ج

 .41، ص 5212والشؤون الإسلامية، الرباط، ط الرحلة المغربية، تح محمد الفاس ي، وزارة الأوقاف(: أبو عبدالله محمد الحيحي)العبدري  -6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

197 
 

فت وأبي البهار، وحارب حماد كل من و دون يط ،1م779/هـ319وأفرده به سنة  ،حمادا على عمله باديس فأقرّ 

 تىل باديس مستعينا بحماد يستقدمه مالذين خرجا عن باديس، ولم يز  ،م1777/هـ377زاوي وماكسن سنة 

 
ّ
بحرب زناتة، فاشترط عليه حماد ولاية المغرب الأوسط  م1776/هـ375فه سنة شاء لإخماد الثورات إلى أن كل

 .2وهو مؤشر أول  ،م عن نزعة انفصاليةفوفى له بما شرط، وهو شرط ين ،وكل ما يفتحه

م حيث 779/هـ315لقد كان ابتداء ظهور حماد سنة   : وتطورها إلى حاضرة بناء القلعة: المؤشر الثاني

ومنح لقب الأمير، فكان من الأعمال التي قام بها بناء القلعة  ،تولى أعمال الجزائر الشرقية

 . ته إلى أن ساد المغرب الأوسط كلهالتي صار لها شأن كبير، ومن خلالها امتدت سلط ،م1779/هـ371سنة

تجاه حماد، فكتب إليه طالبا منه التنازل اوهو ما أثار شكوك باديس  ،نزل تيجس وقسنطينة ثم أبي طويلف

فسير إليه جيشا بقيادة إبراهيم بن يوسف أخو حماد، فما كاد إبراهيم . 4لابنه وقسنطينة 3جسعمل تيعن 

 .5اجتمعت كلمتهما على خلع أيديهما عن طاعة باديسفنضمام إلى أخيه حماد، يصل إلى القلعة حتى أعلن الا 

حماد لم يكتف : إعلان حماد القطيعة السياسية والمذهبية مع الفاطميين: المؤشر الثالث

ه بعدما التحق به أخو فذهبي، المسياس ي و ال ؤهانتماله ديد بل تجاوز ذلك إلى إعلان كيان ج ،بالانفراد بالولاية

ونبذ المذهب  ،إلى الخلافة العباسية، وأعلن المذهب السني الذي كان ملاذ الأمةإبراهيم بن يوسف بلكين دعا 

خالف : " ، وهو ما أشار إليه البعض في قولهمم1716/هـ675وكان ذلك سنة  ،ه الناسالشيعي الذي كان يمجّ 

 ،شاوقد كان ردّ فعل باديس أن جهّز جي .6"دعوة باديس وقتل الرافضة، وأظهر السنة ورض ي عن الشيخين

ل وحاصرها مدّة من الزمن إلى أن توفي وخلفه ابنه المعزّ الذي سيقب م،1715/هـ676وسار به إلى القلعة سنة 

، المذهبية يعلن تراجعه من حين لآخر عن مواقفهكان ومع أنّ الأمير حماد  .م1719/هـ671بالأمر الواقع سنة 

 أنّ 
ّ
كّ من الحرج، حتى إذا ما تقوى و محاولا الخروج  ،هذا غالبا ما يكون أثناء الحصار وتحت الضغط إلا

ُ
 ف

 .7م1711/ه671منذ  نفصال النهائيعنه الحصار رجع إلى ممارسة أعماله كأمير دولة إلى أن كان الا 

                                                           

 .432، ص 5البيان، ج: ابن عذارى  -1

 .15،ص5225، 4دولة بني حماد صفحة رائعة من تاريخ الجزائر، دار الصحوة للنشر والتوزيع،القاهرة، ط(: عبدالحليم)راجع  عويس   2

: راجع البكري . ويل، ويذكر أنها قديمة شامخة البناء وهي ببلاد كتامةتيجس يحددها البكري في الطريق الرابط بين القيروان وقلعة أبي ط  3

 .444،ص4المسالك، ج

أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، : بن الخطيبلسان الدين بعدها ؛ وما  451، 412، ص 1العبر، ج: ابن خلدون  -4

 .31، 12، صص 5213الكتاب،  الدار البيضاء، ط، دار 4تح أحمد مختار العبادي و محمد الكتاني، ق

 .443، ص 1نفس المصدر، ج: ؛ ابن خلدون 414، 415، ص 5البيان، ج: ابن عذارى  -5

 .442، 443 ص، ص1العبر، ج: ؛ ابن خلدون 414، ص 5نفس المصدر، ج: ابن عذارى  -6

، مجلة آفاق وأثره على بلاد المغرب الأوسط" حمادي الزيري ال" التحول المذهبي في العهد الصنهاجي(: عبدالقادر)راجع مقال بوعقادة   7

 .52 -1، ص 4155، س33الثقافة والتراث، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، الإمارات العربية المتحدة ، دبي، ع 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

198 
 

ل فوفق ما سبق ذكره في قضية المجا ،ا عن المجال الحماديأمّ  :همجال الدولة الحمادية وأثر        

قد تميّز بالنسبة للحماديين بالتغيير وعدم الاستقرار، إذ في  ،ه الباحثون حسبما صرّح بللمغرب الأوسط، و 

ويحوي أشير وجبال  ،الشلف إلى نهر  1ومجالها، من الغديرالأوائل تطابق مع قبيلة صنهاجة  ةعهد الأمراء الثلاث

ا في عهد الناصر بن علناس وابنه ناتة في الغرب والزاب، أمّ ز الجزائر، وبعض مناطق حاضرة التيطري و 

ء ىجنوبا إلى مجية ليس شرقا وتلمسان غربا وورجلان وقسطيالمنصور فقد توسع المجال وصار يمتد إلى تون

 .وهكذا كانت حدود هذه الدولة تتمدد حسب فترات قوتها وتتقلص وفق أوقات ضعفها. 2الموحدين

ر الديني المذهبي، عدة مظاهر، منها المظه -قبل الانتقال إلى بجاية -قد شهدت فترة حكمها الأولىو  

نشقة عن بني عمومتهم دية م، وبروز الإمارة الحمام791/هـ361واكبت خروج الفاطميين إلى مصر  حيث

ص المدّ الشيعي، فصار الزيريين 
ّ
 لا يمالمذهب الشعي تقل

ّ
ل سوى مناطق محدودة وفئة معينة، حيث شكل ث

نخبة المنصورية العاصمة مثالا لذلك، في حين استفاد المالكية من كل فرصة لنشر مذهبهم في أماكن 

ا خفّت الوطأة على المذهب المالكي انصب اهتمام . 3ل وإقامة حلقات الدراسة في المساجد والمناز  ،التدريس
ّ
ولم

، وقد برز  ذلك مع ظهور المالكية على ترسيخ المذهب، واشتغل الناس بالشروح والتعاليق واختصارات المدونة

ن الحماديين
ّ
 .وتمك

التي كانوا قد  -وبذلوا الوسع لأجل توحيد المنطقة  ،نشط الأمراء الحماديون وفي هذا الاتجاه             

 والتصريح بالولاء للعباسيين ،فبعد إعلان القطيعة مع الإسماعيلية ،عقديا ومذهبيا  -توسعوا فيها عسكريا

نشر المذهب باعتماد التشريع و  نيشجع أمراء القلعة المالكية على المزيد من التمكت م،1715/ ه675عام 

ذ يشير صاحب المدارك إلى شخصية مالكية كانت حلقة إ .ذهبوالاعتماد على الفقهاء الم ،4لكيابالمذهب الم

من  فريقية وهو الفقيه أبو القاسم بن أبي مالك، هو إباديس بوصل بين القائد بن حماد بالقلعة والمعز بن 

كان رسولا للقائد سنة  ،عُرف بالفقه والورع والزهد والمروءة ، والذيالعرب الذين تواجدوا بالقلعة

 . 5ولقي منه كل القبول والاحترام ،د المعزوخطب عن م،1766/هـ631

وقد ذكر  ،في ترسيخ المذهب بالقلعة تساهم وتظهر  مع هذه الشخصية العالمة فئة من فقهاء المالكية              

فأخذ عن عالمها عبد الرحيم بن  ،ورحل إلى سبتة ،منهم أبو عثمان بن أبي سوار الذي تفقه بشيوخ القلعة
                                                           

وادي يذكرها البكري كمدينة  في الطريق الرابط بين القيروان وقلعة أبي طويل، ويشير إلى أنها أقرب إلى المسيلة بحث ينبع منها أودية منها   1

 .444،ص4المصدر السابق،ج: البكري . سهر ينبع ، وهي تابعة لبلاد كتامة المترامية الاطراف

  .514، ص دراسات في التاريخ الوسيط(: علاوة)عمارة  -2

 .12ص ،4115بد العزيز العامة، الرياض، الحياة العلمية بافريقية في عصر بني زيري، مكتبة الملك ع(: لطيفة) بنت محمد البسّام -3

، مجلة الدراسات مكانة الفكر العقدي في إنتاج العلوم(: علاوة)؛ عمارة 511،515دراسات في التاريخ الوسيط، صص (: علاوة)انظر عمارة  -4

 . 443،442، ص 1العبر، ج: راجع تفصيل هذا التحول عند ابن خلدون . 453، ص 4111، 4العقدية، قسنطينة، ع

 .532، ص 3المدارك، ج: عياض -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

199 
 

الذي عُدّ من أهل  ،لصابونيالعجوز السبتي، بالإضافة إلى الفقيه أبي حفص عمر بن أبي الحسين بن ا

د يّ جحسن الفهم و  ،فقيها نظارا ومحققا بكونهوقد انفرد برئاستهم،  ،زعيم فقهائها في زمانه صار  بل ،القلعة

 .  1الكلام في الفقه

حيث توسع النفوذ المذهبي المالكي على الحياة المذهبية  تأثيرهتحول بالمغرب الأوسط كما كان لهذا ال

، مثلما تيارات أخرى نفوذ ا أدى إلى تراجع زمن بني حماد حسب توسعهم السياس ي ونفوذهم العسكري، ممّ 

والمذهبي لا يمكن أن ومع هذا التدافع السياس ي . 2وقع لأتباع تيار الإباضية الذين زحفوا إلى مناطق أخرى 

 المصادر الإباضية تحديدا تشير إلى أنّ القلعة، ف أهلبين عموم الإباضية و والتبادل التواصل  تينعصف بظاهر 

وجود إلى كي السني، حيث يشير نص للدرجيني القلعة كانت مفتوحة على المذاهب الأخرى غير المذهب المال

ن حلق السنة، وكان اقتناء السلع والكتب مؤلاء الإباضية حماد، وربما أخذ هالنكارية والوهبية في قلعة 

 . 3وأفكارهم محترمة ة،ير للأشخاص مكفولوحركة السّ 

بالإضافة إلى الإباضية رية عر القائمة على المهدوية والأشافكلأ إلى تراجع الكلي لبعض الدارسين  وإذ يشير         

 أنه، 4كدلالة على انحصار المذاهبعهد الحماديين في 
ّ
الدرجيني والتنقيب عن أسماء  وصبالرجوع إلى نص إلا

فيها قتل جماعة من  يفند ذلك، ففي الفترة التي تمّ  ننتهي إلى مامالكية وغير مالكية زمن القلعة أعلام 

  صار و  هؤلاء، لعة من تذمر للواقعة وغضب لمقتلالأشعرية على يد أهل ورجلان، وُجد بالق
 
م على من لا يُسل

 تمّ قتلهم  ،من القلعة( الإباضية)رف أنه من ورجلان، بل طالب رجل من الأشاعرة بإخراج أهل ورجلان ع
ّ
وإلا

 
ُ
 .5بورجلان إخوانهمتل مثلما ق

من أنحاء عدّة، و ا يفد إليها الناس لأغراض شتى القلعة كانت مركزا مهمّ أنّ  توضّح من خلال ذلك 

ت مركزا للتبادل والاتصال بين المشرق والمغرب، إذ صار التي  ،ذلك بالأخص بعد سقوط مدينة القيروان برز و 

                                                           

 .332، ص 3، جنفسه  -1

إن كان بعضهم ذكر أثر الأسباب . 41، 52، صص 4111، 5تاريخ بني مزاب، المطبعة العربية، غرداية، ط: يوسف بن بكير الحاج سعيد  -2

 الع
ّ
 المياه غارت في مضاربهم الأولى، فإن

ّ
امل الاقتصادية باعتبارها دافعا للهجرة الجماعية للإباضية خصوصا وأنهم كانوا أهل ماشية، وأن

، ثم تخريب سدراتة من 5111/هـ334م وأثر الزحفة الهلالية سنة 231/هـ411السياس ي المتمثل في انقراض دولة بني مدرار بسجلماسة سنة 

، كلها أحداث دفعت بإباضية سدراته ووارجلان ووادي (إسحاق الميروقي)م وتخريبها ثانية زمن بني غانية 5124/هـ331قبل أمراء القلعة سنة 

جرتهم نحو من جبل نفوسة وجربة وفقيق وسجلماسة والساقية الحمراء، كل هؤلاء تمّت ه عمور وقصر البخاري والمدية وحتىريغ وجبل 

هذا الضغط . وقد كان ذلك بعد أن تحول الحماديون إلى بجاية، وصارت القلعة والمسيلة واشير تحت  ضغط القبائل العربية وادي ميزاب،

 .44، 44ص نفس المرجع، ص(: يوسف)ع بن بكير راج. الذي لم يفرق بين الإباضية ولا السنة

 .334، 334،  ص ص 4المصدر السابق،ج: انظر الدرجيني -3

 .453،  ص مكانة الفكر العقدي(: علاوة)عمارة  -4

 .334، ص 4المصدر السابق، ج: الدرجيني -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

200 
 

ولم   .1لقيروانعن ا اعتماد القلعة كمركز بديلفي حول طرق التجارة والقوافل تكلم الباحثون عن قيمة ت

خطر بروز  كانفي المجال الاقتصادي فحسب، بل  إيجابا على قلعة بني حماد قيروانعلى الوقع ما ينعكس 

دافعا لهجرة العلماء والأدباء نحو مناطق  ،العرب الهلالية إلى القيروان ووصول  من الشمال، ةلمسيحياالقوى 

 من الواقع القيرواني، ولم يكن ذلك على القلعة اأخرى، وهو ما سمح للقلعة الحمادية ثم بجاية لأن تستفيد

بلد ) فبسكرة وورقلة وطبنة وأشير وعنابة. بل تأثرت مدن المغرب الأوسط بنفس الظاهرة ،فقط وبجاية

 . 2كلها حواضر انتعشت بشكل واضح من جراء ذلك ،وتنس ووهران وتلمسان (العناب

 اصارت القلعة من أكبر البلاد قطرا وأكثرها خلقا وأغزرها خير   :المذهبي المنحىالحياة العلمية و 

وأكد ذلك ابن خلدون حينما ذكر . 3على ما ذكر الإدريس ي.[ ..] ، وأحسنها قصورا ومساكناوأوسعها أحوالا

الة على كثرة الوفود عليها من الثغور القاصية والبلاد الدّ  ،استبحار القلعة في العمارة وكثرة المساجد والفنادق

 .4السوق الحمادية بالقلعة ثم بجايةلرواج  ،وأرباب الصنائع ،طلبة العلومالوافدة البعيدة، ومن بين النماذج 

الثانية للحماديين،  حاضرةوامتد معها إلى بجاية ال ،مت الحمادي متوافرا في القلعةبقي هذا السّ و 

بالفقه على وجه بدورهم و الذين اهتموا  ،5التي هاجر إليها العديد من الأندلسيين تجارا وطلبة علم

تطور العلوم، وعلى وجه دفع ببعض المؤرخين إلى التأكيد على  قدد العلماء إليها و وفوإنّ . الخصوص

ثم نشاط  ،بسبب عدّة عوامل منها الأثر الأشعري  ،لقي رواجا ببجايةالذي  ،علم أصول الفقهالخصوص 

الذين تزعموا  ،وفي هذه الفترة تحول مركز الثقل من حاضرة الزيريين. 6العناصر الأندلسية الوافدة على بجاية

زمن الحماديين( القلعة وبجاية)إلى حواضر المغرب الأوسط  ،غرب علميا فترة من الزمنتزعموا بلاد الم
7 . 

هذه المؤسسات،  رتادون وعلماء ي ،وعلوم متداولة ،بالمغرب الأوسط مؤسسات علميةبالفعل برزت قد و        

وأعانها  ،عة القيروانالقل نافستسرعان ما و . حاء البلاد الإسلاميةوطلبة يفدون إلى هذه الحواضر من كل أن

                                                           

وقد تكلم عنها الباحثون المستشرقون  .44، ص 5231-11، س 41، مجلة الثقافة، عالقلعة عاصمة بني حماد الأولى(: إسماعيل)العربي  - 1

                              بشكل مستفيض، وبيّنوا أهمية  هذا التحول على بلاد المغرب ككل راجع في ذلك 

 Maurice lombard:L’Islam dans sa première grandeur (8-11 èm siècle) Flammarion. Paris.1971.pp85-89 

: موريس لومبارد: وقد  ترجم الكتاب إلى العربية الأستاذ اسماعيل العربي   حيث يشير إلى تلك الطرق التجارية وما تحمله من تأثيرات راجع

                         514-32،صص 5221تر  إسماعيل العربي،منشورات دار الآفاق الجديدة،المغرب،( م55-2)ه1إلى ق 4الإسلام في مجده الأول من القرن 

 .45، ص 43، مجلة التاريخ، عتطور الحياة الفكرية بالجزائر على عهد بني حماد(: عبد الحميد)حاجيات  -2

 .21نزهة المشتاق، ص :  الإدريس ي -3

 .443ص ،1العبر، ج: ابن خلدون  -4

 .41، ص تطور الحياة الفكرية :حاجيات 5

 .512خ الوسيط، ص دراسات في التاري(: علاوة)عمارة  -6

قدمت الباحثة لطيفة بنت محمد البسام في كتابها الحياة العلمية بأفريقية عصر بني زيري إحصائيات هامة فيما يخص العلماء وحركتهم  -7

لحياة ا(: لطيفة)أنظر بنت محمد بسام . من والي أفريقية، عبر جداول ومنحنيات بيانية ذات دلالة مهمة لواقع الحركة العلمية آنذاك

 .24إلى  35العلمية بأفريقية، ص ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

201 
 

تلك المنزلة القطيعة الناشئة بين الفاطميين بمصر والزيريين بالقيروان، بالإضافة إلى ما أفادهم  على صعود

هـ مقصد 5ها كانت في منتصف القرن الهلالية، كما أنّ  عربفي وجه ال ةصانموقعهم الجبلي المنيع من ح

 أنّ ظروفا اجتماعية وسياسية وا. 1التجار
ّ
لى إ م11/هـ5قتصادية دفعت ببني حماد في منتصف القرن إلا

قرن ونصف تكابد أعاديها لالتي ظلت  ،والابتعاد عن القلعة بديل وإيجاد حاضرة مأمونة،موقع  التفكير في

بقيت تعمل  ،فريقيةإية بعدما أنهكت الدولة الزيرية بالتغريبة الهلال والظاهر أنّ  .الزيريين مرّة بعد مرّة

ر فيحولها، ما لاستنزاف ما يوجد بالقلعة و 
ّ
ثم التنامي الاجتماعي الذي  ،ركية الاقتصاديةتراجع الح مما أث

للتخلص من البديلة حاضرة فع إلى ضرورة التفكير في الالذي دالأمر  ،تحدثت عنه المصادر بوفود الأسر إليها

 الضغط و 
ّ
الاستقرار تلك الآمال المتمثلة في ( بجاية)ه الحماديون ر الموقع الذي رحل إليفك الحصار، وقد وف

 . 2الذي كانت من ضمن الاستراتيجية التي رامها الحماديون و  ،البحر لىالانفتاح عبالإضافة إلى  ،والأمان

ببناء الحماديين لمدينة بجاية استكمال بناء الحواضر المهمة في بلاد  م11/هـ5شكل منتصف القرن    

، ثم بجاية (م371/1779) ، قلعة حماد (م316/735)أشير ( م719/ه315المحمدية )المغرب الأوسط، المسيلة 

بالإضافة إلى الحواضر التقليدية كتهرت وتلمسان  ، وقدمت هذه الحواضر (م1761/ ه667)هـ 5في منتصف ق 

مجموعة من الأعلام شكلوا الواقع الثقافي والحضاري لبلاد  ،وغيرهاوحاضرة الجزائر والمدية ران وبسكرة ووه

من خلال  ،ببجاية وغيرها للتعاطي الفكري والعلمي االمغرب الأوسط، وقد قدم بعض الدارسين نماذج

 بدراستهم 
ّ
 .3العديد من زوايا هذا الواقع نثام عما يميط الل

والفقهي  ،العلماء الذين ساهموا في ترقية الحراك العلمي والفكري هؤلاء ذج من يمكن تقديم نما

 فإنّ  ،بالأخص ببلاد المغرب الأوسط في خلال القرنين الثالث والسادس للهجرة، وإذا أمكن العودة إلى البدء

 
ّ
كما  .4معرفتهه لم يقف على الخشني قد ذكر في طبقاته شيخا من شيوخ سحنون يسمى الزواوي، ويضيف أن

                                                           

 .35، ص 5215، نوفمبر 4، س 3، مجلة الفكر، تونس، عمدينة بجاية وأثرها في الثقافة الإسلامية(: محمد الفاضل)بن عاشور  -1

وما  445، ص 1العبر، ج: ابن خلدون  أنظر .وقد تحدثت المصادر والدراسات أيضا عن ظاهرة الانتقال ودوافعها بتفصيل يفي بالغرض -2

دراسات في (: علاوة)؛ عمارة 41ص  5222قيام دولة الموحدين،منشورات جامعة قاريونس، بنغازي، ليبيا، : بعدها ؛ مراجع عقيلة غناي

، 42، صص 5234 ،14، س 52، مجلة الثقافة، ع بجاية العاصمة الثانية لبني حماد(: إسماعيل)؛ العربي 21، 22التاريخ الوسيط، ص ص 

 . 21،ص 5235،مارس 5،س5، مجلة الأصالة،عبجاية في عهد الحماديين(: رشيد)؛ مصطفى 41

: ،وأنظر5225، 4دولة بني حماد صفحة رائعة من تاريخ الجزائر، دار الصحوة للنشر والتوزيع،القاهرة، ط(: عبدالحليم)مثال ذلك عويس  -3

كما تمّ طبع رسالة . ولى لنيل شهادة الماجستير والثانية كأطروحة لنيل شهادة الدكتوراهدراستي محمد الشريف سيدي موس ى حول بجاية الأ 

بجاية الناصرية دراسة في الحياة الاجتماعية والفكرية، دار كرم : الماجستير حديثا قصد تعميم الفائدة أنظر محمد الشريف سيدي موس ى

الحياة العلمية ببجاية : عبد الحميد الخالدياهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية ؛، طبع في إطار تظ4155الله للنشر والتوزيع، الجزائر ،

 . 5341/5222، منشورات المجلس الأعلى 5222/5222على الحضارة الإسلامية، ضمن محاضرات الموسم الثقافي بالجزائر   الحمادية وأثرها

 .513طبقات علماء أفريقية، ص : الخشني -4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

202 
 

أبا حاتم سمع  ه العباس بن خالد، إذ يذكر أنّ يبن خالد السهمي وأخ ىكما تتحدث المصادر عن أبي حاتم يحي

كما يذكر أنه حدّث عنه  م،156/ هـ167سحنون قضاء بلاد الزاب قبل ولاه  و  ،من عثمان بن صالح بمصر

          عمل سحنون على تولية قاض حنفي و  . 1طلانيسالعباس وعبد الرحمن بن محمد الق ابنه أحمد وأخوه أبو 

 تقدم سابقاكما  .2س وبجايةبر على باجة والأ ( ـم111/ه167خروفة ت بالمعروف )هو سليمان بن عمران 

والذي أخذ عن سحنون بن سعيد  ،هرتي الحافظ للحديثبكر بن حماد التعبد الرحمن  يأب الحديث عن

وقد سمع منه والد محمد أبو العرب  .3التي كانت بها وفاتههرت الفقه حينما دخل القيروان، ثم رجع إلى ت

ك بالأمراء كااحتوكان له  له، الأدباء والشعراء بةصاحومحسن ال هعر ش، كما اشتهر ب4تميم من أفريقية

بوجود هؤلاء العلماء يمكن الردّ على من ادعى بأن المغرب ف  .5حينما سافر إلى المشرق وذلك  ،نيالعباسي

تنتشر فيه غير المذاهب المبتدعة، إذ أسهمت هذه الشخصيات في ترسيخ المذهب المالكي بالمغرب  الأوسط لم

 . 6الأوسط

 ه671الفقيه العالم الفاضل المتوفي بتلمسان سنة( أحمد بن نصر)تستوقفنا شخصية الداودي  و   

وقيل  ،يلةسمن أهل الم وجعلهتحدث عنه عياض فقد . ، لتزيد الأمر إيضاحا7وقبره موجود عند باب العقبة

من انتقد معاصريه كما  ،ن انتقد بني عبيدهو ممّ و  ،إلى تلمسان بعد طرابلس هلاانتقذكر ثم  ،من بسكرة

شير إلى تحت ظل بني عبيد الفاطميين معلى سكناهالفقهاء 
ُ
بالنظر، وقد أخذ  اهتمامهالحديث و  في هحظ، وأ

في الفقه والأموال  ،تآليف عدّه لداوديل رُصدت وتأثر به، كما البوني الملكهو أبو عبد عنه عالم آخر 

  .8والحديثوالأصول 

له عدّة فتاوى في قضايا إذ أورد  ،القاض ي عياض في نوازله ومن أبرز ما وصلنا من إنتاجه ما جاء به

فيه  كل موضع لا يستطاع فيه على العدول فلتقبل: "ل يقو أحمد بن نصر  كان: قال، فالشهادة والعدالة

ى الله ع: " أيضا وكان يقول  .منهشهادة أحس
ّ
ليه وسلم على العدالة حتى كان الصدر الذي منهم رسول الله صل

                                                           

مستحرجة من مدارك عياض،المطبعة الرسمية للجمهورية  تراجم أغلبية: محمد الطالبي؛ 541المصدر السابق، ص : يمأبو العرب التم -1

 ،452، 453، ص ص 5212التونسية،

 541المذهب المالكي،ص :؛الهنتاتي515،ص 4المصدر السابق،ج: ؛الدباغ521المصدر السابق،ص:؛ابن فرحون 443طبقات،ص: أنظر الخشني -2

 

 .431، ص 4المسالك، ج: البكري  -3

 .433المصدر السابق، ص : ابن فرحون  4

 ..22، ص 5224الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج، الشركة الوطنية للنشر والاشهارن الجزائر، (: محمد)الطمار  -5

 .544، 544، ص ص 11مجلة التاريخ العربي، ع  إسهام القيروان عبر التاريخ في بلورة المذهب المالكي بالمغرب الإسلامي،: الهنتاتي -6

تم تحقيقة نشره . 25، ورقة 5251النجم الثاقب فيما لأولياء الله من مفاخر المناقب ، خ ع، رقم (: ه215محمد بن أحمد ت)القلصادي  -7

 .وما بعدها 543، ص 4155، 5من قبل محمد أحمد الديباجي، دار صادر، بيروت،ط

 .23المصدر السابق، ص : ؛ ابن فرحون 144، ص 3ك، جترتيب المدار : عياض -8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

203 
 

وطرحت في عهده مسألة إذا لم يكن  .1"هم الجرحة، والناس اليوم على الجرحة حتى تظهر فيهم العدالةيتظهر ف

 في البلدة حاكم أو قاض، هل يمكن لصالحي البلاد وفقهائها أ
ّ
وا محل القاض ي والحاكم في و العدول أن يحل

إذا لم يكن في : "فقال، ..على شارب خمر أو فاسق أو غيرها أو إقامة الحدّ . مسألة تزويج المرأة التي لا ولي لها

  .2البلد قاض فيجتمع صالحوا البلد ويأمروا بتزويجها
ّ
ي ف الفقيه أحمد بن نصر الداودومن ضمن ما خل

شرح الموطأ، والواعي في الفقه، النصيحة في شرح النجاري،  في ناميؤلفات منها الالممجموعة من أيضا 

وقد يختلط على . 3الأصول وكتاب البيان، وغيرهاوالإيضاح في الردّ على الفكرية، وكتاب الأموال، وكتاب 

 ىالمتوفم و 157 /ه135 ود سنةولالمأحمد بن نصر الهواري بن زياد هو  ،البعض اسمه بشخص آخر

 .4م731/ه317سنة

العالم الفقيه أبو عبد الله المازري بروز  ا عن تأثير المدرسة القيروانية في علماء المغرب الأوسط، فإنّ أمّ 

 همن حيث أخذ ،فريقيةإمهما في سلسلة السند العلمي بزا يمثل مركمؤثر في حلقة الدرس المالكي،  كإمام

     اعتباره همزة وصل بين المدرسة القيروانيةوبذلك يمكن  ،الصائغاللخمي وابن الشيخين المالكيين العلم عن 

سلسلة  نّ ، وأ5المغربين الأوسط والأقص ىوما ظهر من مدارس بتونس و  -بعد الغزو الهلالي خفت نورهاالتي  -

غرب من المهذه المدرسة القيروانية المتأثرة باللخمي ثم المازري تبدو متواصلة مؤثرة من خلال شخصية 

بالقلعة سنة  ىتوفالم الصالح ابن أبي الفضل البسكري  وسط هو أبو الفضل يوسف بن النحوي ابن الشيخالأ 

أبي زكريا عبد الجليل و  بالإضافة إلى( المازري واللخمي) هذين العالمينعن بدوره ، الذي أخذ 6م1117/ه513

، حتى لقّب  إلى النظر والاجتهاد في ذلكميل يوكان  ،الأصول والفقهوقد برع ابن النحوي في  الشقراسطي،

 .  7به في العلم والعمل هتأثر ل غزالي المغربب

                                                           

 .11مذاهب الكلام في نوازل الأحكام، ص : عياض -1

وقد وجدت هذه الفتاوي وغيرها ضمن مجموع به أسئلة وأجوبة فقهية ضمن مجموع بالخزانة . 43، 41نفس المصدر، ص ص : عياض -2

 .43إلى 45من ورقة رقم  2532الحسنية بالرباط تحت رقم 

 .23المصدر السابق، ص : ؛ ابن فرحون .144، ص 4، جنفس المصدر: عياض -3

ونظن بأن ابن فرحون نفسه وقع عليه الالتباس في الشخصيتين من خلال إيراد فتاوى لأبي نصر . 25المصدر السابق، ص : ابن فرحون  -4

وهو ما يستدعي النظر في اصول المسائل . ه452وفاة سنة الداودي التلمساني بالوفاة على أنها لأحمد بن نصر الطرابلس ي السابق عن الأول 

 الفاضل الدكتور  لخضر بولطيف يقوم على شأن ( ه314ت)التي توجد بالمجاميع المنسوبة لأحمد بن نصر 
ّ
لتوضيح الإشكال، مع علمنا بأن

 .تحقيق مسائل الداودي

 .32سيرة القيروان، ص (: محمد المطوي )انظر العروس ي  -5

شرف الطالب  في اسنى المطالب، تح محمد بن يوسف القاض ي، شركة نوابغ الفكر، (: ه251أبو العباس احمد الحسني ت)ابن قنفذ -6

 .524، ص 4112، 5ط

 .321كفاية المحتاج، ص (: أحمد بايا)؛ التنكيتي 422البستان في ذكر أولياء تلمسان، ص : ابن مريم -7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

204 
 

ثم إلى ،من القيروان إلى صفاقس،انتقل أبو الفضل يوسف بن النحوي في بلاد المغربوقد 

 
ّ
 أن

ّ
 .توجهاته ومواقفه المخالفة لكثير من مالكية عصرهايق كلّ مرة بفعل ضه كان يُ سجلماسة، ثم فاس، إلا

، كما تأثر سم عبد الرحمن بن محمد بن العجوز أبو القابفاس الفقيه في نزعته الاجتهادية ممن تأثر به كان و 

 أنّ . الفاس ي أبو موس ى عيس ى بن موس ى بن عيس ى بن ملجومالفقيه به 
ّ
باعتبار كثيرا مكوثه بفاس لم يدم  إلا

  ،القاض ي الفاس ي منعه من التدريس أنّ 
ّ
الذي  ،مثلما كان يميل إلى الاتجاه الصوفي ،ه كان يقرئ علم الكلاملأن

إلى  م،1171/هـ676رجع من المغرب الأقص ى سنة ف .1هذا المصنّف ونبذه إحراق ،انتهجه الغزالي في الإحياء

هرتي، ثم عبد الله بن سليمان بن منصور التوكان له بها تلميذ نجيب هو أبو محمد  ،تهرت وأقرأ بها النحو

سنة هناك  ىتوفحماد كآخر مطاف، فيقلعة  ليعود بعدها إلى   ،هـ6حج في أوائل ق و  ،ة حمادتحول إلى قلع

 .2م1117/هـ513

وأثروا في سير الحركة  ، وتأثروا بمنحى أبي الفضل بن النحوي،إلى المغرب الأوسط ون ينسبالذين ومن  

د بقلعة حماد في رجب المولو أبو عبد الله محمد بن علي بن الرّمامة، كان  ،الأقص ىبالمغرب والفقهية العلمية 

وبعد التحصيل الأولي توجه نحو  ،الجزائرمدينة و تلقى تعليمه الأول في القلعة وبجاية  الذيم، 1715/هـ691

وابن عتاب وابن  الجد الوليد بن رشد يأمثال أبتلقى علومه على مشايخها الكبار ف ، وتاجرا متعلما الأندلس

 وقد  .م1161/هـ556سنة  قضاءبها التولى ثمّ دخل إلى فاس، ف ،طريف وابن بحر
ّ
ه صاحب المستفاد حلا

مهالحديث عليه و  ةغلبوأشار إلى  ،ذو العقل الرزينفقيه البارع بال
ّ
تأثره وقد اعتبر البعض في الفقه،  تكل

إلى زمن بقي بن أرجعها البعض  و  ،شافعيمنزع أثري ذات  هاالتي قيل عنها بأنّ  - بمدرسة الحديث بالأندلس

ه ميلٌ  - وتمذهبه بالفقه الشافعي ،د الذي تميز  باتباعه الحديثمخل
ّ
مع  .3-إلى المذهب الشافعيعلى أن

تؤثر بشكل واضح في الدرس الفقهي ببلاد الأندلس والمغرب بالفعل المدرسة الشافعية باتت  التأكيد على أنّ 

 .ه9فيما بعد ق عموما

أخذ بالجزائر عن خاله ابن الحسين ابن بفقهاء المغرب الأوسط حين ابن الرمامة في دراسته تأثر  لقد  

وهو أيضا من أهل قلعة  ،وصهره أبي إسحاق بن حماد الذي يعرف بإبراهيم بن حماد ،طاهر بن محشرة

وأبي الفضل يوسف بن النحوي الذي  ،مثلما أخذ عن أبي عبد الله بن الطيب بن أبي الحسن الكلبي. 4حماد

الدراية علوم  أنّ ب -ابن الرمامة ةشافعي علىحين يؤكد  –صاحب الذيل والتكملة  أتيوي ،هليلازمه وتفقه ع

                                                           

 .432، ص 4، س1، مجلة المناهل، عملامح العلاقات الثقافية(: محمد)المنوني  -1

 .311، ص 5كتاب العمر، مج(: حسن عبد الوهاب)انظر حسني  -2

 .512، ص 4التكملة، ج: ؛ ابن الأبار535، ص 4المستفاد، ق(: أبو عبد الله)التميمي  -3

 .532، ص 5التكملة، ج: ابن الأبار -4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

205 
 

في مجتمعه بفعل ه أثر  و تجلىراية، من أهل الدّ أيضا ه المراكش ي كما جعل .1أغلب عليه من الروايةكانت 

السن، قد تقدّم به و  ،بل كان يجلس إلى غاية الزوال للدرس قرب بيته ،أحدا لا يردّ  فكانتفانيه في التدريس، 

 "تسهيل المطلب في تحصيل المذهب"ومنها  ،له مصنفات في الفقه والحديثكان إذ  ،أثر بكتاباته كما

ين في شرح التلقين للقاص عبد التبيّ "، وكتاب(والتقص ي لابن عبد البر) "ص يقص ي عن فوائد التفالت"و

وهنا يظهر التأثر بابن .  2ه مختصر نبيل في أصول الفقه، وقام بإقراء كتاب إحياء علوم الدينلو ، "الوهاب

 و النحوي أكثر من التأثر بابن رشد وابن العربي وزعماء المدرسة الأندلسية، 
ّ
ه يشير إلى كتابات ابن عبد رغم أن

 أنّ  -هذا الأخير الذي حارب كتاب الإحياء -البر 
ّ
ذ بموقف شيخه الأول ابن النحوي في قراء مامة أخابن الرّ  إلا

كما كان  ،التوجه الأشعري والبعد الصوفي كانا باديين في سيرته مثل شيخه الأول  ا يعني أنّ ممّ .  3كتاب الإحياء

قد شاع و ، " أم الفرج"الأدب والشعر تمثل ذلك من خلال قصيدته المشهورة بين الناس المسماة  فيحظ  له

 :يقول نظمه في تارك الصلاة  ،من كلامه

رمكم الصلاة وحكمه
م
مِ من ت

ْ
مِ الكافِـرِ  في حُك

ْ
ا كحُك  إن لم يُقِر  بِهم

هـا
م
ـبم فِعل

م
ان ام الباتِـرِ  وإذ أقـر بها وجم

م
 فالحُكم فيه للحُسـ

فـرِه
ُ
ئِمةِ من يقـول بِك

م
اهِـر ومن الأ

م
ي لهُ في حُكمه بِالظ قض ِ  يم

 
م
اجِرِ  تْلِـهوأبُـو حنيفة لا يقـول بِق جِيعِ الزم رب الوم  ويقولُ بالضم

هـا ِ
ّ
ل
ُ
لتُـه فـي الآخِـرِ  هذي روايات الأئِمـة ك

ُ
ا ما ق هم

 
ل جم

م
 وأ

 
ٌ
ـة عْصُومم اهِـرِ  المسْلمون دِماؤهـم مم بِيـنٍ بم راقم بِمستم

ُ
 حتـى ت

يهمـا
م
رْط

م
تْلِ في ش

م
ا والق

م
ائِـرِ  مثل الزِن  4وانظر إلى ذاك الحديث الس 

صاحب عنوان الدراية إلى عالم من علماء الدولة الحمادية التي حازت المسيلة والقلعة  كما أشار 

وهو أبو علي حسن بن علي  ،وإلى الغرب حيث تلمسان ،إلى الشرق حيث تونس ت أطرافهاوترام ،وبجاية

من ى لا يحص عدد بها التي كان  ،دخل بجايةفقد والذي صار يسمي بأبي حامد الصغير،  ،(ه6ق)المسيلي

                                                           

، الأكاديمية الملكية (القسم الأول، تحقيق محمد بنشريفة، من السفر الثامن)الذيل والتكملة (: أبو عبد الله محمد الأوس ي)المراكش ي  -1

 512، ص 4التكملة، ج: ؛ ابن الأبار534، 535، ص ص 4المستفاد، ق: ؛أنظر أيضا  التميمي. 441، 441، صص 5223المغربية،ط

 .535، ص 4صدر، قنفس الم: ؛ التميمي443نفس المصدر، السفر الثامن، ص (: أبو عبد الله)المراكش ي  -2

 .535،، ص 4نفس المصدر، ق: التميمي  3-  

 .341المصدر السابق، السفر الثامن، القسم الثاني، ص (: أبو عبد الله)المراكش ي  -4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

206 
 

 وهو الذي . 1ءعلماال
ّ
 و القاض ي المجتهد و كتي بالفقيه العالم به أحمد بابا التنحلا

ّ
ه المحصل المتقن، ويذكر أن

إلى ( بنوغانية)وكان زمن دخول الموارقة . بين علمي الظاهر والباطن، مثلما جمع جمع بين العلم والعمل والورع

، له باسمهولذا سمى  ،لتأليف على نسق المنهج الغزالياتخذ نهجه في اقد و  ،بالمعقول والمنقول  مهتما بجاية

و النبراس في  ،برزت مدرستة من خلالها، ومن هذه التآليف التذكرة في أصول الدينو ليف تأثر بها تلامذته آت

 .2 م11/هـ6وقد توفي في آخر القرن . الردّ على منكري القياس

سه قبل مقتصرا على هذه الفترة والحاضرة، بل وُجد من يدرّ   -الفرعي والأصلي   - فقهولم يكن علم ال  

ودرست علم الأصول  ،إذ يشير صاحب التكملة إلى شخصية قروية دخلت القلعة ،هذه الفترة بقلعة حماد

أخذ حيث ويكنى بأبي القاسم،  ،يُعرف بابن الصابوني أو الديباجي والذي ،الربعيوهو عبد الجليل بن أبي بكر 

له وذكر أبي عمران الفاس ي و أبي عبد الله الأذري صاحب القاض ي أبي بكر بن الطيب، من  كلالعلم عن 

وله رسالة  ،"اختصر كتاب الانتصار لأبي بكر بن الطيبكما  "المستوعب في أصول الفقه"كتاب في الأصول هو 

منتصف ، ويظهر أن ذلك كان وقد أخذ عنه العديد من الناس وهو يدرس بالقلعة .في الاعتقادات

 .3م11/ه5ق

ة رسموا الملمح 
 
الفقهي والعقدي لبلاد المغرب  ينكما ساقت كتب الطبقات أسماءً عديدة لعلماء جل

من  ،ا يغني عن كثير في ذلكفي الزمن الحمادي، ولعل كتاب الغبريني ممّ  م11/هـ6الأوسط في حدود القرن 

 يالشيخ الفقيه المقرئ أب أمثاليشير إلى نماذج  حين. خلال ما أورد من تراجم لفقهاء وعلماء القلعة وبجاية

بجامعها الأعظم سنة وتحديدا  ،لقلعةاالذي درس على أبيه ب،العباس أحمد بن محمد بن عبد الله المعافري 

زكريا الزواوي وأبو عبد الله بن حماد،  و ولقي بها أفاضل المشايخ منهم أب ،ثم التحق ببجاية م،1176/هـ577

 
ُ
فه لأبي عمر الداني"كتاب التسيير "اختصر  الإقراء حينلرواية والدراية، ورف له باوقد اعت حتى ، وتأثر بمصنِّ

والتحق به فيما بعد أبو عبد الله محمد بن علي بن حماد الصنهاجي الذي يُقرن اسمه . 4سمي في وقته بالداني

وكان له شرف اللقاء  ،ق ببجايةقرأ بالقلعة والتحفقد  ،وهي من أحواز القلعة آنذاك ،(البويرة)ببلدة حمزة 

 .5م1139/هـ531سنة شعيب بأبي مدين 

                                                           

كة عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية، تح رابح بونار، الشر (: 313أبو العباس أحمد بن أحمد ت)الغبريني -1

 .11، ص5225، 4الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط

 .551كفاية المحتاج، ص (: احمد بابا)التنكيتي  -2

 .544، ص 4المصدر السابق، ج: ابن الأبار -3

 .524المصدر السابق، ص : الغبريني -4

 .524، ص نفسه  -5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

207 
 

 ،فقه الإمام مالكو انتهاء بلاد المغرب في القرن الثامن إلى الأخذ بالأشعرية والصوفية  أنّ  وهنا يظهر 

ما كانت بداياته من خلال 
ّ
وهاجروا نحو المغرب  ،هؤلاء الفقهاء الذين نبغوا من المغرب الأوسطأمثال إن

حلقة وصل بين  هؤلاء الفقهاء كما يبرز أثر علماء المغرب الأوسط من خلال اعتبار  .الأقص ى أو القيروان

والمدرسة الفاسية التي لقنوها علوم الكلام والنظر والاستدلال، وهو  ،المدرسة القيروانية التي تتلمذوا فيها

 .سفان مدرستي القيروان و الفرق الذي نجده بي

يظهر  ،أمثال ابن الرمامة تصفحنا لمسارات هؤلاء الفقهاء وأعمالهممن الملاحظات البارزة من خلال و 

وسط والأندلس، وما نتج عنه من آثار علمية، من حيث عدد الوثيق بين المغرب الأ  الاتصالذلك لنا 

زمن متقدم منذ القرون  المصنفات، وتنوع مناهج التلقي والتحصيل، مع الملاحظة أن هذا الاتصال كان في

محمد بن حارث بن أسد الخشني  للقاعدة المالكية بالمغرب الأوسطمن الذين اعتبروا أساسا الأولى، ف

استوطن قرطبة وتولى بها القضاء بعد أن  ، حيث دخل بجاية(م795/هـ366وقيل  م،791/ه361سنة  ىالمتوف)

صل قد و و  ،حسن القياس في المسائل، كان عارفا بالفتيانباهة والذكاء والفقه والفطنة، كما رف بالعُ و  ،وسبتة

جاية، إذ كانت بجاية ب، جسدت هذه الشخصية الفقهية الأثر الأندلس ي ب1إلى مرتبة الشورى بقرطبة وبها توفي

  .2ومراس ى المغرب الأوسط قد استوطنها الأندلسيون وأثروا في مجتمعها

وسط والأندلس في العهد الحمادي من خلال العلماء يبرز التأثير والتأثر بين حواضر المغرب الأ كما 

 ،ومنهم أحمد بن أبي جعفر الزهري الذي يعرف بالأشيري  ،الذين وجدوا بالأندلسالمنتسبين لهذه الدولة، و 

وتوفي  م1771/ه371وهو فقيه عالم حافظ للرأي، اختصر كتاب ابن أبي زيد في المدونة وكان مولده سنة 

 (م1761/هـ637ت )أبو عبد الملك مروان محمد الأسدي البوني  في العهد الحمادي برز و   .3م1763/هـ635سنة 

ينسب إليها، صار التي  ،سكن بونةقبل أن ي ،ورحل من الأندلس إلى القيروان. الأندلس إلىأصله الذي يعود و 

كان من حيث  ،رسة عريقةكوّن بها مدف .في هذه المرحلة والتي تليهابها وتنسب هي إليه باعتبار الأثر الذي تركه 

أخذ عن أبي الحسن القابس ي وأحمد بن نصر  ينماح ،وهو سليل المدرسة المالكية الإفريقية ،الفقهاء المتفنين

كان له و ، اهتم بالفقه والحديث معاقد و  .ي محمد الأصيلي والقاض ي أبي مطرفمثلما أخذ عن أب ،الداودي

ة الداودي لملازمته له كثيرا، وامتدت مدرسته إلى حاتم دّ من مدرسعُ ، و تفسير على الموطأ من تأليفه

 ،  4عمر بن الحذاء يالطرابلس ي وأب

                                                           

 .411، ص السابقالمصدر : ابن فرحون  -1

، سيأتي بيان ذلك عند ذكر م55/ه1حكم للحماديين بعد منتصف قيظهر أن دخول الأندلسيين إلى بجاية كان قبل اتخاذها حاضرة   2

 .الهجرة الأندلسية نحو حواضر المغرب الأوسط لاحقا

 .543نفسه، ص : ابن فرحون  -3

 .343بغية الملتمس، ص (: عفرأبو ج)؛ الضبي 344؛ ابن فرحون، الديباج، ص 312، ص 3المدارك، ج: عياض -4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

208 
 

وبلاد ( القلعة وبجاية خصوصا)لى الرابطة العلمية بين المغرب الأوسط عالعديد من المصادر ؤكد تو  

التي كانت تشكل هذه  ،الأندلس، إذ يزخر كتاب الذيل والتكملة في قسمه الثامن على العديد من الشخصيات

ممن وفد على الأندلس من طلبة  عددا ، بذكرهمداركه تأليف سبقه فيقد وكان القاض ي عياض  .1الظاهرة

وغالبا ما كان لهذه  .أو إفادة طلبة الأندلس ،بغية التتلمذ على المدرسة الأندلسية القلعة وبجاية، وعلماء

وممن أشير إليهم أحمد بن خلف  .ويؤسس له حلقة هناك ليستقر الفقيه ،الظاهرة دوافع سياسية أو تجارية

ووُصف بالورع  ،المسيلي الذي يعرف بالخياط، إذ كان فقيها عالما بالمسائل حافظا لها على المذهب المالكي

توفي بقرطبة سنة  و ،أعواما كثيرة( سرقسطة وما حولها المدينة البيضاء ) أنه سكن الثغر بذكر  قدو  ،والزهد

   .2م1773/هـ373

المعروف بالفقه  ،ر أيضا إلى شخصية ثانية هو أبو العباس أحمد بن علي الباغاني المغربياشكما يُ 

  ،م756/ه365بها سنة  لولادته 3إلى بغايةينسب إذ والإقراء، 
ّ
أخذ بمصر عن ابن ف ،ه رحل إلى المشرق وقيل أن

وقام على تأديب ابن محمد  ،وأقرأ بالمسجد الجامع بقرطبة م،716/هـ396ثم دخل الأندلس سنة  ،غلبون 

  ىسمالمالمنصور بن أبي عامر 
ّ
-796/ه377-366المؤيد) اه الخليفة هشام بن الحكمعبد الرحمن، ثم رق

مهتما  ،متفردا في علوم القرآن قراءة وإعراباو  ،كان عارفا بالفقه المالكي حيث ،إلى خطة الشورى (م1777

ـ، وهو يعد م1717/ه671وقد كانت وفاته سنة  ،" أحكام القرآن"اه وله كتاب حسن سمّ  بناسخه ومنسوخه،

 .4 من طبقة أحمد بن نصر الداودي

 لم يكن الاتصال مقتصرا فيما بين هذين المجالين فحسب، بل تعدى الاتصال إلى حواضر أخرى و   

إلى مدرسة  بو نسالم ،م1711/هـ673عام ولود الشيخ أبو القاسم يوسف البسكري المبعيدة، حيث يُذكر 

ه بلغ مرتبة رفيعة في العلوم،على المغرب الأوسط 
ّ
 بالعربية والتفسير ، اتموكان مه عهد الحماديين على أن

ن وكوّ  ،ر دخل بغداد وأصبهان ونيسابو ، فنحو المشرق لطلب العلم والتفقه -الزاببعد دراسته ب -هاجر و 

في  م أستاذا1766/هـ651سنة  5نه نظام الملكعيّ  ولذاواختيارات له،  ،خاصة به ترجيحات وتفاسير وآراءً 

                                                           

وغيرها  521، 531، 534، 542، 542،  21، 21، 32، 34، 43، 45، 51، 54التراجم التالية كمثال، تراجم رقم : انظر أبو عبد الله المراكش ي -1

 .من الترجمات التي تصب في إطار التواصل العلمي الفقهي بين المغرب الأوسط والأندلس

 .143ص ، 3المدارك، ج: عياض -2

فمنه مدينة قديمة يقال لها باغاية، بها قبائل من الجند، وعجم من أهل : ذكرها اليعقوبي حينما تحدث عن الزاب فقال : بغاية   3

ومدينة يقال . خراسان، وعجم من عجم البلد من بقايا الروم، حولها قوم من البربر من هوارة، بجبل جليل يقال له أوراس، يقع عليه الثلج

 .33البلدان، ص : هـ 424اليعقوبي ت .  يجس من عمل باغاية لها ت

 .2ص،4أعلام المغرب العربي،ج: الوهاب؛ بن منصور عبد 23ص ،5در السابق، جالمص: ؛ ابن شكوال121، ص 3ترتيب، ج: انظر عياض -4
الحسن بن علي بن إسحاق الطوس ي، عاقل، سائس، الوزير الكبير، نظام الملك، قوام الدين، أبو علي : "قال عنه الإمام الذهبي رحمه الله   5

خبير سعيد متدين، محتشم، عامر المجالس بالقراء والفقهاء، أنشأ المدرسة الكبرى ببغداد وأخرى بنيسابور، وأخرى بطوس، ورغب في العلم 

لعشرين من ذي القعدة سنة ادي واكان مولده يوم الجمعة الح: "قال ابن خلكان". وأدر على الطلبة الصلات، وأملى الحديث، وبعد صيته



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

209 
 

الكامل في "كتابه  منهاليف في علم القراءات آتب قد اشتهرم، و 1791/هـ665مدرسته الشهيرة، وبها توفي سنة 

 . 1تضمن خمس قراءات "القراءات

يرها خط السير العلمي الرابط بين القلعة الحمادية وبجاية و غ هذا كله أنّ خلال ا يُستنتج من وم  

بالقلعة أكملوا تعليمهم في بجاية بعد نزوح الأسرة الحمادية  واتتلمذ نالذي أغلبمن الحواضر كان نشيطا، و 

             هذا في نموذج والأ . سوا بالقلعة بعد أن تفقهوا على علماء الأمصار الأخرى إليها، وكثير منهم عادوا ودرّ 

 أبو الفضل يو 
ّ
نحو فريقية وفاس و إن تلامذة القلعة في خط سيره نحو ده العديد مسف بن النحوي الذي قل

 .كما سلف المشرق 

فت  ،الحواضر التي كانت تشكل المغرب الأوسط أنّ  خلاصة القول في هذا الشأن كلهو  رم منذ بمثل ما عم

تهاالمذاهبم الناقمة على السياسة الأ نهاية الفتح ب
ّ
  ،موية المتمثلة في ولا

ّ
قد  ،لة في الأغالبةأو العباسية الممث

فت أيضا  رم التي عملت في إطار التبعية للدولة العباسية، وشكل منها و  ،نوعا مذهبيا ضمن المذاهب السنيةتعم

حينما وُجد له شيوخ وأتباع بالمغرب الأوسط، وحينما تحرك هؤلاء  ،المذهب المالكي النموذج الظاهر الجلي

إذ مثل أحمد بن  -تجيب عن نوازل هذا المجال الواسع  ،فأنتجوا حلقات درس وتصانيف فقهية وآراء وفتاوى 

وقد وصلت الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط منذ نهاية القرن الثاني للهجرة  -نصر الداودي النموذج في ذلك

إلى إسداء  -بعد أن تأثرت بالمدرسة القيروانية والمدرسة الأندلسية المالكيتين  -غاية القرن السادس منه  إلى

وأصول الدين وأصول  ،كعلم الكلام ،آراء فقهية والمساهمة في علوم كانت حديثة بالنسبة لذلك العصر

 . وعلم الباطن ،الفقه

 فإنّ  ،وقع تحت أيدي الباحثين من أدلة وإشارات وإذا أمكن الإصرار بذلك على هذه الرؤية وفق ما

تظل الحلقة المفقودة  ،صعوبة الاستقواء في ذلك بمؤلفات وتصانيف لعلماء المغرب الأوسط في هذه الحقبة

 بعض 
ّ
التي وجب البحث والتنقيب عنها ضمن المخطوطات والمجاميع التي تظهر من حين لآخر، ولا نجد إلا

وبعض الفتاوي المتناثرة في طيات كتب  ،ل لأحمد بن نصر الداودي وأجوبته الفقهيةالنماذج مثل كتاب الأموا

التي يمكن كذلك تجميعها لإعطاء نظرة لواقع الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط وحواضره قبل  ،الطبقات

 .م11/ للهجرة( 76)نهاية القرن السادس 

                                                                                                                                                                                                 

إحسان  وفيات الأعيان، تح: بن خلكاناانظر ، م5124/ه321، ووفاته سنة من ناحية نيسابور " في نوقان إحدى قرى طوس م5153/هـ312

مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب : سير أعلام النبلاء، تحقيق: الذهبي؛ 541 ج،ص4م، 5221بيروت  -دار صادر : عباس، الناشر

 .23 ، ص52 جم، 5221/ هـ  5311الثالثة : الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة

 .44ص ،5أعلام الفكر،ج(: يحيى)بوعزيز انظر  -1



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

210 
 

من تنوع المذاهب والفرق بالمغرب الأوسط إلى  وبقدر ما يمكن تسجيله   :الدولة الحماديةصارى و الن    

الوجه  هـ من حنفية ومالكية وإباضية وأشعرية وشيعية وتأثير ذلك على المجتمع والسياسة، فإنّ 6غاية القرن 

ساحة صارى واليهود الحضور الواضح في إذ سجل الن. الآخر للمجتمع والمتمثل في أهل الذمة لم يكن منعدما

التعاطي مع  ، فإنّ 1تسجيله من عناصر يهودية سبق الحديث عن بعضها ثل ما تمّ وبم ،وسطالأ المغرب 

تأسيس كنيسة بحاضرة القلعة  ( م1777/هـ677)هـ 5النصارى كان على مستويات عليا إذ سجلت بداية ق 

 ،تأسست كنيسة أخرى هي كنيسة مريم العذراء /هـ571يديرها قسيس برتبة أسقف، وبعدها بحوالي قرن 

وقد كان الحماديون لا يعترضون . ة بالخليفةوهو المعروف عند العامّ  ،شخص اسمه القسيس عزون يقودها

 تمّ  م1796/هـ667على أعمال المطارنة وكبار رجال النصرانية في توظيف من شاؤوا من القساوسة، ففي سنة 

رسالة إلى الباب  بل صادق على ذلك وحمله ،ولم يعترض عليه الناصر ،سقفية بونةأتعيين قسيس لتولي 

وقد سرّ النصارى لهذا الفعل وأرسلوا رسالة [ ..].بطائفة من الأسرى  وأصحبه ،( 1715-1793)جريجوار السابع

التواصل والتبادل بين الطرفين البابوية والحمادية  على أنّ  وقد نبّهت هذه الرسالة .2شكر وثناء للحماديين

الجماعات المسيحية التي وُجِدت  توافرها أيضا ببجاية، وأنّ يعني كان متوافرا، ووجود كنيسة في القلعة 

 مع العلم أنّ . 3كانت معتبرة ببجاية الحاضرة الحديثة المطلة على البحر والعالم المسيحي تحديدا، بالقلعة

الوفود غير المسلمة هي من المعتاد  وأنّ  ،4التجارة الحمادية مع العالم الخارجي كانت قد لقيت رواجا كبيرا

مما  ،الفترة كانت تشهد حراكا كنيسيا كبيرا وجودها بشكل دائم، مثلما لا يمكن أن يذهب عن الذهن أنّ 

من حيث  ،نا بعض المؤرخين بتحليل لهاالرسالة فقد أمدّ  بخصوصأمّا  .الأفقسيسفر عن حروب صليبية في 

عن رؤية سياسة صائبة من قبل الناصر بن علناس لواقع الحال الذي  نمّ ها تدواعيها ومحتواها وأبعادها، وأنّ 

إلى الأمير ( 1715-1793)وجهها البابا جريجوار السابع وثيقة التي ال إنّ . 5يشهد تكتلا من قبل مسيحيي أوربا

 ،رسالة أولى هي وثيقة فريدة تأتي بعده، 667/ م1796بتاريخ ( ه 611-656/م1711-1761)الحمادي الناصر 

فجاء هذه الرسالة الثانية  ،حيث يصف فيها المسلمين بالكفار والوثنيينم، 1793 /ه666أرسلها البابا سنة 

 .6بمثابة اعتراف وتقدير لما قدمه الناصر

                                                           

ود في بلاد المغرب الإسلامي، حيث أورد فيه المعلومات التي يمكن الرجوع إلى العمل المتميز الذي قدمه الدكتور مسعود كوائي حول اليه -1

تمّ طبعها فيما . تملء فراغا كان قد ساد ساحة البحث في هذا الشأن، والمصنف عبارة عن رسالة ماجستير تمت مناقشتها بجامعة الجزائر

 .4111وحدين، دار هومة، الجزائر، طاليهود في المغرب الإسلامي من الفتح على سقوط دولة الم( : مسعود)بعد، أنظر كواتي  

 .412، 5الرجع السابق، ج(: عبد الرحمن)الجيلالي  -2

 .21المرجع السابق، ص (: رشيد)مصطفاي  -3

                                                      .G . Bonet Maury : l’Islamisme et le Christianisme en afrique ,pp73 . 74  راجع ما ألفه الآخر  4

 .5221، 5، مجلة الدراسات التاريخية، الجزائر، عرسالة من البابا إلى الناصر(: سامي سعد)أنظر الدراسة التي قدمها سلطان  -5

 .33نفس المرجع، ص (: سامي سعد)سلطان  -6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

211 
 

ولا تنحصر العلاقة في التراسل حول أوضاع النصارى بالدولة الحمادية، بل عمدت البابوية زمن    

حيث  .إعانة تمثلت في إيفاد بنائين من روما لأجل تقديم خدمة لهذا الأمير في مجال البناءالمنصور إلى إرسال 

بنوا له برجا عظيما للحراسة، وكان في أعلى هذا البرج مرايا لأجل التخابر بين أطراف الإمارة بإشارات نهارا 

ا التراسل على مستويات عليا بين هذ إنّ و . 1وقد سمي البرج منارة أو برج النيران ،وبواسطة إيقاد النار ليلا

 أنّ 
ّ
معرفة المرامي والأهداف بالنسبة لكل طرف في هذه  المسلمين وغير المسلمين هو حقيقة واقعة، إلا

لكن لا يمكن إغفال ما توحيه الرسالة على أن . الظروف يعوقه انعدام الوثائق والقرائن الجادة لحسم ذلك

، ويعزز العلاقات ان يريد إيجاد كيان لنفسه منفصلاك ،سعةالناصر بحنكته السياسية وثقافته الوا

  ،الخارجية
ّ
وليس لها علاقات  ،بعد أن كانت دولته مغمورة بالقلعة ،ه صار على الواجهة البحريةخصوصا وأن

 بالتفاوض مع الأعراب المتمردين ،فاعلة
ّ
مع  مارة المتناميةل الجوار التي كانت تترصد هذه الإ أو مع دو  ،إلا

 . الزمن 

 المغرب الأوسطب ين لمرابطالتوجه المذهبي ل  - ت

 تورد المصادر في كلامها عن المرابطين الملثمين أنّ  :أصول دولة المرابطين ومجالها الجغرافي -5

لمتونة وهم أولاد ك قبائل كبرى  ون إلىنقسمهم يإلى بلاد المغرب، وأنّ  أسلافهموفد  ،أصولهم حميرية يمنية

 صنهاجةأنّ و  ،ولمطة وجدهم لمط ومسوفة وجدهم مسطوف وهم من صنهاجة ،وجداله وجدهم جدال ،لمت

يمنيون من ولد   ،وقيل صنهاجة فخذ من هوارة، وهواره فخذ من حمير. 2صنهاج بن حمير بن سبإ إلى تعود

 . 3هوارة نسبة لتهور أبيهم بالمغربأنّ الصوار بن وائل بن حمير، و 

هي من  ،وربطها بأصولها المشرقية ،دراسة الأنساب في بلاد المغرب منذ عهد الفتوح ومن الأكيد أنّ 

باعتبار  والعربي المشرقي، المغربيلت العوائق بين الجنسين البربري ، وأزاائل التي عمقت الارتباط بالإسلامالوس
                                                           

 .25 المرجع السابق، ص(: رشيد)مصطفاي  -1

الحلل الموشية في ذكر الاخبار المراكشية،تح عبدالقادر بوباية، دار الكتب العلميمة، لبنان، (: أبو القاسم محمد العاملي)ـ ابن السماك  5

وقد نسب ابن أبي زرع كلامه في هذا الشأن إلى محمد  الحسن . 515الأنيس المطرب بروض القرطاس، ص: ابن أبي زرع. 53، ص  4155، 5ط

وأورد روايات تصب في هذا الإطار، منها قول الشاعر عبد العزيز .أحمد بن يعقوب الهمداني صاحب كتاب الإكليل في الدولة الحميرية بن 

 ".نظم السلوك في الأنبياء والخلفاء والملوك"اللمزوزي في أرجوزته في التاريخ المسماة 

 قد بعدت أنسابهم عن مضر.......  مرابطون أصلهم من حمير

 وأمرهم وحالهم لم يجهل........ كانوا ملوكا في الزمان الأول 

 قولا به أعجز أهل الأدب......  وقد رأيت في كتاب النسب

 وهو ابنه لصلبه لا العنصر......... بأن صنهاج سليل حمير 

 فقله لا تخف من التصريح......  أكرم به من نسب صريح 

 سعدهم مذكور ومجدهم و .........  عدلهم وفضلهم مشهور 

 .وبلغوا فيه المنافي غربنا .... قد خلفوا من بعدهم حسن الثنا 

  515نفس المصدر، : ـ بن أبي زرع 3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

212 
 

ة إلى إثارة النزاعات هم من أصول مشتركة، وهذه الظاهرة هي نقيض بعض الدراسات الاستشراقية الراميأنّ 

 . 1بين الجنسين

أبي زرع قيامه  ، إذ يذكر ابنيم الجدالي زعيم صنهاجةبن إبراه ىإلى يحيالمرابطية تعود نواة الدولة         

وقد أورد كل من  .م1737/هـ637 تقي العلم عن أبي عمران الفاس ي وعند عودته مكث بالقيروان لتل ،بالحج

مس  ،بن ابراهيم الجدالي ىالعاملي الحوار الذي جرى بين أبي عمران ويحيابن أبي زرع وابن السماك 
م
حينما تل

  فيه حبّ 
ّ
 . 2إسلامهم كان قديما رغم أنّ  ،ن من جهله وجهل قبيلته صنهاجة لدين اللهوتيقّ  ،مالإطلاع والتعل

لسبعين واجتمعت في التي قاربت ا -لشأنه وشأن قبائل  بي عمران إلى التفكير في إيفاد من يهتمّ أوهو ما دفع ب

، ونظرا لأنّ دها عن الحواضر المهمة كالقيرواننظرا لبع ،كانت على قدر قليل من التفقه والعلم -صنهاجة 

هرت م تكن بالقدر الذي يؤثر في غيرها، في حين كانت سجلماسة وتالحواضر الأخرى كفاس وتلمسان ل

و تشير المصادر إلى سعي أبي عمران . لاقة كانت تجارية أكثرالع ، وأنّ د صنهاجةمختلفتين مذهبيا عن بلا 

، المنطقة في الصحراء امتدادالمسافة و  أحد طلبته للسير إلى بلاد صنهاجة، ولكن لبعدالفاس ي إلى انتداب 

بن ابراهيم إلى  ىفي مصاحبة يحيالمتمثلة ته عن تلبية رغبته دفع ذلك إلى امتناع تلامذ، ةوخوف المشقّ 

نحو بلاد السوس  يحيى إلى أن يوجه دفع أبا عمرانما هذا ، 3جل تفقيه وتعليم هذه القبائللأ  ،موطنه

 حيث الفقيه وجاج  ،الأقص ى
ّ
هناك دارا  قد شيّدو  ،عمران وعاد إلى بلاده يبأالذي تتلمذ على  ،مطيبن زلو الل

سير يل ،عبدالله بن ياسينالفقيه  يحيى بن ابراهيما فعله وجاج أن اختار للتعليم، وكان ممّ قصد المرابطين ل

 .4نحو قبائل صنهاجة الجنوببه 

خا بعد أن اجتمع إليه سبعون شي ،عمل عبد الله بن ياسين الجزولي على توحيد قبائل صنهاجةأثمر    

بن  ىإليه أميرها أبوزكريا يحي وقد انضمّ  ،، وقويت شوكته حينما غزا لمتونةمن فقهاء جدالة وانقادوا إليه

 حينما استولى ،ويخبرنا البكري عن تلك الأعمال التوسعية والتأسيسية في نفس الوقت لكيان المرابطين .5عمر

                                                           

 أنظر مثالا دراسة كل من ركزت الدراسات الالكولونيالية الفرنسية  على هذا الاتجاه   1

Marçais ,G : Les Arabes en Berberie du 11é au14émé siecle ,paris, Ernest  L ; Marçais ,G : la  Berberie musulmane et l’orient 

au moyen àge, 1929, 2éme ed, casablanca ;  Mercier  E ,histoire de l’Afrique septentrionale depuis les temps les plus reculés 

jusqu'à la conquéte française 1830, paris ,1888 ,Ernest leroux, ed .2T ; Gautier   Emile  Félix : L’islamisation de L’Afrique du 

nord, les siécle obscurs du maghreb, paris, payot . 

الشيخ مبارك الميلي ومواجهة المشروع الفرنس ي لكتابة تاريخ الجزائر، مجلة المواقف مجلة الدراسات والبحوث :  وانظر مقال عمارة علاوة   

  .514-24، ص4114، ديسمبر 4يخ، جامعة مصطفى اسطنبولي بمعسكر، عفي المجتمع والتار 

  . 52نفس المصدر، ص : ؛ ابن السماك  511نفس المصدر  ، ص : ـابن أبي زرع   2 

  . 41الحلل الموشية، ص : ؛ ابن السماك  511نفس المصدر ، ص : ـ ابن أبي زرع   3 

  . 41ص : الحلل الموشية : ـ ابن السمّاك  4

 . 45، ص  نفسهـ   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

213 
 

، وقاتل برغواطة 1751/هـ657ات، وجميع بلاد المصامدة سنة على درعة وسجلماسة وأودغشت وأغم زعيمها

كما تحدث في السياق  .1ولقيام دولة المرابطين ،البكري كان معاصرا لهذه الحركة إذ أنّ  م،1757/هـ651 سنة

  .2ز هذه البلاد من نبات وحيوان وسلوك البشرعن كل ما ميّ 

تميز بثلاث قد من زمن عبد الله بن ياسين إلى يوسف بن تاشفين  العهد الممتدّ مما لا يخفى أنّ و 

الك كمذهب رسمي للدولة ام م، واتخاذ مذهب الإمربط لأسباب علمية ودينية وسياسيةهي انتشار ال ،سمات

 .3، كما تميز بظهور أقطاب التصوف الأولى ببلاد المغربالمرابطية

وقواعد  ،خاصا للقبول في الرباط د الله بن ياسين قد وضع له نظاماعب ا بالنسبة للرباط فإنّ أمّ 

 بعد امتحان وفترة  ،في الرباطمن الراغبين أحد قبول  يتمّ  ، وكان لا يها الجميعيسير عل لهتطبق داخ
ّ
إلا

ظاهرة الربط لم تنشأ زمن  مع العلم أنّ . 4للتأكد من استعداد الراغب في الانخراط في سلك الرباط ،مراقبة

  ،المرابطين
ّ
، المبتدعةما حتى محاربة البدع والفرق ، وربّ قبل ذلك تهتم بالتعليم والتربية ما كانت متوافرةوإن

حين اتخذوه  ،، لكن ظاهرة الرباط عرفت انتظاما كبيرا زمن المرابطين5 كان ذلك زمن الأغالبة والأدارسة

الذي  ،مثلما قامت دولة المرابطين على اعتبار المذهب المالكي.  قاعدة انطلاق لتأسيس الدولة والدفاع عنها

 بغيره إذ لا تجوز الفتوى  ،صار مذهب الدولة في الأصول والفروع
ّ
 ن على من كا ، ولا يمكن تولي القضاء إلا

 

إشكالية العلاقة بين  ا التصوف فإنّ ، أمّ توضيحه فيما بعد وهو ماسيتمّ   ،6الفروعية المالكية

 .ا يستوجب التطرق إليه في أوانه أيضاالمرابطين المالكية والصوفية الناشئة قد شغلت التفكير التاريخي ممّ 

ر الأول أبو عمران الفاس ي المرابطي ابتداءً  كيانة أسماء فاعلة في البرزت عدّ  لقد
ّ
ز  ،من المنظ

م
الذي حف

  ،وجاج بن زلو اللمطي بن إبراهيم الجدالي، إلى ىيحي
ّ

على عبد الله بن ياسين المؤسس للرباط، ثم  الذي حث

وأبو بكر أخاه زعيما لمتونة، هذا الأخير الذي سطع نجمه بعد وفاة زعيم المرابطين   بن عمر ىأبو زكريا يحي

بن تاشفين  يوسف ،كما برز زعيم المرابطين وأميرهم 7 ياسين الذي قتلته يرغواطة ببلاد تامسناعبد الله بن 

 ،ملكه  والتفاف الناس حوله بمراكش بن عمر حينما رأى ىوتنازل له أبو بكر يحي ،الذي بنى مدينة مراكش

ولى، وبعد أن تراجع إلى وتراجع هو إلى الصحراء مواطنهم الأ  ،أبو بكر بإمارة يوسف على بلاد المغرب فأقرّ 

                                                           

  .ومابعدها  511المصدر السابق ، ص : إبن أبي زرع : ومابعدها ؛ وأنظر ذلك  451، ص  4المسالك ، ج: ـ البكري   1

  .ومابعدها 413، ص  4المسالك ، ج: ـ أنظر البكري  2

 . 531، ص 5المغرب عبر التاريخ ، ج( : إبراهيم)ـ حركات   3

 . 34المرجع السابق ، ص( : عصمت)ـ دندش   4

 . 531، ص  5المرجع السابق ، ج( : إبراهيم)ـ حركات   5

 . 454، ص  5المرجع السابق ، ج(: عبد الرحمن)ـ الجيلالي   6

 . 44ص:ـ الحلل الموشيه   7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

214 
 

وكان ذلك سنة  ،نازله عن الحكممقابل ت ،أغمات بعث إليه يوسف بن تاشفين بهدايا عظيمة ذكرتها المصادر

 . 1م1793/هـ665

رها دار ملكه لتوسط ،وكان يوسف بن تاشفين قد نزل رحبة مراكش       انت حين نزلها ، وكها البلادوتخيم

 وقيل أنّ . 2الطريقسالكي كان يخيف  ، سميت مراكش نسبة لعبد أسود استوطنهاغيضة لا عمران بها، وقد 

وقصبة صغيرة لاختزان ماله  ،للصلاة افيه مسجدشيّد و  ،يوسف بن تاشفين اشترى موضع تأسيس المدينة

ويمكن اعتبار عصري عبد الله بن ياسين ويوسف بن تاشفين أزهى .  3م1761/هـ656وكان ذلك سنة  ،وسلاحه

-1777/هـ673عام  من حيث التوسع والتمكين للدولة المرابطية، إذ لم تكن تبزغ شمس ،ر المرابطينعصو 

ها  مناطق تقترب من مواطنهم الأولى وهي حيث أنّ  - 4م حتى كان حكم المرابطين يمتد من السنيغال جنوبا1177ـ

المعتمد على الله سنة جتاز أبعد ما  ،وامتد نفوذهم إلى بلاد الأندلس -وهي من توسعاتهم الهامة 

 ،طلبلب النجدة ضد الروم الذين ضايقوه، فلبى ابن ناشفين اللط ،البحر قاصدا مراكش م1716/هـ697

 .5واستعد للعبور نحو الأندلس في نفس السنة

ومثلما برز التواجد المرابطي بالأندلس زمن يوسف بن تاشفين بعد استنجاد أمراء الأندلس به منذ سنة       

  فإنّ  م،1716/هـ697
ّ
ب  ،م1777/ هـ 673ن المرابطين ازداد أكثر زمن علي بن يوسف الذي تولى سنةتمك

م
وتلق

، وإيثاره لأهل العدو وحماية البلاد بمثل لقب أبيه أمير المسلمين، حيث جرى على سيرة أبيه في الجهاد وإخافة

  . 6الفقه والدين
ّ
ن عرفا بابني اذلال ،ومحمد ابني علي ىه وجه إلى الأندلس رجلين هما يحيكما يؤثر عنه أن

ا أخوه محمدا ، وأمّ أمر بلنسة ثم قرطبة إلى أن توفي فتولى ،على الأندلس ى، حيث استعمل يحي(أمهما)غانية 

 .7ويدعو لبني العباس ،، التي سيستقل بها ويضبطها لنفسه(منرقة، يابسة) فكان على ميروقة 

ومن المحيط غربا إلى حدود دولة بني  ،السودان جنوبا إلى الأندلس شمالاكان لامتداد دولة المرابطين من     

  ،جمعت دولتهم بين المؤثرات الأندلسية والمغربية والسودانية حيث ،حماد شرقا ميزة حضارية بارزة
ّ
ف وتأل

مح الملا مزيج من تراث هذه البلاد ذات وهو  ،يمكن اعتباره منتوج مرابطي صرف ،من جراء هذا  تراث جديد

                                                           

 .  42،  43 صص:  نفسهـ   1

  35المعجب ، ص (: عبد الواحد)ـ المراكش ي   2

 . 531المصدر السابق ، ص : زرع ـ إبن أبي   3

، 5222، 5الإسلامي، بيروت، لبنان،طدور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا، دار الغرب (: عصمت عبد اللطيف)ـ أنظر دندش   4

 . 542إلى  544ص

 . 24المصدر السابق ، ص (: عبد الواحد)ـ المراكش ي   5

 . 545ـ نفسه ، ص  6

 . 521،  522ـ نفس المصدر ، ص   7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

215 
 

ن عوامل النجاح في الدّ  نادأر  اوإذ. 1المختلفة يةالحضار  مج بين هذه الثقافات المتباينة التي حكمتها دولة تبيم

اح هذه العملية المختلفة المظاهر، حيث كان عنصر المذهبية المالكية يظل العامل البارز في إنج فإنّ  ،وحيدة

مرا في جميع ، فلا يقطع أرابطي كان يؤثر أهل الفقه والدينالمالأمير  أنّ  باعتبار  ،هاء المالكية الأثر الواسعلفق

 .2، لم يكن لهم في الصدر الأول من فتح الأندلس مثلامملكته دون مشاورتهم، وقد بلغ هؤلاء مبلغا عظيما

وفي الوقت الذي كانت فيه دولة المرابطين  :الشمال وصنهاجة الجنوبالعلاقة بين صنهاجة  -4

كان أبناء عمومتهم صنهاجيو الشمال يتربعون على عرش  ،الصنهاجية تحوز بلاد الأندلس والمغرب والسودان

بجاية، وكانت تلمسان ومايليها من بلاد المغرب الأوسط بمثابة حاجز بين الدولتين الحمادية والمرابطية، وقد 

 .3حازتها قبائل زناتة

يوسف بن تاشفين  إلى أنّ  -هجري  1وكلاهما من القرن  - لسماك وابن أبي زرعويشير كل من ابن ا      

ة ببلاد المغرب م مراكش عاص بعد ،كانت له توسعات عدم  تجمعن وكان ممّ  م،1761/هـ656له سنة  مةأن رسم

 ،في كتابات المؤرخين المذكورينبلاد فاس وما وراءها، ورغم الاختلاف الملاحظ بله قواده  تأجناده واستكثر 

 أنّ 
م
، حيث حاز وجدة وتنس قبل جواز ابن تاشفين إلى الأندلسها تشير كلها إلى هذه التوسعات التي كانت إلا

 لم يبق و . 4دخل تلمسان كل ذلك بعد أن كان ،ووهران ودخل جبال ونشريس وأعمال الشلف إلى الجزائر

وقد وصل المنصور بن  ،بل عملوا على استرجاع هذه المناطق ،سعاتالحماديون مكتوفي الأيدي أمام هذه التو 

الصلح بين الحماديين  م، ثم تمّ 1173/هـ676سنة  ويستولي عليها ،و تلمسان ويحاصرهاالناصر إلى أن يغز 

 . 5حيث كان تحالفهما ضد الموحدين ،، وبقي السلم بينهما إلى نهاية المرابطينوالمرابطين

إلى  ،الجزائر وما وراءها ةمن بجاية الحمادية حيث حاضر الممتدة إلى الغرب  يمكن اعتبار المنطقة 

الذين  ،منطقة متحركة لم يستطع الحماديون السيطرة عليها لدواعٍ أهمها تحركات الزناتيين ،غاية تلمسان

وربما رأى . كانوا في صدام مع المرابطين غربا، وقد كان ملجؤهم دوما الفرار نحو المغرب الأوسط زمن الهزيمة

في وقت كان فيه الحماديون مشتغلون بتلك  ،، وهي تأمين الحدم الغربيض الإيجابيةالحماديون في ذلك بع

وبالنظر إلى هذا الانشغال لدى . 6فريقيةإزيريين بوالتي أتت على بني عمومتهم ال ،القبائل الزاحفة من الشرق 

، ولو أرادوا الذهاب على المغرب الأوسط فكان لهم ذلك المرابطين وطموحاتهم رأى هؤلاء ضرورة الانقضاض

                                                           

 . 534المرجع السابق ، ص : ـ دندش  1

 . 545المصدر السابق ، ص : ـ عبد الواحد المراكش ي   2

 . 453الجزائر في التاريخ ، ص (: محمد)ـ بلقراد   3

 . 32،  32الحلل الموشية ، ص: ؛ ابن السماك العاملي  525،  521الأنيس المطرب ، ص : ـ  ابن أبي زرع   4

 . 423،  453الجزائر في التاريخ ، ص: وآخرون ( محمد)و بلقراد ( رشيد)ـ بورويبة   5

 .  423الجزائر في التاريخ ، ص: ـ أنظر حاجيات عبد الحميد   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

216 
 

، ولكن الحفاظ على العلاقة الودية مع حماديي بجاية فريقية لتحقق لهم ذلكإالشرق حيث بعيدا نحو 

  ،ة الجزائر وما حواها إلى تلمساندفعهم إلى الاكتفاء بحاضر 
ّ
 .1حمة الصنهاجيةحفاظا على الل

واستنجاد  ،وفي اعتقادنا أن شراسة الواقع الأندلس ي الذي كان يبعث على الغيرة الدينية للمرابطين      

بين حققوه بالمغر  واكتفائهم بما ،كان الدافع الواضح في استنكاف المرابطين ،الأمراء الأندلسيين بالمرابطين

، ومحاولة س من جهةليوجهوا اهتمامهم نحو العدو الصليبي الرابض على أطراف الأندل. الأقص ى والأوسط

ن أن قبيلة صنهاجة . فرأب الصدع الذي ميّز الأندلس حينما وقع الانقسام وظهرت الطوائ بشقيها –وهكذا تبيم

تأسس الكيان الزيري والحمادي ثم حيث  -قد شكلت منذ نهاية القرن الرابع للهجرة  -الشمالي والجنوبي

القوة المهيمنة على بلاد المغرب والأندلس في ظل تراجع قرن السادس وإلى غاية ال -هـ  5المرابطي في القرن 

، ووقوع زناتة بين الصنهاجيين، مما دفعها إلى الخنوع فترة التي زحفت نحو مصر مع الفاطميين القوة الكتامية

المذهب  شكلكما لة السياسية بين المغرب والأندلس، رقما مهما في المعاد بعد أن كانت تشكل ،من الزمن

بفعل حركية فقهائه  ،المالكي كل ملامح التفاعل السياس ي والاقتصادي والاجتماعي بهذا المجال الحيوي 

 .والتزامهم المذهبي

، اهتمت بكل كيان مفرد على وفرتها بقدر ما ،لصنهاجة الشمال والجنوب النصوص التي تؤرخ إنّ        

لا تفي بالغرض المتمثل في توضيح هذه  ،دراسة طابع العلاقة الحمادية المرابطية تظل نصوصها شحيحة فإنّ 

ن  ابعيد ،واضحو العلاقة بشكل جلي  عن أي التباس أو تأويل خاطئ،  ومع ذلك فإنّ القسط القليل منها يبيم

خصوصا وهما يواجهان الأخطار المشتركة والمتمثلة  ،اع قدر الإمكانمدى حرص الطرفين على اجتناب الصر 

 .2بالأساس في عدو ماوراء البحر

ـ باختلال أحوال المرابطين، م11/ه 6اتسمت بداية القرن  :ل فناء الدولة ومواقف الفقهاءامو ع -4

صهاو  ،يشير كل من البيذق وعبد الواحد المراكش ي إلى عوامل الضعف التي عجلت بفناء دولتهم إذ
ّ
في  قد لخ

ت مجتمع بلاد المغرب في أيامهم، وخصوصا ما تعلق بالنساء اللواتي كن يختلطن بالرجال بروز المناكير التي عمّ 

حينما   وتدخلهن في السياسة، الحكمب هنلااشتغأن في الأسواق وحتى في المساجد دون ضوابط تذكر، كما 

في وقت عكف فيه الأمير على العبادة والتبتل  ،صار يعمل لها كل مفسد وشرير وقاطع طريق وصاحب خمر

د ذلك تذمرا لدى العامة 3مثلما استولى أكابر المرابطين على البلاد. غفلة وإهمالا لأمور الرعية 
ّ
، حيث ول

                                                           

 .ومابعدها  413قيام دولة المرابطين ، دار الفكر العربي ، بيروت ، ص ( : حسن أحمد)ـ أنظر محمود   1

 . 14، ص دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي( : الأمين محمد)ـ بلغيث   2

، 4113أخبار المهدي بن تمرت، تح عبدالحميد حاجيات، الجزائر عاصمة الثقافة العربية،  الجزائر، ( : ابو بكر بن علي الصنهاجي)ـ البيذق   3

 . 541،  541 صالمصدر السابق ، ص(: عبد الواحد )؛ المراكش ي  34، 31، 45ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

217 
 

حيث التف  ،لتدخل باستمرار، وقد أكسبه ذلك شهرةلمرت و ه ابن تلفقيأعطى فرصة لما وهذا  .والنخبة

  . ئه، ويعلنون الولاء لهداروا يهتفون بمبا، وصحوله الناس

وبقدر ما كانت هذه المظاهر تنخر جسم المرابطين ومعاول هدم لكيان دولتهم، فإنّها كانت بالمقابل  

ه كان . مرتو ن توبالأخص تلك التي قادها اب ،عوامل دفع إلى تقوية صفوف المعارضة
ّ
حيث تذكر المصادر أن

ويكشف عورات السلوك والاعتقاد لدى  ،ض الناس على الثورةيجوب بلاد المغرب من أدناه إلى أقصاه يحرّ 

 .ز فقهاءها الذين اهتموا بالفروع بعيدا عن التطور الحاصل في زمانهم بالمشرق ويعجّ  ، 1المرابطين

اتخاذ  حينما تمّ  ،المرابطي من خلاله نقد واقع المجتمع الفقهاء المرابطون تدارك الوضع الذي تمّ  وقد حاول    

، حيث تشير الدراسات إلى منفذا لكل معارض لكيان المرابطي تدابير لعدم الوقوع في تلك المناكير التي صارت

في  اتدابير  ا و إذ أصدر أحكام"  والحسبة رسالة في القضاء " ما قام به الفقيه ابن عبدون من خلال رسالته 

 :منها الذي استفحل فيه الفساد شأن النساء 

 .ـ منع النساء الاغتسال في الأجنة باعتبار أنها أوكار للزناة 

 .ـ ومنعهن من الجلوس على ضفة الوادي في فصل الصيف إذا ظهر الرجال فيه 

 أن يكون في السوق  ،ـ كما يمنع خلو الحجام بمرأة في حانوته
 
 .وفي موضع ينظر إليه وترمقه الأبصار ،إلا

 ثقه خيّر
م
 .ـ لا يخالط النساء في البيع والشراء إلا

 .ـ لا يمش ي الرجال والنساء أيام العيد على الطريق واحد عند جواز النهر 

 .ـ يجب أن يمنع النساء المسلمات من دخول الكنائس ، فإنم القسيسين فسقة زناة لوطة

 في يوم عيد
م
هن يأكلن ويشربن ويزنين مع فإنّ  ،ـ يجب أن تمنع الإفرنجيات من الدخول إلى الكنيسة إلا

 .القسيسين

ه موضع تمتع وزنى ،ـ لا يجلس متقبل الحمام  للنساء
ّ
 . فإن

 . ، والخلاع في الوادي فإنهن متبرجاتـ يجب قطع النزهات للنساء

 .2من الكشفة وعدم التستر ذلك في اديار لمء من الوقوف على أبواب الـ يمنع النسا

                                                           

أبو عبد الله )وما بعدها ؛ الزركش ي  541المصدر السابق ، ص : وما بعدها ؛ عبد الواحد المراكش ي  44المصدر السابق ، ص: أنظر البيذق ـ   1

 .وما بعدها  4تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية ، تحقيق محمد ماضور ، المكتبة العتيقة ، تونس، ص (: محمد إبراهيم 

ـ  تدلنا رسائل الحسبة والتأليف في الاحتساب على المنكرات التي باتت سمة المجتمع المرابطي، وكيف تعامل معها الفقهاء، سواء في   2

تح ليفي بروفنسال ، مطبعة المعهد : رسالة في القضاء والحسبة (: محمد بن أحمد)أنظر ابن عبدون . الاندلس المرابطية، أو بلاد المغرب

رسالة في آداب (: أحمد)و رسالة في نفس المصنف لابن عبد الرؤوف . 13، 32، 32، ص5211فرنس ي للآثار الشرقية بالقاهرة، طالعالمي ال

 . وصفحات اخرى  23الحسبة والمحتسب، تح ليفي بروفنسال، ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

218 
 

ترح ابن عبدون و ابن عبد ا فيما يخص الإجراءات الاحتياطية التي تمنع تعاطي الخمر فقد اقأمّ             

 : الرؤوف

 
ّ
 .ه يعصره خمراـ ضرورة أن لا يباع العنب الكثير لمن يعرف أن

 . خمر وتكسر أوانيهم ـ كما يجب أن يؤدب الباعة و الصبيان الذين يبيعون ال

 . ـ و أن لا يجلد السكران حتى يفيق

منع أهل الذمة من الإشراف على المسلمين في منازلهم والتكشف عليهم ومن إظهار الخمر والخنزير في أسواق  ـ

 .المسلمين 

 .1يجب منع  مخالطة اليهود المسلمين ببيع الخمر ـ

وأشارت بعض الدارسات بالاعتماد على النصوص إلى أنّ من أسباب تراجع الاهتمام بالدولة المرابطية      

وذلك من خلال تجاوز  ،التي لم تحترم مذهبيتها المالكية ،ما كان من سياستها الجبائية ،والالتفاف حولها

ب من النفقات، وكان ذلك على حسا الحدم في فرض أنواع من المكوس والمغارم لاحتياجات الهياكل الجديدة

عمر وقبله أبو بكر بن  ،اليهود على عهد يوسف بن تاشفين ، وكذلك على حسابالقبائل التي حاربها المرابطون 

القبائل البربرية حينما غزا عبد  مثلما ذكر المؤرخون أيضا ظاهر تخميس التي طالت. اللمتوني تجاه برغواطة

 .2الله بن ياسين جماعة منهم

، وأفشوها في الوسط الاجتماعي ذ التي استغلها معارضو المرابطينكما يضيف صاحب المعجب المآخ     

ي وقت بدأت فيه الحركية ، واعتمادهم علم الفروع ففذكر استيلاء الفقهاء على الأميرلدى النخبة والعامة 

، وعمد م يكن أحد يعنى بهما، ول(ص)ظر في كتاب الله وحديث رسوله ، وتجاوز هؤلاء الفقهاء النالأصولية

، نفقهاء المرابطين إلى تكفير من ظهر منه الخوض في علم الكلام وقرّروا تقبيحه وهجر من ظهر عليه ش يء م

 .     3واعتبروه بدعة في الدين ، بل عمدوا في ذلك إلى إحراق كتب الغزالي

 حينما يُ  ،من خلال مصدر معاصر ون المرابط إليها ي وصف حالة التردي التي آلويمكن الاعتماد ف
ّ
كر ذ

ولما كثر بالغرب فساد الملثمين " :بقوله في نهاية المرابطين( هـ  6وهو من علماء القرن ) ابن الكردبوس 

انحيازهم عن الدين وانطسمت آثاره، واندرست أخباره، وعفا رسمه، واستخفى المعروف بشخصه، وسما و 

                                                           

 . 542،  543ص، ص 5ع السابق ، جالمرج: وقد أشار على ذلك بالشرح الخاطب أحمد .  32رسالة في القضاء والحسبة ، : ـ ابن عبدون   1

، 51،53 ص، ص 5221،  54، مجلة المؤرخ العربي ، ع السياسة المالكية للدولة المرابطية( : الحبيب)ـ أنظر تفصيل ذلك عند الجنحاني   2

 .وهي نصوص متوفرة على مستوى الأنيس المطرب ، والحلل الموشية 

 . 543صالمصدر السابق ، : ـ المراكش ي عبد الواحد   3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

219 
 

، ولم يتراقبوا الله في عباده كثيرا ولا قليلا، و صاروا ضرب الباطل بجرانهالمنكر بنفسه، وأناخ الجور بكلكله، و 

 .  1" تعالى بالإمام المعصوم المهدي، إلى أن جاء اللهأضل سبيلا كالأنعام بل هم

 حسب معارض ي الدولة المرابطيةومع هذا الواقع الذي كان يبدو مترد       
ً
، من خلال مظاهر الجور يا

الذين سيطروا على الحكام المنغمسين في الإهمال، تولدت نظريات  ،باع العلمي للفقهاءوقلة ال ،والفساد

، المرابطي المتحرك داخليا وخارجيا، والتي تعتبر من مخلفات العهد عض الدارسين الوقوف عندهاحاول ب

ت نظرياعن  -بالإضافة إلى النظرية المرابطية وفلسفة يوسف بن تاشفين في الحكم  -حيث تحدث هؤلاء 

برزت من خلال والتي  ،، منها نظرية التدبير السياس ي من أجل إمارة سليمةأخرى موازية للسياسة المرابطية

جسدها أبو والتي  ،، واستفحال النظرية الأشعرية في الإصلاح السياس ي"ارة في تدبير الإمارة الإش." كتاب المرادي

، مثلما 2متكاملة وقد وردت في منظومة، "ي علم الاعتقادنبيه والإشارة فرسالة الت" الحجاج الضرير من خلال

، دون ي مغاير للمرابطينمرت زعيم الموحدين كأسلوب سياس و تبرز النظرية السياسية في شخص المهدي بن ت

، التي كانت بدايتها وثورة المريدين بالأندلس ،والتغيير السياس ي عند ابن قس ي ،إهمال نظرية الإمامة الصوفية

، إذ كان ابن قس ي أحمد بن الحسين أول الثائرين بالأندلس عند اختلال دولة 3م1166/ه537سنة الفعلية 

 .4الملثمين، وكان مما أثر عنه قراءته كتاب الإحياء ، وربما مارس المهدوية لاستغفال العامة ودفعهم إلى الثورة

ى عهد المرابطين الذين تمكنوا إلى الحالة الفقهية عل ناوإذا تطرق :المرابطين زمنالوقائع المذهبية   -3

 ،من بلاد المغرب والأندلس في فترة تعدّ وجيزة، حيث اعتبر جزء كبير من المغرب الأوسط في المجال المرابطي

لف
ّ

، فإنّ الظاهرة 5حينما ضمت إليهم حواضر تلمسان ووهران وتنس ومليانة والجزائر وبلاد ونشريس والش

                                                           

ار المكتبة العلمية الاكتفاء في أخبار الخلفاء ، تحقيق عبد القادر بوباية ، المجلد الأول ، د( : هـ 1أبو مروان عبد الملك ق )ـ ابن الكرديوس   1

 . 344، ص 5، ج 4112، 5، لبنان ، ط

 بالسمع والطاعة للأئمة             جميع الأمة              وأمر الله                                   :         ـ مما جاء فيها   2

 فوجب إقامة الإمـــــــــــام على إلزام                      فكان أمره 

 .وشرط من يصلح للإمامة                العقل والعلم والاستقامة          

 .الإقداموالسمع والبصر والكلام                  والميز للأمور و 

 .ومنه من كل ماله نصب                   وأن يكون قريشيا في النسب               

 .صلى عليه ربنا وشرف            المصطفى كما أتى عن النبي 

                          .هـ 5351.5353في رسالة تحت إشراف محمد الأمين الإسماعيلي، بكلية الآداب بالرباط، : محمد عبد العزيز الوكيلي . وقد شرح المنظومة 

، كلية الآداب 4، 5التيارات الفكرية بالمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين ، أطروحة دكتوراه ، الجزء : الخاطب أحمد : ـ أنظر في ذلك   3

ة السيراء، تح حسين مؤنس ، الشركة: كل من ابن الأبّار ( أحمد بن الحسين ) وقد أشار إلى ثورة ابن قس ي . والعلوم الإنسانية بالرباط
ّ
 الحل

فقهاء المالكية (: لخضر)، وفصل فيها  بولطيف  433، ص 1العبر ج: ابن خلدون . 523ص  . 4، ج 5214العربية للطباعة والنشر ، القاهرة ، 

 .511ـ  532، ص 4112،،5أ، ط. م. والتجربة السياسية الموحدية بالمغرب الإسلامي،المعهد العالي للفكر الإسلامي،الو

 .523،ص4، ج5221، 4، دار المعارف، ط 4صدر، جنفس الم: ـ ابن الأبار  4

 . 32،  32 صالحلل الموشية ، ص: ـ ابن السماك 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

220 
 

 هفي بلا لفت الانتباه التي ت البارزة
ً
انصرف المرابطون في  ، حينماتشجيع السلاطين للعلماءي د المغرب عموما

 ،الفقهاء المالكيين خصوصا، وقد كانت طبيعة الأمراء الصحراوية تدفعهم إلى ذلكخدمة معظم أيامهم إلى 

وحظ الآخرين قليل  ،أقوى بذلك وتبعدهم عن التشبث برجال الأدب والفلسفة، فكان حظ الفقهاء المالكية 

 .1عند أمراء المرابطين

في حركية الفقه  الفروعي متسّ الفإنّ  ،فقه بين الفقهاء والمجتمعا من حيث المنهج الكاسح لإدارة الو أمّ      

ا من قبل الأمراء ىويلق ،ل حكمهم وعلى مجال واسع من البلاد يسير شؤونهماالمرابطي ظل طو 
ً
. دعما صارخ

ولكن .  2الذي انتقده الإمام الغزاليهو التوجه  ذاوه. الاهتمام في دراسة الخلافياتر وهو ما تولد عنه حص

وأمرائهم بعرب الأندلس أدى إلى بروز بعض  ،الملاحظ أن توسع المرابطين نحو الأندلس واختلاط فقهائهم

ف في أحكام ومنهم أبو بكر بن العربي ال ،العلماء الذين تمكنوا من الخوض في علوم العقائد والأصول 
ّ
ذي أل

ف كذلك في علم أصول كتابه المحصول في 
ّ
القرآن المشتمل على أحكام خلافية على الطريقة الحنفية، وأل

دفع ببعض الدارسين للحركة الفقهية إلى طرح ملاحظة مهمة تجاه سير الحركة   ، وهو ما 3علم أصول الفقه

حينما  -الذي اعتبره الأقل  -حيث فرّعها إلى اتجاه إيجابي وآخر سلبي، وقصد بالاتجاه الإيجابي  ،الفقهية

أمثال ابن عبد  ،بلغوا من خلاله مراتب متقدمة في حلقة الفقه المالكيف ،اهتم بعض الفقهاء بعلم الأصول 

اض ي والق ،م1161/هـ 563ت وأبي بكر ابن العربي ،م1116/هـ 517وابن رشد الجد ت ،م1797/هـ663ت البر 

علم الأصول  في حين مثل الاتجاه السلبي أكثر الفقهاء الذين أهملوا م وغيرهم،1167/ هـ 566عياض ت

على المدونة والواضحة  هؤلاء ، حيث اقتصر 4، واكتفوا بالفروع والمختصرات الفقهيةونصوص الكتاب والسنة

باب الاختصار في الفقه قد فتح في عهد  بات واضحا أنّ  ، وبذلكوالنوادر والزيادات لابن أبي زيدوالعتبية 

 . 5وهذا يعني أن نصوص المذهب المالكي قامت مقام نصوص الشارع ،المرابطين

تثبت بأنّ الساحة الفقهية  ،من خلال النصوص التاريخية وأحكام الفقهاء لناوالحقيقة التي تظهر         

من المرابطين  ةدر القريبافالمص. طائفتي الأصليين والفروعيين وتضمّ  ،المرابطية بالفعل كانت تضمن التنوع

 عطينا نصوصات  ،هـ 669لعبد الواحد المراكش ي ت المعجب أخبار المهدي بن تومرت للبيذق، أو كتاب كتاب ك

ه المراكش ي حينما يذكر وذلك  ،ي هذا الشأنف
ّ
 بالزلفى، ويحظى عنده  ،لم يكن يقرب من أمير المسلمين" بأن

ّ
 إلا

ه [ ...]وقرر الفقهاء عند أمير المسلمين تقبيح علم الكلام  [...]، أعني فروع مذهب مالكمن علم الفروع
ّ
وأن

                                                           

 .441، ص5المغرب عبر التاريخ ، ج(: راهيمإب)ـ حركات 1

  بعده وما 32تح وتق بدوي طبانة، مطبعة كرياطة فوترا، دت ،ص.  5إحياء علوم الدين ، باب المتعلم و المعلم ، ج: ـ أنظر الغزالي   2

 .   513دخول العقيدة الشعرية إلى المغرب ، ص( : عبد الله)؛ غاني 453المقدّمة ، ص: ـ ابن خلدون   3

  .وما بعدها  34ص 5الحركة الفقهية في المغرب ، ج(  محمد الأمين)ـ أنظر العمراني  4

 .ـ سيأتي بيان ظاهرة المختصرات الفقهية لاحقا 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

221 
 

قبل آخر  كان البيذق قد قدّم نصاك في عهد علي بن يوسف بن تاشفين، و وكان ذل  ،1"بدعة في الدين

ه في حضرة هذا الأمير تناقش ابن تفيه يذكر  المراكش ي،
ّ
وكان منهم من يعرف بعلم  ،الفقهاءمرت مع و بأن

  ،الكلام أمثال مالك بن وهيب
ّ
 ه على قدر من علم الكلام والمنطقالذي يظهر حسب المراكش ي بأن

ّ
ه قد ، وأن

ولذا أشار على ابن تاشفين أن يخرجه من أرضه لكي لا يفسدها ، فكان نفيه من  ،مرتو عرف قدر ابن ت

  ،وقد كان الفقيه قد اقترح قتله. المدينة 
ّ
لاد مرت  نحو بو ، فتوجه ابن تأن الأمير رفض لعدم ثبوت البدعة إلا

 .2، وهناك بدأ دعوته بتدريس المصامدةونزل بموضع يسمى تينمل ،السوس

مرت في شأن و إلى عدم اعتبار التهمة التي ساقها ابن ت ت بعض الدراساتوفي نفس السياق استند      

وأنّهم كانوا لا يقبلون بالتأويل  ،في علم الكلام لعقليةبوا النظريات ابأنهم اهتموا بالفروع وحار  ،المرابطين

 و واعتبر كلام ابن ت. ، واتهمهم بالمجسمةعقلي للعقائدال
ّ
ه بالاعتماد على أن الرعيل الأول مرت في غير محل

و وجاج بن زلو اللمطي عبد الله بن  قا من أبي عمران الفاس يلاكلما انطللحركة المرابطية كان أصوليا مت

ياسين والقاض ي أبو بكر محمد بن الحسن المرادي، هذا الأخير الذي خلف أكبر علماء الكلام وهو أبو الحجاج 

ه ربّما تكون هناك  بعض الأحكام 
ّ
يوسف بن موس ى الكلبي الضرير ، ويضاف إلى ذلك ردّ النجار الذي ذكر بأن

ولكننا نعتقد أنّ ذلك بقي ، [... ]التجسيم نتيجة الثقافة المحدودة لبعض البدوالعقدية في اتجاه التشبيه و 

ه من المبالغة ما ذهب إليه البعض من القول بظهور . ظاهرة جزئية قد تبرز في أماكن وأزمنة محدودة 
ّ
ونرى أن

غات بتأثير من الدعاية وقد ردّ ذلك إلى المبال. في العهد المرابطين على الأخص تيار تشبيهي تجسيمي عمّ المغرب

 .3عليهم  لأجل تهييج الرأي العام ضدهم ةموإطلاقهم اسم المجسّ  [...]وحديةالم

الذي بدّعهم  مرتو في حين يظل كلام ابن العربي حول المرابطين شهادة تدمغ افتراء المهدي بن ت

ون والمرابط"  :لترمذيارضة الأحوذي في شرح سنن اابن العربي في تأليفه ع إذ يقول ، وألحق بهم التجسيم

، ولو لم يكن لمجاهدون دونهم، واوهم حماة المسلمين الذابون عنهم ،قاموا بدعوة الحق ونصرة الدين

 واقعة الزلاقة
ّ
لكان ذلك أعظم فخرهم ، [ ...] م1716/ه697سنة  للمرابطين فضيلة ولا تقدم ولا وسيلة إلا

 .4"وأربح متجرهم 

                                                           

 . 544المصدر السابق ، ص ( : عبد الواحد)ـ المراكش ي  1

 . 545المصدر السابق ، ص : ؛ المراكش ي عبد الواحد  33المصدر السابق، ص : ـ أنظر البيذق  2

عبد )؛ النجار  45،ص5225، 5النشار ، دار الثقافة ، طكتاب السياسة أو الإشارة في تدبير الإمارة ، تحقيق سامي ( : أبو بكر)ـ أنظر  المرادي  3

؛  13، ص  5224، 5هدي بن تمرت حياته وآراؤه وثورته الفكرية والاجتماعية و  أثره بالمغرب، دار الغرب  الإسلامي ، بيروت ،طالم(: المجيد

 . 412، ص  5السابق ، ج عالمرج(: أحمد )الخاطب 

 . 454المصدر السابق ، ص ( : أبو القاسم محمد المالقي)ـ ابن السماك   4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

222 
 

ومحاربة  ،والتحجر عليها ،والوقوف على أقوال الإمام مالك وتلامذتهإنّ ظاهرة الاستمساك بالفروع 

من خالف ذلك كانت ظاهرة مرابطية، لكن هذا لم يمنع من وجود الاتجاه الثاني المتطور والمتأثر بالتطور 

عبد البر  ، وقد نقد كل من ابن العربي وابنفي مجال العلوم العقلية والنقليةالحاصل على مستوى المشرق 

 ح
ّ
ل الطائفة التي قادت الثورة الفكرية والفقهية على عصر المرابطين الة الفقهاء ببلاد المغرب، ونقدهما مث

همهم بالتحجر تّ ي ،ء المالكية الأندلسيين بالأخصفقهال هنقدفي العربي ابن ف ،لتي أثمرت زمن الموحدينوا

ما جاء أحد مبل حركة فكرية تجديدية أصولية،  حينما ناهضوا كل ،والتزمت المذهبي
ّ
ن أهل المشرق بعلم كل

 أن يستتر  ،، وحقروا من أمرهدفعوا في صدره
ّ
عندهم من علوم على رسم ما جعل يبالمذهب المالكي، و إلا

 .1التبعية

 آخر يبيّن فيه اتجاهين في الفقه في عصره، حيث يصرح       
ً
 عند  ،بموت العلومويضيف ابن العربي نصا

ّ
إلا

، وأنّ الناس تفرّقت حتى في أقوال المالكية، إذ يُذكر في المسألة الواحدة أهل قرطبة أحاد الناس وظهور الجهل

وجاءت بلباب . إلى أن جاءت طائفة من العلماء الذين تفرقوا في ديار العلم [ ...]وأهل طلمنكة وأهل طليطلة 

  ،صيليكالقاض ي أبي الوليد الباحي وأبي محمد الأ . منه 
ّ

وا بماء العلم على هذه القلوب الميتة وعطروا فرش

 . 2، وقد خاض في نقد تعاطي العلوم بالنسبة لأهل الأندلس، وأعاب عليهم منهجهم في ذلكأنفاس الأمة

الذي   ،وفي هذا الوصف لحالة الفقه على العهد المرابطين لا يبتعد ابن العربي عن وصف ابن عبد البر     

وذلك ، (لتفريعات والابتعاد عن الأصول الاهتمام با) ينبغي أن يكون لتصحيح الاتجاه المنحرف أرشد إلى ما

ه لم تكن  مناظره بين " ، يصف ذلك بقوله صول الفقهومعرفة أ ،بمعرفة أحكام كتاب الله والسنة
ّ
 واعلم أن

  ،اثنين أو جماعة من السلف
ّ
وعلته فيجري عليه ول ، ويعرف أصل الق لتفهّم وجه الصواب فيصار إليهإلا

 عندنا أمثلته ونظائره
ّ
فإنّهم لا  ،ند من سلك سبيلنا من أهل المغربوع[ ...]، وعلى هذا الناس في كل بلد إلا

 
ً
ة ولا يعرفون للقول وجها

ّ
ه قد خالف نص كتاب وثابت [ ...]ومن خالف عندهم الرواية  [...] يقيمون عل

ّ
فكأن

كما أشار .   3..."وذلك لتقصيرهم عن علم أصول مذهبهم ،ب مالكوكم لهم من خلاف لأصول مذه [...]سنة 

ولم يكن عنده أكثر من  ،بقي متحيرا ،، وخالفه في أصل قولها لقي حنفيا أو شافعيا أو داودياإلى أنّ أحدهم إذ

، وهكذا رويت، ولجأ إلى أن يذكر فضل مالك ومنزلته وصار في هكذا قال فلان: قول صاحبه فيقول حكاية 

 .المثل كما قال الشاعر

ر اق   ر اب الع 
 
ا إليهم خ

 
ون

 
ك

 
قر*  ش حوم  الب 

 
ابوا علينا ش ع 

 
 .ف

                                                           

 .324،  321، ص  4، ج5223آراء أبي بكر بن العربي الكلامية ، الجزائر ، (: عمار)ـ أنظر طالبي   1

 .412، 413، صص ى5233العواصم من القواصم ، تح عمار طالبي، مكتبة التراث، القاهرة، : ـ ابن العربي   2

 5542شبال الزهيري، دار ابن الجوزي، ص تح أبو الأ . جامع بيان العلم وفضله(: ه314أبوعمر يوسف ت)بن عبد البر اـ   3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

223 
 

ى  
 

ض  يل فيما م  ا ق  م 
 
انوا ك

 
ك

 
ريني القمر*  ف

 
هى وت ر يها السُّ

 
 .1أ

، وذكر في ذلك طرق استنباطهم معاني كتاب الله والسنة والإجماعوكان ابن عبد البر يلمز الفقهاء بالجهل ب

 ،هي الرأي والاستحسان الذي هو عند العلماء آخر العلم والبيان، فهو في ذلك ينكر على الفقهاء منهجهم التي

 . 2ويحث على ضرورة الذهاب نحو الأصول والابتعاد عن الفروع

نه  ،الاهتمام بالفروع بأنّ عهد المرابطين بقدر ما شهد وعليه فقد وجب القول      و  والاكتفاء بما دم

ه بالمقابل وُجِد من ينكر ذلك ويدعو  ،الأوائل، والذهاب نحو الاختصار لها بالنسبة لعموم الفقهاءالمالكية 
ّ
فإن

ولم تكن هذه الانتقادات من قبل أهل .  الفقهية والاحتكام إليهاإلى ثورة فقهية قائمة على معرفة الأصول 

حيث حمّل مسؤولية  ،والتفاف الناس حوله ،مرت إلى الثورةو المذهب، بل إنّ الواقع هذا هو الذي دفع بابن ت

كما يشير  . 3، وقد أشارت رسائله إلى المرابطين إلى ذلكس ي والاجتماعي والديني للمرابطينالانحراف السيا

وانصراف الناس إليهم، ، بفعل مكانتهم التي وصلوا إليها ،المراكش ي إلى الاغتناء الذي حصل لفقهاء المرابطين

 : وهو ما أدى بأبي جعفر بن البني ـ ابن الأبيض ـ إلى ذكر ذلك في أبيات قائلا، وقد اتسعت مكاسبهم

كم      وس  و نام  م 
 
ست اتم   *  أهل الرّ ياء لب  لام الع 

 
لج  في الظ  كالذئب أد 

لكتموا الدنيا بمذهب مالك    م  *   فم  وال  بابن القاس  م 
 
ضتموا الأ ب 

 
 وق

ب  
ه 
 

واب بأش ب الد  ه 
 

و ش بتم  ك 
غت لكم في العالم   * ور  ب 

غ ص  ب   .4 و بأص 

أشد الناس وقوفا في وجه معارض ي  باتالذي  ،يهجو القاض ي محمد بن حمدين بقرطبة وقد كان في ذلك   

 . الفقه الفروعي

مرت وأدباء و عربي وابن عبد البر وابن تالوهذا الواقع الذي وصفه ابن  ،وبالاعتماد على هذه النصوص     

هم بالمالكية الصحراوية حينما وسم ،على المرابطين بالنقد اللاذع شرقين حكمهالمست أحدأصدر  ،المرحلة

الواقع المتدهور إلى هيمنة الفقهاء والنساء على الحكام الذين تصرفوا في المناصب  وأرجع آخر  ،5الجفاة

                                                           

 . 5542ص: ـ نفسه   1

 وما بعدها  ،  5542نفس المصدر ، نظر اـ   2

؛ الخاطب أحمد 32، 32 ص، ص4115، 5، جامعة ابن طفيل، القنيطرة، ط4سلسلة نصوص ووثائق، ج" رسائل موحدية(: أحمد)ـ عزاوي  3

 .353، ص  5المرجع السابق ، ج: 

 .545المصدر السابق ، ص: الواحد المراكش ي ـ عبد 4

    Georges   Marcais : La Berberie musulmane. p 239   .                                                                                                                                              - 5     

ذلك الانتقال من المرابطين على الموحدين كان هذا المستشرق يصدر احكامه ويبيّن من خلالها قراءة الآخر لوقائع بلاد المغرب وهو يشرح 

 :راجع نفس المرجع  5225، وقد اهتمت مدرسة الاستشراق بمثل هذه الكتابات فأعادت طبعها مرات آخرها طبعة الإسلامي

Georges   Marcais : La Berbérie musulmane et l'orient au moyen àge ,casablanca . Edition afrique oriont, 1991 .  

   :قامت الكتابات الأوربية بتفسير الوضع بالأندلس وعزت السقوط إلى ذلك الفساد الذي كان يعم البلاد راجع ما ألفه رينهارت دوزي   -2



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

224 
 

قت بهم صفة البداوة وألص  .1الذين كانت دعواتهم مستجابة ضد هؤلاء والامتيازات أمام تدهور حالة الآخرين

بالريح اللفحة التي " شاخت"واصفا إياهم المؤرخ  ،والسذاجة التي أدت بهم إلى أن يكونوا أعداء الحضارة

. تجرف الغياض الخضراء ، وتعمل على تحطيم جميع العلوم والفنون والصنائع التي كانت تنعم بها الأندلس 

وإن كان يصف المرابطين بهذا الوصف فإنّ وصفه  .قوا كتبهم يوافقونهم رؤاهم وأحر فطاردوا العلماء الذين لا 

     .2للموحدين لم يبتعد كثيرا عن ذلك

انتهى الوضع إلى مزيد من التردي، وإلى استفحال سيطرة الفقهاء الفروعيين، حيث اندفع الأمير            

ومنها إلى جميع الأطياف  ،م إلى تحرير رسالة إلى أهل بلسنة1163/ هـ 539تاشفين بن علي بن يوسف سنة 

مدار الفتيا ومجرى الأحكام والشورى في الحضر والبدو على  واعلموا أنّ : " الذين كانوا تحت إمارته يقول فيها

ولا  فلا عدول لقاضٍ  ،من الاقتصار على مذهب إمام دار الهجرة ،ما اتفق عليه السلف الصالح رحمهم الله

 .3..."فقد ركب رأسه واتبع هواه[ ...]ومن حاد عن رأيه بفتواه [ ... ] مفت عن مذهبه

على الاستمساك بالمذهبية المالكية وسيطرة فقهاء الفروع على دواليب  هذا القرار الأخير بقدر ما يدلّ ف        

ه ينبّ 
ّ
ذهبية بمأخطار محدقة على التوجه، و ه كذلك على وجود تيارات مناوئة لهذا السلطة المرابطية، فإن

ولعل الظاهرة . ض مضاجع الفقهاء القريبين من السلطة المرابطيةحيث باتت الأفكار غير المالكية تقوّ الدولة، 

ويظل  .بالأندلس مسألة الغزالية من خلال كتاب الإحياء نالتي تبرز هذا التوجه في بدايات عهد المرابطي

 .ة التحول المرابطي تجاه الإمام الغزالي؟السؤال مطروحا فيما يخص قضي

رغم اختلاف هذا الأخير  ،فقد كان يوسف بن تاشفين حريصا على فتوى الغزالي :محنة التيار الغزالي     

مع التوجه العام للفقه المالكي بالغرب الإسلامي، إذ كان ابن تاشفين يريد إضفاء الشرعية على حركته نسبيا 

 في الخلافة في  نّ بالرغم من أ ،بالأندلس
ّ
أهل الأندلس قد استنجدوا به، والسند الشرعي لا يمكن أن يكون إلا

في ذلك إلى  اتشير الدارسوت. 4المشرق ورموز الدين هناك، والمقصود الخلافة العباسية، وفتوى الإمام الغزالي

لعربي المعافري الإشبيلي عبد الله بن محمد بن ا الفقيه أوفدحينما  ،الرسائل التي بعثها يوسف ابن تاشفين

                                                           

Reinhart  Pieter Anne  Dozy : Histoire des Musulmans d’espagne j usqua la conquéte de l’andalousie par les  al- moravides   

      (711-1100). Leyde.E .J.Brill. 1861 . T3 .P 162.168                                                                                           

  , 5ج،5221، 4،طمكتبة الغانجي ، القاهرة  دلس في عهد المرابطين والموحدين ، ترجمة عبد الله عنان ،تاريخ الأن( : يوسف)ـ شاخت  2

  .ومابعدها 411ص

،  11، سنة  4، ع 5نصوص سياسية عن فترة الإنتقال بين المرابطين والموحدين ، مجلة المعهد المصري عدرير ، مج (: حسن)ـ مؤنس 3

، التاريخ الدبلوماس ي للمغرب من أقدم العصور إلى اليوم، مطبعة 1التاريخ الدبلوماس ي للمغرب ، ج: ( عبد الهادي)؛ التازي  554ص

، 4الاتجاه السلفي في التفسير لدى المشارقة والمغاربة إلى زمن ابن جرير الطبري، ج(: علي)ابو لعكيك . ؛ 534فضالة، المحمدية، المغرب ، ص 

  334، ص 5222،5222حديث الحسنية، الرباط، إشراف محمد فاروق النبهان، دار الدكتوراه دولة في العلوم الإسلامية، 

 . 2.  3، ص 5221ار التونسية للنشر ، تونس، الغزالي وعلماء المغرب ، الد(: الطاهر)ـ العموري  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

225 
 

رسالة الإمام ) بثلاثة رسائل تؤيد منحاه بالأندلس  ا، ليعودم1771/ هـ615كر إلى المشرق سنة وابنه أبي ب

 511.  619) ، وسالة تولية من الخليفة العباس ي المستظهر بالله يالغزالي ، ورسالة تأييد من العالم الطرطوش 

 .1(1111.  1716/ هـ

فقهاء المالكية  نفرةرغم  -الغزالي منغمت ابن تاشفين على طلب الفتوى كانت الظروف قد أر إذا و        

الذي يظهر أن  ،، وله من التأثير ما قد يصل إلى إقناع أهل الأندلستبار أنّ الغزالي كان إمام زمانهباع -المغاربة

 لما استنجد به الأ  ،تأثيره فيهم كان بليغا
ّ
لتساؤل يطرح في قضية الإحراق التي كانت سنة ، فإنّ امير المرابطيوإلا

 -قبل عشرين سنةالتي كانت  -لفتوى والتي تبرز التحول المرابطي بشكل عنيف من طلب ا ،م1177/ هـ 573

  ؟2، هل كان ذلك لدواعي عقدية أم لأسباب مصلحيةإلى الإحراق

، لكن ربّما وقع التأثر بهو  ،طلب الفتوى قيمة الغزالي عند ابن تاشفين هي التي دفعته إلى  والراجح أنّ       

يوسف بن تاشفين ، وما وقع للتأليف الغزالي من إحراق كان بعد وفاة ة باعدت بين الغزالي وابن تاشفينالمني

وهنا يحضر تأثير فقهاء المالكية على خلفاء يوسف بن تاشفين في الضغط على تيار  . م1176/هـ 577سنة 

ا يظهر التقارب الغزالي مع وممّ . المصلحة من فتوى الغزالي التي كانت ظرفية، خصوصا بعد نفاذ ةالغزالي

وقد أراد . وفي مدينته المدينة الفاضلة ،يوسف بن تاشفين هو انبهار الإمام الغزالي الذي رأى فيه الإمام الأمثل

 ، مير زاهد عادلقة على يد أأن يذهب بنفسه إلى المغرب ليرى المعجزات التي تحققت في عصر الضعف والتفر 

 
ّ
، 3ه ما كاد يصل إلى الإسكندرية حتى سمع الغزالي بوفاة ابن تاشفين فعاد أدراجه من حيث أتىولكن قيل أن

/ هـ  539يطالها فيما بعد قرار تاشفين بن علي سنة حين هـ  573اء مع المرابطين بعد سنة لتبدأ معاناة الإحي

 .4لحرق وأن تغلظ الأيمان على من يتهم بكتمانهابضرورة تتبع كتب أبي حامد الغزالي بام 1163

فإنّ صداه كان يتردد لدى علماء المغرب  ،قيمة الفكر الغزالي بقدر ما وقع له الرّواج بالمشرق  والظاهر أنّ      

النزاع بين فكر فقهي تقليدي وآخر حداثي أيضا ويتضح معه  ،الإسلامي، وبتصفح المصادر يتضح الأثر الغزالي

، والظاهر أنّ ما كان يبطنه التيار الغزالي من خلال فكرية في المشرق والمغربا أوقع أزمة ممّ  ،لزمانهبالنسبة 

الصوفية  ومن توجه صوفي باعتبار المسحة ،باعتبار أن الغزالي شافعي أشعري  الإحياء من توجه أشعري 

                                                           

؛  313، ص 5223، 5العلمية، بيروت،ط، دار الكتب (322إلى سنة  422من سنة )  2الكامل في التاريخ، ج(: ه141أبو الحسن ت)إبن الأثير ـ  1

محمد عبد )القضية عنان  وما بعدها لعدة صفحات، و ناقش 342، ص  5جنفح الطيب،: ؛ المقري  411، 432، ص  1العبر ، ج: خلدون  

د صاحب المرجع  ، ونص الفتوى عن 33إلى  42، ص 5214/ هـ 5424، القاهرة  5لس ، طعصر المرابطين والموحدين في المغرب والأند(: الله

مع الملاحظة أنه يوجد إختلاف بين ما أورده إبن الأثير وابن خلدون حول إسم الخليفة بين المستظهر بالله (  141، ص 5ج) ،  34.34صفحة 

 . أو المقتدى قبله 

 .425، ص  5المرجع السابق ، ج: ـ الخاطب أحمد 2

 . 444المرجع السابق ، : ـ حسن أحمد محمود  3

 .544المرجع السابق ، ص (: عصمت عبد اللطيف)دندش ؛  534، ص 1المرجع السابق ، ج(: عبد الهادي)ـ التازي  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

226 
 

وقد وصلت بعض . والإفتاء بإحراقه بفقهاء المرابطين المتشددين إلى إنكاره دفعما  وه،المحتواة داخل الإحياء

 ،وفهرست ابن خير الإشبيلي ،وفهرست ابن عطية( الغنية) فهرسة القاض ي عياض  تعالدراسات التي تتبّ 

التيار الأشعري بالغرب الإسلامي على عهد المرابطين  لاحظت أنّ ف ،من فهارس وتراجم العصر المرابطيوغيرها 

. الأشعري كان حاضرا بقوة  ما يؤدي إلى الاستنتاج بأنّ الفكر  ذاوه .1كان متوافرا من حيث العلماء والمصنفات

ا يطرح مزيدا ممّ  ،حيث لم تلاحق السلطة هذه المؤلفات ولا المقبلين عليها ،هذا الرّواج أكثر من دلالةلوكان 

  ؟!مع بقاء أبناء وأحفاد الإحياء التساؤلات حول عملية إحراق الإحياء من

          
ّ
 و ل هذه الظاهرة المهدي بن تمث

ّ
ه ناقش المرابطين في مجلس مرت زعيم الموحدين الذي تذكر المصادر أن

بين الفقهاء وابن هذا الأخير الذي أمر وزيره ينتيان بن عمران أن يعقد مجلسا  ،الأمير المرابطي علي بن تاشفين

أشار على الأمير بضرورة سجنه   بعض الفقهاء ، ورغم أنّ  2مرت ينحى الأشعريةو إذ كان ابن ت ،مرت بمراكشو ت

 أن الأمير أمر بإخلاء سبيله ،أو قتله قبل أن يستفحل أمره
ّ
ما حين ،يأسف له فيما بعدسوهو الأمر الذي  ،إلا

خرج عن لكن الأمر كان قد ،مير المرابطي تتبعه والقضاء عليه، وحاول الأ راج فكر المهدي وصار له أتباع

مرت لفقهاء و وقد وردت مناظرة ابن ت. 3حينما لجأ المهدي إلى بلاد أغمات والسوس الأقص ى،السيطرة

حينما ناقشهم عن العلم والجهل والظن والأخبار  ،"أعز ما يطلب" لكتابه  المرابطين ضمن الورقات الأولى

 .4المتواترة

الدعاية المالكية أفضت  بأنّ  ،مرتية التي صارت موحديةو بعض الدراسات تشير إلى الظاهرة الت ومع أنّ         

، ولازمتهم  ة ضيقة من أنصارها في بلاد السوسبحكم فاعليتها وأحكامها إلى عزل الحركة الموحدية داخل دائر 

 أنّ ذلك كان 5ليهم جام لعناتهمون عالخطباء المرابطون يدعون عليهم ويصبّ كان تهمة الخارجية، و 
ّ
من ، إلا

العزلة بقدر ما كانت  ، أي أنّ ن لها شأن على مستوى بلاد المغربمرت إلى بناء دولة يكو و طموح ابن تصميم 

لأجل بناء كيان سياس ي بعيدا  ،مرتيو كانت ضرورة فرضها التفكير التها فإنّ  ،إجبارية تحت ضغط المرابطين

 .علماء أشاعرة بالحواضر المرابطية ما أنّ هذا لا يعني عدم وفرةكعن الضغوط في المرحلة الجنينية، 

العلماء من بين معارضيها جملة من  حراق التي طالت الإحياء قد كانومما يشفع هذا أنّ عملية الإ               

، وهو ما الفضل بن النحوي من فقهاء القلعةوأبو  ،م بن ورد من ألمريةوأبو القاسهم أبو الحسن الباجي من

                                                           

 .11، أنظر المصنفات  ذات البعد الأشعري في عصر المرابطين الملحق رقم  421، ص  5المرجع السابق ، ج: ـ أحمد خاطب  1

 . 415، ص  1العبر ، تح خليل شحادة، ج: ؛ ابن خلدون ومابعدها  512المصدر السابق ، ص : ـ ابن السماك  2

 .وما بعدها 512نفس المصدر ، ص : ـ ابن السماك  3

 ، 33إلى  42،  ص 5224المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، . أعز ما يطلب ، تح عمار طالبي : ـ أنظر المهدي ابن تمرت  4

السياسية الموحدية في المغرب الإسلامي ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، فرجينيا ، الولايات فقهاء المالكية والتجربة (: لخضر)ـ بولطيف  5

 . 542،ص  4112،  5المتحدة الأمريكية ، ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

227 
 

وإنّ التوغل في دراسة شخصية عالمة مثل . 1على تواجد الفكر المخالف لفقهاء المرابطين بشكل واضح يدلّ 

م ، بل عمد إلى تدريس علم الكلا التزم الغزالية ونافح عن الإحياءالإمام أبي الفضل يوسف بن النحوي الذي 

المتابعة التي كان  رغم  ،بالمغرب الأوسطالحمادية ة وأخير القلعة في حلق المساجد السجلماسية ثم الفاسي

ينبئ كل هذا على عدّة  ،2هـ وهي سنة وفاته 513يلاقيها من قبل خصوم توجهه الفكري إلى غاية سنة 

رغم  ،توى المجتمع المرابطيها بقاء الدرس الكلامي والأشعري قائما في التعاطي على مسملاحظات أهمّ 

ابن النحوي بالمغرب  ظة أنّ التضييق الذي لقيه، مع الملاحالتي مارسها المالكية الفروعيون  المضايقات

أنّ القبضة الحديدية لفروعيي المالكية بالمغرب أيضا مما يعني  ،الأقص ى لم يستمر معه في المغرب الأوسط

ارت لها ، وهو ما ينبه على أنّ المدرسة المالكية التي صالأوسطبالمغرب كان  امعلى ى كانت أقوى الأقص 

كانت أكثر انفتاحا على علم الكلام منه عن مدرسة المغرب  ،(بجاية و  القلعة) حاضرتان بالمغرب الأوسط 

وربّما يمكن الاستنجاد بما أشار به بعض الباحثين حينما تحدثوا عن الصلات بين الأندلس والمغرب . 3الأقص ى

علماء الأندلس ، وذلك بهجرة ن التطور العلمي الحاصل بالأندلسحيث استفاد المغرب الأوسط م ،وسطالأ 

المغرب الأوسط  عت علماء إفريقية إلى التوجه نحو نّ الغزوات الهلالية بدورها دفإنحو المغرب الأوسط، ثم 

 .فازدادت قيمته العلمية

من أسماء العديد التراجم وفهارس العلماء تثبت كتب   :فقهاء المغرب الأوسط زمن المرابطين  -1

 ،و المرابطين عهد الحماديين فيوعلى رأسها بجاية  ،المغرب الأوسطالفقه بالعلماء الذين شكلوا حواضر 

، وهو ما يطرح إشكالا حول تعاطي الحكام 4الكلام والمذهب الأشعري تدريسا وتأليفاعلم الذين اهتموا بو 

الأصوليين، هل كان الموقف تجاههم موقفا سياسيا أم هو موقف فكري عقدي؟ المرابطين مع شريحة العلماء 

وهذا ما  .والملاحظة نفسها يمكن طرحها على مستوى تعاطي أمراء الدولة المرابطية مع الظاهرة الصوفية

 حيث يحتاج ذلك ،واقع العلاقة بين السلطة المرابطية والفقهاء الأصوليين والصوفية يستوجب إعادة قراءة

ل وبقدر ما يسجّ  . 5لوصول إلى حقيقة العلاقة كما أرادها السلطان والفقهاء المتكلمون لإلى مزيد من الحلحلة 

  منعناية الحكام المرابطين بشريحة العلماء الذين وصلوا درجة متقدمة 
ً
الأهمية، فإنّ ذلك لم يقل عنه شأنا

حيث تبيّن الدراسات أن المغرب الأوسط . ورعاها القيام على الجانب الهيكلي المعماري الذي استوعب العلوم 

                                                           

 .، وقد بدأت عملية إحراق الكتاب بقرطبة ثم عمّت سائر المملكة  521، ص 5المغرب عبر التاريخ ، ج(: إبراهيم)ـ حركات  1

 .الخاص بالتصنيف المغربي الأندلس ي في مجال علم الكلام الأشعرية خلال عصر المرابطين   11 أنظر الملحق رقم

 . 445، ص 4نيل ، ج: بعدها ؛ التنبكتي 95التشوف ، ص : ـ أنظر ابن الزيات التادلي   2

 .442الجزائر في التاريخ ، ص ( : عبد الحميد)ـ حاجيات   3

 . وجدت هذه التآليف بالمغرب الأوسط  الإهتمام بعلم الكلام وقدالذي يمثل  11الملحق رقمنظر اـ   4

 .وما بعدها 2،ص 4113، الرباط ، 5المرابطون ، الدولة، الإقتصاد، المجتمع،جذور للنشر ، ط: حسن حافظي علوي : ـ يراجع في ذلك   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

228 
 

المرابطون مساجد  شيّد نماحي. وشهد ازدهارا راقيا ،صار ذا أهمية كبيرة" مة والجزائر و مدينة تلمسان وندر "

 .1القصور والمنازل الفخمة بالإضافة إلىبهذه الحواضر، 

، ولكن بالرجوع إلى بعض لاد المغرب الأوسطمي على مستوى بوالمصادر لا تظهر بشكل جلي التعاطي العل       

المرابطين  صر علفي الزمن الحمادي الموازي  ، فبالإضافة إلى علماء اشتهروالتراجم يمكن اقتفاء الأثر العلميا

 667ت)تبرز شخصيات نموذجية كمروان بن علي البوني  ،الذين شغلوا الجزء الغربي للمغرب الأوسط

  ،من الفقهاءالذي كان متفننا ( م1761ـ/ه
ّ
ة من العلماء أبرزهم أبو محمد الأصيلي والقاض ي أبو أخذ عن جل

برزت . 2أثرون بالأشعرية وعلم الكلامتوهؤلاء منهم الم ،مطرف وأحمد بن نصر الداودي وأبي الحسن القابس ي

واخر ي أيلسإلى جانب مروان البوني شخصية عالمة اهتمت بالقضاء والتدريس وهو أبو علي الحسن بن علي الم

 " أبو حامد الصغير" ، ويظهر من خلال كنيته (ـم11/ه6)القرن السادس للهجرة 
ّ
ى نهج الغزالي في ه كان علأن

وقد  .3، وبالرجوع إلى ما أورده القرافي يظهر كذلك دخول المنهج الشافعي إلى المغرب الأوسطالتعاطي العلمي

و أبو الفضل يوسف بن واهتم للعقيدة الأشعرية وهأخذ بالطريقة الغزالية  الذي فقيهال عالمال ذكرتقدم 

 .4م1117/هـ513النحوي ت

درس بالمغرب  الذي ،بن عبد الله المعروف بالأشيري وممن اشتهر زمن المرابطين بتلمسان أبو علي         

والأندلس وعرف بعلم القراءات، حيث تتلمذ على يد علي بن الخرّاز ، وكان له مجموع في غريب الموطأ ، كما 

كان هذا الكتاب من  وقد" اللآلي في فتوح الأمر العالي نظم " أثر عنه التأليف في فن التاريخ إذ صنف كتاب 

والتقارب في العنوان الملاحظ،  وكذلك اعتمده ابن الأصول التي اعتمدها ابن القطان في نظم الجمان 

 .5هـ 567وقيل أنه كان حيا سنة" الحلل الموشية " ماك في كتابه السّ 

وشكلوا الواقع الفقهي  ،ويضيف ابن الأبار في التكملة عددا من علماء الذين عاصروا الزمن المرابطي     

التلمساني عنايته  ابر بن أحمد بن إبراهيم القرش ي، حيث يصف جي بالمغرب الأوسط وتلمسان تحديداوالعلم

  ،ومعرفة أسماء الرجال بالرواية
ّ
مدرسة الحديث  ، وعليه قامتاه شيخه التيجيبي في مشيختهوقد زك

كما أورد اسم حسن بن إبراهيم بن زكون ذو الأصل . 6(هـ 6)بتلمسان قبل نهاية القرن السادس هجري 

                                                           

 . 422الجزائر في التاريخ ، ص: ـ محمد بلقراد   1

 .  344ابق ، ص المصدر الس: ـ  ابن فرحون   2

 . 551كفاية المحتاج ، ص : ؛ التنبكتي   13،  11توشيح الديباج ، ص: نظر القرافي اـ   3

 . 423نفس المصدر ، ص : ـ القرافي   4

ما نظم الجمان لترتيب (: ه3ابو محمد حسن بن علي المراكش ي ق)؛ ابن القطان  452، ص 5التكملة لكتاب الصلة، ج: نظر ابن الأبار اـ   5

 . 451، ص 5221، 5سلف من أخبار الزمان، تح محمدعلي مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط

 . 415، ص  5نفس المصدر ، ج: ـ ابن الأبار   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

229 
 

إلى الرأي  هميل كرويذ ،اسا والأندلس مثل من سبقه من التلمسانيينالتلمساني والذي يظهر أنه دخل ف

 .1والتأليف فيه

، وكان منهم محمد بن عبد نزلوا تلمسان بالتوسع في الروايةكما اشتهر بعض من الأندلسيين الذين     

يبي الذي اتخذ  ، وهو الذي تتلمذ عالرحمن بن علي التُجم
ً
عبد الحق بن عبد الرحمن  لىتلمسان موطنا

رت 511دخل بدوره بجاية والمتوفى سنةالذي  ،الإشبيلي
ّ
هـ، وهو ما يعني أن مدرسة الحديث الأندلسية قد أث

بن خلدون  ىوإلى جانب الحديث يفيدنا يحي. 2في أكبر حاضرتين بالمغرب الأوسط آنذاك وهما بجاية وتلمسان

ر شخصية أبي الحسن علي بن أبي القاسم عبد الرحمن بن أبي بمن تأثر بالفكر الغزالي بتلمسان حيث تحض

تضب الأشفى في اختصار المق" قنون بمثابة الفقيه المتبحر والمحقق الأصولي ، يظهر ذلك من خلال مؤلفه 

 .3نهج الغزالي وتأثر بالتوجه الأشعري والأصولي، اتبع "المستصفى 

، وهو ما يعيق حاضرة الجزائر تبدو قليلة العدد فإنّ أعلام ،وبالمقارنة بمن كان في بجاية أو تلمسان      

 وّ الباحث في معرفة الواقع العلمي بهذه الحاضرة التي ط
ّ
ال الأندلسيين إلى حر  رها المرابطون ، وقد كانت محط

، ويفيدنا كل من ابن الأبار وابن فرحون ، باعتبارها مدينة ساحلية محصنةزمن متأخر من العصر الوسيط

 مهمة تمثلت في أحمد بن عبد الله بن خميس الأزدي الذي أدخل علم أبي بكر بن العربي وغيره، بشخصية 

 للف
ً
 بأصول الفقهوالذي يظهر أنه بقدر ما كان حافظا

ً
ه كان عالما

ّ
، سالكا طريق شيخه المتأثر بالمنحى قه فإن

و دفن عند باب  ،ه 569ه توفي سنة وذكر بأن. الأصولي والأشعري باعتبار أنه تلقى العلم عن الإمام الغزالي 

 . 4الفخارين على ساحل البحر

غرب مرت في رحلته بذكر أسماء فقهاء صادفهم المهدي في انتقاله عبر المو ويفيد كتاب البيذق رفيق ابن ت       

م ء منهلمجموعة من المشايخ الفقها 5، حيث يشير إلى مصادفة المهدي بقسنطينةالأوسط من الشرق إلى المغرب

، إذ كان أميرها سبع ابن العزيز ، بن القاسم، وعبد العزيز بن محمد، ويحي م الفقيه عبد الرحمن الميليمنه

 .6وقاضيها قاسم بن عبد الرحمن

                                                           

 .  453، ص  5ـ  نفس المصدر ، ج  1

 .514، ص 4ـ نفسه، ج  2

 .511، ص 5، ج 5221طنية ، الجزائر، ط بغية الرواد ، تحقيق بد الحميد حاجيات ، المكتبة الو (: يحيى)ـ بن خلدون   3

 . 553المصدر السابق ، ص : ؛ ابن فرحون  13، ص  5، جالمصدر السابق: أنظر ابن الأبار ـ   4

 بونة ـ يجعلها عبد الواحد المراكش ي ضمن المغ  5
ّ
 .533ص المعجب،: فريقية، أنظر، المراكش يحدّ أ( بلد العناب)رب الأوسط حينما يقول بأن

 . 41،  43المصدر السابق ، ص : بيذق ـ ال  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

230 
 

، وإبراهيم بن محمد الميلي ويوسف بن د دخولها محرز وإبراهيم الزيدونيوأما في بجاية فقد صادف عن     

، وأما في متيجة فقد ذكر شخصية تدعى  1حاج الصنهاجي القاض يالجزيري الجراوي ، وعبد الرحمن بن ال

، ثم سار نحو الغرب حيث مليانة ثم ونشريس التي وجد بها عبد الله بن محسن الوانشريس ي 2الفقيه أبو زكريا

 .3وذكر مبيته بالشلف عند الفقيه أبي الربيع، المكني بالبشير 

التراجم وفهارس الشيوخ يمكن أن نستنتج عدّة ملاحظات  بطون فمن خلال هذه الإشارات المتناثرة في            

في شأن لالها شح المعلومات ، إذ تبيّن من خوحركيته الفقهية والعلمية ،رابطينحول المغرب الأوسط زمن الم

ة تظهر التباين بين حواضر ، لكن هذه الإشارات المتوفر ضفي بعض الغموض في هذا المجالأما ذلك، وهو 

تبرز بجاية الحمادية وتلمسان المرابطية كحاضرتي استقطاب للفعالية الفقهية  حيث ،المغرب الأوسط

والعلمية بالمغرب الأوسط أو لتلك الوافدة من أفريقية والأندلس على وجه الخصوص ، في حين تظل حاضرة 

 ،هذه الفعاليات باعتبار الاضطرابات الحاصلة في محيطهاالجزائر ووهران وتنس وتاهرت والقلعة كمراكز طرد ل

، وهو الأمر الذي سيختلف عنه فيما بعد القرن السابع ى تناقص عدد العلماء بفعل هجرتهما أدى إلممّ 

 .للهجرة كما سيأتي 

 ، لأنّ فقهي والعلمين انعدام التعاطي الومع ذلك فإنّ قلة التوثيق للواقع الثقافي في هذه الفترة لا يعبر ع           

 إلى وارجلان والزاب جنوبا ،المجال الواسع الممتد من بجاية شرقا إلى تلمسان غربا
ً
 والذي  ،ومن البحر شمالا

 وحركية اقتصادية
ً
 سياسيا

ً
حركية علمية من علماء ومؤسسات فيه من غير المعقول أن تنعدم  ،شهد تفاعلا

 .ومصنفات

ا أولهما م. أساسين  بأمرينارتبط قيام دولة الموحدين   :الموحدينعهد  فيذهبية الإشكالية الم  - ث

أعلى  على مستوى ظاهرة الفساد التي استشرت حول ( وس صاحب الاكتفاءبابن الكرد) ذكره أحد معاصريها 

ا أدى إلى وجود أرضية ارتكزت عليها تطلعات المعارضين ، ممّ من جور ومنكر وباطل ،ة المرابطيةهرم السلط

الذي سعى إلى تغيير المنكر بعد مرحلة  ،مرتو بروز شخصية الإمام ابن ت الأمر الثاني، و4المرابطيللحكم 

، حيث تعلم بقرطبة ثم ألمرية( هـ 571 - 577)اعتمد فيها الرحلة إلى الأندلس على رأس المائة الخامسة  ،تكوين

 ،إلى العراق و ش ي، ثم رحل إلى الحج مام الطرطو التقى الإ  إذ ،ورحل إلى المشرق عبر البحر نحو الإسكندرية

                                                           

 .  41ـ نفسه، ص   1

 . 33ـ  نفسه، ص   2

 . 33ـ نفس المصدر ، ص   3

 .344، ص 5المصدر السابق ، ج(: عبد الملك)ـ ابن كردبوس   4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

231 
 

 قد تناولنا العامل الأول  . 1هـ517سنة  -نيةفي رحلة ثا -ثم عاد إلى بلاد المغرب  ،وأقام مدّة ببغداد
ّ
 -وإذا كنا

وأثره في قيام دولة الموحدين، فإنّ من الواجب طرح التساؤل عن الدور   -سابقا عند الحديث عن المرابطين 

 دولة الموحدين؟التومرتي في قيام 

مرت بحكم لقائه وتلقيه و أثرت الرحلة العلمية على ابن ت   :السياس يالدعوي و  ابن تومرتأثر  -1

ه من المستبعد أن فيه قد عتم العلوم عن زعماء المشرق، وفي وقت يُ 
ّ
كون له خطة محددة للعمل بحكم تبأن

 
ً
ه قد خفي عنه ما كان يجري هناك ،ابتعاده عن وطنه زمنا طويلا

ّ
ه من الواجب الجزم بأنّ ردود 2وأن

ّ
، فإن

 ابتداءً  ،فعله السريعة تجاه الواقع الاجتماعي الذي لامس سلبياته في المدن التي كان ينتقل فيها ببلاد المغرب

، ثم 3يقوم أثناءها بالتدريس والنهي عن المنكر والأمر بالمعروفكان حيث  ،من طرابلس ثم المهدية ثم تونس

  ،د المؤمن بن علي ببجايةلقاؤه مع الخليفة عب
ّ
 بعبد وتصريحه له بأن

ّ
ه لا يقوم الأمر الذي فيه حياة الدين إلا

كل ذلك مما يدفع إلى التأكيد على البعد . 4...وأنّ صلاح الدنيا على يديه [...]المؤمن بن علي سراج الموحدين 

 .وأن نيته كانت مبيتة ،مرتو السياس ي لحركة المهدي ابن ت

الإصرار على هذا الفهم نقده اللاذع الذي كان يوجهه للمرابطين، وما كان يلاقيه من ا يزيد في وم 

حيث كان  .بعد تحذير الفقهاء للحكام المرابطين من أمره الخطير على النسق السياس ي المرابطي ،متابعة وإبعاد

، وأن كفرة مجسمون ويصدر أحكامه بأنهم  ،، وصار يطعن على المرابطينخاصة بالذي يقصدهالالمهدي ينبّه 

 .5غزوهم واجب

إلى تلك الأعمال التي كان يقوم بها منذ انطلاقه  -وهو الملازم له في الرحلة -يشير صاحب أخبار المهدي            

يقوم فيها مقام الحاكم  ،من طرابلس إلى غاية المغرب الأقص ى، حيث كان يمكث في الحواضر مدّة من الزمن

والدعوة إلى  ،، إذ كان يهدف إلى تأليب الناس على المرابطينابطينبسلطة المر  غير مكترث ،الآمر الناهي

  ،ولا شك أنّ إضفاء نوع من القداسة على شخصيته.  6الالتفاف حوله لتحقيق مآربه السياسية
ّ
نه هو ما مك

، ولا 7طالبإذ عمد إلى رفع نسبه إلى الحسن بن علي بن أبي  .مرتو وسهل المهمّة أمام ابن ت ،لناسمن قلوب ا

                                                           

 . 44المصدر السابق ، ص: ـ البيذق   1

 . 53، ص5224، الدار العربية للكتاب، ليبيا ، تونس، حركة الموحدين في المغرب ، ترجمة أمين الطيبي (: لوتورنو )ي جـ رو   2

 . 44المصدر السابق ، ص : ـ البيذق   3

 صاحب الأنيس المطرب قد أخطأ حينما جعل لقاء المهدي بعبد المؤمن بن علي بتلمسان وهو عكس ما .   35نفس المصدر ، ص ـ   4
ّ
ويظهر أن

 .441الانيس المطرب ، ص  : ابن أبي زرع : أنظر . أورده البيذق الذي صاحب المهدي في رحلته ببلاد المغرب عموما 

 . 444ص  المصدر السابق ،: ـ ابن أبي زرع  5

 .31إلى  31المصدر السابق ، من ص : البيذق . هـ  143ـ راجع حركة المهدي من طرابلس إلى تينملل فالمبايعة إلى غزاوته إلى وفاته سنة  6

بن ، في حين يشكك ا541المصدر السابق ، ص : الواحد  ؛ المراكش ي عبد 424المصدر السابق ، ص : ـ محمد ابن أبي العلاء بن السمّاك   7

ه رعي النسب الشريف ، أنظر ابن أبي زرع 
ّ
 . 453المصدر السابق ، ص: أبي زرع في ذلك ويذكر من قال بأن



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

232 
 

ولا تخفى مدى الأهمية في ادعاء النسب الشريف على الذهنية المغربية على مرّ الأزمان ، إذ كانت مفتاح 

 .1الوصول إلى بناء الكيانات السياسية بالمشرق والمغرب

بل استلزم اقتران النسب الشريف  ،ولا ينتهي الأمر في إضفاء صفة الشرف على الشخص بعينه      

وهي النظرية السياسية التي أكدّ عليها ابن  ،أن يفض ي ذلك إلى صياغة فكرة المهدوية( كمجال ) المغرب بلاد ب

 قوياو تابن 
ً
 ى أتباعه وسمي بالإمام المعصومفي مساره نحو بلاد المغرب، وقد ترسخ ذلك لد 2مرت تأكيدا

 . 3عضد شريعة محمد صلى اللله عليه وسلم ،ومحمد العربي القريش ي الهاشمي الحسني  ،المهدي

ن طابق إسمه إسم النبي وإسم المهدي م أنّ  عي المسيطر على ذهنية أهل المغربوفي الموروث الشر       

 . وإسم أبي أبيه أبيه،
ّ
المجال ، واكتملت سلسلة التلازم بين النسب الشريف و 4ه يكون من ولد فاطمةوأن

التي طالما كررها البيذق في  ،إلى اكتساب صفة العصمةمن جهة ثانية  م مهمّ والمهدوية كمعل من جهة  المغربي

ليؤكد من خلالها على ضرورة الانصياع إلى ما يوجهه إليه دونما نقاش أو رفض، ولتلقى جميع  ،المهدي أخبار

ية اعتبرت وعليه فإنّ طبيعة النسب الشريف وصبغة العصمة المضاف إليها المهدو .  5أفكاره القبول والتطبيق

مرت، ثم و حيث توفي المهدي بن ت م1137/هـ 516ركائز الدعوة التمرتية التي امتدت إلى حدود سنة  من أهمّ 

 .نالموحدي سابقا لقيامعلى هذه الآليات التي مكنت  ليقع الانقلاب ،استمرت بعده إلى مدّة من الزّمن

ودفعه نحو الرسوخ  ،مرتيو اعتبر بمثابة مؤشر على نجاح الفكر الت آخر  تشير المصادر إلى عامل مهمّ       

إذ عدّ الغزالي من أعلام العصر حينذاك، في حين ، مرتي الغزاليو مثل في اللقاء التوالمت ،المجتمع المغربي لدى

م مرت العلو صاحب المعجب إلى تلقي ابن تالمراكش ي ر يشحيث ي. عدد غير قليل من الباحثينالرواية  يردّ 

وع من ـ ثم يضيف بنبن عبد الجبار ونظرائه المحدثين بالمشرق عن كل من أبي بكر الشاش ي وعن مبارك 

ي غضِب حينما سمع الغزال أنّ ب يوحك. لي بالشام أيام تزهده فالله أعلمالغزاالشك ـ وقيل لقي أبا حامد 

ابن أبي زرع يؤكد حضور المهدي كن لو . 6مرتو في حضرة ابن ت -كل ذلك-أنكر على المرابطين بإحراق الإحياء، و 

لابد "وله لتلامذته بقالغزالي صرح حينما  الغزالي في ابن تومرت، المهدي لحلقات الغزالي، حيث يشير إلى فراسة

                                                           

 .لمنحى ـ يستند في هذا المقام إلى قيام الدولة العباسية بالمشرق ، وقيام دولة الإدريسية بالمغرب ، وقيام الدولة الفاطمية كدليل على هذا ا  1

 .   44المرجع السابق ، ص : ـ روجي لوتورنو   2

 .  424المصدر السابق ، ص : ؛ ابن السماك   343، ص  5ج/ المصدر السابق : ردبوس عبد الملكـ ابن ك  3

يث ، ويراجع في ذلك الأحاديث الواردة حول المهدي وأشراط الساعة لدى كتب الحد 343، ص 5نفس المصدر  ، ج : ابن كردبوس  ـ أنظر   4

 .الصحيحة 

 .  مرت في كل مراحل سيره وحياته معه و ـ تكررت صفة السيد المعصوم في كتابات البيذق وتلازمت مع ابن ت  5

أبو العباس أحمد بن )؛ ابن قنفذ 34، 34المصدر السابق ، ص : قطان ؛ ابن ال 543المصدر السابق ن ص : ـ المراكش ي عبد الواحد  6

، 5212الفارسية في مبادئ الدولة الحفصية،تق  محمد الشاذلي النيفر وعبدالمجيد تركي، الدار التونسية للنشر، تونس،(: ه251الحسين ت

 .  511،  22ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

233 
 

 رب فيه ما يمتّ كلام صاحب الأنيس المط ومع التأكيد على أنّ  .1"مرت ـ من دولة و يقصد ابن تـ  لهذا البربري 

رواية صاحب المعجب قد يكفي لردّ هذه المسألة ونفي اللقاء  صبغإلى الأسطورة، فإنّ الشك الذي بصلة 

 .2مرتيو الغزالي الت

مرت و إلى مقارنة التواريخ التي كان فيها ابن تت بعض الابحاث ذهبفي شأن اللقاء التومرتي الغزالي، و      

من الأساطير  اوبذلك يكون أمر اللقاء ضرب ،ها لا تتفقتفوجد ،قادما من المغرب إلى المشرق مع حركية الغزالي

فعل لم يلتق الغزالي على مرت تلميذ المازري بالو إلى أنّ المهدي بن ت توصلقد تو ، 3لتحقيق مآرب سياسية

م حيث 1177/هـ 573م بنظامية نيسابور إلى سنة 1176/ هـ 666، لأن الغزالي انتصب للتدريس سنة الأرجح

 . 4هـ 577مرت الأندلس سنة و م، في حين غادر ابن ت1111/هـ 575طوس أين توفي بها سنة  انتقل بعدها إلى

، وتمكن بفضل ذلك في القبول نالت فمرت و م فكرة ابن تا دعّ ممّ  الرواج الكبير ومع ذلك لقيت قصة اللقاء 

 .السيطرة على بلاد المغرب بالإضافة إلى الدعائم السالفة 

مرت منذ و مرت على هذه الخصائص، بل عمد ابن تو ولا يقتصر انتصار الدعوة الموحدية زمن ابن ت 

 ثم،ثم تلمسان وفاس ومراكش ،من طرابلس إلى تونس وقسنطينة وبجاية وملالة ومتيجة والونشريس هعبور 

  .5هـ515نةت مبايعته ستمّ ،حيث ليستقر بتينمل شمال السوس الأقص ى -المصامدة حيث مواطن -إلى سوس

وهم  ،فجعل منهم العشرة ،طبقاتإلى وصنّف أصحابه  السياس ي المذهبي، تنظيم دعوته وبناء كيانهب وقام

وهي طبقات لا تجمعها  ،، ثم الخمسين وهم الطبقة الثانية(الجماعة ) هاجروا معه وأجابوه  الأوائل الذين

 - الباحثون  ذهب إليهحسب ما  -من ذلك  الهدفوكان . 6بل هم قبائل شتى يسميهم المؤمنون  ،قبيلة واحدة

 تنظيمية كانت تتماش ى في بعض  ،مرت حاول إنقاص تأثير المجموعات القبليةو ابن ت أنّ 
ً
بأن أقام فوقها أشكالا

ل عِ بل جُ  ،هذا النظام في طبقاته لم يكيّف لكيان سياس ي واسع ، مع الملاحظة أنّ 7جوانبها مع الأنماط البربرية

                                                           

 . 452ـ  ابن أبي زرع ، المصدر السابق ، ص   1

 يلمّح إلى تأكيد المغاربة على اللقاء في حين يذهب هو إلى نفيه كليا  حيث  521، 2الكامل ، ج: ، أنظر ابن الأثير    2

 . 455قيام دولة الموحدين ، ص  : ؛ غناي مراجع عقيلة  43الغزالي وعلماء المغرب ، ص : ـ العموري الطاهر   3

المغرب عبر : اللقاء ، حركات إبراهيم ؛ وهذا عكس ما ذهب إليه إبراهيم حركات حينما أكد  35نفس المرجع ، ص : ـ الطاهر العموري   4

 . 433، ص  5التاريخ، ج

 .  ـ يراجع في مسيرته هذه كتاب أخبار المهدي بن تمرت الذي يعد سيرة ذاتية وترجمة حقيقية لمسار المهدي بن تمرت من قبل رفيقه البيذق   5

 .  544المصدر السابق ، ص: ـ المراكش ي عبد الواحد  6

  : ات ابن لقطان وقسمها إلى ـ  ذكر هذه الطبق 7

 ـ أهل الدار ـ هرغة ـ أهل تينملل( صغار الطلبة ) ـ أهل الخمسين ـ أهل السبعين ـ الطلبة ـ الحفاظ ( أهل الجماعة ) ـ العشرة 

ر ات  ( جدميرة ) ـ جدميوة  ماك الغزاة أي الرماة ، أنظر وقال ابن الس( وهم الأحداث الصغار الأميون ) ـ جنفيسة ـ هنتاتة ـ  أهل القبائل ـ الغ 

 . 31المرجع السابق ، ص: نظر كذلك روجي لوتورنو او .  532صدر السابق ، ص الم: ؛ ابن السماك  24المصدر السابق ، ص : ابن لقطان 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

234 
 

ومهما يكن فقد عمل الجانب الهيكلي التنظيمي . 1ية في جبال الأطلس الأعلى بالمغرب الأقص ىل لقبائل بربر عِ جُ 

 ،مرت على إعطاء كيان له صبغته وفعاليته في تجسيد طرح جديدو إلى جانب التأطير الفكري للمهدي بن ت

 .عهد المرابطينعكس ما كان متوافرًا على 

كان يُعمل  ،صرح الموحدي من خلال تجواله ودروسهمرت يقيم الو وفي الوقت الذي كان فيه ابن ت 

فقهماية في سبيل إظهار شطط المرابطين، إذ عُرف المالكية بالفكر والدع
ُ
معرفتهم  وقلة ،الجمود وضيق أ

في كتابه  بأقبح الصفات كان يصفهموقد  .2د لاجتياحهم من قبل المهديا مهّ ، ممّ بالجدل والعلوم العقلية

، هم وبيّن انحرافهم عن جادة الدينشنّع علي و ،جسمينطوائف المبطلين الملثمين والم تحدث عني وهوودعايته 

ت إلى نفرة أدّ فوضعهم بذلك في خانة الخارجين عن الدين المارقين عن الشريعة، وكان ذلك من الوسائل التي 

التي أطلقها ابن  وصافو من الأ  . 3كما كان يرى من الواجب على المسلمين محاربتهم ،الناس عن المرابطين

 بطائر أسود البطن أبيض الريش يقال له  ضدمرت و ت
ً
" الزرجان " المرابطين أن سماهم الزراجنة تشبيها

 .4 شماتتمثلما سماهم الحشم للثامهم كما تفعل النساء المح ،باعتبار أنّهم بيض الثياب سود القلوب

من  مسألة القبلةكانت  الشرعية، و  إلى مآخذتهم في الجوانب مرتو إلى جانب هذا كله عمد ابن تو 

جملة حاضرة مراكش من  تبقي ،، فحينما استولى الموحدون على جميع المغربانتقدهم عليهاالمسائل التي 

ريق مساجدها عن القبلة المهدي امتنع عن دخولها لأجل تش بسبب أنّ ،  المناطق التي لم يدخلها الموحدون 

مصل) محمد  ولا تحريف لأمة ،التي لا عوج فيها المستقيمة
ّ
وأنّ التشريق والتحريف لغيرها  ،( ى الله عليه وسل

 ضرورة من اليهود، وذهب الفقهاء الموحدون إلى 
ّ
 ،هر قبل السكن، وطرح السؤال حول كيفية تطهيرهاأن تط

 .5وتشيد أخرى فوقع ذلك ،الفقهاء بأن تهدم جوامعها فرأى

عدم صحة وضع قبلة صرح بالمصادر لم ت إلى أنّ  ةمشير  ،ه القضيةهذت بعض الدراسات وقد تناول        

إلى أن استنتاجات  صاحب الدراسة وذهب. باستثناء المصدر الموحدي السابق ،المساجد مراكش زمن المرابطين

ويستند في ذلك إلى قبول أبو الفضل بن  ،الفقهاء وحسابات أهل علم كيفية الإرصاد تدعم صواب القبلة

اختيار الموحدين لهذه  يستنتج من ذلك بأنّ . 6وإلى أبي سعيد المتيجي وغيرهما" دلائل القبلة " النحوي في كتابه 

 في ذهن الفرد والمجتمع ن الصلاةلهذه المسألة باعتبارها مسألة حساسة ترتبط برك
ً
وما يترتب  ،الحاضرة يوميا

                                                           

 . 34نفس المرجع ، ص : ـ روجي لوتورنو  1

 . 435، ص  4112،  5دار الإسلامي، طأبحاث وتحقيقات في تراث المغرب الإسلامي،دار الم: ـ محمد مسعود جبران   2

 .وما بعدها  434أعز ما يطلب ، ص : ابن تمرت ـ   3

 .  544، ص المصدر السابق: نظر ابن لقطان ا ـ  4

 .   هـ  135، وقد كان إفتتاح مراكش سنة  552وص  23،  21المصدر السابق ، : ـ راجع البيذق   5

الصراع المذهبي : مساهمة  ضمن محرر حسن علوي حافظي" من صدى توجيهات ابن تومرت اليومية ، مسألة القبلة: "ـ رابطة الدين   6

 . 515ببلاد المغرب ، ص 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

235 
 

، اليهودب ، وشبّههم الموحدون تهمةالمحل في المرابطين هذه المسألة قبلة، وقد وضعت على عدم استقبال ال

 .1 شرعية الحكم المرابطي هذا ما ضرب في الصميمو 

وأمام هذه الانتقادات لم يقف فقهاء البلاط المرابطي مكتوفي الأيدي، بل عمدوا إلى التشنيع عليه عند        

 هم فيفهل كان قصد. حينما خاضوا في نقد توجهه العقديخصوصا  ،جتمعالأمراء والتضييق عليه لدى الم

ونشرها بين الأمة هي  ،مرت، أم أنّهم رأوا في دعوته إلى الأشعريةو كما قال ابن ت ،ذلك الحفاظ على ما بأيديهم

 2؟في وقت كانت فيه البلاد أحوج ما يكون إلى الوحدة لصد العدو الخارجي ،دعوة إلى التفرقة

مرت ثم الموحدين في و دت القراءات لمذهبية ابن تتعدّ  :مرتو بن تاعهد  إبّانمذهبية الموحدين  -1

طموحات السياسية الذلك إلى  باحثون عموم مسيرتهم سواء على المستوى الفقهي أو  العقدي، وقد أرجع ال

ه عمد و ت لابن وتحصيله العلمي، وباعتبار أنّ للمهدي 
ّ
إلى توظيف معرفته مرت صِبغة المثقف العضوي فإن

لكنها لم تعط  ،4ل هذا المنحىوحاولت بعض الدراسات أن تفصّ . 3العلمية لأجل خدمة قناعاته السياسية

ت ناقشقد و  -وهي مسألة التوجه -هذه المسألة لالأبعاد الحقيقية لطبيعة الفكر وعمق الممارسة الموحدية 

 : ها في مراحل زمنية تجعلو عقيدة المهدي الدراسة 

ـ وجعلها م1111/ه515وعه من المشرق إلى سنة بيعته الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر منذ رج:  الأولى  

 . مطابقة لأهل السنة 

وتمثلت في العقيدة م،1137/هـ516ـ واستمرت إلى سنة م1115/ه577فريقية سنة إ من دخوله إلى:  الثانية 

 .ء الاعتزال الأشعرية والدعوى إلى الاجتهاد والأخذ ببعض آرا

والرجوع إلى  ،بالفروعوتميزت بالدعوة إلى عدم الأخذ  ،منذ إعلان المهدي المنتظر بيعته إلى وفاته:  الثالثة 

عتزال فيما يخص الإرادة ، والسير على طريقة الا ي قضية العصمة، والأخذ بنظرية الشيعة فكتاب والسنةال

 .5"المرشدة " الأشعرية ، والدعوة إلى التوحيد على الطريقة البشرية

 على  ،مرتيةو تهت بعض الدراسات الحديثة إلى محاولة الفصل في القضية التانفي حين  
ّ
ه بالرغم من التنافر أن

والذي امتزج بالجانب  ،عن توخيه البعد والهدف السياس ي ا ينمّ فإنّ ذلك ممّ  ،الفكري التمرتي الصارخ

                                                           

 . 512،  512ـ نفسه،  ص  1

 . 31السلطة بين التسنن والتشيع والتصوف ، ص : ؛ بن سباع مصطفى 542المعجب ، ص(: عبد الواحد) ـ المراكش ي  2

،  مساهمة ضمن التراث المالكي في المغرب الإسلامي ، جامعة الحسن الثاني ، عين الشق (: عبد الغني)ـ أبو العزم  3
ً
هل كان إبن تمرت مالكيا

 .   445، ، ص5222عارف الجديدة ، الرباط، ، الدار البيضاء ، مطبعة الم

جهود ( : عبد السلام)؛ شقور  42، ص  443، مجلة دعوة الحق ، ع أسباب انتشار المذهب المالكي واستمراره(: عباس)ـ أنظر الجراري  4

 . 431، مجلة التاريخ العربي ، الرباط ، ص  4113،  35، ع المالكية في مواجهة الفرق المخالفة

 . 411،  411، ص  5المغرب عبر التاريخ ، ج: ـ حركات إبراهيم   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

236 
 

مرت هو إسقاط الحكم القائم، وقد راهن في ذلك على خيار و ، وأن ما ظلّ يهيمن على بال ابن تالفكري 

 عن السّجال الفكري 
ً
 .1المواجهة فضلا

زت على المذهبية الت    
ّ
 ،مرتية زمن المؤسس الأول للدولة الموحديةو والحقيقة أن هذه الدراسات بقدر ما رك

مدى أخذ ل مطروحا حول مرت بالشكل المستفيض، ليبق التساؤ و فإنّها لم تتطرق إلى زمن ما بعد ابن ت

 ؟مرتو ه تغيّر بعد وفاة المهدي بن ت، أم أنّ التوجبتوجهه المذهبيمرت و خلفاء ابن ت

مرتي زمن المهدي تطورا حصل على و ؟ وهل يمكن اعتبار المنحى التالملامح المذهبية للمسلك الموحديفماهي  

لة في ظل ما عرف بالصراع م فترة طويمستوى الساحة الفكرية ببلاد المغرب آل إليه الواقع بعد عراك دا

  المذهبي؟
ّ
 لسياسية الجامحة لدى شخصية تواقة؟ه مذهب تلفيقي غرضه خدمة الرغبة اأم أن

  ،مرتية نحو المشرق و تثبت المصادر الرحلة الت      
ّ
ه اتصل بزعماء المدرسة الأشعرية هناك، وتلقى عنهم وأن

 العقلية ةعنها بالحج والذبّ  ،للعقائد السلفيةالفكر الأشعري واستحسن طريقتهم في الانتصار 
ّ
ه حينما ، وأن

  -ل والإقرار بالمتشابهات كما جاءتوقد كان أهله يأخذون برأي السلف في ترك التأوي -رجع إلى بلاد المغرب 

ي ، كما سلمت المصادر ببراعته فبالمذهب الأشعري في كافة العقائدوالأخذ  ،على القول بتأويل المتشابه حملهم

 .2علم الكلام و الاعتقاد والحديث والفقه

 الغزالي، وتمّ أبي حامدمام مع الإ مرت و ابن تلقاء منها مسألة  ،تطرحت في هذه المسألة عدّة إشكالا وقد          

من  ،فق ما ذكره البعضير و إلى عدم السّ  وحضور الشك يقودالفصل فيها فيما سبق بأنّ اقتفاء التواريخ 

 . 3اللقاء حيث وقوع
ّ
مرت بتعاليم الغزالي، إذ يذهب و ب عن هذه المسألة أمرا آخر هو مدى تأثر ابن توترت

يسترشد سواء في تعاليمه أو أعماله  مرت لمو راءة كتب الغزالي أن ابن تالمستخلص من ق البعض إلى أنّ 

بالغزالي من حيث التعصب للمسائل العقدية، في وقت نجد الطريقة الغزالية الرفيقة المرفقة المتشبعة 

در للغزالي البقاء إلى زمن ابن مرتو عكس الطريقة الثورية لابن تبالتوقير للإيمان التقليدي على 
ُ
ه لو ق

ّ
، وأن

 .4تلميذه المزعوممرت لأصدر فتوى بنقض عمل و ت

ة دخول الأشعرية مرت في مسألو ويضاف إلى هذا كله إشكال ثالث حول مدى الجديد الذي طرحه ابن ت       

 إلى بلاد المغرب
ّ
 بورا فسقاها  م بالضرورة أنّ ، إذ لا يمكن أن نسل

ً
أرض المغرب في المجال العقائدي كانت أرضا

ب عن  ،القائمة على تأويل المتشابه ،في الاعتقاد طريقتهم -بعد أن عاد من المشرق  -مرت و ابن ت
ّ
العقائد والذ

وهو يتحدّث  خلدون  كما أورد ذلك ابن ،تباع التأويلاالمغرب كان في معزل عن  وأنّ  ،السلفية بالحجج العقلية

                                                           

 .    542ـ  512المرجع السابق ، ص: نظر دراسة بولطيف لخضر اـ  1

 . 441المصدر السابق ، ص : ؛ ابن أبي زرع  541المصدر السابق ، ص : ـ المراكش ي عبد الواحد  2

 .  452المصدر السابق ، ص : ؛ ابن أبي زرع  541المصدر السابق ، ص : ـ ا لمراكش ي عبد الواحد  3

 .413، ص  5214، 5، القاهرة ، ط5عصر المرابطين والموحدين ، ق(: محمد عبد الله )ـ عنان   4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

237 
 

الأشعري  الحضور  أنّ  -ما سلف  -، إذ تنبئ المصادر 1عن عودة ابن تومرت من المشرق وأثره على أهل المغرب

لتأتي رحلة ابن العربي كرافد مهمّ في وفود  ،س يبكان قائما كفكر منذ عهد ابن أبي زيد و أبي الحسن القا

الكلام أبو الفضل وحينما ينافح عنها صاحب  ،العقائد الأشعرية ضمن الكتابات الغزالية إلى الأندلس فالمغرب

 ،ينما اتبع أبا الحسن الأشعري في أكثر المسائلمرت حو ابن ت ويضيف صاحب المعجب أنّ   .يوسف بن النحوي 

ه في الصفات قد وافق المعتزلة في نفيها وإنكارها، أي إلصاق الصفات الإنسانية بذات الله في مسألة اليد 
ّ
فإن

كما أنكر  ،د الذي تتصف به الذات الإلهيةوالتجرّ  وافقإلى تأويل هذه الصفات بما يت حيث ذهب ،والجلوس

 . 2صحابه المرابطينالتجسيم وكفر أ

، وأنّ ا أفسده الزمانقيدة الإسلامية ممّ فات إلى تطهير العمرت يهدف من خلال نفيه للصّ و وقد كان ابن ت      

 عن طريق المصادر الصحيحة 
ّ
خير الذي هذا المنحى الأ  ونعتقد أنّ . 3(القرآن والسنة ) تحقيق ذلك لن يكون إلا

ما يتما ،مرت وأعلنهو اتبعه ابن ت
ّ
 ينعتهم بالمجسمين ،ش ى وطبيعة معارضته للمرابطينإن

ً
بل  ،حينما كان دوما

، حتى ذهب هه صفة المهدويةمرت على توجو كما أضفى ابن ت. ى تسمية مذهبه وأتباعه بالموحدينذهب إل

  صاحب المعجب إلى القول أنهّ 
ّ
 من التشيع غير أن

ً
 وأكد ذلك ابن  .4ه لم يُظهر منه ش يء للعامةكان يبطن شيئا

 
ّ
والذي  ،المخبر به في آخر الزمان ،ه الإمام المهدي المنتظرأبي زرع حينما تحدث عن إشاعته لدى الناس بأن

 
ً
في تقص ي البعد الشيعي في هذا المنحى من " أعز ما يطلب " ويفيدنا كتاب .  5يملأ الأرض عدلا كما ملئت جورا

: الأهداف حينما يعرّف المهدي بستة أشياء خلال تصريحاته،  ومن خلال اعتماد هذه الوسيلة لأجل تحقيق 

 .الحسب والنسب والزمان والمكان والقول والفعل 

ه من ذرية فاطمةا النسب فإ، وأمّ ا الحسب فحسب حزب الموحدينفأمّ       
ّ
ا الزمان فيأتي في آخر ، وأمّ ن

ه قال ا المكان فالمكان الذي قام منه، وأمّ الزمان
ّ
ا ، وأمّ في قوله( وهو صادق ) ي أنا المهد: ، وأما القول فإن

ه يفتح الدنيا شرقها وغربها
ّ
  -وهو ما جاء لدى صاحب المعجب  . 6الفعل فإن

ً
  -سالفا

ّ
د أن

ّ
ه جمع حينما أك

 على المهدوية من خلال نسبه ونعتهالة الأحاديث الدّ 
ّ
ورفع  ،ه هو محمد بن عبد الله، وصاح في الناس أن

                                                           

المذاهب : مساهمة  ضمن محرر حسن حافظي " الأشعرية والاستقرار المذهبي:" ؛ الإدريس ي علي414، ص 1العبر ، ج: نظر ابن خلدون اـ   1

 . 545مية ببلاد المغرب، ، صالإسلا 

 . 544المصدر السابق ، ص : ـ المراكش ي عبد الواحد  2

 . 41المرجع السابق ، ص : ـ  روجي لي تورنو   3

 . 544المصدر السابق ، ص : ـ المراكش ي عبد الواحد   4

 . 441، ص المصدر السابق: ؛ ابن بن زرع  343، ص 5ابق جالمصدر الس: ـ ابن الكردبوس   5

  6.  413أعز ما يطلب ، ص : ـ أنظر ابن تمرت 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

238 
 

 وادّ  ،ه وسلمبالفعل نسبه إلى النبي صلى الله علي
ّ
واستقر عند  ،ه المهدي المعصومعى العصمة لنفسه، وأن

 
ّ
 .1ه بالفعل المهدي فبايعوه على ذلكأذهان الناس بأن

يدل على البعد الشيعي  ما( البيذق ) ولعل تكرار  صفة المعصوم في تأليف أبي بكر بن علي الصنهاجي         

فإنّ ما هو غير سني  -2لوتورنو ذكر اعلى م-فكرة المهدوية فكرة سنية في حدّ ذاتها  ومع الإقرار بأنّ  .مرتو لابن ت

مرت بالمهدوية و وقد صرح ابن ت. مرتو وهو ما تبناه ابن ت ،منها أن تقرن المهدوية بالعصمة على شاكلة الشيعة

الناس على أساس د بايعه وق .م 1111/ هـ 515خطبة الأولى للمبايعة، وذلك بالسوس الأقص ى سنة الخلال 

 عندك وبادره الناس بأنّ  ،، حينما انتهى من الخطبةالمهدوية
ّ
وهو ما لم ينكره ابن  ،تلك الصفات لا توجد إلا

إلى المعروف  ما زاد من تعلق الناس به إظهاره التقشف والورع والزهد في الدنيا وتوجيه الناسو  .3مرتو ت

 .4مرتو الذي تبلور في دعوة ابن ت، مما يوحي بالتوجه الصوفي وإبعادهم عن المنكر
  

ّ
يظهر هذا من خلال ما  ، 5ه الخارجي المتمثل في استحلال تكفير الناس وقتالهمعدم د البعض بُ وأك

تتبعناه لسير رحلة المهدي من خلال مؤرخه ورفيق رحلته البيذق حينما يتحدث عن التدخل المباشر 

في أمراء المرابطين ووصفهم بالكفر ( المهدي ) طعنه ، وأكد ذلك حينما ذكر صاحب الأنيس المطرب 6للمهدي

 والدعوة إلى خلع طاعتهم  ،التجسيمو 
ّ
ويكسر  ه كان يمش ي في الأسواق يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ، أن

وهكذا تبيّن لنا توجهه في المجال .  7يفعل ذلك في كل بلد حلّ فيه وأي موضع نزل به[ ...]المزامير وآلة اللهو 

مرت في هذا الشأن قد مزج بين و أن منهج المهدي بن ت ،والذي توسع إلى آرائه السياسية ،خصوصا العقدي

والعقيدة  في سلوكه المسحة الصوفيةبالإضافة إلى  ،التشيع في صلب توجهه ، مع الخارجية من حيث المعاملة

 .شعريةعلى منهج الأ 

بغة التنك ا منحاه في مجال الفقه فإنّ أمّ              ر للفقه الفروعي المالكي على طريقة المرابطين ظاهرة، وما صم

فيها من المناقشات والشروح يفيد بتوجهه نحو ما و  ،(أعز ما يطلب ) مرت و توحي به نصوص كتاب ابن ت

 على الأصل الذي لا تتناقض فروعه الاعتماد
ّ
ه منحصرة في ه لا يثبت فرع دون أصل، وأنّ طرق العلم عند، وأن

، وأن الأخبار وب كتاب وسنة وإجماع ،وهي الأصول ، والسمع فيها على ثلاثة ضر و السمعالحس والعقل 

، والظن لا يفيد حاد لا يفيد العلم لكونه مظنون وأنّ خبر الآ [ .. ].المتواترة هي المفيدة للعلم بالنقل المستفيض 

                                                           

 . 544المصدر السابق ، ص : ـ عبد الواحد المراكش ي   1

 .41المرجع السابق ، ص : ـ روجي لو تورنو   2

 .   533،  531 صالمصدر السابق ، ص: ـ ابن السماك   3

 . 452المصدر السابق ، ص : ـ ابن أبي زرع   4

 . 524الصراع المذهبي ببلاد المغرب، ، ص :  وحدون والمذهب الظاهري، مساهمة ضمن محرر حسن حافظيالم(: محمد)ـ المغراوي   5

 .   المصدر السابق في عدّة صفحات لسير المهدي من تونس إلى السوس الأقص ى: ـ يراجع البيذق   6

 .وما بعدها  441المصدر السابق ، ص : ـ ابن أبي زرع   7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

239 
 

هم ما شاء ل على التشنيع علي، فحممرت فقهاء المالكية مجسمةو دي بن تويضاف إلى هذا اعتبار المه.  1العلم

، 2هم أهل كفر، وحصر التوحيد في أتباعه وأصحابهر ابأنّ قتالهم واجب باعتب ، وأقرّ اهم المجسمةسمّ و هواه 

والتقليد  وهذا ما دفع بالبعض إلى اعتبار الدولة الموحدية زمن مؤسسها إلى ما بعد أنها كانت تنكر الرأي

ملوك  لعبد الرحمن الفاس ي بأنّ " وتات  فاسيب" الاستناد في ذلك إلى كتاب ، وتمّ وتنتحل المذهب الظاهري 

 
ّ
والعمل شرعا على محض  ،وا بالمذهب المعروف لهم من إنكار الرأي في الفروع الفقهيةالموحدين قد تحل

 . 3الظاهرية

صول مرت من إعمال العقل في أو ونفس النتيجة خلص إليها عنان حينما تحدث عن موقف ابن ت      

 
ّ
مرت و ابن ت  موقفه من الاجتهاد كأصل من أصول الشريعة والحمل عليه يبيّن بأنّ  ه لا يثبت، وأنّ الشريعة وأن

مرت على وجوب استيقاء الأحكام الشرعية و ، حيث يؤكد ابن تي تفسير الشريعة بالمذهب الظاهري كان يأخذ ف

 [ ...]من الكتاب والسنة لا غير 
ّ
 بعد المهدي ا ه من الغريب أنّ ويضيف أن

ّ
لظاهرية لم تنتظم في ظل الموحدين إلا

 ب
ً
 .4ستين عاما

مرت وفقهاء المرابطين كدلالة واضحة على مدى التنافر و جال بين ابن تالسّ  شيرة إلىوتأتي الكتب الم      

 أكبر علماء  إذ تفيدنا المصادر أنّ .  ا يؤكد عدم التلازم بين الطرفينممّ  ،بين مذهبيته والتوجه المالكي حينذاك

مؤلف (  1116 - 1116/ هـ 511 - 517) المالكية ببجاية وهو عبد الحق أبو محمد بن عبد الرحمن الإشبيلي 

ا أثار حنق الموحدين ممّ  ،كان هو الذي تولى المنبر لعلي بن إسحاق ببجاية ،وغيره من التآليف" الأحكام " كتاب 

. 6من الموحدين( م1167ـ  1713/ هـ 566ـ  696)ياض يضاف إلى ذلك موقف القاض ي ع ،5وراموا سفك دمه

مرت و ابن ت مرت لقيمة الاجتهاد كمصدر للشريعة هو أمر منطقي باعتبار أنّ و إنكار ابن ت ويذهب البعض إلى أنّ 

ر بقد 
ّ
ب في إطار التوجه الظاهري ، وهو ما يص7ثوب الإمام المعصوم الذي لا تناقش آراؤه ولا ترد أحكامهتدث

 .كارلهذا الإن

 أن الذاهبين إلى مالكية ابن ت
ّ
التوجه  وأكدوا على أنّ  ،مرت قد خالفوا هذا المنحى والتوجهو إلا

 ما لم لا يكون الظاهري ظاه حيثهر صراحة في أقواله وتصريحاته، الظاهري الذي أقره البعض لا يظ
ً
ريا

                                                           

 . 43ـ  42تحقيق عمار طالبي ، ص : كتاب أعز ما يطلب (: محمد)رت ـ يراجع في هذا ابن تم  1

 .    434نفس المصدر ، ص : ابن تمرت  ـ   2

نظر اهبي ببلاد المغرب ، ـ هو رأي اعتمده محمد المنوني في مذهبية الموحدين واستدل به محمد فتحة ضمن مساهمته في الصراع المذ  3

 . 513، 511الصراع المذهبي ، ص ( : حسن)حافظي 

 414، ص  5المرجع السابق ، ق(: محمد عبد الله)ـ عنان   4

 . 524المصدر السابق ، ص : ـ المراكش ي عبد الواحد   5

 . ، حيث تذكر المصادر أن ثورة أهل سبته كانت بقيادة القاض ي عياض ضد الموحدين 44ص: نظر مقدمة ترتيب المدارك اـ   6

 . 413،  414 صالمرجع السابق ، ص( : عبدالله)ـ عنان محمد   7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

240 
 

ابن  كما أكدوا على أنّ .  1وبعدهمرت و ، وهو ما لا نجده عند الموحدين زمن ابن تيعتمد الظاهر من النص

من جاء بعده كعبد المؤمن بن علي لم يحد عن منهج  ، وأنّ يقتفي أثر مالك دون الإشارة إليهمرت ظل و ت

من خلال  ذلك ظهر وقد [...]عبد المؤمن جمع الناس على مذهب مالك  معلمه ومالكيته غير المعلنة، وأنّ 

، وهو بذلك لم يخرج فيه عن التمذهب ة مختصر لموطأ الإمام مالكالنهايالذي هو في ( موطأ المهدي ) موطئه 

 تومرت مرتو ابن ت ليصل إلى أنّ ( ، والموطأ أعز ما يطلب) مؤلفات المهدي  الدارسين ضوقد تتبع بع. 2المالكي

مرت و كلام ابن ت أنّ  آخرون في حين يرى  . 3بقي على تقاليد علماء المغرب الراسخة على أتباع المذهب المالكي

إلى صعوبة الحسم في مسألة تبني ابن  هذاانتهى الباحثون في و . 4عن العلم بالتواتر هو انتصار لأهل المدينة

لال جميع الآراء بحاجة إلى مزيد من تسليط الضوء من خ ، وأنّ (الظاهري أو المالكي)د المذهبين مرت لأحو ت

ية في مرحلتهم واستقصاء محتواها لأجل التبيّن ، ووجب اقتفاء المؤلفات الفقهنقد المصادر لقدامى المؤرخين

 .5أكثر

مرت قد وقع بالفعل تحول جاد، إذ عملت عدّة و بن تافي عهد  وما نخلص إليه في هذا المجال هو أنّ        

عي عوامل على إفراز فلسفته الجديدة في مجال الفقه والسياسة والاعتقاد، فتوجه فقهاء المرابطين الفرو 

 ا أثر ، ممّ ت قد برزت في الأندلس، ثم صراعهم مع الظاهرة الحزمية التي كانصل على مستواهموالانغلاق الحا

التأثير  كما أنّ . مرت قد رحل إلى الأندلس قبل المشرق و وكان ابن ت. رسة المدينة والأثر ببلاد المغربعلى مد

لفضل بن النحوي إلى عهد المازري زيد القيراواني و القابس ي وأبي اأبي الأشعري الذي صار يتطور منذ زمن ابن 

 مرت من خلال رحلته المشرقيةو بن ت، وانتهاء بما توصل إليه االمشرق وجلب كتبهم وابن العربي الذي رحل إلى

ليس على النسق  ولكن ،وهو ما دفعه إلى إعادة صياغة المنظومة الفكرية ببلاد المغرب وفق مذهب المدينة

 االأصول تأثر علمي الكلام و بالإضافة إلىسنة وإجماع الصحابة الكتاب وال، حيث اعتمد المالكي المرابطي

 .هـ  5بالمنحى الشافعي ومدرسته الوافدة إلى الأندلس وبلاد المغرب بعد القرن 

   
ّ
مرت ما كان ليخرج عن المدرسة و ابن ت التوصل إليه من معطيات أنّ  نا نعتقد بما تمّ وعليه فإن

 ،المالكية التقليديةداخل المدرسة بإدخال آليات جديدة على ما كان متداولا زمن  المالكية، ولكنه قام بثورة

 بما أفرزته المدرسة الشافعيةوهذا كله تأث
ً
 ، وأنّ الأثر ةفي إطار مدرس ،ع المالكيةحينما تلاقحت أفكارها م ،را

الذي  بدأ  ،ببلاد المغربالتطور في المذهب المالكي  مرت يمكن اعتباره مرحلة متقدمة في سلسلةو مسعى ابن ت

                                                           

 . 443المهدي بن تمرت ، ص (: عبد المجيد)مالكيا ؟؛ أنظر النجار هل كان ابن تمرت (: عبد الغني)ـ أبو العزم   1

 . 442. 443 صالمرجع السابق ، ص: أبو العزم عبد الغني ؛ 414الدعوة الموحدية ، ص : ـ علام عبد الله   2

 . 451المرجع السابق ، ص : ـ عنان محمد عبد الله   3

 . 514الصراع المذهبي ببلاد المغرب ، ص : الموحدون والمالكية، مساهمة ضمن محررحسن حافظي: ـ محمد فتحة   4

  .   511الموحدون والمالكية ، ص: ؛ محمد فتحة  443المرجع السابق ، ص (: عبد الغني)أبو العزم ـ   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

241 
 

ورا زمن ظوقد كان هذا مح، الردّ على أهل الكلام الأولى من خلالحينما وضع اللبنة  ،منذ محمد بن سحنون 

عمران الفاس ي إلى  يية منذ ابن أبي زيد والقابس ي وأبليتطور في المنظومة الفكرية المالك ،سحنون أبيهابن 

ثم زمن  م،1176/هـ577ابن رشد الحفيد المتوفي سنة  وسوف يتطور أكثر زمن ،مرتو عهد ابن العربي وابن ت

 . م1676/هـ177محمد بن يوسف السنوس ي 

 
ُ
عدد من وذهب . بن رشد فيما يخص الشريعة والحكمةمرت واو مسألة التوافق بين ابن تت حرِ وقد ط

 الباحثين 
ّ
مرت، إذ أنهما يتفقان في كثير و ابن ت ربّما يكون ابن رشد الحفيد قد أخذ أفكاره عن هإلى القول بأن

 ، وأنّ ة تحتوي طريقة البرهان أي الحكمةالشريع من المسائل من حيث إبراز دور العقل في أمور الدين، وأنّ 

وأنّ . على دليل العناية ودليل الاختراعمرت القائمة و براهين ابن رشد على وجود الله هي عينها براهين ابن ت

كما  .مرتو أو الفقهي هو نفسه حديث ابن تبل بين القياس العقلي والقياس الشرعي حديث ابن رشد في التقا

مرت و هو نفسه تقسيم ابن ت ،نين وخطابيين وجدلييإلى برهاني -في فصل المقال  -تقسيم ابن رشد الناس  أنّ 

هما متفقان ، وأنّ مرتو ن التأويل هو نفسه كلام ابن تومستفت ومناظر ، وأن كلام ابن رشد ع إلى مسترشد 

نقدا الأشاعرة بصفة خاصة على أساس  مثلما .لغزاليلوفي ذلك نقد  ،بين الجمهور على عدم إذاعة الحكمة 

 .1أنهم يقيسون الغائب على الشاهد

بعد وفاة  ،ذهبية الموحدينلمبين الدارسين فيما الجدل قائما  ظلّ  : بعد وفاة المهدي  نمذهبية الموحدي

واختلف الناس حول مدى إخلاص خلفاء المهدي  - ةالموحدي ةالاجتماعيذهنية حسب ال -المهدي المعصوم 

 مدى توافر منها  ،لخطه الذي رسمه كمؤسس لهذا الكيان المغربي، وطرحت تساؤلات عدّة في هذا المنحى

مرت و وهل وقع تحول عن فلسفة ابن ت مرت حتى يستقر عليها خلفاؤه ؟و ن تاب مذهبية واضحة المعالم زمن

 بية والفقهية خصوصا؟المذه

هم أرادوا الرجوع بالناس إلى الكتاب بين من رأى بأنّ  ،الناس اختلفت في مذهبية الموحدين الظاهر أنّ       

قد مال إلى  ض الباحثينوإن كان بع ،2هم أرادوا التمذهب بالظاهرية عوض المالكيةوالسنة، ومن ذهب إلى أنّ 

مع وجود  ،حمل الناس على مذهب ابن حزمو  ،قد حارب كتب الفروع -الخليفة الأول  -عبد المؤمن بن علي أنّ 

مصادر القرن  فإنّ ، الذي عارض عبد المؤمن ،3معارضة مالكية هي خريجة المدرسة المرابطية كابن زرقون 

ماك، تظهر متضاربة في ذلك، حيث يصرح وابن أبي زرع وابن السّ   الثامن للهجرة والتي يمثلها كل من النويري 

                                                           

هـ ، يمكن الرجوع إلى أعز ما يطلب في  121هـ وإبن رشد الحفيد  143ـ لأجل تتبع خطوات المقابلة المنهجية بين العالمين إبن تمرت ت 1

, نالصفحات الأولى ، وكتاب فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال في الصفحات الأولى أيضا ، وقد قام بمقارنة المنحى للعالمي

 .  41إلى  52،من ص5234، 14،السنة 54،مجلة الأصالة، ع محمد بن تمرت وتوفيقه بين الحكمة والشريعة( : فهمي)ظر مثال ذلك هويدي أن

 ـ  41،ص  5221،جوان  432، مجلة دعوة الحق ،ع  موقف الموحدين من كتب الفروع وحمل الناس على المذهب الحزمي(: سعيد)ـ غراب   2

 .   11،ص5224س، 441،دعوة الحق،ع صمود المذهب المالكي(: عبد القادر)نظر أيضا العافية ا؛ و  42،41نفس المرجع،ص  ـ  3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

242 
 

عبد المؤمن بن علي كان يلزم الناس في سائر بلاده بالصلاة، ومن روئي في وقت  م أنّ 1331/هـ 931ي ت النوير 

ه الصلاة غير مصلٍ قتل، و 
ّ
جمع الناس على مذهب مالك بن أنس في الفروع، وعلى مذهب أبي الحسن أن

  .1الأشعري في الأصول، وكان الغالب على مجلسه أهل العلم والدين وإليهم المرجع

 عبد المؤمن قد أوقف الحفاظ لحفظ يبيّن بأنّ لماك بن السّ  في حين يأتي نص أبي القاسم محمد

ه كان يدخل الحفاظ كل يوم جمعةوأ كتاب الموطأ و كتاب أعز ما يطلب وغير ذلك من تواليف المهدي،
ّ
 [...]ن

ويؤكد ذلك ابن أبي زرع  .2كأنهم أبناء ليله واحدة من المصامدة وغيرهم ،فيجتمع الحفاظ نحو ثلاثة آلاف

  ،حينما يتحدث عن عمل عبد المؤمن في إصلاح المساجد
ّ
مر ه أوأمره ببنائها في جميع البلاد، وتغيير المنكر، وأن

ا يعني ، ممّ 3وكتب بذلك إلى جميع طلبة المغرب و العدوة  ،، ورد الناس إلى قراءة الحديثبتحريق كتب الفروع

 أنّ ائما زمن عبد المؤمن بن عليبقي قمرت و منهج المهدي بن ت أنّ 
ّ
نصوص المصادر تبقى مع ذلك شحيحة  ، إلا

 لابأس به من فقهاء التوجه المالكي كان يحظى بمكانه في بلاط  مع الإشارة إلى أنّ  ،في تبيان هذا التوجه
ً
عددا

وأبي بكر ( م 1193/ هـ 567ت ) أمثال الفقيه أبي العباس بن صقر( 1163ـ  1137/ هـ551ـ  516) عبد المؤمن 

 .4(م1191/ هـ 569ت ) ميمون القرطبي بن 

  و   
ُ
  ح تساؤلٌ رِ ط

ّ
 مذهبحول هذا التقارب بين طرفين مث

ً
 لبعضهما؟لا توجها

ً
 مخالفا

ً
وقد تجسد هذا  يا

خصوصا حينما يتعلق الأمر بالغزو ،التقارب أكثر في ذلك التعاون المستمر الذي أبداه الفقهاء المالكية

ي بنه يوسف أباي بموقف كما تعزز موقف عبد المؤمن بن علي المذهب. 5الموحديةواستنفار الجيوش 

، حيث يشير نص المراكش ي إلى منحاه المتمسك بظاهر النص القرآني (م1116-1163/ه517 -551)يعقوب

ه لقي الأمير أبا يعقوب لأول مرّ ( م1173/ هـ 517ت )  أبو بكر بن الجدّ إذ أخبر الحافظ  ،والسني
ّ
كان بين ة، و بأن

حينما وجد المسألة الواحدة تدور حول ، بو يعقوب لتلك الآراء المتشعبة، وقد تنكر أيديه كتاب ابن يونس

وقد حاول  اءل عن أحق هذه الأقوال بالإتباع، وما موقف المقلد منها ؟أربعة أقوال أو خمسة أو أكثر ، وتس

                                                           

نهاية الأرب في فنون الأدب ، تحقيق مصطفى أبو ضيف أحمد ، دار النشر المغربية ، الدار البيضاء ، ( : أحمد عبد الوهاب)ـ النويري   1

 .342، 343 صالمغرب ، ص

 . 443المصدر السابق ، ص :ـ ابن السماك   2

 . 411المصدر السابق ، ص : ـ ابن أبي زرع   3

، وهو في ذلك قد  522. 523 صالمرجع السابق ، ص(: لخضر)ـ أنظر في ذلك الحضور السياس ي المالكي في البلاط الموحدي عند بولطيف   4

 .لخطابة والكتابة والوفود الرسميةيبيّن تواجد عدد لابأس به من فقهاء المالكية الذين تواجدوا على مستوى ا

 . 443،  445المرجع السابق ، ص: ـ بولطيف   5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

243 
 

 أن ،أبو بكر بن الجد توضيح الأمر
ّ
 هذا:" مر بقولهأبا يعقوب حسم الأ  ،إلا

ّ
وأشار إلى  ،يا أبا بكر ليست إلا

 .1"و كتاب السنن لأبي داود أو السيفأ ،المصحف

 و مسألة مذهبية الموحدين زمن عبد المؤمن بن علي  إلى التأكيد على أنّ  نخلص      
ً
ابنه يوسف تبقى دوما

، وحتى الكتابات في ايا السياسيةبن علي وابنه بالقض ، وربّما يعود ذلك إلى انشغال عبد المؤمنمحلّ غموض

بتعزيز التواجد  اهذين الأميرين اهتمّ  ذا علمنا أنّ خصوصا إ ،هذا الشأن تظل غير فاصلة في المنحى الفقهي

ر لهاولة التي وإرساء معالم الدّ  ،الموحدي
ّ
  ،نظ

ّ
بعض التفحص في كتاب البيذق  ولعلّ  .مرتو رها ابن توسط

 حول هذه الظاهرة
ّ
إذ يحص ى في طياته تلك التوسعات التي عمل عليها عبد المؤمن الخليفة  ،يعطينا جوابا

وثلاثين  اثلاث والتي بلغت ،إخماد الثورات القائمة بالمغربإلى ، بالإضافة هـ 517هـ إلى 516ابنه يوسف سنة و 

 . 2ا بالأندلس فوصلت إلى اثنتي عشرة ثورة، أمّ ثورة ضدهم بالمغرب

ثر السلطان أيام الموحدين على عهد أبي أالحركة الفقهية و   عائقيفيد صاحب المعجب ببعض و 

وإحراق كتب  ،، حيث يشير إلى انقطاع علم الفروع( م1177-1116/هـ 575ـ  517) يوسف يعقوب المنصور 

 ،وكتاب ابن يونس ،وكان من ضحاياه مدونة سحنون  عد تجريدها من الآيات والأحاديث،ب ،المذهب المالكي

وواضحة ابن حبيب، وما كان على شاكلة هذه الكتب  ،وكتاب التهذيب للبرادعي ،يد ومختصرهونوادر ابن أبي ز 

 . 3الفروعية
ّ
 ه كان شاهد عيان على هذا الإحراقويضيف بأن

ّ
ه جمع الأحاديث من مصنفاتها وأملاها على ، وأن

 وكان قصده في ذلك حمل الناس على الظاهر من بل كان يكافئ من يحفظها،. المغرب الناس في مجموع انتشر ب

 . 4، وهو قصد أبيه وجده سابقاومحور مذهب مالك  ،القرآن والسنة

 ، أوّ ثنانالرجوع إلى النص يظهر أمران باو  
ّ
يوسف ثالث  يه إلى غاية عهد المنصور يعقوب أبلهما أن

كان مذهب مالك  وأنّ  ،لى واقع المجتمعالخلفاء كانت كتب المذهب المالكي الخائضة في الفروع هي المهيمنة ع

ه يبعث على التساؤل في حقيقة تعقيب المراكش يأمّ  السيد بلا منازع،
ّ
قصده  حينما قال بأنّ  ،ا الأمر الثاني فإن

هل يرمي ذلك إلى التمذهب بالمذهب الظاهري الذي أسسه  ،كان حمل الناس على الظاهر من القرآن والسنة

                                                           

 قراءة أخرى تنسب إلى ابنه  522،  522المصدر السابق ص : نظر النص عند المراكش ي عبد الواحد اـ  1
 
، مع الملاحظة أن النص قد يقرأ

إمام مشاور وفقيه حافظ تتلمذ على ابن العربي وابن طريف وابن عتاب وابن وأبو بكر محمد بن عبد الله بن الجدّ الفهري الإشبيلي . يعقوب

 .  442، ص5المصدر السابق ، ج: محمد مخلوف هـ ، 122هـ وكانت وفاته سنة  322الرشد والذي أخذ عنه أبو الحسن بن زرقون ولد سنة 

ات توضيحا مهما لمسار دولة عبدالمؤمن بن علي الموحدي ومابعدها، لقد قدّمت بعض الدراس 511المصدر السابق ، ص: ـ أنظر البيذق  5

عبدالمؤمن بن علي مؤسس (: صالح)ودوره في إرساء كيان الدولة الموحدية من خلال ذكر سياسته وتوسعاته،أنظر مثالا دراسة بن قربة 

 .31-41، ص5225الدولة الموحدية، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط

 . 523المصدر السابق ، ص : حد ـ المراكش ي عبد الوا 3

 . 522نفس المصدر ، ص : ـ المراكش ي  4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

244 
 

لسنة ؟ أم كان القصد من ذلك الاجتهاد على ضوء القرآن وابعثه بالأندلس ابن حزمو  ،هانيبالأصداود بن علي 

 والرجوع إليهما فقط في ذلك؟

، ففي الوقت الذي هذا المنحى فيما يخصيثة التضارب الدراسات القديمة والحد نستنتج من خلال  

إذ  ،الدعاة للمذهب الظاهري  المنصور كان من أشدّ  يذهب كل من الحجوي و الجراري وغيرهما إلى القول بأنّ 

ا ، وإن كان هؤلاء ممّ 1وأن المذهب كان محبوبا من قبل الموحدين و بالأخص من طرف المنصور  ،ألزم الناس به

 ووقوفه 2بأرض شلبثم مروره  ،م 1171/ هـ 519اعتمدوا عليه مقولة المنصور عند عودته من الغزو سنة 

كل العلماء عيال على ابن : عجبا لهذا الموضع يخرج منه مثل هذا العالم، ثمّ قال" لا على قبر ابن حزم قائ

، حيث يذهب بعضها إلى أن المنصور تراجع عن خرى تنحى إلى خلاف المنحى السالف، فإنّ دراسات أ3"حزم 

 الحزمية الظاهرية، ونبذ في 
ً
 نفس الوقت المهدوية والعصمة معا

ّ
 حريصا ، وأن

ً
ل بالكتاب على العمه صار مجتهدا

 
ً
 والسنة لا يقلد مذهبا

ّ
 . 4ين على رأس المائة السادسة للهجرةه كان من المجددين لهذا الدّ ، وأن

والعلاقة  ،مرت إلى عهد المنصور و بتحليل المنحى الفقهي للموحدين منذ عهد بن ت آخرونم في حين قا          

الموحدين لم يأخذوا على الإطلاق  نتيجة مفادها أنّ صل إلى يل ،الموحدية بالمذهبين المالكي والظاهري 

  ،ل من ميول إلى ابن حزمبالحزمية، وما يسجّ 
ّ
ل المصادر كما لم تسجّ  ،ما هو على سبيل الإعجاب فقطفإن

وغيرهما الاحتجاج بابن حزم أو ( أعز ما يطلب والموطأ ) مرت و ولا حتى كتابات ابن ت ،القريبة من الموحدين

المذهب الظاهري الحزمي لم يكن هو السائد الرسمي في عهد يعقوب  يذهب إلى القول بأنّ ، بل  5الظاهرية

 من خلفاء الموحدين أمر بولا يوجد نص واضح يثبت أ ،المنصور 
ً
ز هذا وقد تعز . 6تباع هذا المذهبان أحدا

 ،فروعال بالتحفظ من فقه ،الموحدين ساروا على نفس خطى مهديهم إلى أنّ  ذهب ،الاستنتاج بموقف آخر

  ،مع غياب إشارات إلى موضوع التمذهب الظاهري للموحدينواعتماد الحجة الأصولية، و 
ّ
ه من الواجب فإن

                                                           

ه وكمل في مطبعة بلدية 5431الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي، مطبعة دار المعارف، الرباط، ( : محمد بن الحسن)ـ أنظر الحجوي  1

،  5211، جوان وجويلة 11مجلة الأكاديمية، المغرب، ع سلامية،المغرب وتيار المذاهب الإ ( : عباس)؛ الجراري  2، ص  3ه، ج5431فاس، سنة 

، 4جكتاب الاعتصام ،:حدين ؛ الشاطبي ؛ وقد أعتمد هؤلاء على ما صدر عن الإمام الشاطبي حينما تحدث عن الظاهرية المو  41،  43 صص

 .  451، 513، ص 4وهو يتكلم عن مخالفة المهدي للشرع، وص ج 342، 34، 34، 35ص 

ب هكذا ينطقها الأندلسيون حسب الحموي ياقوت، وهي مدينة بغربي الأندلس، ر  :شلب   2
 
ل " 4جمعجم البلدان،: اجع ياقوت الحموي ش 

 .413ص " مادة شلب

 ، 4نفح الطيب ، ج: وهو يتحدث عن غزوات المنصور الموحدي بالأندلس ن مثلما يشير المقري .  441، ص 1العبر ، ج: ـ أنظر ابن خلدون   3

  .إلى مقولته عند قبر ابن حزم 442ص 

 .5223، جوان   432، مجلة دعوة الحق ، ع موقف الموحدين من كتب الفروع وحمل الناس على المذهب الحزمي( : سعيد)ـ غراب   4

،  5224: مظاهر النهضة الحديثة في عصر يعقوب المنصور الموحدي ، مطابع الشويخ ، تطوان ، المغرب ( : عبد الهادي)ـ أنظر الحسيسن   5

 . 451إلى  533، من ص 5ج

 . 524، ص 5نفس المرجع ، ج( : عبد الهادي)ـ  الحسيسن   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

245 
 

 الحذر من مسايرة تصريحات المصادر البعيدة، لأنّ 
ّ
سم ها تقدم ذلك ضمن موقف عام لاحق من الموحدين مت

جملة الظاهر من القرآن والسنة الواردة عند المراكش ي لا تعني الأخذ بالمذهب الظاهري في  ، وأنّ 1بالتحامل

، وكذلك بالنسبة لكلمات الإعجاب التي فاه بها المنصور يله كمنظومة فقهية وأصولية محددةأصوله وتفاص

 فيسنة هو الرجوع الرجوع إلى الكتاب والبمعنى دعوة الموحدين  نّ إبل . 2أثناء وقوفه على قبر ابن حزم

 لدى المرابطينوهو ما لم يكن  ،استنباط الأحكام الشرعية إليهما بالدرجة الأولى
ً
ولم تسلم المسألة  .3معهودا

بأنّ المنصور "   Henri Laoust "إلى رأي المستشرق هنري لا وست الباحثون من بعض التخريجات حينما أشار 

  4ةانتقل من المالكية إلى الظاهرية ثم الشافعي
ّ
 ،ه ليس هناك ما يثبت مثل هذا الرأي، وقد أشار أيضا إلى أن

 .5المغاربة لم يكونوا في أي وقت من الأوقات ظاهرية ولا شافعية وإن كنا متأكدين من أنّ 

ما يبعث على ضرورة  ،مثل هذا الاحتمال الذي أشار إليه المستشرق هنري لاوست والحقيقة أنّ   
ّ
إن

المدرسة المالكية التي كانت زمن المرابطين قابعة عند الفروع قد هبت عليها  التوقف والملاحظة، ذلك أنّ 

ا دفع ممّ  ،مرتو نسمات الشافعية عبر رحلات علماء مالكية إلى المشرق، أمثال أبي بكر بن العربي والمهدي بن ت

م على نسق علم الكلا  ببعضهم إلى العمل على ضرورة الانتقال إلى البحث في مسألة الأصول، وإلى إعمال

  ،الأشعرية
ّ
 .ر على المدرسة المالكية زمن ما بعد المرابطينفيما بعد فترة المنصور على وجه الخصوص، وهو ما أث

وبقدر ما وقع التميّز في الفقه الموحدي عن ذلك الفقه السائد زمن المرابطين، حيث مال الموحدون إلى            

ن فإنّ تحولا خطيرا بالنسبة للأيديولوجية الموحدية وقع فيما بعد ابالتمسك بالأصول وإعمال الاجتهاد فيها، 

، وقد بدأ ذلك (المهدوية والعصمة) ركان الدولة الاستخفاف بأ ، حيث تمّ مرت وعبد المؤمن بن علي وابنهو ت

على إذ يشير المراكش ي إلى استخفافه بالمهدوية التي كانت تسيطر ، ( هـ 575 - 517) يوسف  يور أبزمن المنص

مثلما يشير أيضا إلى ما قاله أبو يوسف لأبي العباس أحمد بن ابراهيم بن مطرف المرّي وهما . 6عقول العامة

ي لا أقول بالعصمةبين يدي الله (للمنصور ) شهد لي اأن  ،بالكعبة
ّ
. 7مرتو ، يعني عصمة ابن ت عز وجلّ أن

                                                           

 . 411،  522الصراع المذهبي ببلاد المغرب ، ص : ة ضمن محرر حسن حافظي،  مساهم" الموحدون والمذهب الظاهري (: "محمد)ـ المغراوي   1

 . 411، ص نفسه  ـ   2

 . 323، ص  4الإتجاه السلفي في التفسير ، ج( : علي)ـ بولعكيك   3

المتوفى )الفرنس ي ، وهو  يشير إلى هذا المستشرق 22، ص4111، سنة  44؟ ، مجلة الأكاديمية، ع لماذا لم يتشيع المغاربة: ـ الجراري عباس   4

بجث حول آراء ابن " وقد ألف لاووست كتبا أخرى منها  (Les schismes dans l’ islame)الانشقاقات في الإسلام : كتابه(سنة 5224بالرباط  

 La Politique)  ، والسياسة عند الغزالي (doctrines socials et politiques d'Ibn Taymia Essai sur les)  تيمية السياسية والاجتماعية 

de Ghazali)  مجلة الدراسات الإسلامية" كما أشرف على مجلات ودوريات منها ", 

 . 22رجع ، ص نفس الم: ـ الجراري عباس  5

 . 411المصدرالسابق ، ص ( : عبد الواحد)ـ المراكش ي   6

 . 413، ص هـ  نفس  7



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

246 
 

مع بروز تيار  ،بشكل لافتتبدو نصور منذ نهاية عهد المالمذهبي الموحدي  التحول ح ملامبدأت وهكذا 

ليحصل بذلك تعايش بين السلطة  ،الذهنية الاجتماعية نمرتية عو اجعت بذلك التأثيرات التالأشعرية، فتر 

 .1الموحدية والفقهاء المالكية

هذا الأمير، تراجعا آخر رسمه  لت المصادر سجّ ( م1133 -1117/هـ637-616)اعتلاء المأمون الحكم  ومع           

بدليل رسالته التي بعث بها بداية  ،حينما أعلن نبذ المهدوية والعصمة م،1137/هـ619 سنةمنذ وكان ذلك 

 التي وذكر ما كان من البدع كالعصمة ،حكمه إلى الطلبة والأشراف والأعيان والكافة، والتي نبذ فيها المهدوية

 على مستوى أعلى طبقة بالنسبة للمو 
ً
، ولعن المهدي  ،2حدين آنذاكلم تلق إنكارا

ً
أيّها الناس لا : " قائلاجهارا

ه لا معصوم ي المعصوم وادعوه بالغوي المذمومتدعوه بالمهد
ّ
 الأنبياء ولا مهدي إلا عيس ى، فإن

ّ
ا قد إلا

ّ
، وإن

وأمر  بدعة في الدينفجعله من ال ،، بل عمد إلى كل ما فعله المهدي وتابعه فيه خلفاؤه3.."نبذنا أمره النّحيس 

الرسمي إلى  التحول بذلك وقع ف، الدرهم المركون الذي ضربه المهديإلى تزوير  في ذلك تمادىوأمر بإزالته، و 

هذه الأعمال التي  ولا شك أنّ . 4عهد منكرات لم تكن عند سابقيه أيضاعهده كان يسجّل أنّ ولكن  .المالكية

 بعد استشارة الفقهاء المالكية ا ،قام بها المأمون 
ً
 ، تألقوا أيام حكمه لذينكانت دوما

على ما ذكرته  ةمركز  ،مرتيةو وقد حاولت بعض الدراسات الخوض في أسباب تحول المأمون عن الت

وقربه من أهل العلم  ،العلمي الرفيع ه، وتكوينثقافته الواسعةكادر من تأثره بعدّة عوامل بعض المص

 أنّ الأمر لابد أن يتمّ 5بالأندلس وتأثره بوالده
ّ
أخذه ضمن السياق العام لتعاطي الموحدين فيما بعد فترة  ، إلا

ر نكتال إلى أن تمّ  ،التحول عنها ظل يتطور تدريجيا والتي يظهر أنّ  ،مرتيةو مرت مع الفلسفة التو المهدي بن ت

 قف بعض الفقهاء العلماءاز هذا مو ما يعزّ  . 6والعودة إلى المذهبية المالكية صراحة زمن المأمون  ،النهائي لها

( م1191/ه596ت ) السلالجي الذين عارضوا منذ زمن مسألة العصمة أمثال عثمان بن عبد الله أبو عمرو 

 
ّ
ولها شرائط منها أن  ،ومن الجائزات عقد الإمامة" :والتي جاء فيها حول الإمامة ،ةف العقيدة البرهانيالذي أل

 مفتيا
ً
، وأن يكون مجتهدا

ً
وليس من شرطها أن يكون ، واهي والملماتدّ نزول ال عند ذا كفاءة ونجد يكون قرشيا

                                                           

 . 531،  4111، 5الموحدون وأزمات المجتمع ، دار جذور للنشر ، الرباط ، ط(: محمد)ـ المغراوي   1

 . 432ـ  432المصدر السابق ، ص: نظر ابن السماك اـ    2

 . 441المصدر السابق ، ص : ـ ابن أبي زرع   3

وملك إشبيلية يستنصره على الموحدين ، ( فرناندو الثالث ) ستنجد بالنصارى ، ذكر ابن أبي زرع أنه كان أول من ا 445، ص هـ  نفس 4

فاشترط عليه أن يقدم له عشرة حصون يختارها ، وأن يبني كنيسة للنصارى إذا دخل مراكش وغيرها من الشروط المذلة قصد الإعانة في 

 .  442، أنظر نفس المصدر ، ص ...حربه ضد الموحدين 

 . 533الموحدون ، ص : ؛ محمد المغراوي  442، المصدر السابق ، ص ـ  ابن أبي زرع   5

 إلغاء  421البيان ، ص : ـ  أنظر رسالة إدريس المأمون التي أمر فيها بإلغاء رسوم المهدي ، عند ابن عذارى   6
ً
، وخطبه إدريس المأمون معلنا

 .    412، ص5ي كتابه المغرب عبر التاريخ ، جهيم حركات فكما ذكرها إبرا.  441نفس المصدر، ص : التمرتية ، عند ابن أبي زرع 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

247 
 

 الأنبياءمعصوما
ّ
 من أركان الت وهو ما يضرب في. 1"، إذ لا معصوم إلا

ً
ا في مجال الفقه أمّ  .مرتيةو الصميم ركنا

د وجد معارضة من قهر النصوص الذي اعتمده الموحدون طريق الاعتماد على ظوا وأصول الاستنباط فإنّ 

ت )عالم أبي علي حسن بن علي المسيلييذكر الغبريني في تناوله للفقيه ال حيثقبل فقهاء العصر، 

  ،الملقب بأبي حامد الصغير( م1116/هـ517
ّ
وأنه اتبع مسلك أبي حامد  ،ن علمي الظاهر والباطنيه جمع ببأن

 
ّ
 سماه النبراس في الردّ على منكري القياسالغزالي، كما أل

ً
 .2لإنكاريقف فيه أمام أهل الظاهر با ،ف كتابا

 على مستوى وعموما فقد سجّ   
ً
  عاكس، إذ الفقه زمن الموحدين ل الباحثون تحولا

ّ
سم به ما كان يت

، ولم يبق ذلك الفقه المؤلفات الفقهية بطابع التأصيل ت مجموعة منتصف، حيث ا3على عهد المرابطين

 ، بل صار يعتمد على الأ ن أقوال المذهب المالكي مع بعضهاالساذج الذي يقار 
ّ
، وينظر في الخلاف العالي ،ةدل

 ذهب مالك والشافعييفتي بم( ـ1137/ه619ت ) فكان ابن الدلالات الفاس ي 
ّ
 575ت) ف ابن رشد الحفيد ، وأل

كما عمد البعض إلى إحصاء الاتجاهات . 4المقتصد في الخلاف العالي( غاية)كتاب بداية المجتهد ونهاية ( هـ

مثله عبد الحق الذي د فلاحظ تواجد تيارات منها القائم على الاجتهاد المطلق الجدي ،الفقهية زمن الموحدين

وتيار ظاهري قليل . (م1173/ه577ت)بن خلف المعروف بابن المواق  ىويحي ،(م1116/هـ511ت)الإشبيلي 

تمسك بالفروع أولها الم ،ا الاتجاه الكاسح فقد مثله المالكية الذين يمكن تقسيمهم إلى صنفين، وأمّ الانتشار

 من ابن العربيومثله كل  ،زمن المرابطين ذمن الناش ئالمجتهدين في المذهب المالكي  وآخر اتجاه ،المنحىتقليدي 

 .5والقاض ي عياض

ى الزوال آلت في نهاية المطاف إل -أو يذم منها ما يحمد  -ولا شك أن التجربة الموحدية على ما فيها 

أيام ملكهم من يوم بويع المهدي سنة خمس  أحص ى المؤرخون أيامهم بقولهم أنّ ، وقد والافتراق مثل سابقاتها

 151) عشرة وخمسمائة إلى أن قتل أبو دبوس في منسلخ سبع وستين وستمائة سنة مئة وإثنتين وخمسين 

 ( سنة
ً
 .6وعدد ملوكهم أربعة عشر ملكا

                                                           

؛ والسلالجي هو عثمان بن عبد الله القبس ي الفاس ي ، إمام في علم الكلام والاعتقاد  تعلم  412ص المرجع السابق ،( : إبراهيم)كات ـ  حر   1

رية ، وهي عقيدة وضعها لأمراءه أندلسية فقيهه إسمها بمراكش وفاس وبجاية ، هو صاحب البرهانية وهي طريقة في التوحيد علم نهج الأشع

 . 443، ص  5المرجع السابق ، ج : ؛ مخلوف محمد  523شرف الطالب ، ص : أنظر إبن قتفذ : خيرونة كانت من الصالحات 

المطبعة الثعالبية، الجزائر ،  عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية، تح محمد بن ابي شنب،:  ـ أنظر الغبريني  2

 .وما بعدها ، تحقيق محمد ابن أبي شنب  54، ص  5251، 5ط

 . 42، ص 5224، 4أبو حمو الزياني حياته وآثاره، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط(: عبد الحميد)ـ حاجيات   3

 . 14، ص 5الحركة الفقهية ، ج(: محمد الأمين)  ـ أنظر العمراني  4

 . 14،  14، ص 5المرجع السابق، ج:  (مد الأمينمح)ـ العمراني   5

 .412المصدر السابق ، ص: ؛ ابن أبي السماك  434المصدر السابق ، ص : ـ ابن أبي زرع   6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

248 
 

 ،الاعتماد على فلسفة وأيدولوجية إذ تمّ  ،أجمعت الدراسات على أن معاول هدمهم توفرت في ذواتهم  

يها بعد ها تعارضت مع قناعات ملوكهم فبمثل ما تعارضت مع المعطى المالكي في المراحل الأولى لبناء الدولة، فإنّ 

 ، فإنّ ن علاقة المالكية بنكوص الموحدين، ومع أن آراء الباحثين تتضارب في شأهـ في هذا الشأن 6القرن 

  من تهوينالولا يمكن  ،حدين في عدّة مظاهر كان له الأثر على ذلكضغوط المالكية تجاه المو 
ّ
ده الدور الذي تقل

تصاراتهم الذين حاولوا توطيد ان ،في حين أرجع آخرون أسباب النكوص والانهيار إلى دور النصارى  .1هذاالتيار

ين دفي حلق الموح بة التي شكلت شوكةو هـ، وإلى دور بني غانية في حركتهم الدؤ 677بعد وقعة العقاب سنة

 
ً
وتوقع الهزيمة بجنود  ،في وقت أخذت قبيلة بني مرين الموجودة وراء تخوم الصحراء تتقدم تجاه تازة ،دوما

 . 2الموحدين من حين لآخر

د علىو  ،كما انتهت دراسة أحد الباحثين إلى تجميع عناصر مساهمة في هذا الأفول       
ّ
 ذلك الصراع  أك

 ،مرتية القائمة على العصمة والمهدويةو الذي استفحل بعد إلغاء المذهبية التو  ،وحدينالدائر بين الأمراء الم

، وضغط الانشقاقات والثورات التي قامت الوضع الاقتصادي الداخلي للدولة وتعزز الصراع مع تأزم

الوادي  وبروز مشكل بني عبد ،فريقيةإواكتمل بانفصال الحفصين ب، دلس على عهد بني هود وبني الأحمربالأن

 .  3المغرب الأقص ىببالمغرب الأوسط ، وضغط بني مرين على مركز الدولة 

                                                           

 . وما بعدها لعدد الصفحات  432المرجع السابق ، ص : نظر تمثيل ذلك عند بولطيف اـ   1

 . 514المرجع السابق ، ص :  ـ روجي لي تورنو  2

 . 552، ص4113، 5مقالات في تاريخ الإسلامي خلال عصر المرابطين والموحدين،مطبعة سجلماسة،ط: ـ إبراهيم القادري بوتشيش   3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

249 
 

 :الفصل الرابع 

  ه1مظاهر النشاط الفقهي في بلاد المغرب الإسلامي قبل نهاية ق                            

النقاش في ذلك العقلي بعد انتهاء حركة الفتح لبلاد المغرب والأندلس، وتجلى  الفقهي و  برز النشاط  

م، وكانت محاور الجدل في مواضيع ذات صلة بالواقع، مع 1/ه1بين الفقهاء منذ بداية قالذي كان يدور 

 لبعض الآخر ، أمّا اق، ووجد صداه في المغرب والأندلسالملاحظة أنّ بعضها كان امتدادا لما وقع في بلاد المشر 

ولا شك أنّ تتبع هذه الحوادث وجواباتها . ها سكان البلاد المفتوحةفمعدود ضمن العاديات التي سار علي

سيؤدي حتما إلى إعطاء صبغة خاصة لهذه البلاد في مجال الفقه وغيره، وهو ما سيشتغل عليه الفقهاء 

نّ خصوصية المنطقة فرضت على الفقهاء إذ أ. مستقبلا لفرز ما يعرف بعمل أهل المغرب وعمل أهل الأندلس

والعلماء رؤية تبدو مخالفة شكلا لما توافر من فتاوى في بلاد المشرق، وهو ما أوقعهم في جدل بينهم أساسا، 

فما هي هذه القضايا التي شكلت حراكا فقهيا وفكريا بين .  وبينهم وبين مشايخهم في المشرق من جهة اخرى 

ثيرات تلك الجوابات التي بدت مختلفة وعلى غير اتفاق فيما بين الفقهاء ؟  وإلى أي فقهاء بلاد المغرب؟ وما تأ

   مدى دفعت إلى تكوين رؤية شبه مستقلة تظهر الخصوصية المغربية؟

سنشرع من خلال هذه التساؤلات في طرح بعض تلك القضايا، وموقف الفقهاء وتأثيراتها وجواباتها 

ه ليس مجال بحثنا في على الواقع بمجمل ميادينه، مع الا 
ّ
عتراف بأنّ الموضوع يحتاج إلى دراسة منفردة، وأن

هذا العمل، لكن ضرورة لفت الانتباه إلى قيمة النشاط من جهة، والتننبيه على أنّ عمل الفاتحين بعد أن 

انتهى أفقيا بنشر الدين، صار ينشط عموديا يضرب في العمق، لتجذير الدين وتمكينه لدى ساكنة بلاد 

ف عمر بن عبد العزيز العشرة من التابعين بتفقيه 
ّ
المغرب من جهة ثانية، وقد كان هذا التوجه منذ أن كل

البربر، مما يبرز بأنّ عملية الفتح لم تكن عسكريا فقط، بل تواجد إلى جانب ذلك الإقناع العقلي، ونشط 

 .فقهاء في كل اتجاه مثلما كان كذلك من قبل كل التيارات عصرئذ

 الناحية الشرعية منوضعية أرض المغرب   -أ

إلى قرون متأخرة من  واستمرت ،فتح بلاد المغربات منذ بداي ضيع التي شكلت نقاشا فقهيامن الموا

ومنها  ،سلمون أو التي دخلها الم ،تبرز مسألة الأرض المفتوحة -إلى غاية مرحلة الونشريس ي -العصر الوسيط 

إذ كان . هذه القضية من نتائج سياسية واقتصادية واجتماعيةوما ترتب عن ، أرض إفريقية والمغرب

المسلمون إذا دخلوا بلادا ترتب عن ذلك غنائم وأنفال، وبحكم ضرورة الانصياع إلى الشرع كان من الواجب 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

250 
 

 تحكيم الشريعة في الحادثة، ولم تكن المسألة مغفول عنها زمن الصحابة، فعمر بن الخطاب كان أوّل من أقرّ 

 ،عدم تقسيم الأراض ي المفتوحة عنوة بين الفاتحين، بل أوقفها على المسلمين وفق ما توصل إليه اجتهاده

جاء لدى الونشريس ي من  حسبماتعدّ من الخلافيات لحدّ الآن  محاولا تغليب المصالح والمقاصد في مسألة

 . 1تساؤلات

نّ حسان بن النعمان الغساني  في فترة أ –مسألة الأرض المفتوحة  –الشأن  وتذكر المصادر في هذا  

وعلى من أقام  ،فريقيةإوكتبه على عجم  ،على الخراج 2م679/هـ91 توليته بلاد المغرب صالح السكان سنة

وقد دخل معظم البربر . 3وحسنت طاعتهم ،م الفيء والأرض بينهممعهم على دين النصرانية فقط، فكان يقسّ 

كما تمكن البربر من . 5لم تكن كلها خراجية وفق ما قام به هذا الفاتح، وعليه فإنّ أرض المغرب 4الإسلام

مثلما  ،الاندماج مع الوافدين الجدد، وتمّ تحطيم الحواجز التي كانت تحول دون التعرف على الوافد الجديد

الدولة  السياسة المتبعة من قبل وتمّ اعتبار مكانتهم ودورهم ضمن، المسلمين إلى هؤلاءالفاتحين تغيرت نظرة 

واعتبر  ،ولا نتفق مع البعض حينما تحدث عن تحرر البربر من وضعية الرقيق إلى وضع أليق من ذلك الأموية،

 . 6هذا من ثمار سياسة حسان الفاتح

ين الجديد، إذ عمل على تقريب البربر وتحبيبهم الدّ  ،ولما تولى موس ى بن نصير تسيير شؤون المنطقة

الروم مفتوحة المغرب التي كانت بيد ومما زاد سياسته نجاحا أن اعتبر أرض  [..].أشركهم في الأعمال والإدارة 

لأراض ي التي كانت بيد البربر فاعتبرت مفتوحة ل، أمّا بالنسبة [..]. امن تبقى من الروم موالياعتبر و  ،عنوة

رب بعد أن أحرارًا كالع اعتبر البربر المسلمينكما على أن يتمّ فيها الخراج،  ،حابهاوتركها في أيدي أص ،صلحا

                                                           

 .25،  ص533كراسات تونسية، عدد  الأحناس بأفريقية،: ؛ والهنتاتي  544، 1المعيار المعرب، ج: الونشريس ي أبو العباس - 1
فتح العرب للمغرب، : تباينت المصادر حول تاريخ تولية وقدوم حسان بن النن المصادر لم تتفق على تاريخ معين ، أنظر حسين مؤنس  22

 .441مكتبة الثقافة الدينية، دت ، دط، ص 

فتوح مصر والمغرب، تح عبد المنعم عامر،الهيئة العامة للثقافة، القاهرة، دت، ص : ؛ ابن عبد الحكم  1،ص5، ج النفوس رياض: المالكي - 3

، 5213فريقية والأندلس، تح عبدالله أنيس الطباع، مكتبة المدرسة ودار الكتاب اللبناني، بيروت،طإفتوح : ؛ ابن عبد الحكم435

 .13،11صص

حريصا على دعاء البربر  -عمر بن عبدالعزيز –وما زال : أشار على هذا المعنى الرقيق القيرواني في حديثه عن عمر بن عبد العزيز في قوله 4

دين تاريخ أفريقية والمغرب،تح عبدالله زيدان وعزال: (أبو إسحاق إبراهيم)نظر الرقيق القيرواني ا. إلى الإسلام ، فأسلم بقية البربر على يديه

 .14، ص5221،  5عمر موس ى، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط

 .434الدولة الرسمية،  هامش ص : بحاز - 5

 .541، ص5مجتمع المغرب الأقص ى، ج(: هاشم العلوي )القاسمي  - 6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

251 
 

وولى عليهم واليا، وقد تبيّن ذلك من خلال تكليفهم الأعمال مثل  ،نفسهم وأموالهمأاستأمنوه وأمّنهم على 

 . 1العرب

علي بن محمد بن خلف ) الإمام القابس يكان  المغرب تحقيقا خاض في مسألة أرضوممن        

 رب بين صلحغض المأر  فيالناس اختلفت  الجهاد أنّ وطأ من كتاب المقال في شرح الذي ( م1711/ه673ت

 :على ثلاثة أقوالفهي بذلك  ،مختلطةاعتبارها وعنوة أو 

  ،ها فتحت عنوة بالسيفالذي يظهر من رواية أبي القاسم عن مالك أنّ  :الأول 
ّ
المعادن النظر  فيعل ه جلأن

 .ها فتحت بالسيفلأنّ  ،كأرض مصر وطنجة ،ذلك لم يجز لأحد بيع ش يء منها للإمام، ولو صحّ 

 .قيل فتحت صلحا، صالحوا عليها أهلها، فإن كان كذلك جاز بيع بعضهم من بعض :الثاني

فمن بقي بيده ش يء كان له، ثم يضيف وهو  ،هرب بعضهم عن بعض فتركوها ،ها مختلطةأنّ بقيل  :الثالث

   .2الصحيح والله أعلم

تبقى لنوائب المسلمين، على رأي عمر بن الخطاب في ومعلوم أنّ  أرض العنوة عند مالك لا تقسّم، بل 

حسن حسني عبد الوهاب  نشر  هـ، و قد6كما طرحت المسألة على علماء القرن . 3أرض مصر والعراق

-671/1711ت)اودي دلأبي جعفر أحمد بن نصر البالإشتراك مع فرحات الدشراوي قطعة من كتاب الأموال 

فريقية إواختلفت الروايات في أمر :  يقول  ورد فيه نص -  أئمة المذهب المالكي في المغرب أحدوهو  -( 1711

كشفت أمرها فما ثبت فيها عندي أمر : سحنون  أسلم أهلها، وقال وقيل. ها فتحت صلحًا وقيل عنوةأنّ فقيل 

لى ما تواطأت عليه والذي يوجب النظر فيها أن تجرى ع. فريقية من طرابلس إلى طبنةإ ثم قال حدّ ، [...]

                                                           

بو ضيف أحمد، نهاية الأرب في فنون الأدب، تح مصطفى أ(: ه344ت)؛ أحمد بن عبد الوهاب النويري 431فتوح،ص: ابن عبد الحكم - 1

: وما بعدها؛ الناصري السلاوي  411، ص 44ضمن كتاب تاريخ الغرب الإسلامي في العصر الوسيط،دار النشر المغربية، الدار البيضاء،دت، ج

 .31،31،صص5، ج5213الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقص ى، دار الكتاب، الدار البيضاء، المغرب، 

 في شروح الموطأ ما يفيد بتداول .  13صجنى زهرة الآس ، : الجزنائي  - 2
ّ
وإذ لم يسعفنا أن نتحصل على مناقشة القابس ي للمسألة، فإن

موسوعة :  راجع الإمام مالك بن أنس. المسألة لدى المالكية ، وقد ناقشها كل من ابن عبد البر  في التمهيد والاستذكار وابن العربي في القبس 

باب إحراز من أسلم من أهل الذمة " ، كتاب الجهاد 54، ج" ر لابن عبدالبر والقبس لابن العربيشروح الموطأ، ط التمهيد والاستذكا

 . وما بعدها 144م ، ص 4111، 5،تح عبدالله بن عبد المحسن التركي، مركز  هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة، ط"أرضه

وما بعدها؛ أبو بكر  153،ص5،5223، كتاب الجهاد، دار الكتب العلمية، بيروت ط 5لك، جالمدونة الكبرى للإمام ما(: بن سعيد)سحنون   3

، دار الغرب الإسلامي ، بيروت، 1المسالك في شرح موطأ مالك، تح محمد حسين السليماني و عائشة محمد السليماني، ج: محمد بن العربي

 .543، ص 4113، 5ط



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

252 
 

ر  بأيدي مالكيها
م
ق

ُ
 ما . القرون في أمرها، وت

ّ
 فتواترت إلا

ّ
ه اغتصب أو أجلي عنه أهله بالأخماس التي يه الأخبار أن

 .1اشتهر اسمها، وتواترت عليه القرون على ذلك

ند إلى فقرة مهمة توضح  ،ما جاء في كتاب المعيار للونشريس ي الكلام عن هذه المسألة  اوقد أضاف       
ُ
واست

 هلو عن سحنون قنصت على أنّ الشيخ عبد الله بن أبي زيد في كتابه النوادر والزيادات نقل  ،فكرة الداودي

هل هي عنوة أم صلحا، وسألت عن ذلك علي بن زياد  ،فريقية فلم أقف منها على حقيقةإكشفت عن أرض "

اتفق :"فقال في شأنها ابن عبد الحكم  ،لمصامدة وأرض مراكشا بلاد الم يصح عندي فيها ش يء، وأمّ : "فقال

وقال عن أبي أصبغ . 2"أشياخ بلادنا من أهل العلم أنّها قد أسلم عليها أربابها، وليس فيها صلح ولا عنوة

ونحن متبعون لهم، وأنتم  ،أدركنا أهل الورع والفقه في بلاد الأندلس يشرون الأرض فيها ويبيعون : القرش ي

ولم يعلم أهي صلح  ،إذا خفي خبر الأرض: يقول  أبو بكر بن عبد الرحمن كانوفي مغربكم  ،أسلافكم تتبعون 

 .3فهي لمن وجدت بيده، وإن كان لا يدري بأي وجه صارت إليه ،أم عنوة؟ أو أسلم عليها أهلها

أن تجرى على ما  ،أنّ الذي يوجبه النظر فيها شرح  للمسألةقال الداودي في كتابه الأموال بعد وقد        

ر  بأيدي مالكيها ،توالت عليه القرون الماضية في أمرها
م
ق

ُ
  ،وت

ّ
 ما تواترت فيه الأخبار أن

ّ
ه اغتصب  أو جلا عنه إلا

في المسألة   ل من كلام الدّاوديا تحصّ وممّ . غرب أسلم عليها أهلهاإنّ أرض الم:"وقال التادلي الحافظ. أهلها

،وقد ناقش ابن سلام هذه المسائل 4"أن المغرب كله عنوة: " أنّ أبا عبيدة قاسم ابن سلام يرى : صوص هين

، أما 5من خلال مصنفه وهو يدرس باب ما يجوز لأهل الذمة أن يحدثوا في أرض العنوة، وفي أمصار المسلمين

                                                           

كتاب الأموال، تح رضا (: أحمد بن نصر)سألة موجودة أيضا في مصدر محقق أنظر الداودي ، الم444تاريخ المغرب،  (: حسين)مؤنس  - 1

والداودي  . 13جنى زهرة الآس ، ص: ؛ أنظر كذلك، الجزنائي 32، ص5،4112محمد سالم شحادة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،ط

 .ه314البلاد،كما عاش بالمسيلة وبسكرة والزاب وتوفي بتلمسان سنة عاصر الفاطميين ولكنه رفضهم، وكان يحرّض علماء تونس على مغادرة

، تح محمد الأمين بوخبزة،دار الغرب 51النوادر والزيادات على ما في غيرها من الأمهات، ج(: عبدالله بن عبد الرحمن)ابن أبي زيد النوادر  2- 

 ؛  543، ص1المعيار، ج: وما بعدها ؛ انظر أيضا الونشريس ي 324، ص5222، 5الإسلامي ، بيروت، ط

 .543. 1المعيار، ج: الونشريس ي 3

 التادلي الذي ذكره الجزنائي هو صاحب التشوف  إلى . 13ص: جنى زهرة الآس: نفس المصدر والصفحة ؛ الجزنائي: دي الداو  - 4
ّ
والظاهر أن

التشوف إلى رجال : م المسمى أبو يعقوب يوسف بن يحي التادلي ، راجع تفصيل ذلك عند التادلي 5441/ ه153رجال التصوف المتوفى سنة 

 .وما بعدها 2، ص4151، 4ي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، طالتصوف، تح أحمد الطيب

وقد , 513-511 ص،ص4112، 5، بيروت،ط سلامالأموال، تح محمد عمارة، دار الكتاب (:م243/ه443أبوعبيدة القاسم ت)ابن سلام راجع  5

غرب ومدى الخلاف الذي ظهر من خلال التوضيح بين اظهر كل من ابن سلام والداودي شرحا جليلا فيما يخص وضعية الأرض بإفريقية والم

 .الفقهاء لاعتبارات الفهم و النص التاريخي



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

253 
 

العمل على ما تمّ التعارف عليه بين وما انتهي إليه الداودي هو . 1"ما ثبت عندي رأي: "الفقيه  سحنون فقال

 . 2أهل المكان

ا بلاد الأندلس فلم تكن المسألة مطروحة بهذه الحدّة مثل بلاد المغرب، إذ نفذ الحكم فيها بأنّ لكل أمّ 

ثم دخل . فغلبوا على كثير من القرى دون قسمة ،يد ما أخذت، ووقعت فيها غلبة البربر والأفارقة المصريين

. 3ممّا في أيديهم -الذين عرفوا بالبلديين  -ليعة بشر بن عياض فأخرجوا أكثر البربر والعرب جند الشام في ط

ونظرا لقيمة . وهو ما كانت له نتائج على مستوى العلاقات الاجتماعية والوضع السياس ي للمنطقة فيما بعد

ر الدولة، فإنّ اجتهادات الأرض ووقع المسألة على كل من العرب الفاتحين والبربر الداخلين الجدد في إطا

السلطة لم تكن كافية في الفصل في القضية، إذ تحدث صاحب أخبار مجموعة عن سياسية عمر بن عبد 

ميّز أرض الصلح عن أرض  حينما ،ووضع رؤيا فيما يتصل بالأرض ،العزيز الذي أولى الأهمية لهذه المسألة

ا تولى العنوة، وأقرّ القرى في أيدي سكانتها
ّ
ى على إفريقية إسماعيل بن عبيد الله وعلى "الخلافة ، إذ لم

ّ
ول

الأندلس السمح بن مالك، وأمر أن تخمّس الأرض، ويخرج ما كان منها عنوة خمسا لله من أرضها وعقارها، 

أي أنّ أرض الصلح تركت لأهلها يؤدون عنها الخراج، أما .  4"ويقرّ القرى في أيدي غنّامها بعد أخذ الخمس

ست، وجعل خمسها لبيت مال المسلمين، وتركت الأربعة أخماس الباقية للفاتحين قد خمّ أرض العنوة ف

 .5الذين استقروا بها، وكانوا يؤدّون عليها العشر

حتما إلى تنازع أموال الأرض المفتوحة  ل في هذا الخلاف تجاه الأرض يؤديوالملاحظ أنّ عدم الفص 

فأهل البلاد اعتبروا أنفسهم مسلمين مصالحين . ركزية وممثليهابين أهل البلد والعرب البلديين والحكومة الم

المتمسك فلا تخميس ولا تقسيم، وهو على رأي عمر بن عبد العزيز تحصيل عشر الغلة خراجا والجزية على 

 أمّا. ، أمّا العرب البلديون فأرادوا معاملتها على أنّها فتحت عنوة، فللدولة الخمس ولهم الباقيبعقيدته الأولى

السلطة فكانت على رأي عمر بن الخطاب، من أنّ الأرض لا تقسم، وللمزارع تسعة أعشار وللدولة العشر، أمّا 

 إذا كانوا جندا أو عمالا للدولة فلهم الأرزاق والأعطيات
ّ
وقد . 6عرب النواحي فلم يجعل لهم عمر شيئا، إلا

راد لاسيما أوقات الفتن ة الدولة والأفيؤدي هذا الغموض إلى تشجيع بعض الأطراف على التعدي على ملكي

                                                           

 . مجتمع المغرب الأقص ى: نظر في ذلك دراسة لهاشم العلوي القاسميا 543، ص1، ج المعيار: الونشريس ي - 1

 .32المصدر السابق، ص: الداودي  2

 .531، ص4، ج 5223، 4رسائل أندلسية، ، إحسان عباس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت ، ط: ابن حزم الظاهري  - 3

 30، ص 5225، 5أخبار مجموعة في فتح الأندلس وأمرائها والحروب الواقعة بينهمـ تح إبراهيم الأبياري، دار الكتاب اللبناني، ط: مجهول  4

، العصر الحديث للنشر والتوزيع،بيروت، 1، ج 1تاريخ المغرب وحضارته من الفتح العربي إلى بداية الاحتلال الفرنس ي، مج : (حسين) نسمؤ  5

 .146، ص5224، 5لبنان، ط

 146نفسـه، ص  6



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

254 
 

ر ذلك على نظام ملكية الأرض على صبغة الشرعية، وقد يكسب هذا العمل والثورات
ّ
العامة ، مثلما قد يؤث

 .1والخاصة

وأثرها على الجوانب الاقتصادية بالمغرب ، تي ترتبت عن قضية الأرض المفتوحةومن الملاحظات ال       

الحبيب الجنحاني حينما لاحظ تجاوز الواقع الاقتصادي لتطبيقات الإسلام فيما يخص الإسلامي ما سجله 

حترم في غالب الأحيان المبادئ والنصوص التي تمّ تطبيقها في العصر الراشدي، ممّا 
ُ
ملكية الأراض ي، إذ لم ت

. النظام الجبائي دفع بعمر بن عبد العزيز إلى تدارك الوضع من خلال إدخال تغيرات على ملكية الأراض ي أو 

ككتاب الأحكام للمارودي، وكتاب الأموال لأبي  -حسبه–فالمعلومات النظرية الموجودة في الكتب المتخصصة 

عبيد، وكتاب الخراج لأبي يوسف صاحب الخراج، وغيرها لم تعكس واقع تعامل الناس مع الأراض ي 

رت على الواقع ا ،مما ترتب على ذلك أمور عديدة ،والملكيات
ّ
 .  2لسياس ي والاجتماعي والاقتصاديأث

ا على عهد الأمويين نتائج لقد ترتب عن مسألة الأرض المفتوحة عنوة أو صلحا أو أسلم عليها أهله        

تمثلت في اختلاف تسيير بلاد المغرب، حيث أمعن حسان بن النعمان في سياسة التهدئة والتراض ي  ،سياسية

واعتبر الروم . البربر على ما في أيديهم من الأراض ي وأقرّ . صلحا لا عنوة على اعتبار أنّ أرض المغرب مفتوحة

والأفارقة موالي للعرب، وانعكس ذلك على طبيعة استعمال الأرض عنوة للروم وصلحا للبربر، وقد امتدت 

كما عمل أنصار هذه السياسة وهم أبو المهاجر دينار وحسان بن . 3هذه السياسة زمن موس ى بن نصير

 :ان و محمد بن زيد القرش ي وإسماعيل بن أبي المهاجر المخزومي على إرساء ثلاث أسس هيالنعم

ر طوّ  وقد ،الأصل النسبي السلالي إذ عملوا على هذا المستوى لإيجاد علاقة بربرية مغربية عربية مشرقية -1

أحفاد ملك اليمن فجعلهم  ،حينما أرجع أصل البربر إلى الأصل العربي القحطاني ،هذا الطرح ابن خلدون 

 .إفريقش

فريقية فأصل إ ،ن المشرق والمغربيالاتصال التاريخي ب إلى أصل تعود الأصل المكاني كون التسمية في -1

 .إفريقش منسوبة إلى

                                                           

 130، ص1983، 1هـ، دار الشروق، ط 6النشاط الاقتصادي في المغرب الإسلامي خلال ق(: عزالدين)موس ى  1

 الكتب 45-41،ص 5225.، يونيو 1نظام ملكية الأراض ي، مجلة دراسات تاريخية، ع(: الحبيب) الجنحاني - 2
ّ
، لكن من الواجب الإشارة إلى أن

على  التي أشار إليها الجنحاني إنمّا جاءت بعدما لاحظ الفقهاء غياب الرؤية لدى الناس فيما يخص مسالة الأرض المفتوحة و الغنائم المترتبة

 .رض عموما ، وبقي أن تفسير النصوص وتطبيقها إنما يعود ذلك إلى الفهم الذي اختلف فيه الناس ذلك  ووضع الأ 

 .43، 5المصدر السابق ، ج: ابن عذارى  - 3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

255 
 

ساني حيث أنّ المسألة مبنية على اختلاف النطق -3
ّ
وعلم اللغة على مستوى . أمّا الأصل فواحد ،الأساس الل

 .     1مشتركةوجود أصول  الصوتي والدلالي يؤكد

كما نشأ عن اعتبار الأرض مفتوحة عنوة سياسة أخرى حينما تولى يزيد بن أبي مسلم ولاية المغرب 

مما أدى إلى المواجهة مع  ،و عمد إلى تطبيق سياسة مشابهة لسياسة الحجاج بالعراق ،م917/هـ171سنة 

وحتى مع الأسر العربية التي اشتهرت بالمغرب، وذلك حينما أراد أن يخمس موالي موس ى بن نصير  ،الأهالي البربر

، على ما في القضية من نظر يوجب إعادة قراءة النصوص في ذلك 2وجعلهم حرسا وبطانة تأسيا بالبيزنطيين

د مؤرخي المرحلة السالفة ولا تزال هذه المسألة تسيل الكثير من الحبر عن . لأجل التبيّن والحكم فيما بعد

مرحلتين لبني  والحاضرة، وذلك لتداعياتها الجانبية المثيرة، حيث عمد هاشم العلوي في هذا الشأن إلى تحديد

، الأولى ظهر فيها الاتجاه إلى بناء نظام مفتوح يستوعب الجميع من عرب وأعاجم بما فيهم أمية ببلاد المغرب

مر بن عبد العزيز، أما الثانية فهي مرحلة معاكسة ممّا أدى إلى بروز ثورات والمرحلة تنتهي إلى عهد ع ،البربر

 .   3انتهت إلى استقلال بعض القبائل عن الدولة المركزية بالمشرق  ،داخلية

وركزت بعض الدراسات على مسألة الغنائم والهدايا المغربية، واعتمدت في ذلك بعض النصوص            

الذي تولى  ،عمل عبيدة بن عبد الرحمن القيس ي حينما وصف ،عبد الحكم لى لسان ابنالتي جاءت ع

رة سبعمائة وكان فيما خرج به من العبيد والإماء والجواري المتخيّ ": ، إذ يقول م911/ه117إفريقية سنة 

بْي والاسترقا. 4"جارية وغير ذلك من الخصيان والخيل والدواب والذهب والفضة( 977) ق أو تلك الخاصة بالس 

حيث كان الولاة يبعثون بالحملات إلى السوس الأقص ى لأجل السبي والعودة بالأشياء الكثيرة، ومن ذلك ما 

ه مما يجهّز من المغرب إلى 
ّ
المولدات " المشرق ذكره ابن حوقل في تخيير السبي والتقرب إلى الحكام، إذ يذكر أن

كسلامة  "م وغيرهم، وولدن غير سلطان عظيماللاتي استولدهن بنو العباس وأكابر رجالهالحسان الرّوقة 

البربرية أم أبي جعفر عبد الله بن حمد بن علي بن عبد الله بن العباس، وقراطيس أم أبي جعفر هارون 

                                                           

الإسلام والثقافة العربية من إفريقيا، دار الفكر : ؛  حسن أحمد محمود521، ص5مجمع المغرب الأقص ى، ج(: هاشمي العلوي )القاسمي  - 1

 145 ،144، صص،5221العربي، القاهرة، ط

، 414،ص 5،5223ت ، لبنان،ط، تح محمد يوسف الدقاق، دار الكتب العلمية، بيرو3ج: الكامل في التاريخ(: ه141عز الدين ت)ابن الأثير - 2

، ص 3ج: ، الكامل 553، 551و يتكرر نفس الأمر بالنسبة لعبيد الله بن الحبحاب في ذكره لحوادث سنتي  514وهو يذكر حوادث سنة  413

من . 32، ص5المصدر السابق،  ج: ، ابن عذارى 455ص: وما بعدها؛ النويري  424فتوح، تح عبدالمنعم عامر، ص: ؛ ابن عبد الحكم 351

 اللازم الحذر أثناء قراءة بعض النصوص التي أوردها ابن الأثير أو غيره في القضية مثار النقاش ، وإذ لا يمكن تتبّع النقاش في ذلك فإ
ّ
ن

 .الدعوة إلى الحفر في المصادر وتتبع النصوص من خلال إنجاز أبحاث متخصصة قد تفرز أحكاما جديدة قريبة من حقيقة الوضع عصرئذ

وانظر دراسات كل من الحبيب الجنحاني و هشام جعيط،  وبعض التي تصب في إطار . 521، ص5مجمع المغرب الأقص ى، ج: شم علوي ها - 3

 .الدراسات ذات البعد المادي الاشتراكي

 . 424نفس المصدر ، ص: ابن عبد الحكم - 4



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

256 
 

كما تحدث ابن الأثير .الواثق بن المعتصم، وقتول أم أبي منصور محمد القاهر بن المعتضد، وغيرهن ممن ذكر

 .1النظر عن إسلامهم صرفتخميس البربر ببي والاسترقاق و عن مسألة الس

وبالإشارة إلى هذه النصوص لا يمكن إغفال التوجه المذهبي والسياس ي لدى أصحاب هذه النصوص، 

وتخييره النصوص والأحداث، ولعل  ،مما يبرر لنا حنقه على هؤلاء الأمراء ،إذ لا يخفي ابن حوقل مثلا تشيعه

يعتبر أحسن ردّ على مثل ذلك،   ،اعتماد نصوص تبرز مشاركة البربر في إدارة الحكم على مستوى بلاد المغرب

ذين كان شار البعض إلى أنّ التاريخ لا يعطينا أسماء ولاة كثيرين للأقاليم تابعين لحاكم القيروان الأموي الأو 

 عن وال واحد بطنجة هو عمر المرادي الذي قتله الخوارج بسبب سوء سيرته لهم سوء تصرف، فلا نسمع 
ّ
إلا

 .2مع الرعية

بروز توجهات في تفسير ظاهرة الثورات  فع وادن م كانت ظاهرة الاسترقاق والتخميس والتملك وغيرها          

نى الاجتماعية وتوجيه حيث اعتمد محمود إسماعيل العامل الاقتصادي كفاعل في تخليق الب. ببلاد المغرب

بالرغم من مظاهره  ،سيادة الإقطاع هي التي فجرت الصراع الطبقي في الأساس وأنّ [ ...]الصيرورة التاريخية 

وأنّ اقتصادها كان نهبيا  ،قطاعيةإالإثنية، بل ذهب إلى أنّ سائر الدول التي توالت على بلاد المغرب كانت دولا 

تصاد المغازي في هذا الشأن، واعتبر الصراعات العسكرية حروبا توسعيا، وذهب إلى إعطاء مصطلح اق

أنّ ب  البعضإقطاعية بدليل المكاسب الأرضية والبشرية والمادية التي كانت تحت غطاء الجهاد، في حين لاحظ 

انطلاقا من طرابلس الغرب، وأن الثورة الزناتية  ،جلّ المناطق التي شهدت ثورات كانت تشمل مناطق زناته

ي تحدث عنها تشابه في بعض نواحيها الطبيعة الزناتية التي هي طبيعة الرحّل، حيث يستحيل خضوعهم الت

وهو بذلك يعطي تفسيرا ماديا لوقائع . لقيادة موحدة، بينما لم تقم المدن بأكثر من دور التأييد لهذه الثورة

ا يستوجب الوقوف عنده بالملاحظة والتمحيص من خلال وهذا ممّ . 3حركات اجتماعية متعددة الدوافع

الاقتصار على التفسير المادي يجعل  الحركات والظواهر، إذدراسات تضع اليد على الدافع الحقيقي لمثل هذه 

ا يعني ضرورة الاعتماد على آليات أخرى ء من زواياها المتعددة والحقيقية، معاجزا عن إدراك الأشيا ءالمر

 .نا بتفسير أقرب إلى واقع الحوادثيمكن أن تمدّ 

 

 

                                                           

 . 444ص،  5232وت ، دار الفكر ، بير، 3ج: الكامل: ؛ ابن الأثير23صورة الأرض، ص: ابن حوقل - 1

 .24، 25، صص 5المغرب عبر التاريخ، ج(: إبراهيم)حركات  - 2

 165،166، صص1992،  1، طور الانهيار، القاهرة، ط 3سوسيولوجيا الفكر الإسلامي،ج (: إسماعيل) محمود - 3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

257 
 

  :مسألة النبيذ - ب

ألة مس ،وامتدت إلى زمن طويل في تعاطيها بين علماء المغرب ،دار حولها النقاش المسائل التيمن  

إذ يقول بوجودها كحلقة  ،سامعي إلى عهد الفتوح في دراسته للمذهب الحنفي إسماعيلالتي يرجعها  النبيذ

-113)وفي عهد كلثوم بن عياض ( 917 -171/911-77)نقاش في عهد إسماعيل بن عبد الله بن أبي المهاجر 

 أنّ ما نعتقده . ، ثم ظهرت بصورة جلية على عهد الأغالبة بفعل مؤازرة السلطة للأحناف1(116/961-961
ّ
إلا

ما كانت الناس في بعض بلاد المغرب زمن  كل في عهد ماهو أنّ المسألة لم تظهر بهذا الش
ّ
قبل الأغالبة، وإن

ونجد صورا عديدة لهذه . 2الولاية على غير دراية بحرمة الخمر، وقد كان ذلك قبل خلافة عمر بن عبد العزيز

إنّ الخمر كانت عند أهل إفريقية حلالا حتى : فعن معاوية الصمادحي عن عبد الرحمن بن زياد قال ،المسألة

فشا ذكرها ( الجند) ، وحينما دخلت المسودة [...]بعث عمر بن عبد العزيز هؤلاء الفقهاء، فعرفوا أنّها حرمت

 .3بأنها حرام

وفقهاء المالكية  ،ن رأوا جواز شرب النبيذا ينبئ عن حضور المسألة في الجدل بين الأحناف الذيوممّ   

، وأبي محرز بن الفرات الذي ذهب مذهب التحريممواقف كل من أسد  ،الذين وقفوا موقف الحرمة تجاهها

وهو عصير "وقال بجواز شرب المنصّف  ،، إذ تعرض أسد لمسألة الأشربة4الحنفي وزملائه في القضاء بجوازه

لكن هذا يتعلق بعنب خرسان، أمّا غيره من . ويبقى النصف الآخر ،العنب الذي يغلي حتى يذهب نصفه

ذلك أنّ عنب خرسان كثير العسل قليل الماء فهو ينعقد في . الأشربة فلا يجوز حتى ينعقد وأن يبلغ الثلثين

 على : ، أمّا غيره فينعقد في الثلثين، قال(المنصف)النصف 
ّ
ولقد اختبرنا عنب مجردة فوجدناه لا ينعقد إلا

  ،ثلاثة أرباع
ّ
وكذلك قال أهل العلم إذا انعقد قبل أن يبلغ ". ولا يحلّ قبل انعقاده ،ه قليل العسل كثير الماءلأن

  . 5"....الثلثين حلّ لأن الحكم فيه انعقاده

 و تبيّن مسألة الخلاف الجاري بين الأحناف والمالكية في قضية شرب النبيذ مدى الارتباط والعلاقة بين            

 أنّ  ،وتردد صداها ببلاد المغرب ،المشرق والمغرب، إذ الفتوى في هذا الشأن كانت محل نقاش بالمشرق 
ّ
 إلا

                                                           

 .521المذهب الحنفي، (: إسماعيل)سامعي   - 1

ف عشرة من . 431ج، ص5ترتيب المدارك،: ياض ؛ ع45أبو العرب، طبقات علماء إفريقية، ص - 2
ّ
ولأجل ذلك كان عمر بن عبد العزيز قد كل

الفقهاء قصد تعليم سكان بلاد أفريقية والمغرب الحلال والحرام وهي عملية بقدر ما هي سياسية فإنها ترمي غلى ترسيخ البعد الديني في 

وما بعدها وهو يتحدّث عن  22، ص 5المصدر السابق، ج: ر في ذلك المالكي عمق السكان لكي لا يعودوا بعدها إلى ما يعرف بالردة، أنظ

 .الفقهاء التابعين العشرة

 .45أبو العرب، نفس المصدر، ص - 3

 .36،  ص 2المصدر السابق، ج : ؛ الدباغ  88المصدر السابق، ص  :  أبو العرب  4

 .412، ص5، جرياض النفوس: المالكي - 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

258 
 

 أنّ هذا لم يمنعهم من مراعاة الواقع  ،(عنب خرسان)رب رغم ارتباطهم المذهبي بالمشرق علماء المغ
ّ
إلا

، إذ الفتوى هي إجابة عن الواقعلق التجربة ودراسة الحال و والظروف المحلية والحكم على الش يء من منط

ى السلطان وقد كان للفقهاء تأثير عل  .فكانت المقارنة بين عنب خرسان وعنب مجردة ،نازلة مكان وزمان

إلى منعها خصوصا بالقيروان في قطع النبيذ وتحريمه  -لاستشراء الظاهرة  - حينما عمد بعض الأمراء

وزمن ( 161-116/131-113)ومعاقبة كل من شربه، وهو عمل لم يرض الأحناف على عهد أبي عقال الأغلب 

 :ا جعل أحد الشعراء يقدم التماسا بقولهممّ ( 771-177/195-161)إبراهيم بن أحمد 

م ه  يد  اس  وابن س 
 
 الن

 
د يّ 

ا س  ل ي  ةومن إ  اد 
 
اب منق

 
 يه الرّ ق

ا  نم  
 
ينتن د 

رب  في م 
 

م  الش   حر 
 
ق رض  ر 

 
أ  ب 

ل 
 

ةـــــوهو  حلا  1اد 

يوما أبا محمد عبد الله بن أبي حسان اليحصبي فقيه إفريقية ( م131-119/ه113-171(وسأل زيادة الله 

ة العقل؟: فقال له ،النبيذ في قضية( م131/ه117ت) أصلح الله الأمير، يعمد : ألف دينار، قال : قال كم دي 

ه يزول إدرهم، فقال الأمير يا أبا محمد  نصف( قيمة)الرجل إلى ما قيمته ألف دينار فيبيعه بزجيجة تسوى 
ّ
ن

فقال  وقتل هذا وضرب هذا؟ ،وكشف سوءته إلى أهله ،بعد ماذا؟ بعد أن قاء في لحيته: ويرجع، فقال الفقيه

 . 2صدقت والله: الأمير

 من الخصوم ومع أنّ الفاطميين قد شدّدوا على مسألة النبيذ والشرب، واتخذوا ما فعله من قبلهم      

هو  ،حول سيرة زيادة الله وحاشيتهما جاء خصوصا  ،ذريعة لبقائهم وشرعيتهم
ّ
من شربهم النبيذ في مجالس الل

لم يكن محرما لحرمه الإنسان على نفسه  لو : قال( م795-365/751-331)وأنّ المعز لدين الله . 3والغناء

فإنّ أهل المغرب على ما يذكر ابن حوقل بقي جزء منهم يتعاطى النبيذ، حيث . 4لمضرته وذهاب العقل منه

في ( القالة)مرس ى الخزر  وذلك حينما دخل ،لاحظ شرب نبيذ العسل الذي عدّه أكثر تأثيرا من نبيذ الذرة

 . 5هـ6القرن 

حركة من خلال نظرا للتفاعل بين المنطقتين  ،غربإنّ هذه الظاهرة التي امتدت من المشرق نحو الم         

الرافض  -الانتقال للرجال والفتوى، وامتدت زمانا منذ عهد الفتوح إلى غاية عصر الفاطميين دفع بالفريقين 

                                                           

 .411ص  ،4الممالك،جالمسالك و (: ه323أبو عبيد عبدالله ت )البكري  - 1

 .22-22المصدر السابق، ص ص : أبو العرب - 2

 .411افتتاح الدعوة، ص : القاض ي النعمان - 3

 .441المجالس والمسايرات، : النعمان - 4

 .33صورة الأرض، : ابن حوقل - 5



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

259 
 

. منها التآليف والردود ،ي ذلك وسائل عديدةواستعملت ف ،إلى الانتصار كل إلى منحاه -والقابل لشرب النبيذ 

فها علماء مالكية لمناقضة الأحناف، ومن ذلك كتاب تحريم المسكر أو 
ّ
وقد وصلتنا بعض عناوين الكتب أل

فكان إفراد النبيذ بكتاب دليلا على أنّ المسألة شدّت انتباه العلماء . كتاب تحريم النبيذ لمحمد بن سحنون 

ه 
ّ
 . 1في حين يحلل الحنفية بعضا من أنواعه( الكيةالم)بين من يحرمه كل

فه كل من عبد العزيز المجدوب ونجم الدين الهنتات       
ّ
 ،ي فيما يخصّ أسباب الصراعوبالعودة إلى ما أل

ه رغم  تعدد أوجه الصراع بين المالكية والأحناف في مسألة النبيذ نجدهما
ّ
أو مسألة الربا أو  ،يقرران  بأن

لكنّنا لا نعدم صوابا إن . 2وهي السياسة وحب الرياسة ،فإنّ أسبابه تبقى واحدة أصلية ،ظاهرغيرها من الم

قلنا بأنّ أسباب الصراع بالأصل مشرقية، وأنّ بلاد المغرب لم تكن سوى ردّ صدى فحسب، كما أنّ أصل 

استنباط للفتوى متباينة الخلاف يعود إلى عهد مؤسس ي المذهبين الحنفي والمالكي من حيث اعتمادهما أصول 

حنيفة أبي  ما كان الخلاف زمانا قبل بروز وربّ  . في حين تمّ ضبطها لدى الآخر ،بين من أعطى للعقل حريته

تين آلتا إلى الأحناف  ،أي منذ ظهور مدرستي التابعين أهل الحديث الحجازية وأهل الفقه العراقية ،ومالك
ّ
الل

بالإضافة إلى طبيعة البيئة الاجتماعية  ،المعتمدة في الفتوى وترتيبهافالأصول . بالعراق والمالكية بالحجاز

أمّا ما فرز لدينا هذه المسائل الخلافية،والخلاف الناش ئ عن ذلك، هو الذي أ ،والفكرية بين الحجاز والعراق

ات وأداة من أدو  ،فإنّ ذلك كان تحصيل حاصل لأجل الانتصار للمذهب ،اعتقده البعض جريا وراء السياسة

ه حينما تولى سحنون  ،التمكين
ّ
دون أن يرقى إلى اعتباره أصلا من الخلاف، إذ تشير بعض المصادر على أن

 .القضاء قام بتولية بعض الأحناف مع علمه بأنّهم أحناف مخالفون 

 : مسألة خلق القرآن  - ج

مسألة  -بعد أن كان منشؤها بلاد المشرق  -تعدّ هذه المسألة التي تردد صداها ببلاد المغرب أيضا        

حيث شكل عصره عصر الانتصار لفرقة  ،(م131-113/ه111-171)العباس ي المأمون  قديمة تطورت إلى زمن

ه بالمغرب في  ،الاعتزال التي انتزعت هذا التّوجه، وقد ارتبطت المسألة بالمعتزلة الذين قال عنهم الشهرستاني
ّ
بأن

قال لهم وي ،الذي خرج بالمغرب أيام أبي جعفر ،زمانه شرذمة قليلة في بلد إدريس بن عبد الله الحسني

ة والإرادة ر صفات الباري تعالى كالعلم والقد واعتزالهم يدور على أربعة قواعد الأولى القول بنفي، الواصلية

                                                           

 .545المذهب الماالكي، ص : نجم الدين الهنتاتي - 1

؛ نجم الدين 34-13،  ، ص 4الصراع المذهبي بإفريقية إلى قيام الدولة الزيرية، الدار التونسية للنشر، تونس،ط: المجدوب عبد العزيز  - 2

 .وما بعدها 553، المصدر نفسه: الهنتاتي

 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

260 
 

والرابعة قوله في الفريقين من [ ...]الثة القول بالمنزلة بين المنزلتينوالث[ ...]والثانية القول بالقدر[ ...]والحياة

أنّ  ،أن أحدهما مخطئ لا بعينه، وكذلك قوله في عثمان وقاتليه وخاذليه ،أصحاب الجمل وأصحاب صفين

 .1[...]كما أنّ أحد المتلاعنين فاسق لا بعينه ،أحد الفرقين فاسق لا محالة

 - زمن الأدارسة - بعيد أي إلى القرن الثاني للهجرةدخلوا المغرب منذ زمن وفي النص إشارات إلى أنّهم 

ولهم لوازم : "ير بين فاس وسجلماسة بقولهض للحديث عن مراحل السّ عرّ تهو ما أشار إليه ابن حوقل حينما و 

وأشار . 2لموفي بعضهم الاعتزال والع[ ...]على المجتازين من فاس إلى سجلماسة يلزمونهم ما معهم من التجارة

 .3وأنّ إدريسا لما نزل عليه بوليلي تابعه على مذهبه ،البكري إلى اعتزال إسحاق بن محمد بن حميد الأوربي

هذه المسألة بشيئ من  الملاحظين وقد ناقش بعض .4إدريس وافق الأوربي في حاله أنّ إلى ابن أبي زرع  أشار و 

 .5بين الباحثينملاحظات كان فيها الخلاف فيما التفصيل مع إعطائه 

ولم يكن سبيل دخول المذهب الاعتزالي إلى بلاد المغرب على هذا المنحى فقط، بل تفيدنا بعض 

حينما أوفد تلاميذه إلى خارج العراق لنشر الفكر  -واصل بن عطاء  -النصوص بدخول المذهب زمن صاحبه 

وأجابه خلق كثير في مدينة تسمى البيضاء  أن بعث الداعية عبد الله بن الحارث إلى المغربالاعتزالي، فكان 

وفي الوقت الذي يصف فيه البكري وصول فكرة . 6فيها مائة ألف يحملون السلاح ويعرف أهلها بالواصلية

يضيف بأنّ مجمع الواصلية كان  ،الذي كان معتزليا ةزعيم أوربالاعتزال إلى المغرب حيث لجأ إدريس إلى 

ده ابن خلدون قريبا من تهرت، وكان عددهم نحو 
ّ
. 7ثلاثين ألفا في بيوت كبيوت الأعراب يحملونها، وهو ما أك

ن الاعتزال من الانتشار   .8"أنّ مجمع الواصلية كان قريبا من تهرت :"مثلما ذكر ياقوت في مادة تهرت
ّ
كما تمك

                                                           

، 4، تح أمير علي مهنا و علي حسن فاعور، دار المعرفة، بيروت، ط5الملل والنحل، ج(: مأبو الفتح محمد بن عبد الكري)الشهرستاني  - 1

 ،15. 13، ص5224

 .22صورة، ص: ابن حوقل- 2

 . 414، ص4المصدر السابق،ج:البكري  - 3

 .52،ص5234الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، صور للطباعة والوراقة،الرباط،: ابن أبي زرع 4

الأدارسة (: محمد)؛ صدقي  41، ص5211، جوان 1، س11، مجلة الإيمان، المغرب ، ع المغرب وتيار المذاهب الإسلامية(: عباس)الجراري   - 5

 .34، 3التجزئة، صص  من النشأة إلى

فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تح فؤاد السيد، الدار التونسية (: الحاكم)والجشمي ( القاض ي) وعبد الجبار( أبو القاسم)البلخي  - 6

 .  443و   11، ص 5233للنشر، 

 .511، 512، ص6العبر، ج : ؛ابن خلدون 34طبقات المشايخ، ص : ؛ الدرجيني 414، ص4المسالك والممالك، ج: انظر البكري  - 7

 .23صورة، : ابن حوقل. 251، ص5معجم البلدان، ج: ياقوت - 8



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

261 
 

حيث تمكن أبو عبد  ،م1711/هـ677في واحدة من الواحات الثلاث المكونة لبنطيوس وبلاد مصعب إلى غاية 

 . 1ها بالفكر الإباض ي الوهابيد بن بكر النفوس ي من إقناع سكانالله محم

وبالنظر إلى هذه النصوص صار أكيدا أنّ الاعتزال لم يكن مذهبا غريبا في الغرب الإسلامي منذ نشأته      

ه قد امتزج بالمذهب الإباض ي بتهرت
ّ
واصلي رستمي زمن عبد الوهاب، مع التنبيه على وقوع نزاع  ،2بالمشرق، وأن

الصراع بين الرستميين ومغراوة وبني يفرن بتلمسان حينما دخل هؤلاء تحت طاعة كذلك الوهاب، مثلما برز 

ه إذا كان هذا الصراع قد على هذا بويضيف محمود إسماعيل معقبا  . 3م977/ه193الأدارسة منذ سنة 
ّ
أن

استكانة الواصلية للدولة، فإنّ نفس الش يء يلاحظ في انتهى بالمغرب الأوسط بين الواصلية والرستميين إلى 

المذاهب الأخرى وخاصة المذهب  عجديد هو دخول الاعتزال في صراع مإفريقية بعد قيام دولة الأغالبة وال

 . 4المالكي

وكانت مسألة خلق القرآن قد اشتغل بها الناس  ،لقد كانت مدرسة الاعتزال أهم المدارس بالقيروان      

وانحدارهم  ،عرفوا بالجرأة والذكاء ،5كثيرا، وكان من زعماء التوجه هذا عدد من علماء القيروان المتحررين

ومما يلاحظ أنّ أصحاب الفكر الاعتزالي هؤلاء قد التقوا مع الأحناف . 6من طبقة وأسر أرسطوقراطية تجارية

وأنّهم من منشأة العراق، ولذا كان سهلا على الأحناف أن يتقبلوا آراء المعتزلة  ،إلى العقل باعتبار احتكامهم

 .7ويتبنوها عكس المالكية

 ،وقد وفر لنا الخشني في كتابه طبقات العلماء طائفة ممن كانوا ببلاد المغرب ينحون هذا التوجه         

  ،مويستدلون على ذلك بعلم الكلا  ،آنويقولون بخلق القر 
ّ
ه ومنهم محمد بن أسود المعروف بالصدفي الذي ولا

، وسليمان بن 9، وأبو حبيب المعروف بابن حبيب السدري الذي كان كثير الكتب8إبراهيم بن أحمد القضاء

 وفي خلق  ،أبي عصفور المعروف بالفراء، الذي كان من أهل الجدل والمناظرة، وله كتاب في أعلام النبوة

                                                           

 .541دراسات في التاريخ الوسيط، ص (: علاوه)عمارة  - 1

 .11، 13الاتجاهات الكلامية، ص ص (: علي)الإدريس ي  - 2

 .511، ص1العبر، ج: ابن خلدون  - 3

 543، ص 5233ة، مطبعة فضالة، المحمدية ، المغرب ،ط دراسات جديد" مغربيات(: إسماعيل)محمود  -4

، رسالة دكتوراه،ة (م212 -211/ ه421_523)الحياة العلمية في إفريقية في عصر الدولة الأغلبية : راجع دراسة الدكتور صاحي بوعلام  5

 .4112جامعة الجزائر، 

 .41،ص5211، مارس 55،س1مجلة الفكر، بتونس، علمحة عن الحياة الفكرية في مجتمع القيروان،: الحبيب الجنحاني - 6

 .311. 313،صص  4القضاء في الغرب الإسلامي، ج(: إبراهيم)بحاز  - 7

 .523طبقات، ص : الخشني -8

 .521ص: الخشني - 9



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

262 
 

وأبو الفضل  ،ت له مناظرة شديدة في خلق القرآنالذي كان( أبو إسحاق)بالعمشاء  ورجل يعرف. 1القرآن

المعروف بابن ظفر، ومحمد بن الكلاعي ومحمد المعروف بالمسحي، وابن أبي روح الملقب بالبغلة، وأحمد بن 

لقد قام هؤلاء بالعمل على فرض رؤاهم العقدية باستعمال . 2محمد المعروف بابن شهر قاض ي برقة

الناس إلى  ةاستغل المعتزلة المناصب لاستمال إذ ،والاستعانة بقوة الملك والسلطان ،المناظرات والكتابات

في صغير المالكي إلى نفس العمل القائم الكما أشار ابن . 3مذهبهم، وقد كان أغلبهم على مذهب أبي حنيفة

ه إ
ّ
 .4قام به المعتزلة في كنف الدولة الرستمية بتهرتعمل فريقية أن

افريقية، )بالرغم من انتشار الفكر الاعتزالي بالمغرب  منها أنّ  ،يشير سامعي إلى مجموعة من الملاحظات         

 أنّ العامة لم يطلها ذلك، بل بقيت المسألة على مستوى النخبة والعلماء، كما أنّ ( تهرت، فاس وغيرها
ّ
إلا

ما كان انحيازهم إليها مجاملة الحكام الأغالبة لم تكن لهم تلك الحماسة في الدفاع ع
ّ
ن الفكرة وتثبيتها، وإن

والظاهر أنّ دور علماء السنة كان فعّالا في مواجهة هذه الظاهرة الاعتزالية، . 5للخلفاء العباسيين بالمشرق 

حينما قوبل مذهب الاعتزال بالرفض  ،مة التي تجمّل بها هؤلاء العلماءحيث تظهر كتب الطبقات مدى العزي

ت )ويعتبر كل من عبد الله بن فروخ الفارس ي . ة من قبل كل من القيادات المالكية أو الحنفيةوالمقاوم

بالإضافة إلى أسد بن الفرات وبعده سحنون بن سعيد ممن ( م176/هـ177ت)وعبد الله بن غانم ( م115/171

 .6فريقيةإب ألف وناظر ونافح عن التوجه السني

العلماء بالرغم من أنّ السلطة الأغلبية قامت بفرض مسألة خلق القرآن إغفال دور إذا لا يمكن ف      

ا جعل الأمير أحمد بن محمد بن الأغلب بن إبراهيم ممّ ، العباس ي إلى كل عماله بالولايات على إثر قرار المأمون 

 وهو ما  ،يعزز قوتهم، ونفس الش يء بالنسبة لزيادة الله بن إبراهيم من قبل( 163-167/156-161)بن الأغلب 

                                                           

 .452ص: نفسه - 1

 .444-441ص : نفسه - 2

 .413دور المذهب الحنفي، ص: اسماعيل سامعي - 3

 .23-24ص :سير الأئمة: ابن الصغير - 4

 .451نفس المرجع، ص: سامعي - 5

: ؛ الهنتاني 444، ص 5222، 51لعربي، ع ، مجلة التاريخ االصراع المذهبي: ؛ الهنتاني541دراسات في التاريخ الوسيط، ص ( : علاوة)عمارة  - 6

 .525ص( 4111) 33حوليات الجامعة التونسية ع م، 55/هـ 1ق ½ الصراع المذهبي بالقيروان وتفاعله مع واقعها الاقتصادي والاجتماعي إلى 



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

263 
 

والعنبري الذي ينكر خلق القرآن  الجعفري يظهر من خلال ما أورده أبو العرب في قضية المناظرة الكلامية بين 

 . ، حينما استند هذا الأخير إلى قوله بأنّ معه الأمير يستأنس به1الذي يقول بخلقه

 ،الإيمان وغيرها ومسألة ،وقد طالت الفقهاء السنة محن من جراء مصارعتهم لقضية خلق القرآن

وإنّ التنقيب في كتب . ا كان ينادي به أهل الاعتزال، ولكن الغلبة في الأخير كانت لأهل السنّة المالكيةممّ 

يفرز لنا هذا من خلال  ،التراجم فيما يخص البهلول بن راشد أو أسد بن الفرات والإمام سحنون وغيرهم

القضاء  يضا أنّ مسألة خلق القرآن والتوجه الاعتزالي قد تمّ وما يلاحظ أ .2مواقفهم الذابّة عن المنحى السني

وهو  ،، ومع ذلك ظلّ العلماء المالكية بالمرصاد تجاه هذه الفرقةم11/هـ6بترسيخ المذهب المالكي بعد ق ماعليه

وذلك ما أخبرنا عنه ابن  ،ولم يتمّ الحسم فيه كليا ،ما يدلّ على أنّ القضاء على جذورها لم يكن بالإمكان

 :على المعتزلة بقوله ردّ حينما ي ،ينترزوق في مؤلفه جنى الجنّ م

ة                      
 
ف رفت لعمري بالس   ع 

 
اعة م  ه   وج 

 
ف لس 

 
لال أهل الف

 
 وتمسكت بض

بت                      
ّ
ق

 
ويم  فل

 
هج الق

 
لت عن الن

 
د ر فـه  ع 

ع  دلهــا عن م  لية وع  د   ع 

ى                      ر  رى الـو  لت وقالت لن ي 
 
فـه                ض ي  الصّ 

 
ف

 
  يوم الجزاء فألزمت ن

لـة  وكــــــــــم                      فـه                 هذا وكـــــــم من ز 
 
ل
 
ت بت في م  ه 

 
 من مذهـب ذ

ها                      يّ 
 
رفها عن غ بيل لص  دل يمنع صرفهـا والمعرفـة  كيف الس   3والع 

شكلت كل من قضية الأرض المفتوحة ببلاد المغرب، ووضعيتها بعد الفتح، ومسألة شرب النبيذ ،  لقد              

وقضية خلق القرآن، نماذج لقضايا الخلاف الذي كان يدور في المراحل الأولى للنشاط الفقهي ببلاد المغرب، 

حلقات نقاش واسعة، وقد تداول الفقهاء مسائل أخرى، استمر حولها الجدل بين فقهاء المغرب، وشكلت 

كثيرة العدد وطويلة الأمد، لا تقلّ تأثيرا ولا قيمة عن هذه النماذج، كمسألة أهل الذمة والتعامل مع 

الموسومين بها، والخوض في مسألة الهجرة من البلاد التي استولى عليها العدو الكافر، وقضية الكاغد الرومي، 

مسألة الميراث، بالإضافة إلى عدّة نماذج، كان الفقهاء قد خاضوا  ووضعها في ،المغربيوواقع المرأة في المجتمع 

                                                           

المدارس الكلامية (: عبد المجيد)بن حمدة  ؛22المصدر،ص : أبو العربراجع . لا نعلم عن العالمين المتناظرين سوى ما ذكره أبو العرب - 1

 وما بعدها514،ص5221، 5فريقية، مطبعة دار الغرب،تونس،طإب

مستخرجة من مدارك القاض ي عياض،  تراجم أغلبية: محمد الطالبي؛ 21، ص 4معالم، ج: الدباغ ؛ 414، 5مدارك ، ترتيب اج :عياض - 2

 555-511ص 

 . 11محمد فيروج، ص  جنى الجنين، تح: ابن مرزوق  - 3



م54/ه1ة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية القرنــ الحركــــــــــــــــالباب الأول ــــــــ  

 

264 
 

فيها شرحا ونقدا وردا بما ينمّ عن مسايرة الفقيه لواقعه الاجتماعي والسياس ي والاقتصادي، ويبرهن على 

 .علمية التي باتت تصطبغ بها بلاد المعربالحيوية ال

الذي تشبث به  ،كما أظهرت هذه المسائل وغيرها تباين الرؤى بين الفقهاء سواء داخل المذهب المالكي  

وتلمسانية  بين قيروانية وأندلسية وفاسية ،المغاربة، وقد أفرز هذا اتجاهات عديدة في المدرسة المالكية

وترتب على هذا تدوين الكثير من . خرى الأ ما دار النقاش بين المالكية وغيرهم من أصحاب المذاهب مثل. وبجائية

وخروج العديد من الفتاوى المختلفة الأحكام، فأكسب ذلك كله بلاد المغرب ثراءً فقهيا ومعرفيا  ،المصنفات

 .دلّ على نضج فقهاء المدرسة المالكية ببلاد المغرب الإسلامي

الأوسط في هذا الشأن،  ومن جهة أخرى يفتح لنا هذا النقاش باب السؤال عن دور فقهاء المغرب  

يعتبر مفصليا في سير الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية، فهل كان خصوصا وأنّ وضعهم الجغرافي 

واقعهم العلمي والفقهي تحديدا يمثل نفس القيمة؟ لا شك أنّ تتبع ملامح البنية العلمية والفقهية تحديدا 

ة وواضحة في هذا الشأن، وأنّ قراءة النصوص التاريخية لبلاد المغرب الأوسط قد يعطينا جوابات حاسم

والمناقبية قد تفض ي إلى الكشف عن واقع الحركة الفقهية على مستويات عديدة من خلال دراسة رجالاتها 

 .ومصنفاتهم وحركاتهم في كل اتجاه، وهو ما سيتمّ مناقشته لاحقا

 

  

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  :الثاني  الباب  

 بالمغرب الأوسط  هاأسسوالحركة الفقهية  بنية 

 م51 -54/ه2ق و3ق بين

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

  م51 -54/ه2ق و3ق بينبالمغرب الأوسط  هاأسسوالحركة الفقهية  بنية :الباب الثاني
 .ه2ه و3المغرب الأوسط دراسة في المجال والواقع بين القرنين : الفصل الأول 

 .وحدودهمجال المغرب الاوسط  -أ   

 ه2و3بين القرنين. الواقع العام لبلاد المغرب الأوسط -ب   

 بالمغرب الأوسط التعليم ومنشآته: الفصل الثاني 

 عناية علماء المغرب الأوسط بتنظيم الدرس العلمي - أ

 دور الأمراء والخاصة اتجاه الدرس العلمي - ب

 هياكل الدرس وأماكن العلم - ت

 الأوسط طرق ومناهج تلقي الدرس العلمي بالمغرب - ث

 مواد الدرس العلمي - ج

 نقد علماء المغرب الأوسط لمنظومة التعليم - ح

 أوقات الدرس - خ

 "نموذجاوالمغرب الأقص ى أالاتصال مع الأندلس " الصلات العلمية وأثرها على الحركة الفقهية :الفصل الثالث 

 رحلة فقهاء المغرب الأوسط نحو الأندلس . أ

 الاقص ىرحلة فقهاء المغرب الأوسط نحو المغرب  . ب

 رحلة علماء الأندلس نحو المغرب الأوسط . ت

 العلماء الوافدون من المغرب الأقص ى . ث

 المغرب الأوسط ب ومراتبهم   فقهاءأصناف ال: الفصل الرابع

 الفقهاء القراء . أ

 الفقهاء المفسرون . ب

 الفقهاء المحدثون  . ت

 الفقهاء الأصوليون  . ث

 (الفرضيون ) الفقهاء الفارضون  . ج

 الفقهاء المقلدون زالمجتهدون  . ح

 الفقهاء المناطقة . خ

 الفقهاء القضاة . د

 الفقهاء المتصوفة . ذ

 الفقهاء الشرفاء . ر

 الفقهاء والسلطة . ز

 بيوتات العلم بالمغرب الأوسط . س

مجتمع فقهاء المغرب الأوسط وواقعه . ش



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

267 
 

 

 .ه2ه و3المغرب الأوسط دراسة في المجال والواقع بين القرنين : الفصل الأول    

في المراحل الأولى من العصر الوسيط من المواضيع التي تتطلب الحديث عن بلاد المغرب الاوسط  يعتبر 

تواجهه صعوبات جمّة، وعليه فإنّ (  م17)جلدا وصبرا، لأن البحث عن المادة فيما قبل القرن الرابع للهجرة

عامة والنخبة، ومجمل الكلام عن موضوعات الأرض والاقتصاد والسلطة والمجتمع، والتفصيل في ال

الطبقات، يتطلب التنقيب الحثيث عن المادة، وربما اللجوء إلى المصادر التاريخية فقط هي من الخطورة 

بمكان، مما يفرض على الباحث ضرورة تقص ي الحقائق والمعطيات من كتب باتت لدى عدد من المختصين 

وم الأساسية التي يقتضيها البحث التاريخي، علوما مساعدة، في حين صارت بحكم الحاجة والضرورة من العل

وتطرح الكتب الفقهية . لأنّها تفسر العديد من الحوادث الغامضة، أو تقدم ما لم تقدمه المصادر التاريخية

 .والمصادر الدينية نفسها بقوة في هذا الشأن

برصد البنية التي كما أنّ الخوض في الحديث عن الحركة الفقهية في المغرب الأوسط يتطلب القيام 

ن من توصيفها وصفا دقيقا، لا يبتعد عن الواقع، 
ّ
تأسست عليها الحياة العلمية والفقهية تحديدا، لكي نتمك

فماهي أبرز الأسس التي . وهو ما يعني ضرورة تتبع المعطيات التي بنيت عليها الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط

ى أي حدّ ساهمت هذه المعطيات في رسم الملمح الفقهي بالمغرب قام عليها النشاط الفقهي بهذا المجال؟ وإل

 الأوسط؟

ن بلاد المغرب لا تزال إشكالية تحديد مجال المغرب الأوسط ضم: هحدودالمغرب الأوسط و مجال . أ 

رخ بين الدول التي قامت لدى الباحثين، وذلك بالنظر إلى التداخل الصامثار جدل و   ة،ضماغ الإسلامي مسألة

التي  ، بالإضافة إلى إشكالية النصوص المطروحةضطراب التي شهدتها المنطقةالا فترات ناهيك عن  ،رضهعلى أ

لجزائر إلى غاية بأنّ ا، تصريحالسعد الله إلى بأبي القاسم  هذا الواقع هو الذي دفعو  ،تحتمل التأويل الدائم

، بل اقتصرت على مدينة ساحلية صغيرة احاليلها تلك الحدود المعروفة كن تلم  م15و16/هـ7و1 القرنين

لأنّ هذا  ،حدود الجزائر الحاليةأيضا تكن بالضبط تسميته المغرب الأوسط لم  وأنّ  ،[ ...]قليلة الأهمية 

ت غامضة غموض حدود الإمارات بقيب الأدنى والمغرب الأقص ى مصطلحي المغر  بالإضافة إلىالمصطلح 

 .1الإسلامي الإسلامية التي تعاقبت على حكم المغرب

                                                           

 .42، ص5، ج5225، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط(م41 -51/ه 53 -51ق)  تاريخ الجزائر الثقافي (: أبوالقاسم)سعد الله - 1



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

268 
 

نذ طرح إشكالية تحديد الإطار الجغرافي لبلاد المغرب م نمابن عميرة حيمحمد  ونفس الموقف اتخذه

وأنّ المراجع حذت  ،لاحظ أنّ المصادر اختلفت كثيرا في تحديد إطاره ثالموحدين، حي دولة الفتح إلى نهاية

بصعوبة  العزيز فيلالي مسألة الحدود وأقرّ عبد كما عالج   .1حذوها وهو ما دفعه إلى البحث في الموضوع

توضيح المعالم السياسية والإدارية لكيانات المغرب، واعتمد على نصوص ذات قيمة ومتخصصة محاولا 

 .2إعطاء نظرة اتجاه هذه المعالم

العالمة )ت النخبة تتبع انتماءافالغموض  قاصدا إزالة ،أطروحته من خلالونابي ب الطاهر اجتهد قد و 

 العلماء والفقهاء رصد  ، والمتمثل فيالمغرب الأوسطمجال بذلك مقياسا آخر لتحديد  اعتمدم، (صوفةوالمت

بامتداد حدود المغرب الأوسط  وأقرّ  ،حيث ساير كتب الطبقات والتراجم والمناقب ،وذوي المكانة في المجتمع

ركز على المجال بذكره فالغبريني لى واستند عصحراء توات جنوبا، إلى   د العناب شرقا إلى تلمسان غربامن بلا 

ائر ودلس ومليانة ووهران تنسب إلى بونة وبجاية وقسنطينة وبسكرة وقلعة حماد والمسيلة والجز  مجاتر 

مغربنا الأوسط : علماء بلده يقول يه إلى مجاله، وحينما يصل إلى قينسب كل فحيث كان الغبريني  ،وتلمسان

مثلا  (م1157/هـ695ت )بن الربيع بن أحمد البجائي بي محمد عبد الحق ترجمته لأ وهو ما يظهر من خلال

عرض عليه قضاء بجاية فامتنع، ووصل إليه كتاب و كان أكثر الناس إنصافا في المذاكرة، " : يقول حين 

من حاضرة إفريقية لتولي قضاء قسنطينة فاعتذر، وسمعت كثيرا من ( م1157-1167/ه695-669)المستنصر 

  ،يثنون عليهأهل العلم 
ّ
اقتفى ، و 3"ه695 سنة ربيع أول  11في  وفيه لم يكن في وقته بمغربنا مثله تويقولون أن

 والقلعة ومقرة ومش بن خلدون حينما أدرج إلى جانب فقهاء تلمسان نظراءهم من القلّ  ىيحيأثره 
ّ
الة وزواوة ذ

وطبيعة الهيكلة،  هالصوفي في تياراتم المغرب الأوسط من خلال اختلاف الطابع قدّ  أنّ الباحثكما . 4ووهران

ته يحتاج إلى وهو طرح بالرغم من جديّ . 5في كل من إفريقية والمغرب الأقص ىوالنتائج المترتبة عن واقع ذلك 

فريقية إلى المغرب إبلاد الممتدة من الإذا كانت فيد مجال المغرب الأوسط، في تحد والبرهنةمزيد من التوضيح 

 يمكن أن نقيس عليه فإنّ الواقع الثقافي الفكري لا  ،تتسم بالانقسام حركة الاستردادالأقص ى فالأندلس قبل 

  ،تحديد الدول 
ّ
هل يكفي المظهر الصوفي  ، ثمّ وجودةسم بنكران الحدود المإذ الانقسام كان دخيلا على فكر يت

 مد مقاييس أخرى تؤيد هذا التوجه؟أم يجب أن نعت ،في تحديد المجال

                                                           

، مجلة دراسات تراثية، مخبر البناء الحضاري،  جامعة تحديد الإطار الجغرافي لبلاد المغرب في العصر الوسيط(: محمد)بن عميرة  - 1

 .44-54، ص4113، 5الجزائر، ع

 .41، 41، ص 5ج .م4114موفم للنشر، : تلمسان في العصر الزياني، الجزائر(  : عبد العزيز)فيلالي  - 2

 .22عنوان الدراية، ص : الغبريني - 3

 .555، 551،ص 5الحركة الصوفية، ق(: الطاهر)بونابي  - 4

 .555، 5نفسه، ق: بونابي - 5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

269 
 

ل فيالحكم الذي نميل إليه  إنّ ونتيجة لهذا ف
ّ
التوفيق بين المظهر السياس ي والمظهر الثقافي  أنّ  يتمث

ظلت  ،رغم وقوع الانقسام السياس يفقيقية لمجال المغرب الإسلامي، الفكري لم يكن ليعطي الدلالة الح

. ا الواقع السياس يلا تخضع لهذ ة،الوحدة الثقافية المتمثلة في حرية انتقال العلماء والطلبة والمؤلفات مستمر 

م ملاحظاته في مجال التحديد الجغرافي على قرائن تعود إلى ما بعد قدّ  -صاحب الطرح -باحث الكما أنّ 

سألة ص تظل المشحّ النصو لمع العلم أنّ المنطقة كانت في حراك قبيل هذه الفترة، لكن  ،هـ 9القرن 

ما جعل محمد الشريف أثناء دراسته لكتاب المستفاد في مناقب العباد لأبي  ذاوه ،في هذا الشأن مطروحة

ه لم يرد في( م1176/ ه673ت)هـ  6الذي ينتمي إلى ق  ،عبد الله التميمي
ّ
المستفاد لبلاد المغرب  يصرّح بأن

 باعتبارهما محطات ثانوية في طريق الحج ذهابا وإيابا ،فريقية ذكرإالأوسط و 
ّ
نطقة غير ذات وقد جعل الم .1إلا

 . وهو ما يثير تساؤلا اتجاه أهمية المجال ،والفقهاء والعلماء آنذاك ةتصوفأهمية بالنسبة لرحلات الم

  ،هـ يكون مصطلح المغرب الأوسط غير متداول 5وإلى غاية نهاية ق 
ّ
ه مجال واسع برزت بالرغم من أن

لها من القيمة ما نافست فيها واضر وح لها سياسات وعلاقات، ودول  ،عادات وتقاليدلها فيه مجتمعات 

ووضع ( م1776/هـ619ت)البكري جاء إلى أن  ،فيه حوادث حاسمة في تاريخ المغربدارت كما ، حواضر عريقة

بجاية في زمانه  بأنّ  (م1151/هـ551ت)ليضيف الإدريس ي  ،2قاعدة للمغرب الأوسطتلمسان  مسالكه، وجعل

وحدّد المراكش ي . 3وهي عين بلاد بني حماد، وأنّ مدينة تلمسان هي قفل بلاد المغرب ،هي مدينة المغرب الأوسط

. 4فريقيةإمدينة بونة التي كانت حدّ بلاد بد الشرقية للمغرب الأوسط الحدو  (م1167/هـ669ت)عبد الواحد 

عدة المغرب البكري والإدريس ي بأنّ بجاية هي قاكل من موقف  (م1119/هـ615ت)ويؤكد ابن سعيد المغربي 

 . 5الأوسط

أعدل  هعتبر اخلدون في الإقليم الرابع، و بن  ىإنّ المجال الذي حدده الإدريس ي هو نفسه الذي وضعه يحي      

ويضيف عبد الرحمن . 6فريقية والسوس الأدنى في المغرب الأقص ىإبين  وهو ما ،وأفضلها إنتاجا ،الأرض مزاجا

  ،المغرب الأوسطتلمسان هي قاعدة في عبره بأنّ  (م1676/هـ171ت)الرحمن بن خلدون 
ُ
 ثمّ  بلاد زناتة، م  و أ

                                                           

 .521، ص5المستفاد من مناقب العباد ، تح محمد الشريف، ق( :أبو عبدالله محمد)التميمي  - 1

 .412، 4المسالك والممالك، ج: البكري  - 2

وفيه من :" واضاف الإدريس ي نصا يبين فيه أهم مدن وحواضر المغرب الأوسط بقوله  .514نزهة المشتاق في اختراق الآفاق ،ص: الإدريس ي - 3

غرب الأوسط تنس وبرشك وجزائر بني مزغنة وتدلس وبجاية وجيجل ومليانة والمسيلة والغدير ونقاوس وطبنة وقسنطينة وتيجس بلاد الم

يس وباغاية وتيفاش ودور مدين وبلزمة ودار ملول وميلة والغالب على البلاد البرابر، وكانت ديار البرابر فلسطين، وكان ملكهم جالوت بن ضر 

 ،11نفس المصدر، ليدن،ص : اتة المغرب ، راجع الإدريس ي بن جانا وهو أبو زن

 .533المعجب، :المراكش ي  - 4

 .534كتاب الجغرافيا، ص: ابن سعيد المغربي - 5

 .23بغية الرواد ، ص(: يحيى)ابن خلدون  - 6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

270 
 

وهو يتحدث عن  ،حينما جعل حدود المغرب الأوسط بين بجاية وتلمسان ،قدّم حكما واضحا في عبره

نوا يحوزون هذا االذين ك ،ضد الحفصيين م1161/ه657بي العباس الملياني سنة أانتفاضة أبي علي بن 

 "  :المجال في قوله
م
 كان المغرب الأوسط من تلمسان وأعمالها إلى بجاية في طاعة السلطان منذ ت

 
أبوه الأمير  بم غل

 وكان بين زناتة بتلك الجهات فتن وحروب شأن القبائل ،وفتح تلمسان وأطاعه يُغمراسن ،أبو زكريا عليه

 وادي ملوية الفاصل بينهالغرب من ه من جهة في تحديده للمغرب الأوسط بأنّ حدّ  وأضاف .1.."اليعاسيب 

وهو نفس التحديد الذي وصل إليه . 2وافريقية جهة الشرق الفاصل بينهوالمغرب الأقص ى إلى وادي المجمع في 

 م1611/هـ116والذي انتهى من تأليف كتابه سنة  ،لبلاد المغرب الأوسط (م1611/هـ111ت)القلقشندي 

وحدها من  ،قية وما أضيف إليها من جهة الغربفريإها من الشرق حدود مملكة أما حدودها فحدّ ": قائلا

ها من الجنوب المفاوز التي بين المغرب وحدّ . الشمال البحر الرومي، وحدها من الغرب حدود مملكة فاس

 . 3"وبلاد السودان

قاعدة المغرب الأوسط، وحدّ المغرب  هيمدينة تلمسان  أنّ صاحب الروض المعطار إلى  ذهبكما              

إلى أول بلاد تازا من بلاد المغرب،  ،وهو نصف الطريق من مدينة مليانة، "جمعالم"وسط من وادي يسمى الأ 

وهي  ،إلى مدينة سول  ،وبلاد المغرب في الطول والعرض من البحر على ساحله مدينة وهران ومليلة وغيرهما

ها دار وأنّ [ ...]بلاد الصحراء وهي على الطريق إلى سجلماسة وواركلان وغيرهما من ،مدينة في أول الصحراء

 [ ...]ل بلاد المغربأوّ  و  ،لكة زناتة في هذه العصور القريبةمم
ّ
كه العلويون من وكان هذا المغرب الأوسط قد تمل

 
م
ها بأنّها  قاعدة المغرب الأوسط، وأنّ : وفي أثناء ذكره لبجاية يقول الحميري .  4"  وا بالخلافةسمّ بني إدريس وت

فهو إذن يضع المدينتين بجاية وتلمسان على . 5عين بلاد بني حماداعتبرها و  ،ضفة البحرمدينة عظيمة على 

أنهما قاعدتا بلاد المغرب الأوسط، ولا غرابة أن يكون بينهما مغرب أوسط تلك المساحة الفسيحة ذات 

 .الحواضر

في كتابه وع من المزيد الآخذ عنه بن مارمول كربخالويأتي كل من الحسن الوزان في وصف أفريقيا، و        

ليقول الوزّان في تحديده لمملكة . التوصل إليه في تحديد المجال تعتبر آخر ما تمّ  انصوصفيقدمان  ،أفريقيا

حدّ تلمسان بأنّ 
ُ
وهي  ،جنوباملوية، وشرقا الوادي الكبير الصّمام، وصحراء نوميديا  ونهر  6غربا بوادي زاها ت

                                                           

 .341، ص 1، ج4115العبر ، تح خليل شحادة وتق سهيل زكال ، بيروت ، لبنان، ط : ـ ابن خلدون  1

 . 442، ص3، جنفسه  - 2

 . 531، 1تح نبيل خالد الخطيب ،دار الكتب العلمية،بيروت،لبنان،ج,صبح الأعش ى في صناعة الإنشا (: أحمد بن علي) القلقشندي - 3

 .541الروض المعطار في خبر الأقطار، ص: الحميري  - 4

 .21، صنفسه  - 5

وصف إفريقيا،تر ( : أبو الحسن)الوزان واد زا نهر ينبع من الاطلس ويسيل بسهل في الحد الفاصل بين مملكتي تلمسان وفاس ، راجع   6

 .411ص  ،4، ج5224،،  4محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

271 
 

مملكة وهو يحدد  -أيضاتبيّن لنا كما ت  .1يغمراسن بن زيان وورثها عنه أحفادهالمنطقة التي انتزعها الأمير 

غربا لتنتهي  أم الربيع بأنّ مملكة فاس تمتد من نهر: الوزان يقول إذ الحدود الغربية للمغرب الأوسط  -فاس

ا المنطقة الواقعة أمّ . 2قسم منها البحر المحيط وسائرها البحر المتوسط ومن الشمال يحدّ  ،إلى نهر ملوية شرقا

ه يجعلها في عهده تابعة لتلمسان  ،بين تلمسان وفاس، وعلاقتها بتلمسان والمقصود منها منطقة وجدة
ّ
فإن

وهي الآن قليلة السكان فقراء يؤدون الخراج إلى : "بحكم أنّها نهبت نتيجة الحروب بين فاس وتلمسان، يقول 

مؤسس وجدة هو زيري بن عطية المغراوي عام  لم أنّ مع الع. 3"وإلى الأعراب المجاورين ،ملك تلمسان

حينما يتحدث عن  ،ويأتي مارمول كربخال ليقدم المزيد من التوضيح لمنطقة المغرب الأوسط. 4م716/هـ316

إلى تقسيمها إلى أربع ممالك هي مراكش  لجأي، فحيث يصف بلاد البربر تلمسان الحاضرة ومملكة بجاية،

  ،وفاس وتونس وتلمسان
ّ
وهي تلمسان وتنس  وتضم بدورها أربعة أقاليم ،ه يجعل تلمسان منفصلةأي أن

والإقليم الرابع هو بجاية، وهو رغم توضيحه بأنّ بعضهم يجعل بجاية  ،الذي يسميه سيفاري  وإقليم الجزائر 

ه ترجح لديه أنّ 
ّ
 أن

ّ
عض الفترات حتى وإن كان خاضعا في ب ،ها تقع في إقليم تلمسانفي عداد مملكة تونس، إلا

هي قسنطينة وتونس  ،وحينما يفصّل مملكة تونس نجده يقسمها إلى أربعة أقاليم.  5إلى ملوك تونس

وهو بذلك يبعد بجاية عن دائرة تونس ويجعلها من مملكة تلمسان، وذكر بأنّ هذا الإقليم . 6وطرابلس والزاب

 . 7الإقليم يسكنه جماعة من العرب وزواوة

سار على قد ها قاعدته، و أنّ وعلى  ،دوما منذ عهد البكري بالمغرب الأوسط كانت تلمسان تقرن وهكذا  

وابن مرزوق . 8اع حينما تحدث عن المغرب الأوسطكابن الشمّ  ،منوال ذلك من جاء بعده إلى عهد ابن خلدون 

وحينما تحدث  . 9ها أشد بلاد المغرب الأوسط بردامرزوق صاحب المسند حينما وصف تلمسان بأنّ 

                                                           

 .13ص، 4المصدر السابق، ج: الوزان - 1

  .524، ص5ج: نفسه 2

 .54، ص4، ج نفسه - 3

 .521، ص5الاستقصا، ج:السلاوي الناصري  - 4

وهو يستدل .  425، ص4؛ ج 41، ص5، ج5222، 5222إفريقيا، تر محمد حجي وآخرون، دار نشر المعرفة، الرباط، ط (: كربخال)مارمول  - 5

 .إلى ماذهب إليه بطليموس وعدد من المؤلفين المعتبرين بقوله 

 .431، ص4ج: نفسه - 6

 .431، ص 4ج: نفسه  - 7

الأدلة البينة النورانية في مفاخر الدولة الحفصيةـ تح الطاهر بن محمد العموري، الدار العربية (: أبو عبدالله محمد)اع مابن الش - 8

 .513، ص 5223للكتاب، 

المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا ابي الحسن، تح ماريا خيسوس بغيرا، تق محمود بوعياد، الشركة الوطنية :ابن مرزوق  - 9

 .421، وص442، ص5225للنشر والتوزيع، الجزائر، 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

272 
 

، وأخيرا أبو القاسم الزياني في 1لمحمد بن موس ى التلمساني عند ترجمته ،وحة الناشرالشفشاوني في د

 .2الترجمانة الكبرى 

 توقد   
ّ
إشكالية مصطلح  محمود إسماعيل طرححينما من خلال الدراسات الحديثة د هذا المجال أك

واستند إلى إجماع جملة من ، م11/هـ5التسمية لم يجر الأخذ بها قبل قبأنّ هذه  اهمنوّ و  ،المغرب الأقص ى

 
ّ
بأنّ المغرب الأقص ى يشمل الأراض ي الواقعة بين تلمسان شرقا إلى المحيط  ،قاةالمؤرخين والجغرافيين الث

 .3وسبتة وطنجة شمالا وصحراء سجلماسة جنوبا ،الأطلس ي غربا

المغرب جغرافيا إلى أربعة  ويمكن من خلال الجدول الآتي معرفة ما توصل إليه المتأخرون في تقسيمهم             

 ، هـ1لعلي الجزنائي من أهل القرن جنى زهرة الآس  ، استنادا منهم لما ورد فيأقاليم
ّ
ة البينة التوراثية والأدل

 .م1659/هـ166ألفه سنة ( 176/1616ت)اع لابن الشمّ 

 المصدر          

 الإقليم  

 31لبينة التوراثية صالأدلة ا: ابن الشماخ 76جنى زهرة الآس ص: علي الجزنائي

فريقية من جبال برقة إموضع  الأول 

 .إلى جبال نفوسة 4وءاوتان

فريقية من الإسكندرية إلى مدينة طرابلس إلى إ

 حدّ بلاد قسنطينية

هرت إلى سبتة المغرب المتوسط وأوله ت الثاني

 .وجبال درن 

راب الأسفل الزاب ويلي هذه البلاد المذكورة من الت

 . هرتمدينة تالمذكور وحده 

ه من الغرب السوس الأقص ى وحد   الثالث

البحر الأعظم إلى ماسة إلى صحراء 

 . المرابطين

ويقال له أيضا مدينة طنجة بل بلادها : المغرب

 .ها إلى آخر المغرب مدينة سلاوحد  

وض لدى الباحث ، حيث لا يمكن أن يشكل الغمبيّن المعالم والحدود نعتبرهالإقليم الرابع هو الأندلس ف أما

إنّ الذي يهمنا من التحديد هو الإقليم الثاني لدى المصدرين، والذي يمكن أن نستشف منه و . والقارئ 

 :ملاحظات أبرزها

                                                           

 553ص  نفس المصدر ،: ابن الشماع  1

 533، ص5225،  4الترجمانة الكبرى في أخبار المعمور برا وبحرا، تح عبدالكريم الفيلالي، دار نشر المعرفة،الرباط،ط(: أبو القاسم)الزياني  2

 .31، 42الأدارسة، ص ص : محمود إسماعيل - 3

 .1ى زهرة الآس، ص جن: أنظر الجزنائي. هذه الجبال هي في المشرق، وهي آخر عمل مصر، وأول عمل القيروان   -  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

273 
 

ضعف التحديد للمجال الجغرافي رغم تأخر المصدرين، وهو يغيب أكبر حاضرتين وهما بجاية  -

 .لسياق كمعلم مفيدهرت في ايعمدان إلى ذكرهما، ويسجل حضور توتلمسان  إذ لا 

هرت تظهر حدودها عند الجزنائي تبدأ من جبل نفوسة الذي كان تابعا لمملكة أنه حينما يذكر ت -

 .الرستميين حيث ينتهي الإقليم الأول، وهو تحديد يتلاءم  وامتداد الدولة الرستمية

هذا تحديد ، تتمثل في أنّ هذه النصوصمن خلال  العامة والخلاصة المتوصل إليها لاحظة الم إنّ 

على معالم واضحة يمكن الاستناد إليها، وذلك  وقوفباعتبار التضارب وعدم ال ،ا غامضالمجال يظل دوما

وهي الملاحظات التي طرحها بعض المستشرقين منذ  بفعل الملاحظة السابقة التي أساسها غياب الاستقرار،

زمن بعيد
للمغرب  سيلة المثلى لإعطاء وصفة تقريبية للملمح الجغرافيما يدفعنا إلى التساؤل عن الو  ذاوه ،1

  الأوسط على وجه التحديد؟

نظن بأنّ اجتهادات الباحثين فيما يخص تحديد مجال المغرب الأوسط تظل جديرة بالاهتمام، ولكن  

تتمثل يمكن تحديد آليات أخرى تضاف لتوضيح هذا الشأن وتزيد في رسم معالم هذا المجال الفسيح، والتي 

 : في التالي

وطبيعة  ،لا شك أنّ قيمة المجال من حيث مساحته :قيمة نصوص الفقه في تحديد المجال    .1

والتي يمكن الجزم بأنّها كانت مفصلية في السيرورة التاريخية لبلاد المغرب الإسلامي  ،الأحداث التي دارت فيه

قد يعطي مزيدا من الإضاءات في قضية  ،عموما، هو ما يدفع إلى تقديم مقياس آخر إضافي ومتقدم تاريخيا

لبلاد أفريقية فالتنقيب عن النصوص الفقهية من فتاوي النوازل يمكن أن يعطينا رسما جغرافيا   .المجال

( م156/ه240ت )سحنون الإمام والمغرب الأوسط والمغرب الأقص ى، وقد وجد لدينا نص قديم يعود إلى عهد 

: سحنون الإمام ورد ذلك عند البرزلي وهو يتحدث عن قضية الزواج والطلاق يقول  ،فريقيةإيحدد فيه أفق 

وجبال طرابلس وعمالاتها منها  ،قبلة بجاية يقيةأضاف البرزلي أنّ إفر و  "فريقية من طرابلس إلى طبنةإوحدّ "

"2 . 

ما ( م1012/ه402ت )فريقية على لسان أحمد بن نصر الداودي ما جاء في كتاب الأموال  تحديد لإ ك

ها فتحت صلحا وقيل عنوة، وقيل أسلم عليها أهلها، قال نّ إفريقية فقيل، إفي أمر وايات اختلفت الرّ :" ه نصّ 

ثم قسم  ،فما ثبت فيها عندي أمر، وأتاه رجل بركاز وجده في بعض مواضعها فخمّسهسحنون كشفت أمرها 

                                                           

1 - Georges   Marcais : La Berbérie musulmane et l'orient au moyen àge ,casablanca . Edition afrique oriont, 1991 .p278.     

جامع مسائل الأحكام لما نزل من القضايا بالمفتين والحكام، تح محمد الحبيب الهيلة، دار الغرب (: ابو القاسم بن أحمد)البرزلي  - 2

 .143، ص4، ج 4114، 5الإسلامي، بيروت، ط



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

274 
 

حدّ إفريقية من طرابلس : وقال: وجعل نصفا مع الخمس في بيت المال ،فأعطاه نصف ذلك ،الأربعة أخماس

ر  بأيديإلى طبنة، والذي يوجب النظر فيها أن تجري على ما تواطأت عليه القرون في 
م
ق

ُ
 ما ، مالكيها أمرها، وت

ّ
إلا

 
ّ
بالأخماس التي اشتهر إسمها، وتواترت القرون على ذلك، وما من  ه اغتصب أو أجلي عنه أهلهاتواترت الأخبار أن

 تواطأ على ذكره من يليه ،فيهموضع منها يعمر بش يء قد جرى 
ّ
وذكر السبب فيه، ولا يكاد مثل هذه  إلا

 .د الزاب دون ذكر لبجايةلإفريقية هي بلا  آخر حدّ  ا يعني أنّ ممّ   ،1"الأشياء يخفى على أهلها وعلى ما يليها

نصوصا أخرى فقهية يمكن من خلالها عند تتبع الفتاوي والمسائل تحديد الكور والآفاق في  كما أنّ  

ومكان جريانها وسريانها من منطقة  ،البرزلي يطرح في نوازله مسألة في قضية الفتوى  ومنها أنّ  . بلاد الإسلام

جروا في مثل ، العدوة في بلادها فلا عشر عليهم ، ومنها إذا جال يهودلأخرى 
ّ
يهود فاس إذا نزلوا بسبتة، فلو ات

ه حين يشرح ما في المدونة يحدد أنّ ما بين 
ّ
الأندلس لكان عليهم، ومثلهم يهود الأندلس في العدوة ، كما أن

جر الذمي من أعلى بلده 
ّ
 طرابلس وطنجة كورة واحدة، حيث إذا ات

ّ
ه يؤدي إلى أسفله لم يؤخذ منه العشر لأن

 
ّ
 . 2ما يؤخذ منه إذا خرج من بلده وفق ما جاء في الموطأالجزية بها، وإن

كل بلد وما انضاف  أنّ : "إلى شيخه نسبوهو ي ،في شرحه وتفسيره أسفل البلد وأعلاه يقول   البرزليو              

والجريد بلد، وطرابلس  ،والقيروان وأفقها بلد ،جة وقراها أفقتونس وأحوازها بلد، وبا: إليها من عمالتها يقول 

حد بجاية لم تكن تحت سلطان وا مما يعني أنّ . 3"وإن كانوا تحت سلطان واحد ،بلد، وبلد العناب وقراها بلد

بلاد : من خلال هذه الفتوى، فقال وذلك باعتبار الملوك المستقلينكما أوجد تقسيما آخر  ،مع هذه البلدان

وبلاد بني عبد الواد أفق، وبلاد بني مرين أفق والأندلس  ،أفق( نين ورثة الموحدييويقصد الحفص) وحدين الم

 .4أفق وهذا وفقا لما أقره سحنون 

وهي اعتبار التقسيم والحدود  -الملاحظات الأخيرة التي جاءت من خلال فتاوى البرزلي  فاستنادًا إلى             

لتنبيه مع ا ،غرب الأوسط إلى ما قبل الموحدينيحق لنا أن نعود في التحديد لبلاد الم - وفق الملوك المستقلين

بعد حركة الفتح إلى عهد الموحدين  ،فريقية والمغرب الأقص ىإارس لمجال الدول القائمة في الدّ  أنّ إلى 

مما يعني عدم انتمائه  ،فريقية إلى فاس كان دوما يشكل منطقة غير مستقرةإالمجال الممتد غرب  يلاحظ أنّ س

 
ّ
في ظل التوافق بينه والدول  ،ه كان دوما يسعى إلى تحقيق ذاته كلما سنحت الفرصةللشرق أو الغرب، وأن

                                                           

؛ المازوني  32ص  ،4112، 5ن،طكتاب الأموال، تح رضا محمد سالم شحادة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنا(:  أحمد بن نصر)الداودي  - 1

: ؛ حسين مؤنس 34،34،ص3، ج  4112الدرر المكنونة في نوازل مازونة،تح مختار حساني، دار الكتاب العربي،الجزائر،ط (: يحي بن موس ى)

 .444، ص5ج 5تاريخ المغرب، مج

 . 52، ص4فتاوى البرزلي، ج - 2

 .52، ص4، جنفسه   - 3

 .52، ص4ج، المصدر السابق: البرزلي - 4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

275 
 

القائمة آنذاك أو بالقوة والخروج عن الطاعة، وبطريقة أخرى لم يكن هذا المجال لينعم بالاستقرار بسبب 

هرت وقلعة حماد وبجاية كيانات مستقلة في حواضره ت أعلن أطماع المجاورين له، وقد تحقق له في فترات أن

فهل يمكن أن يوصلنا تحديد مجال المغرب الأوسط باعتبار .  والتي سرعان ما تؤول إلى الزوال ،وتلمسان

الدول التي قامت عليه إلى نتيجة خصوصا زمن الرستميين والحماديين، حينما أقامت الأسرتان كيانا مستقلا 

 .جاورة؟عن الدول الم

لا يسعنا في ظل الملاحظات السالفة فيما يخص اللااستقرار    :المقياس السياس ي في تحديد المجال  .1

أن نسجل بروز كيانات يمكن أن تعطي ملمحا لواقع  ،الذي تميزت به حدود بلاد المغرب عموما دون استثناء

وهو ما يعرف  ،حيث تركزت السلطة الأموية وبعدها العباسية في القيروان وما حولها. بلاد المغرب الأوسط

قد بلغت مرحلة من الفتح واستقرار  -بغض النظر عن الأندلس-بلاد ما وراء إفريقية  ورغم أنّ  .فريقيةإب

 أنّ واقعها السياس ي ظل تحت قيادة شيوخ قبائل عمدوا إلى تأسيس كيانات ذات  ،الإسلام شوطا كبيرا
ّ
إلا

وهو يتحدث عن  - توجه مخالف لما هو موجود على مستوى القيروان أو الأندلس، إذ يشير أبو زكريا في سيّره

ه أرسل العيون إلى معسك -فريقية ومحاولته مواجهة أبي الخطابإابن الأشعث بمحمد سيرة 
ّ
وحينما  ،رهأن

لقد رأينا رهبانا بالليل أسرابا : جملوا، فقالواأبل : ؟ فقالرسّ فنجمل أو ن: عادوا سألهم عن أخباره فقالوا

بالنهار، يتمنون لقاءك كما يتمنى المريض لقاء الطبيب، لو زنا صاحبهم لرجموه، ولو سرق لقطعوه، وخيلهم 

 
ّ
 .1"اشهم من كسب أيديهمما معمن نتاجهم، ليس لهم بيت مال يرزقون منه، إن

بالموازاة مع دولة برغواطة  - والتي اعتبرها البكري قاعدة المغرب الأوسط -بتلمسان برز كيان آخر  و        

حيث نشأت المملكة الزناتية على يد أبي قرة المغيلي الذي كان ممن ( 1161-536/961-116)بالمغرب الأقص ى 

ر طويلا حيث انضمت عنوة لم تعمّ  لكنهاو  ،ه صفري انت ذات توجشارك في ثورة ميسرة وحاصر القيروان، وك

 . 2م917/هـ193إلى الدولة الإدريسية منذ 

سببه إلى الذي يعود و  ،وقد كان بين هذه الإمارة بتلمسان والدولة التي تأسست بتهرت بعض النزاع            

المتمثل في محاولة الأدارسة السيطرة على ، بالإضافة إلى التدعيم الخارجي ومنزع الزعامةالعامل المذهبي 

المغربيين الأقص ى والأوسط بتحريك قبيلتي مغراوة وبني يفرن قصد الدخول تحت طاعتهم على قول ابن 

                                                           

 .13، 11سير الأئمة،  ص ص : أبو زكريا - 1

قدم لنا البكري تفصيلا مهمّا فيما يخص برغواطة، من حيث النشأة والمعتقد والدور الذي قام به زعماء هذا الكيان، مما يزيل  - 2

وما  452،ص4المسالك،ج: اجع البكري الغموض عن هذه الملك الذي دام مدّة من الزمن تجاوزت العقد الثاني من القرن الخامس للهجرة، ر 

 .بعدها لعدّة صفحات



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

276 
 

ولما ": سياسية إدريس تجاه المناطق الشرقية بقوله(  م1676/ه899ت )صور لنا التنس ي قد و  . 1خلدون 

إلى م 977/ ه193ثم زحف سنة [ ...]البرابر الذين كانوا بالمغرب كفارا وتمت دعوته زحف إلى . استوثق له الملك

ورجع  ،فخرج إليه مبايعا مطيعا فأمنه وأبقاه أميرا على تلمسان ،تلمسان وبها أميرها محمد بن خرز المغراوي 

حمد خلفه ابنه م -سنة  31وكان عمره  -م 111/ه113، وحينما توفى إدريس الثاني سنة 2"إلى مدينة وليلي

الذي عمل بدوره على إشراك إخوته في سلطانه بعد تدخل جدته لأبيه إدريس وقاسمهم الملك، ولم يذكر أنّ 

، 3يون سليمانالتلمسان وقعت تحت يد أحد إخوته، ولم يعرض لتلمسان وما وراءها إذا كان بها بنو عمه 

 اتفاقا وتعاونا
ّ
 إن صحّ  -ل بقيت ذات استقلال ذاتي ب ،وبذلك فإنّ تلمسان لم تدخل تحت حكم الأدارسة إلا

بغية الحماية من الخطر الداهم من تهرت، كما نسجل أنّ تلمسان قد انتقلت من المذهبية الصفرية  -التعبير

    .إلى الإدريسية

لم تكن  ،فريقية على عهد الأغالبة إلى غاية تلمسانطقة الممتدة من الحدود الغربية لإ وعليه فإنّ المن    

 ،عهد أبي الخطاب في الشرق  منذبعض، بل كانت في حراك سياس ي منطقة فراغ وعبور مثلما قد يعتقد ال

 لة مستقلةل دو الذين يمكن اعتبار إمارتهم أوّ  ،إلى أن برز الرستميون الإباضيون  ،وأبي قرة المغيلي في الغرب

دها الجغرافية وعلاقتها لها أبعا ،ندلسفريقية وعن الأموين بالأ إعن الأغالبة ب بمجال المغرب الأوسط

 .، في وقت كانت تقوم في جانبها الغربي إمارات لها قيمتها ونفوذهاواستقلاليتها المذهبية ،السياسية

وإعلان عبد  ،تأسست الدولة الرستمية عقب مقتل أبي الخطاب :الرستمية أنموذجا الإمارةمجال 

وتداخلت في . ى غاية تلمسان غربا وجبال الأوراس ونفوسة شرقاوامتد نفوذه إل ،الرحمن بن رستم أمير لها

شمل المغرب الأدنى،  يثح ،هذه الدولة امتد نفوذها إلى ما وراء المغرب الأوسط حدودها مع الأغالبة، أي أنّ 

 إلى لرئيس لهم بتهرت ،يقول اليعقوبي أنّ أهل نفوسة كانوا لا يؤدون خراجا إلى سلطان
ّ
 ،ولا يعطون طاعة إلا

، وتروي المصادر الإباضية أن عبد الوهاب 4هو رئيس الإباضية يقال له عبد الوهاب بن عبد الرحمن بن رستم

وفي شرحه لبغاية . 5فأبى عليه أهل نفوسه خوفا عليه ،حيث أراد الحج ،أقام مدّة سبع سنوات بجبل نفوسة

وهي قبائل استوطنت شمال  ،باضيةوكلهم إ ،يذكر البكري بأنّ ساكني هذه المدينة قبائل مزاتة وضريسة

 . 6الأوراس إلى بغاية

                                                           

 .545، ص1ج: العبر:  ابن خلدون  - 1

 .41نظم الدر والعقيان،ص : التنس ي - 2

 .34-35نفس المصدر ،ص - 3

  .22ان، صالبلد: ، دار الكتب العلمية، لبنان،5حفناوي محمد أمين، ط: البلدان، تحقيق: اليعقوبي ، أحمد بن ابن اسحاق بن جعفر - 4

 .13، ص5ج: ؛ الدرحيني551سير، ص : أبو زكريا - 5

 .  442، ص4البكري، المسالك، ج - 6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

277 
 

وأجمع رأيهم على محكم الهواري الساكن : "صغير المالكي في قولهالكما نستشف نفس الفكرة عند ابن              

بجبال الأوراس، فأتوا إلى أفلح بن عبد الوهاب، وقالوا قد تدافعنا هذا فيما بيننا، فلم نرتض أحدا منا، وقد 

 نفس المصدر  كما يخبرنا  . 1"لمنصب القضاء الهواري الساكن بجبل الأوراس ارتضينا جميعا محكم
ّ
ه كذلك بأن

كان إباضية سجلماسة يدفعونها إلى  ،في نفس الوقت الذي كان فيه أهل نفوسة يدفعون زكواتهم إلى تهرت

في باب السيادة / ( ه111-161)لحويشير إلى ما وقع في ولاية أبي اليقظان محمد  بن أف .2إخوانهم بتهرت

ه لما استقام الملك لهذا الأمير أتته الوفود من الجبل تبتغي تقديم أمير 
ّ
الرستمية على الأقاليم المجاورة إلى أن

 عند دخولهم ديارهم هناك وكان بها من الأعلام 
ّ
عليهم، فكتب لهم إسم الأمير على أن لا يفتحوا المكتوب إلا

حه الأمير الرستميالكثير، وكان إسم أف
ّ

، وهذا النص الأخير هو الذي يمكن أن 3لح بن العباس هو الذي رش

ندعم به منحى البعض حينما ناقش مسألة الحدود بالنسبة للدولة الرستمية، والرد على من اعتبر موالاة 

بهاز حينما تحدث النفوسيين لتهرت هي من قبيل المولاة الروحية، وليس غير ذلك، وقد ناقش المسألة ابراهيم 

 .4عن المجال الرستمي وابعاده والآراء حوله

                
ّ
إلى وغربا  ،حدودها تمتد شرقا إلى الأوراس وجبال نفوسة دت الدولة الرستمية على أنّ وهكذا أك

وذلك  ،ها وصلت إلى رسم علاقات حسن الجوار مع كل من الأغالبة شرقا، مع الملاحظة أنّ تخوم تلمسان

م بن الأغلب على أن تكون يعقد عبد الوهاب صلحا مع أبي العباس بن ابراه نماحي ،لة اتفاق مسجّ بواسط

. 5فريقيةإغب في موادعته روح بن حاتم صاحب المدينة والبحر للأغالبة، وما كان خارجا عنها فللإمام، كما ر 

إلى ما وراء ورجلان مع سجلماسة والأدارسة غربا، ووصلت جنوبا إلى الصحراء الكبرى أيضا  توعقد

ة وقد أشارت الدراسات الحديثة إلى أنّ حدود الدولة امتدت إلى الأغالبة شرقا والأدارس. وغدامس وفزان

ها صارت ووادي ريغ والجريد وجبال دمر إلى طرابلس، وجبل نفوسة، وأنّ  رجلانغربا، وامتدت جنوبا لتشمل و 

 ،قيام دولة الإباضيين إنّ وعليه ف .6تنس ووهران على مقربة في حدود مصر، وفي فترات متأخرة مدينتي

آخذة موقعها بالمغرب  ،وامتداد مساحتها لتجاور الأغالبة شرقا والأدارسة وبني مدرار غربا إلى الصحراء جنوبا

                                                           

الجواهر المنتقاة في إتمام ما أخل : البرادي أبو القاسم ابن إبراهيموكرر المسألة  البرادي في مصنفه، ؛   44سير، ص(: المالكي)ابن الصغير  - 1

 .531،ص ت، د (طبعة حجرية"به كتاب الطبقات 
 .31المصدر السابق، ص : ابن الصغير - 2

 .22ص : نفسه  3

 .وما بعدها 22الدولة الرستمية، ص: راجع تحليل ابراهيم بهاز  4

 .521، ص1؛ ج415، 3العبر، ج: لدون ابن خ   - 5

المظاهر السياسية والحضارية (:  صالح أبودياك)؛ فياض 414الدولة الرستمية، (: ابراهيم)؛ بحاز 543مقدمات، (: محمد عيس ى)الحريري  - 6

راجع ما ألفه وشرحه إبراهيم زروقي حينما تحدث  .11، ص11-11،مجلة دراسات تاريخية، جامعة دمشق، ع  للدولة الرستمية في المغرب،

 نفوذ الدولة الرستمية  عن استقلالية 

Zerouki ,Ibrahim , L’Imamat de Tahart premiére état musulman du maghreb , Paris,Ed L’Harmattan,1987 ;pp25-39 .  



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

278 
 

يعطي ملمحا واضحا على وجود كيان سياس ي بارز على مستوى مجال المغرب  ،الأوسط مدّة من الزمن

م إلى مجيء الفاطميين الذين عملوا على إزالة المتعارف عليه من المعالم ينظالتاستمر هذا وقد .  الأوسط

غاية فالمهدية مركزا وامتد إلى ااتخذ من ب،واسع الحدود ،فسيح المساحة ،ويؤسسوا نظاما شموليا ،السالفة

 .سجلماسة غربا

إلى غاية  ذ دخول الفاطميينالوضع السياس ي على ما هو مناستمر   :الحماديون معلم جغرافي هام 

 كأبرز سمة سياسية، بحيثالدولة الحمادية الدور الصنهاجي الذي تعدّ فيه ثم بروز  .مصر هم نحو رحيل

 ،نطاق المغرب الأوسط بعد الشرخ الذي حصل في القبيلة الصنهاجية في ،يمكن اعتبارها كدولة جزائرية ثانية

 :والتحول الذي حدث عقب استقرار الفاطميين بمصر والمتمثل في

 .إعلان الحماديين الولاء للخلافة العباسية، وبذلك معارضة إخوانهم الزيريين: أولا

 .إعلان القطيعة النهائية مع المذهب الشيعي والولاء للمذهبية السنية: ثانيا

هـ 675هـ إلى 319/779ية الاستقلال عن الزيريين منذ ويمكن ملاحظة ظاهرة التدرج في إعلان الدولة الحماد

 .م بالمغرب الأوسط في ثلاث معالم بارزة1716/1715

إعلان القطيعة السياسية والمذهبية مع : ثالثا ، بناء القلعة: ثانيا، إعلان الإشراف على الولاية بشروط: أولا

 1دولة الفاطميةلا

 ،وقاعدة المغرب الأوسط ،وصارت عين بلاد بني حماد ،كما تأسست بجاية كحاضرة للدولة الحمادية

وقد أشار ابن خلدون إلى الظاهرة الحمادية . 2في وقت كانت تلمسان قفل بلاد المغرب حسب قول الإدريس ي

فريقية لما بلغت إلى غايتها أيام إلمغرب و فدولة صنهاجه با: "وحدودها التي شملت أغلب المغرب الأوسط بقوله

المنصور خرج عليه عمّه حماد، واقتطع ممالك العرب لنفسه ما بين جبال الأوراس إلى تلمسان باديس بن 

وملوية، واختط القلعة بجبل كتامة من جبال المسيلة، ونزلها واستولى على مركزهم أشير بجبال التيطري، 

لم يزل ذلك إلى أن ليها، و يس، وبقي آل باديس بالقيروان وما واستحدث ملكا آخر قسيما لملك آل بن بادي

 .3أنقرض أمرهما جميعا

                                                           

 .تمّت الإشارة في الباب الأول إلى هذه المسألة عند الحديث عن قيام الدولة الجمادية وتأسيسها  1

 514، 5314نزهة المشتاق في اختراق الأفاق ،بريل ، ليدن،: الإدريس ي   - 2

 ،  433ص . 31المقدمة، الفصل : ابن خلدون  - 3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

279 
 

وقد مرت هذه الدولة المغرب أوسطية بمرحلتين، مرحلة القلعة حيث توسعت خلالها غربا إلى تنس        

ا المرحلة الثانية أمّ  .1وحوض الشلف، وشرقا إلى ما وراء جبال الأوراس وتبسة وجنوبا إلى ما وراء ورقلة

تونس المدينة، إذ كان يديرها وال من قبل الناصر بن علناس، وهو عبد الحق ها توسعت لتشمل فإنّ ( بجاية)

ى الأمر بعده ولده عبد العزيز بن عبد الحق ثم ولده أحمد، واضطربت أمور 
ّ
بن عبد العزيز بن خرسان، ثم ول

 . 2تونس مما أو جب تدخل بني حماد

 أنّ شير إلى إذ ي ،حمادية عبر فترات الزمنولة الالدّ  إلى تلخيص وضبط حدودعمارة علاوة وقد توصل                  

كما شملت صنهاجة سهول متيجة ومدينة  ،عقل الرئيس ي لقبائل صنهاجةأشير بجبالها اعتبرت بمثابة الم

ا في اتة في الغرب الجزائري، أمّ نلحمادي منطقة الزاب وبعض مناطق ز ثم شمل المجال ا ،مزغنة يالجزائر بن

الإمارة الحمادية وسعت نفوذها ووصلت إلى مدينة تونس شرقا  اس وابنه المنصور فإنّ عهد الناصر بن علن

الحفاظ في عهد  وتلمسان غربا، كما ضمنت ولاء عدة مناطق جنوبية لها كبلاد قسطيلية ووارجلان، وقد تمّ 

ولكن يحتوي على  ،ر على المجال الحالي للجزائربن علي على أغلب المجال السياس ي المتغيّ  ىالعزيز وابنه يحي

 . 3غالبيته الشمالية

خصوصا يعسر على الباحث  منه والأوسط ،ضبط مجال المغرب الإسلامي عموما وفق ما مض ى فإنّ                

 
ّ
ه يظل مجالا مفتوحا اتخاذ موقف اتجاهه، سواء باستعمال المقياس الفقهي أو السياس ي أو حتى القبلي، لأن

 أمام كل التغيرات السياسية 
ّ
ه مجال مفتوح أمام حركة العلماء والقبائل، ولا يمكن وفي فترات ضيقة، كما أن

 وفق ما كان قد حدده البرزلي في فت
ّ
جعل بلاد الحفصين  حينما ،باعتبار الملوك المستقلين ،اويهأن نضبطه إلا

 . 4أفق وبني عبد الواد أفق وبلاد بني مرين أفق والأندلس أفق

منذ اقترح ملوك الموحدين سنة  ،لة الحدود بين مدّ وجزر عبر فترات الزمنمسأ تستمر وا             

واختصوهم بالولاء دون سائر زناتة، وأنزلوهم بها لما قدر  ،على بني عبد الوادي نواحي تلمسان م1151/هـ511

وعاثوا فيه  ،ودخلوا المغربوبسبب هذا الولاء نافسهم بنو مرين [ ...]بتلمسان والمغرب الأوسط لهم من الملك

                                                           

 .51، ص5233، 1، س41، مجلة الثقافة، عملامح عن القلعة(: يحيى) بوعزيز - 1

تح مختار السلامي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، : تلقينشرح ال(: أبو عبدالله محمد بن علي)؛ المازري  451، ص5ج: البيان: ابن عذاري  - 2

 .32، 33، ص 5223ط

وقد ناقش هذا المجال المتحرك في . 451-451، 4111، 4، مجلة الدراسات العقدية، عمكانة الفكر العقدي في إنتاج (: عمارة)علاوة  - 3

 :انظر. 4114رسالته للدكتوراه بالسوربون سنة 

Alaoua. Amara : pouvoir. économie et société dans le maghreb  hamadite. tése de doctorat université 1. Sorbonne 

2001.vol1 page202-218. 

 .52، ص4مسائل ، ج: البرزلي - 4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

280 
 

بداية الزياني الحفص ي إلى أن دخل الأتراك البلاد  يوبقي النزاع المرين. بني عبد الوادبلموحدين و بانكاية 

    . فهي منذ ذلك الزمن إلى وقتنا على نفس الرسم. 1م16/ه17القرن 

 

 ه2 -ه3بين القرنين  الواقع العام للمغرب الأوسط   . ب

الذي اختص بميزة بارزة وهي تغيّر حدوده  ،عن مجال المغرب الأوسط سبق الحديث :الوافع السياس ي.  5

حسب فترات القوة والضعف، وحسب واقع الحال بالنسبة للقوى المجاورة له، وبمثل هذه الميزة اختص هذا 

المجال في جانبه السياس ي والاقتصادي والاجتماعي والثقافي، ذلك أنّ هذه الأوضاع تشكلت على حسب تشكل 

وجب الالتفات إلى بعض الملاحظات  ،وقبل الخوض في حال المغرب الوسط خصوصا. م الذي احتواهاالإقلي

 :التي جلبت انتباه المؤرخين من الناحية السياسية وهي

ل الأول المرابطون بنظريتهم بعد القرن الخامس للهجرة أنّ بلاد المغرب عرفت ثلاثة أشكال للسلطة
ّ
، مث

ية، وقد أثر ذلك على 
ّ
مستوى ارتباطهم بالمشرق حينما اعترفوا بالسلطة العباسية، في حين مثل الشكل السن

مما  ،حينما قالوا بالإمامة والعصمة ،الثاني الموحدون الذين اقتبسوا بعضا من عناصر السلطة لدى الشيعة

ذين تبنوا ال  2يعني عدم الخضوع لأية سلطة بما في ذلك العباسية، أمّا الشكل الثالث فقد مثله المريدون 

، وقد كانت هذه الأشكال إلى حدٍّ 3الولاية الصوفية كمرجعية للسلطة العليا باعتبارها وراثة روحية للنبوة

 .بعيدٍ أرضية خصبة لما سيقع فيما بعد عهد الموحدين

وهو قيام الدول وتأسيسها، إذ العامل الموحد بين الكيانات  ،والملاحظة الثانية تمثلت في نفس المنحى 

ودورها ، ( الإمام والمذهب والقبيلة)السياسية ببلاد المغرب إلى نهاية العصر الوسيط هو اتحاد ثلاث عناصر 

في تشكيل الواقع السياس ي، وذلك بخلاف ما اعتقده البعض أنّ دول المغرب نشأت في المناطق البدوية على 

لم يظهر لدى كثير من  ي قبلي فقط، وأنّ الصراع يبدأ قبليا ثم يصير فكريا، وأنّ الأثر المذهبي والفكر أساس 

 الطمع في تجميع  ،الدول القائمة ببلاد المغرب، كما أنّ هذه الدول لم يكن لها برنامج فكري يدفعها
ّ
إلا

اب فيه يظهر مخالفا لاتجاه فلاسفة فإنّ جانب الصو  ،وبقدر ما يمكن اعتبار الحكم خطيرا. 4القبائل حولها

 لفبالعودة إلى ظروف تأسيس الدّول  ،السياسة في هذا الشأن
ّ
عهد ما قبل الموحدين تسقط هذه الفكرة، إلا

                                                           

 .533الترجمانة، ص(: أبو القاسم)الزياني  - 1

 .، سبق الحديث عنها في عنون مذهبية المرابطينبقيادة ابن قس ي زمن المرابطين اصطلح على تلك الثورات التي قامت بالأندلس: المريدون  2 

 .54السلطة بين السنتين والتشيع والتصوف، ص (: مصطفى)بن سباع : أنظر في ذلك 3

 .421، ص4، ج4111، 5، طروتقراءة جديدة في تاريخ المغرب العربي، دار الغرب الإسلامي، بي:  (عبدالكريم)غلاب   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

281 
 

أنّ المسألة هذه يمكن اعتبارها لعصر ما بعد الموحدين، حينما وقع تناحر بين الأسر رغم وحدة المذهب، حيث 

ر للأدعياء والمتآمرين( زيانية والحفصية والمرينيةال)حدث صراع مرير داخل الأسر 
ّ
 تجاه السلطة، وهذا ما وف

والمزيد من الحطب للنار الملتهبة، ولم يكن الحطب سوى هؤلاء  ،والمغامرين والمستفيدين الجو اللائق للبروز 

 .1وتنصت عقولهم لكل ناعق ،العامة الذين كانت تطير أعناقهم لكل هيجة

قد كان  ،وتحركها داخل الدولة والسلطة المركزية ،ر الأسر والقبائل العربيةلاحظ البعض أنّ عنص

، وهو ما استدعى الفقهاء إلى البحث عن مدى مشروعية الجهاد 2مدعاة لانهيار هذه السلطة وزوال هيبتها

ل هذا المظهر تحديًا على عهد الدولة الموحدية. 3تجاه هذه القبائل ومجابهتها وردعها
ّ
فة إلى تحرك بالإضا ،وشك

ى إلى ا أدوحتى من البيت الموحدي، ممّ  ،عدد من القبائل فيانية بالأندلس، وظهور المنتزين الجبهة النصر 

وكان ممن مثل هذا الدور بشكل مباشر . 4مّ بذلك إعاقة التجربة الموحديةتاستنزاف قوتها العسكرية، و 

حيث تحدث المؤرخون عن تحركاتهم واستيلائهم وواضح بنو غانية، وهم بقايا المرابطين في عصر الموحدين، 

، 5، وتحالفهم مع عرب رياح والأتراك الذين كانوا بمصر بزعامة شرف الدين قراقوشرة بجاية مثلاعلى حاض

في  7في برقة وطرابلس، وحركة ابن الرندي 6وتمّ استغلال الحركات المناوئة للموحدين كحركة قراقوش

وعليه فقد ارتكب . ب الذين كانوا على استعداد للتعاون مع كل مغامر، بالإضافة إلى بعض الأعراقفصة

بنوغانية في حق الموحدين نفس الحماقة التي ارتكبها الموحدون تجاه المرابطين، وذلك حينما طعنوا ظهر 

 ،المرابطين في وقت كان النصارى بالأندلس يطعنون صدورهم، وهكذا حدث نفس الشيئ بالنسبة للموحدين

. 8الإسلامية بيضةبالتوسع المسيحي على حساب ال سلمون أكبر الخاسرين في كلتا الحالتين، وذلكوكان الم

                                                           

: راجع سعد الله. ومنها الفارسية لابن قنفذ والنوازل المازونية، ومعيار الونشرس ي  حجم هذه الظاهرة بشكل لافت للانتباهتكشف المصادر  1

 .42، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج

كة المغربية، مطبعة سلوى الزاهري، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملتح المناقب المرزوقية،(: ه325ابو عبدالله محمد ت)ابن مرزوق  2

 .31، 33، ص ص  4112، 5النجاح الجديدة، الدار البيضاء،  ط

 .341، ص 4المعيار ، ج: الونشريس ي 3

الشركة الأجفان،تح أبو ، " تمهيد الطالب ومنتهى الراغب إلى أعلى المنازل والمناقب" رحلة القلصادي(: ه225الحسن تأبو )القلصادي 4

 . 512الموحدون وأزمات المجتمع، ص : (محمد)المغراوي . وما بعدها 52ص  ، مقدمة المحقق،5225التونسية للتوزيع، تونس، 

ضمن حواث سنة  541، 51الكامل، ج: أشار إلى هذا التحالف الواقع بين قبائل العرب والأتراك وبنوغانية كل  من أبي الحسن، ابن الأثير 5

 .434المعجب، ص: لمراكش ي عبدالواحد؛  ا 41، 42،  42، ص1العبر، ج: ه؛ ابن خلدون 125

خلال الأعمال العسكرية التي كان يقوم بها الموحدون زمن أبي يوسف ضد المسيحية هناك برز خطر آخر على الموحدين وذلك على   6

إلى التهادن مع ألفنش ا اضطر الموحدين الأطراف الشرقية للمملكة الموحدية بقيادة قراقوش شرف الدين وتحالفه مع القبائل الهلالية، ممّ 

وما  411المعجب، ص: المسيحي والتفرغ لقراقوش والمماليك المصرية وكان ذلك في العقد الثامن من القرن السادس للهجرة، راجع المراكش ي

 .بعدها

دين النبي، وقد ه، وقد تلقب بناصر 131هو علي بن الرندي من ضمن الخارجين على طاعة الموحدين ظهر زمن أبي يعقوب الموحدي سنة   7

 .532المعجب ، ص : راجع المراكش ي, هزمه الموحدون بقفصة 

 .411، بيروت، ص5223، 5، دار العلم للملايين، ط(التاريخ الإسلامي لجزر البليار)جزر الأندلس المنسية (: عصام)أنظر سيسالم  8



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

282 
 

أنّ العوامل التي ساهمت بشكل كبير في  ،والظاهر على حسب ما تمّ ملاحظته من المصادر وبعض الدراسات

ي طالما شكل هاجسا بالنسبة وكانت بمثابة رصاصة الرحمة على هذا الكيان الذ ،انهيار الدولة الموحدية نهائيا

 :وكذلك بالنسبة للنصارى المجاورين لهذه الدولة، قد تمثل ذلك في ،للمعارضة بالمغرب الإسلامي

صفر  15التي قادها الإسبان والنصارى ضد الموحدين، وقد دارت رحاها في  معركة حصن العقابتأثير  -أ

ووقع الخلاف بين أشياخ  ،م، إذ رافق هذا الإنهزام الإضطراب في الجسم الموحدي1111يوليو 16/هـ677

 .2، وظهور التمردات والحركات الإنفصالية بالمغرب والأندلس1المصامدة والسلطة الموحدية

صار لا  وهذا حينما ،مرتيو ما أقدم عليه المأمون الموحدي الذي ألغى العمل بالمذهب التبالإضافة إلى  -ب

ه قد ب، وإن كان هذا العمل قد قابله بعض أهل السنة 3يعتقد في العصمة ولا بالمهدوية
ّ
التأييد والقبول ، فإن

الرشيد ابنه الذي تولى سنة  أنّ  رغممرت، و و المهدي بن تالتي أقامها  عمل على تهديم أحد أهم ركائز الدولة

لمنافسة التي لقيها من قبل لو  ،سنه صغر لسيحاول تدارك الأمر، لكنّ ( م1161 -1131/هـ667هـ إلى 617)

كل ذلك أدى بتجربته إلى التبخر، ولم تتمكن الدولة بعدها من  ،وهبوب رياح الانقسام ،بعض من أسرته

 .4أو التمسك بزمام الأمر ،فرض سيطرتها

لهذا الضعف الذي آلت إليه دولة الموحدين كان بروز الكيانات السياسية، إذ لم يبق ونتيجة 

للموحدين أية سلطة على المغرب الأوسط وإفريقية، فبينما كان الحفصيون يعلنون إلغاء التبعية للأسرة 

واحتل  ،شلفحيث استقلت مغراوة بناحية ال ،كانت القبائل الزناتية بالمغرب الأوسط في توسعها ،المؤمنية

دخول تلمسان من طرفهم  عبد الوادي الأراض ي التابعة لتلمسان، وتمّ  وأخذ بنو  ،بنوتوجين جبل الونشريس

، م1136/ه633وبقي الأمر في تداول بين بني عبد الوادي إلى سنة بقيادة جابر بن يوسف، م1137/هـ619سنة 

ج تلمسان، ومنذ تولى يغمراسن الشأن حيث خلف يغمراسن أخاه زيدان بن زيان الذي قتل في معركة خار 

كان يغمراسن أوّل من أسس لهذا الكيان ، في بالسلطة الموحديةأعلن الاستقلال مع الاعتراف الرمز 

 .5بتلمسان

                                                           

 ه151ه وكانت وفاته سنة121كان وقوع الحادثة في عهد ابي عبدالله محمد بن يعقوب بن عبد المؤمن الذي بويع سنة   1

البيان المغرب، قسم الموحدين، تح محمد الزنيبر وآخرون، دار الغرب الإسلامي ، بيروت، : أنظر الواقعة وأسبابها عند ابن عذاري المراكش ي 2

الغرب الإسلامي (: أحمد)، العزاوي 532-532الموحدون، ص ص (: محمد )وما بعدها، وانظر تحليل كل من المغراوي  414، ص5221، 5ط

أبو حمو ( : عبد الحميد)، حاجيات 41-44، ص ص4112، 2الإنسانية، القنيطرة، ع ، مجلة كلية الآداب والعلومى الإنقساممن الوحدة إل

 .21، ص5224حركة الموحدين في المغرب، الدار العربية للكتاب، طرابلس، : ، روجي لي تورنو55موس ى، ص

  .425العجب في أخبار المغرب، ص: أنظر عبد الواحد المراكش ي 3

، سلوى 41الغرب الإسلامي من الوحدة إلى الانقسام، ص: ، العزاوي 511الموحدون، ص: ، المغراوي 543الحلل الموشية، ص: ابن السماك 4

 .43المناقب المرزوقية، ص: الزاهري 

 .531،535،ص ص4سوسيولوجيا الفكر الإسلامي، طور الانهيار، ج(: إسماعيل)، محمود 55أبو حمو موس ى، ص(: عبد الحميد)حاجيات  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

283 
 

آلت بسببه إلى الزوال، قد الذي و  ،وقد لاحظ الباحثون بأنّ النزاع الذي دبّ في جسم الدولة الموحدية

تلتها، وأنّ الصراع الذي كان يدور سابقا بين دولة ودولة أو قبيلة وأخرى، استمر أيضا في جسم الدول التي 

واحدة، ممّا ميّز هذا العصر قد صار في نهاية الموحدين وعند الدول التي ورثتها صراعا داخل الأسرة ال

 .1وانتهى إلى تكالب النصارى بداية من ضياع الأندلس ،الضعفب

إلى قبيلة زناتة، وقد كانوا يقيمون بالزاب " عبد الوادي و بن"ين يرجع أصل الزياني:الانبعاث الزياني 

والأوراس، واحتمل أن يكونوا قد وفدوا إلى بلاد المغرب في حملة جيش الفتح أيام عقبة، كما احتمل أن 

زحف القبائل الهلالية في المغرب الأدنى إلى الأوسط، هو الذي دفع بهم إلى الاستقرار بالغرب من المغرب 

 في منتصف قالأو 
ّ
وفي أيام المرابطين والموحدين خضع بنو عبد الوادي . 2م13/هـ9سط، ولم يظهروا إلا

كدليل ولاء وأحيانا كانوا يطاردون من قبلهما إلى أن جاء ( الضريبة)ون إليهما الخراج لحكمهما وكانوا يؤدّ 

 .3م بني زيانيغمراسن بن زيان عند انحلال دولة الموحدين فأورث في أعقابه المملكة باس

العامل السياس ي الذي يعود إلى : وقد أرجعت بعض الدراسات أسباب ظهورهم بتلمسان إلى عاملين

ارتباط بني زيان بالموحدين حينما ضعفت هذه الأخيرة، وخرج عن طوعها الحفصيون والمرنيون، فكان 

ا المنحى على قول ابني خلدون، وقد اعتمد في هذ. 4ارتباطهم بالموحدين على سبيل الوقوف ضد العدو المشترك

فإنّ يغمراسن قد تقلد طاعة آل عبد المؤمن فصار سلما لوليهم وحربا على عدوهم، وضاعف له الرشيد البر 

  .5والهدايا عكس بني مرين

أما السبب الثاني لظهور الزيانيين بتلمسان فهو العامل الاقتصادي، إذ تسجل الدراسة نفسها أنّ مدن 

وصارت تلمسان المنفذ الذي يلجأ إليه  ،(مثل سبتة وتهرت)والأوسط قد تدهورت أحوالها المغرب الأقص ى 

مع العلم أنّ تلمسان كانت منذ عهد الأدارسة ذات شأن . 6في ظل الخراب الذي عمّ المدن الأخرى  ،التجار

 لها أهميتها منذ بروزببلاد المغرب، إذ كانت نقطة ارتكاز بين طرفي المغرب، فهي ظهيرة القيروان ونصيرة فاس، 

                                                           

 .432م، ص5311/5221، 51، السنة21، مجلة الثقافة، عابن خلدون وعصره: ( عبد الرحمن)أنظر الجيلاني  1

 .13، ص4وصف إفريقيا، ج(: الحسن)الوزان  2

 .414، ص4أفريقيا، ج(: كربخال)مارمول  3

 .413، ص4رسائل موحدية ، ج(: أحمد)العزاوي  4

 .534، ص 5رواد، جبغية ال(: يحيى)ابن خلدون   5

 .543، أنظر الرسالة رقم 413، ص4المصدر السابق، ج(: أحمد)العزاوي  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

284 
 

الحركات السياسية على اختلافاتها الفكرية، واستولد المرابطون بتلمسان مدينة جديدة أطلق عليها اسم 

 .1وقد جددها الموحدون  ،مركز الحديث والفقهبدوره الذي صار  ،تاجرارت التي بها المسجد الجامع

حينما وقعت في مجال توسع دولتي ظاهرة سياسية  -الزيانية–لقد اعتبرت هذه الدولة الفتية 

تين اجتمعتا بالمصاهرة أحيانا الحفصيين والمرينيين
ّ
 ىمثلما وقع بين أبي يحي -وبالاتفاق أحيانا أخرى  ،الل

بقيت فهذا الهدف الرامي إلى التوسع، على تنفيذ - 2 (م1337-1317/هـ931-917)الحفص ي وابن سعيد المريني 

عرض للضغط المستمر، وقد عمد بعض الباحثين إلى جرد وقائع الصدام الدولة الزيانية من جراء ذلك تت

 . 3وإحصاءها، وكان من جراء هذه الأوضاع أن برزت الأطماع الخارجية تجاه الدول الثلاث

وحدون كقوة ضاربة، على عهد الم -الأصول الهنتاتية وهم من -برز الحفصيون زيان  الحفصيون وبنو

المعتصم،  ىعند ضعف الموحدين حينما وقع النزاع حول الإمارة بين إدريس المأمون ويحي مواستفحل أمره

ن م ،ستنجاد هذا الأخير بملك قشتالةرجوعهم عنها، وا وربما كان سبب مبايعة الأشياخ لإدريس المأمون ثمّ 

( 177)تله لقرابة مائة ويقوم على الملك بداية من ق ،ة تميل إليه ليعود إلى المغربالكفّ  تجعل الدواعي التي

 ىدفع إلى خلع الطاعة من قبل الحفصيين الذين بايعوا يحي منهم الهنتاتيون،كل ذلككان من الأشياخ و 

ويقع الانفصال عن  ،المعتصم ىسقط الخطبة للموحدين بعد وفاة يحيتـ، لم1137/ه619المعتصم سنة

لخروج عن إدريس أنّ أسباب اإلى  رسينأشار عدد من الدا، وقد م1136/ه633وتأكد ذلك سنة  ،الموحدين

كان إعلان إدريس الرافض للمهدوية والعصمة اللتين اعتبرتا من  ،المأمون من قبل هؤلاء الحفصيين وغيرهم

 .4أهم ركائز الدولة الموحدية

ثم التوسع على حساب المغرب الأوسط والأقص ى  ،سرعان ما استطاع الحفصيون تكوين كيان لهم

حتى كان نفوذهم يمتد إلى تلمسان وسجلماسة وسبتة وطنجة  م1165/هـ663حيث لم تكد تنتهي سنة 

هـ، كل ذلك حرّك لدى المرينيين 663ومدينة مكناس التي كتب بيعتها أبو المطرف بن عميرة بتاريخ ربيع الأول 

كما كان من نتائج هذه الحركة التي قادها السلطان . 5إلى السلطة السياسيةالجرأة في الانتقال من القبلية 

                                                           

عملت بعض .553، ص4111أعلام الفكر وأركان النهضة بالمغرب الكبير، مركز النشر الجامعي، تونس، (: محمد الفاضل)ابن عاشور  1

نشأتها "المصادر المتخصصة، وقدمت توضيحات غاية في الأهمية عن تلمسان الدراسات على تتبع تاريخ بناء المدينة وتطورها بالاعتماد على 

، 5224،س1،مجلة الدراسات التاريخية ، قسم التاريخ، الجزائر، عتلمسان من النشأة إلى قيام دولة بني زيان: أنظر بشاري لطيفة" ودورها

 .31إلى  14من ص

 .44الفارسية، مقدمة المحقق، ص: ابن قنفذ 2

الجزائر في التاريخ، : ؛ عطاء الله دهينة2،2، تح  عبد الحميد حاجيات، صص" تاريخ دولة الادارسة"نظم الدرّ : نظر دراسة كل من التنس يا 3

 .412-414، ص 4111، سنة 1،3، مجلة عصور، عتلمسان في مواجهة الحملات الحفصية والمرينية(: داود)؛ عبيد 412ص

 .455الجزائر في تاريخ، ص(: عبد الحميد)حاجيات . 451، ص4، جرسائل موحدية(: أحمد)العزاوي  4

 .455، ص4نفس المصدر، ج: عزاوي أحمد 5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

285 
 

ـ أن تمّ الاتفاق بين الحفصيين والزيانيين على أن م1161/ه637الحفص ي أبو زكريا نحو الغرب آواخر سنة 

 .1ويعلنوا الولاء للأمير الحفص ي ،ينفصل الزيانيون نهائيا عن الموحدين

وبات حينما يجد الزيانيون منفذا للانفصال أعلنوه، في  ،ر بين الطرفينبقيت العلاقة موسومة بالحذ

حين كانوا يخنعون إلى الولاء للحفصيين أو المرينيين عند الضعف والانهزام، وتتحدث المصادر عن هذا 

-976)حيث هاجم السلطان الحفص ي أبو فارس عبد العزيز  ،السّجال طيلة الفترة الوسيطية المتأخرة

، ليضطر حاكمها أبو مالك عبد الواحد إلى م1616/هـ119وحاصرها سنة  ،تلمسان( م1633-1376/ه139

وربما انقلب ميزان القوة  .2الفرار، وتعلن تلمسان تابعة للحفصيين مع تعيين محمد بن الحمراء حاكما عليها

زيان كانوا يحاولون فيلجأ الحفصيون والمرينيون إلى التحالف لأجل صدّهم، ذلك أنّ بني  ،لصالح الزيانيين

حينما لم يتمكن الحفصيون من صدّ  م،1337/هـ937وهو ما وقع بالفعل سنة ،بدورهم من حين لآخر التوسع

، وهو ما دفع بالحفصيين 3ووصل أبو تاشفين إلى حيازة قسنطينة وتونس وأفريقية عموما .بني زيان عن بجاية

 .ما عن طريق المصاهرة بين الأسرتين الحاكمتينتوثيق الصّلة بينهوتمّ  ،إلى الاستنجاد بالمرينيين

وكان يتطور إلى صدام تمثل  -الحفص ي الزياني–وعموما فقد ظل التوتر يطبع العلاقة بين الطرفين 

هـ وحدوث حملات على تلمسان، 931ذلك من خلال الصراع االدائر بينهما للسيطرة على بجاية سنة 

 .4هـ هذا المظهر السلبي في علاقتهما197، 166، 135، 131، 111فبالإضافة إلى ما تم ذكره تبرر سنوات 

يشير ابن مرزوق في مسنده إلى أنّ النزاع برز بين بني مرين والموحدين والزيانيين بقيادة  :بنوزيان والمرينيون  

يغمراسن، وأنّ شوكة الموحدين قد انكسرت أمام هذا النزاع، وقد تفتق عنه نزاع مباشر بين بني مرين 

والزيانيين، انتهى إلى انتصار المرينيين ووقوع السبي والاغتنام كما ودفع ذلك بيغمراسن إلى الفرار برأسه خارج 

وبني  -الذين دام مالكهم ما يقارب ثلاثمائة سنة -أحص ى الوزان مظاهر النزاع بين بني زيان كما  .5تلمسان

ومصير ملوكهم القتل أو الأسر أو الفرار إلى مرين ملوك فاس نحو عشر مرات، كان مصير تلمسان الاحتلال 

                                                           

الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية،دار المنصور للطباعة والوراقة، (: علي)؛ ابن أبي زرع 415البيان، قسم الموحدين، ص : رى ابن عذا 1

 صاحب الذخيرة يجعل الحادثة سنة . وما بعدها  442، ص3عبر، جال: ابن خلدون . 15، ص5234الرباط، 
ّ
 أن

ّ
 ..هـ131إلا

 .541تاريخ الدولتين، ص: نظر الزركش يا 2

: ؛حاجيات554التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا، ص(: عبد الرحمن)؛ ابن خلدون 542، ص5بعثة الرواد، ج(: يحيى)ابن خلدون  3

 . 52أبو حمو موس ى، ص

تاريخ أفريقية في العهد (: روبار)أنظر تفصيل ذلك عند  برنشفيك . 41المناقب المرزوقية، سلوى الزاهري ، قسم الدراسة، ص: مرزوق ابن : 4

 .411إلى ص  531، من ص5222، 5م، تر حمادي الساحلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط51م إلى نهاية ق54الحفص ي من ق

 .554المسند، ص: ابن مرزوق  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

286 
 

المفازات حيث الأعراب، مثلما كانوا يطاردون كذلك من قبل ملوك تونس الحفصيين، ومع هذا لا يمكن 

 .1إغفال أنّ الزيانيين استطاعوا أن يتمتعوا بالأمن والسلم قرابة مائة وثلاثين سنة

بين الدولتين المتجاورتين، فبغض النظر عن أسلوبه  ويأتي كتاب روضة النسرين ليبيّن لنا هذا الصراع

ه يحص ي المواجهات التي دارت بين الطرفين 
ّ
الواضح الميول نحو المرينيين والبيّن حنقه تجاه الزيانيين، فإن

رين، وأنّهم كانوا ومآلات ملوك بني زيان في أثناء ذلك، حيث وصف بني عبد الوادي بالمحقرين والأذلة المصغ

وأنّ ملكهم مُني غير مرة بالهزائم، وقد نازلوهم في عقر ديارهم بالعزائم، واستمر  [...]أسيافهم ةنهب لبني مرين

، ويأتي بأمثلة عن ملوك بني زيان الذين واجهوا المرينيين 2 -يقصد بني زيان -المرير بذلك في أولهم وأعقابهم 

 في فترات  ،ي الزياني بعدم الاستقرار والأمنوانهزموا أمامهم، وهذا ما جعل الباحثين يصفون الواقع السياس 
ّ
إلا

بل حصرت إحدى الدراسات فترة . 3متقطعة، حيث كانت دولتهم في صراع مع الحفصيين والمرينيين دوما

-633يغمراسن  ىام حكم المؤسس أبو يحييّ سنة، أ( 97)ها لم تدم سوى سبعين في أنّ  ،التألق الزياني

، رغم أنّ دولتهم دامت نحو م1373-1111/هـ973-611أبو سعيد عثمان  ، وفي فترة ابنهم1111-1136/ه611

في حين كانت قد ذهبت إحدى المصادر القريبة العصر من بني عبد الوادي الزيانيين إلى وصف  .4ثلاثة قرون

ه رغم ذلكالحالة السياسية بالتوتر من قبل جيرانهم المرين
ّ
وما د رجعون ستيالزيانيون كان  يين والحفصيين، وأن

ما عدا  ،سنة دون أن يكدّر الأجانب صفوهم( 117)حكموا أزيد من مائة وعشرين قد ، و وسيادتهم سلطتهم

وقد . 5الأتراك ئمجيغاية داء الخراج إلى بأالذين ألزماهم ( س وابنه عثمانأبو فار )أحد ملوك تونس وابنه 

ليجيب بأنّ " ولة نشازا في المنطقة؟ هل كانت هذه الد:"تساؤلا حول بني زيان بقوله  عبدالكريم غلابطرح 

باعتبار أنّ الدولة هذه لم تقم بالش يء الذي يذكر،  ،الأمر يحتمل الوجهين، فيمكن أن يكون الجواب ايجابيا

 ما قدمه أبو يحي
ّ
لأنّ هذه الدولة حالت دون تقوية سلطان  ،يغمراسن، مثلما يمكن أن يكون سلبيا ىإلا

 .6ن جهة ثانيةالحفصيين من جهة والمرينيين م

ومن النماذج التي برز من خلالها الصراع المريني الزياني ما كان على عهد أبي الحسن المريني الذي تهيأ 

بعد حصارها، في وقت عجز عن ذلك من سبقوه، وتمّ له القضاء  م1336/هـ935له الولوج إلى تلمسان سنة 

 ،ولم يكتف أبو الحسن بتلمسان .7أفراد عائلتهعلى سلطان تلمسان أبو تاشفين بن أبي حمو الأول وعدد من 

                                                           

 .12، ص4المصدر السابق، ج: وزان الحسنال 1

 .13،15،ص4114، 4في دولة بني مرين،تح عبدالوهاب بن منصور،المطبعة الملكية بالرباط،ط روضة النسرين(: إسماعيل)بن الأحمر ا 2

 .41، ص5222، الدرا العربية للكتاب، تونس، (ه312ت)أبو عبد الله المقري : أبو الأجفان 3

 .433قراءة جديدة في تاريخ المغرب العربي، ص(: عبد الكريم)غلاب  4

 .414، ص4أفريقيا، ج: مارمول كربخال 5

 .433نفس المرجع، ص: غلاب عبد الكريم 6

 .512، ص 4الاستقصاء، ج: السلاوي  7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

287 
 

در أنّ االمصتوحي كما  .فريقيةإبل أخذ في التوسع على حساب المغرب الأوسط إلى أن وصل إلى  ،بتلمسان

إذ حدثت لأبي الحسن وقيعة القيروان، ولم  ،كانت غير مفرحة بالنسبة للمرينيين م1369/هـ961أواخر سنة 

 الخواص من الفرسان والفقهاء والكتاب والعلوج الوصفان
ّ
وهو ما أدى في الأخير  [..].يبق معه على إثر ذلك إلا

هذا الأخير الذي حينما علم بهزيمة أبيه ترك ولاية . 1م1361/ه967إلى مبايعة ولده أبي عنان في أواخر سنة 

اني أميرا على ورجع إلى فاس تاركا عثمان بن جرار الزي ،التي عقدها له أبوه ،الأوسطتلمسان والمغرب 

واستولى على بجاية  م،1369/هـ969على بونة منذ سنة  ىر الوالي الفضل بن أبي يحياتلمسان، في حين ث

 .2نفسه إلى تونس وقسنطينة وتاقت

في محاولة لكسب جميع بلاد المغرب  ومع ذلك بقي المرينيون على عهد أبي عنان على نفس العزيمة

على تلمسان فاستولى  م1351/هـ953تحت سيادتهم مثلما فعل الموحدون سابقا، فقد زحف أبوعنان سنة 

ل بزعمائها
ّ
ليعيد تجربة أبيه بالاستيلاء على بجاية وقسنطينة  ،ا فتح له الشهية نحو الشرق ممّ  ،3عليها ونك

بعد أن استحكم وتمكن  ،النميري وصفا دقيقا لمسيرة أبي عنان نحو الشرق وقد قدم لنا ابن الحاج . 4وتونس

إلى أن وصل إلى قسنطينة التي استعصت عليه  -رغم المقاومة-ثم سار في طريقه يخضع القبائل  ،من بجاية

وهكذا تظهر هذه . 5وذكر لقائه مع ابن مزني ،ف لنا عمله بمنطقة طولقه وبسكرةيبحصنها المنيع، كما يض

وخاصة  -بأنّ الوضع لم يكن مستقرا البتّة  -تعاطي الأمراء المرينيين مع الجوار وعلى رأسهم الزيانية –نماذج ال

كما لا . 6بل شمل المجتمع بكافة أطيافه ،وأنّ آثار هذه الحالة لم تقتصر على الواقع السياس ي -بتلمسان 

ه من وراء البحر كان المسيحيو 
ّ
وربما يؤججون الواقع لأجل  ،ن يراقبون الوضعنعدم صوابا إن تمّ الجزم بأن

د الفرصة للانقضاض على ما يمكن أن يوفر لهم غنيمة سهلة في بلاد تشهد التململ والتردي على ترصّ 

 .المستوى السياس ي على الوجه الخصوص

ه لم يمنع م
ّ
 نوبغض النظر عن هذا التدافع من قبل الحفصيين والمرينيين تجاه الدولة الزيانية، فإن

ات  -من حين لآخر -، إذ تظهر بروز قوة هذه الدولة
ّ
نماذج زيانية عملت على تحقيق الاستقلالية وفرض الذ

                                                           

 .531الفارسية، ص: انظر ابن قنفذ 1

 .وما بعدها 412، ص3العبر، ج: ابن خلدون  2

 .543ص ،5421ه،،5المؤنس في اخبار إفريقية وتونس، مطبعة الدولة التونسية،ط(  : أبو عبد الله محمد بن ابي القاسم)إبن أبي دينار  3

 .31المناقب المرزوقية، تح سلوى الزاهري، ص: ابن مرزوق  4

ينة والزاب، تح محمد بن شقرون، الرباط، فيض الغياب وإفاضة قدّاح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنط(: النميري )ابن الحاج  5

يعتبر هذا المصدر الجديد من مصادر تاريخ المغرب الأدنى والأوسط الأدبي والحضاري وثيقة مهمة في رصد التجربة . 431-554، صص 5223

 .للمنطقة المرينية بمنطقة الزاب وما حولها، كما يمكن معالجة الواقع الفكري والاجتماعي من خلال الوصف الذي قدمه

م دراسة في التاريخ السوسيو ثقافي، دار الغرب  للنشر 51و54/ ه2و3ظاهرة التصوف بالمغرب الأوسط بين القرنين (: عبيد)بوداود  6

 .514، ص4114والتوزيع،وهران الجزائر، ط



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

288 
 

على مستوى بلاد المغرب عموما، ففي عهد أبي حمو موس ى بن عثمان وابنه أبي تاشفين عبد الرحمن برزت 

معاهدة اعتراف مع المرينيين، وقد شخصية المغرب الأوسط بعد القضاء على التبعية الحفصية، وتمّ عقد 

بقيت زهرة  قددار ملك بني زيان، و إلى  م1317/هـ917اكتمل هذا الشأن عظمة بضمّ مدينة الجزائر سنة 

أمّا في عهد . 1الدولة الزيانية نحو عشرين سنة، انتهت باكتساح السلطان المريني أبي الحسن لبلاد المغرب ككل

، فقد عرفت الدولة نشاطا مهما على م1311/هـ911مقتل أبيه سنة  ابن تاشفين الأول الذي تولى بعد

 ،مستويات عدة منها الجانب السياس ي، إذ عمد هذا الأمير إلى استكمال التوسع شرقا على حساب الحفصيين

، واهتدى إلى بناء مدينة على م1316/هـ916وبخاصة ناحية بجاية إلى سنة  ،وكان يوجه غارات عديدة ضدهم

كقاعدة أمامية لعملياته الحربية، ومنها كانت تتمّ الإغارة على كل من قسنطينة وعنابة  ،من بجاية بعد مرحلة

ورغبتهم في  ،فضلا عن بجاية، مغتنما في ذلك فرصة ثورة بني سليم وخروجهم عن طاعة الحفصيين

 .2مساعدة أبي تاشفين

( م1311-1371/هـ911-971)و الأول وهكذا يمكن اعتبار هذه العشريات الثلاث لعهدي الأميرين أبي حم

وازدهار كبير بحكم الاستقلال التام الذي  ،فترة استقرار هامة( م1339-1311/هـ931-911)وأبي تاشفين الأول 

إلى اعتبار  عطاء الله دهينةك عن الشرق والغرب، وقد ذهب منفردة في ذل ،عرفته تلمسان والمغرب الأوسط

إبراز ملامح بت الدراسات كما قام. 3س الحقيقي لهذه الدولة الجزائريةالمؤسهو أبي حمو موس ى الأول هذا 

وإظهار أنظمة حكمها في شتى المجالات، ومع ذلك يبقى الغموض يكتنف هذه الدولة من  ،الدولة الزيانية هذه

حيث تفاصيلها، وهو ما يدفع إلى مزيد من البحث والتنقيب في الكتب المخطوطة للظفر بما يمكن أن يميط 

 .4اللثام عن تفاصيل هذه الدولة التي وقعت بين قوتين تتربصان بها دوما

 :الواقع الاجتماعي والاقتصادي  .4

من حيث  ،كان الوجه الاجتماعي الاقتصادي مطابقا لفترات التطور السياس ي لبلاد المغرب الأوسط 

 على عاتقها توصيف الوضع قد انقسمت 
م
خِذ

ُ
السكون والاضطراب والفوض ى والانتظام، ولعل المصادر التي أ

                                                           

 .552المرجع السابق، ص(: محمد الفاضل) بن عاشور  1

 .53،52ص أبو حمو موس ى، ص: اسة عند حاجياتأنظر در  2

 .424الجزائر في التاريخ، ص(: عطاء الله)دهينة  3

اسة انظر في ذلك دراسة الأستاذ عبد العزيز فيلالي والتي تعتبر دراسة أكاديمية مهمّة في هذا الشأن وأصلها رسالة دكتوراه، مثلما تأتي در  4

ياسية والاقتصادية وغيرها إظهارا لميزة هذه الدولة محمد بن عمرو الطمّار لتلمسان كدراسة قريبة منها حينما يذكر كل الجوانب الس

الفتية، وهي دراسة بقدر ما لها من نظرة شمولية لواقع تلمسان فإنّها تحتاج إلى تعمق في كثير من مفاصيلها، في حين تأتي دراسة عثمان 

تثبت والتحقيق باعتبار الظروف التي كتب الكعاك كدراسة موجزة أوضح فيها بعض الملامح النظامية للدولة حيث تحتاج إلى مزيد من ال

 .441-452موجز التاريخ العام للجزائر، ص : أنظر الكعاك. فيها هذا الأخير كتابه



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

289 
 

أو سمع عنه بمحاسن الحال ومساوئه، ويظهر أنّ ابن خلدون في  ،إلى قسمين، نوع منها زكى ما رآه وعايشه

يمكن عدّهم من النوع الأول من حيث  وابن مرزوق في مسنده ،في كتاب البغية ىوأخيه يحي ،رحلته وعبره

والصواب في الحكم  ،العدالة في الحكم، في حين يبرز النوع الثاني الذي لم يعط لعنصر الدّقة في الملاحظة

الذي تحامل  ،الكتابة، إذ يأتي على رأس هؤلاء أبو عبد الله محمد العبدري الحيحي صاحب الرحلة منحقهما 

فبالرجوع إلى رحلة العبدري التي  .1وهو ما تشاطر فيه بعضهم ،انبها الثقافيعلى المغرب الأوسط خاصة في ج

يتبين لنا بأنّ صاحب الرحلة لا يجوز له الحكم على واقع  ،هـ والوقوف عند وصف حواضره611بدأها سنة 

ك لاعتبار بسيط هو أنّ الوقت لم يسعه، بل لم يكن كافيا لإصدار مثل تل ،الحال بحواضر المغرب الأوسط

ثمّ يكمل مسيره سواء  ،إذ كان لا يمكث في الحاضر المغرب أوسطية سوى يوم أو ليلة ،الأحكام التي تم رصدها

وعاكست كتابه العبدري وأمثاله كتابات أخرى يمكن اعتمادها، فبالنظر إلى ما ألفه ابن . 2في الغدوّ أو الرواح

وما وجدناه في فهارس  ،ي مسنده أو البلوي في ثبتهخلدون في رحلته أو القلصادي في رحلته أيضا وابن مرزوق ف

 .نتبيّن بعض الملامح الحضارية لساكنة المغرب الأوسط وحواضره ،العلماء

والحواضر القريبة منه التي صارت فيما  ،أما عن الجوانب الاجتماعية والاقتصادية بالمغرب الأوسط

اقع الحال، حيث تتحدث عن يسر حال أهل بعد تابعة للمغرب الأوسط، فإنّ المصادر تورد جملا عن و 

 أنّ مضايقة الأعراب لهم والأمراء في نفس الوقت منعهم من  ،قسنطينة
ّ
وأنّهم أغنياء لا يقدمون الخراج، إلا

 .3ولكن دون تحديد اليوم خوفا منهما ،بدليل أنّهم يقيمون سوقا أسبوعية ،مزاولة التجارة

فريقية وفاس، وكثيرا إة والتبادل والاستقرار فيما بين ر التجار وقد تجلى عنصر الأعراب كعامل كابح لمسا

كيف شكل الأعراب خطرا محدقا  ،هـ1ري الحاضر في القرن يما هدد هؤلاء دولة بني زيان، حيث يذكر النم

م عن البطحاءومثل ذلك ذكره كربخال حينما . 4على الزاب والمغرب ككل
ّ
الموجود إلى  المدينة القديمة 5تكل

                                                           

تحدثت عن نفس الملاحظة سلوى الزاهري من خلال تحقيقها للمناقب المرزوقية، وبقدر ما حاولت التقليل في أحكام العبدري، فإنّها  1

المناقب : سلوى الزاهري . عمدت إلى تعزيز منحاه من خلال الاستناد إلى اعتبار أحكام الرحالة الآخرين وهو ما لا يمكن الموافقة عليه

  .33المرزوقية، ص

الرحلة المغربية، تح محمد الفاس ي جامعة : ، وعودته عند العبدري أبو عبد الله43إلى ص 51انظر مسيرته بالمغرب الأوسط، غدوا  ص 2

 . 432-433صص . 5212محمد الخامس، وزارة الؤون الثقافية والتعليم العالي، الرباط،ط

 .513، 514، ص ص 4وصف أفريقيا، ج: الوزان 3

 .432، ص 5223،طالعباب فيض(: النميري )اج أنظر ابن الح 4

ه، وهي مدينة كبيرة آهلة بالسكان 154يشير الوزان آخر المحققين بأنها مدينة كانت منذ زمن الموحدين حينما نزلها المهدي بن تمرت سنة   5

 .ولكن يغلب على الظن بأنها اليوم قرية بطحية بولاية عين الدفلة بالجزائر. 43، ص4وصف ، ج: ، ولكنه يضيف بأنها لا تعرف اليوم ، وزان 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

290 
 

 -1311/هـ939-911)من وهران، حيث كان يقوم أهلها ضد أمراء تلمسان وبالأخص أبي تاشفين  الداخل

 . 1وكان نتاج عملهم إحتلال الجزء الأكبر من مملكة تلمسان ،وذلك لحساب بني مرين( م1336

وإجلائهم عن  ،الوقوف في وجههم بالسيف الأول  ،تلف دولهم بأمرينوقد تميزت ردود فعل الأمراء بمخ

 .2مثلما فعل أبو الحسن في تونس ،والضرب على أيديهم بالإتاوات ،وأخذ الأراض ي التي ملكوها ،ضاربهمم

لُ هؤلاء الأمراء على محاولة تهدئة الأعراب مم وذلك بأداء الإتاوات الجسيمة والهدايا الثمينة،  ،والأمر الثاني عم

 أن إرضاءهم جميعا كان ضربا من المستحيلات عصرئذ
ّ
 وه.  3إلا

ّ
 ،ر هؤلاء الأعراب على التجارة وطرقهاكذا أث

بل على أمن الحواضر ككل، وربما تمّ إخلاء بعض المدن من جراء ضغط هؤلاء، فقد تحدث الوزان عن 

بعض الوقت بسبب  ةرت فيما بعد خاليلكنها صا ،تخريبها رغم أنّها كانت محاطة بأسوار آمنة مدينة تمّ 

ه حينما يتحدث عن 4الحروب
ّ
نجده يدرج فئة اجتماعية اغتنمت من " ايسلي"هذه المنطقة التي سماها ، وإن

، وقد (التصوف)حينما سكنها الزهاد والمنقطعون الذين كانوا يعيشون على طريقة التقشف  ،هذه الوضعية

خبر بأنّ هؤلاء كانوا يتمتعون بنوع من الاحترام من قبل الأعراب، وأنّ من خصائصهم تقدميهم الطعام 
ُ
أ

 . 5راب لكل السابلة مجاناوالش

وفئة الأمراء والأغنياء وفئة العامة كانت هناك  -فئة الزهاد والمنقطعين–وبالإضافة إلى هذه الفئة 

ومن ذلك ما ذكره ابن الحاج  ،فئات أخرى من أخلاط المجتمع قد اندمجت في الوظائف الإدارية والعسكرية

ووصفه عسكر أبي عنان بالأعلاج الرومية  ،نحو بلاد الزاب عموماالنميري في رحلته العسكرية مع الأمير المريني 

والطوائف التركية والططرية والأفاريق العراقية  ،والمماليك الزنجية والأجناد الأندلسية وسائر التركمانية

غرب ، وهذا ما يعني أنّ مجتمع بلاد الم6في انتظام تام مع قوادهم [...]والمصرية والشامية واليمنية والهندية

بأنواع الأجناس والعناصر التي صار لها شأن على المستوى العسكري  عموما والأوسط خصوصا كان يعجّ 

فاف والسياس ي فضلا عن الاجتماعي، هذا بالإضافة إلى خاصة الناس الأخيار الذين تمتعوا بالحياء والع

 . والاقتصاد في الملبس والمسكن

بن خلدون أنّ غالب الكسب  ىاخل المجتمع، حيث يشير يحيوتضيف المصادر أنواع الحرف المتداولة د 

كان من الفلاحة ومن حوك الصوف لاستخلاص الكساء  -طبقة الخاصة الأخيار-لهذه الطبقة الأخيرة 

                                                           

 .441، ص4المصدر السابق، ج: ارمول كربخالم 1

 .21الأدلة البينة النورانية، ص: أنظر ابن الشماع 2

 .12، ص4وصف أفريقيا، ج: الوزان 3

 .54، ص4المصدر السابق، ج: الوزان 4

 .54نفسه، ص 5

 .434المصدر السابق، ص: ابن الحاج النميري  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

291 
 

وراج على مستوى المشرق والمغرب  ،وصار منهم القديم والحديث ،والبرانس والأثواب الرقاق التي تفننوا فيها

قصد بذلك فئة العلماء الأولياء الذين اشتهروا على مستوى تلمسان وما حولها، ال كانو ، 1لكثرة الطلب عليه

حيث كان قوت يومهم ومكسب عيشهم بأيديهم، وقد أشار إلى ذلك ابن مرزوق الخطيب أثناء ذكره لترجمة 

نت تهتم التي كا "أم أبيه"م، حيث تكلم عن جدته 1367/هـ961أبيه أبي العباس أحمد بن مرزوق توفي سنة 

الملوك كانت تتسابق لاقتناء هذه الصنعة الرائجة بتلمسان دون غيرها  بحياكة الصوف الرفيعة، وأنّ 

مثلما أشار صاحب صبح الأعش ى إلى ذلك القماش الرفيع الذي يعرف بالتلمساني، فهو يعمل . 2المختصة بها

 .3بتلمسان بصوف خالص أو حرير خالص مختم وغير مختم

ل أرقى حاضرة ببلاد المغرب من حيث الحيوية الاقتصادية والاجتماعية،  هكذا صارت 
ّ
تلمسان تمث

من الدور ( ألفا 16)حتى أنّها صارت تضم ستة عشر ألفا  ،وأصبحت على عهد أبي تاشفين من العظمة بمكان

مدّة سبع ( سفثالثهم يو )تقام فيها أغنى التجارات، ورغم محاولة حصارها من قبل ملوك بني مرين  ،المسكونة

 .4فإنها بقيت صامدة  وتميز أهلها بالصبر النادر ،وتضييق الخناق على أهلها ،سنوات

 يوصا بعد مقتل السلطان المريني أبخص ،تشير الدراسات إلى أهمية تلمسان والحواضر المجاورة لها

تجاري المرتبط بسبب تحول النشاط ال ،حيث دخل المغرب الأقص ى مرحلة الأزمة ،م1351/ه675عنان سنة 

بالصحراء إلى المغربين الأوسط والأدنى، وهو ما دفع بالتجار الأوربيين إلى الاهتمام بهذا المجال، وتطورت 

موانئ وهران وهنين والجزائر وبجاية وأرشقول، إذ صارت هذه الموانئ تعج بالسلع الغادية والرائحة بين موانئ 

لك هذا المعطى البحري مضافا إلى المعطى التجاري البري الذي وصار بذ. 5المغرب الأوسط والموانئ الأوربية

تكلم عنه ابن حوقل حينما  تحدث عن الطرق التجارية البرية بين إفريقية وتهرت وفاس وهو يسوق لنا الكثير 

الثروات والمدن والقرى لهذا المجال، ليصل إلى الحديث عن الأوراس ومياهها ومراعيها الأمثلة عن من 

ا بالإضافة إلى الطرق الأخرى، كما تحدث عن تيجس وبونة وقسنطينة وميلة وسطيف والمسيلة وعماراته

ل القيمة الاقتصادية والتجارية لبلاد المغرب الأوسط ومدى الحركية . 6وأشير وبلاد المغرب
ّ
كل ذلك يمث

 .والحيوية التي كانت تكتنف مدنه من الشرق إلى الغرب

                                                           

 .44، ص5بغية الرواد، ج(: يحيى)انظر ابن خلدون  1

 .522،521المناقب المرزوقية، ص ص (: الخطيب)ابن مرزوق  2

 .534،ص1صبح الأعش ى، ج: القلقشندي 3

 .414، ص4المصدر السابق، ج: كربخال 4

 .12، ص5221، 5، مجلة المصباحية، عالبعد الاجتماعي للتجارة الصحراوية(: عبد العزيز)أنظر دراسة العلوي  5

  .23،21ص ص  ، 5224الأرض ، منشورات دار مكتبة الحياة لبنان ، ط صورة (: أبو القاسم )ابن حوقل   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

292 
 

 أن  ،مستوى المدينة والبادية بالمغرب الأوسط ومع هذا الثراء الذي نجده على 
ّ
ه لا يسع الباحث إلا

ّ
فإن

يلتفت إلى الظواهر الاجتماعية والاقتصادية التي شكلت الأزمة في العصر الوسيط، والتي كانت سواء بفعل 

ظروف دونما ذكر لتلك الأزمات التي انجرت عن سوء العلاقة بين أفراد المجتمع، أو ل ،السلطان أو الأعراب

فابن قنفذ مثلا يشير إلى الحصار  .طبيعية كالقحط والجرّاد والفيضانات وغيرها مما أشارت إليه كتب النوازل 

، وقد دبرّ الأمير م1353/هـ956أدى إلى ضيق وغلاء شديد سنة  والذيلذي ضربه بنو مرين على قسنطينة ا

ه . 1فأشير عليه بالحركة نحو تونس ،أبو زيد في النقلة منها إلى الصحراء أو غيرها
ّ
مثلما يشير ابن خلدون إلى أن

دفع  والذي دام ثماني سنين وثلاثة أشهر، ،بفعل الحصار المضروب على تلمسان من قبل بني مرين أيضا

أكل القطط  بالناس إلى الإقبال على أكل لحوم الجيفة من بغال وحمير وغيرها، بل اضطر أهل تلمسان إلى

غلت أسعار الأقوات كما  ،ن الأناس ي، وخربوا السقف للوقودزعموا أنهم أكلوا أشلاء الموتى م ثمّ  ،والفئران

 .2...والحبوب وسائل المرافق

القوة وإرغام الآخر على الخنوع وقد لجأ بعض السلاطين في حركتهم على بلاد المغرب وغيرها إلى إظهار 

حيث صرّح صاحب العباب وتحدث بإسهاب عن حركة  إذلاله، وذلك بالهدم والتحطيم والحرق والإتلاف،و 

وأشار إلى تلك الخيرات التي كانت تزخر بها هذه  .وذكر بسكرة وطولقه وفرفر ،أبي عنان نحو بلاد الزاب

وذكر أحوال الزاب بأنّ مخازنها مملوءة . 3غنية بالبساتين والسهول والثمار الشهية والحياة البهيةال ،المناطق

 [..].والمرغدة عيش أهلها ،ما ومقامااوالزروع المحسبة أعواما كافية طع ،بالحبوب المستكرمة مترعة ،بالأطعمة

أمام هذه الظاهرة الاقتصادية يبرز عمل السلطان حينما . 4..."إلى ما ادخروه من التمر المختلف الأنواع و

كالتدمير والحرق والقتل  ،فعاث في الأرض فسادا بغية فرض السيطرة بكل الأشكال ،مارس أبو عنان تسلطه

 .5...والتخريب

المغارم التي  ،ومن المظاهر الاجتماعية والاقتصادية التي سجلتها المصادر على مستوى المغرب الأوسط

ي ذكر محامد أبي الحسن الذي ألفه ف ،كانت منتشرة في بلاد المغرب عموما، وتحدث عن ذلك صاحب المسند

حينما ضاعفوا لهم  ،بالنفع على بعض الولاة الذين مارسوها ضد التجاربقدر ما كان بعضها يعود فالمريني، 

نظرا  ،وهذا ما دفع بأبي الحسن إلى إسقاطها ،المغرم كإستثناء، فإنّ البعض الآخر من المغارم كان دائما

                                                           

 .521الفارسية، ص: ابن قنفذ 1

وقد لجأ ابن خلدون إلى ذكر أثمان المواد التي كان يستهلكها هؤلاء وذكر منها  ثمن لحم البقر الجيفة .128، ص 3العبر، ج: أنظر ابن خلدون  2

 .نصرح بهذا مع التنبيه على ضرورة الحذر من بعض النصوص...  . سعر الكلاب والقطط والفئران المساوي لثمنها وهي مذكاه، وأشار إلى 

 .434،431،ص ص 5223فيض العباب، ط: ابن الحاج 3

 .431نفس المصدر، ص 4

 .434نفسه، ص: 5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

293 
 

وسائر بلاد القبلة  ،ومن جملة ما رفعه أبو الحسن عن أهل سجلماسة. 1لثقلها وضغطها على كواهل الناس

المغارم على  يكون كل سنة فيه أحمال من الذهب، مثلما ألغى ،وذلك في النخيل والزرع ،2"الجمون "مغرم 

 ،لا تحص ى عدداتماثل ضريبة أهل الذمة، كما رفع عن أهل البوادي من المغارم  ،كبيرا و الرؤوس صغيرا كان أ

 .3كان قد أحدثها الولاة

 ولم تقتصر على ما تمّ  ،الغرم كانت مستفحلة ةأنّ ظاهر ويظهر لنا هذا المصدر المقرب من السلطان 

وسائر المرافق التي يفتقر  ،بل وصل إلى إنفاذه تجاه الأمور الهيّنة كالحطب والبيض والدجاج والتبن ،ذكره

ما يفيد ك. 4ا دفع بأبي الحسن إلى التدخل لأجل إسقاطهإليها القوي والضعيف، والغرم على الماء للسقي، ممّ 

تلمسان مثلا، إذا كان التفتيش الذي لا يحترم على  أنّ هناك عادات غير مقبولة كانت تعمّ بدر صهذا الم

المسلم من رأسه إلى قدمه ظاهرا  يعمد فيه إلى تفتيش ،أبوابها، وقد كان يقوم بهذا العمل نصراني أو يهودي

للواتي تم توليتهن ليهوديات، عس ى أن يدخل سلعة فيوظف عليها مغرما، ولم يستثن من ذلك النساء ا ،باطناو 

 .5فيدخلن أيديهن إلى لحومهن، وهذا من الشناعة والبشاعة مّما لا يخفى

 :الثقافيو الواقع العلمي   .4

أثناء توصيفهم للواقع الثقافي بالمغرب بالأوسط خاصة والمغرب الإسلامي عموما، اختلف الدارسون في 

الازدهار أو الانحدار، حيث اعتبر البعض بأنّ هناك مفارقة بين إثبات حكم يعبرّ عن حقيقة الواقع من حيث 

يبرز  في حينسام، الثقافي والسياس ي، إذ تميز الواقع السياس ي وتبعه الاقتصادي بالانحلال والضعف والانق

ئة الجانب العلمي الثقافي كمعطى يتميز بالارتقاء والازدهار من حيث التأليف وعدد العلماء واهتمام المجتمع بف

ثالث  أن صارت تلمسان أيضا المظاهر  ومن .6بالطلبة عنايةوالمساجد وخزائن الكتب وال العلماء وبناء المدارس

ثالث حواضر العلم بالمغرب الإسلامي وهي تونس وفاس وتلمسان، وقد تأثرت كل من فاس وتلمسان بمؤثرات 

                                                           

 .424المسند، ص: ابن مرزوق  1

 .لم نتحصل على قيمته ولكن الظاهر أنه ضريبة من تؤدى كل سنة سميت الجمون   2

 .424نفس المصدر، ص: ابن مرزوق  3

 .421نفس المصدر، ص 4

 .421المسند، ص: انظر ابن مرزوق  5

مة أحمد مرزوق (: يحي ى)؛ القرطبي 43الفارسية، مقدمة المحقق، ص: ابن قنفذ 6
ّ

تحقيق (. هـ222-231)المقدمة القرطبية، شرح العلا

محنة الحضارة الإسلامية في منتهى الدولة (: فرحات)؛ الدشراوي 45، ص4111، 5دار التراث، دار ابن حزم، الجزائر، ط: أحسن زقور 

، 5231، ، نوفمبر53، 54، 54أيام " الصراع العقائدي في الفلسفة الإسلامية" الصنهاجية، دراسات ملتقى الإمام المازري للفلسفة الإسلامية،

 .43-41منشورات الحياة الثقافية، وزارة الشؤون الثقافية، تونس،  ص ص



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

294 
 

ع السلاطين للعلم والعلماء الذين مشتركة، إذ هما عاصمتا ملك وفدت إليهما العناصر الأندلسية، مع تشجي

 .1اتخذوهم كمستشارين

مع الرغبة في الخروج من بوتقة  ،فهذه العوامل التي يضاف إليها اهتمام المجتمع بالعلم والعلماء

تجعل مقارنة الواقع السياس ي بالثقافي أمرا مجحفا في حق المظهر  ،اس ي إلى العناية بالعلوميالخلاف الس

تجاه ذهب مجموعة من الباحثين إلى اعتبار العهد المريني والحفص ي والزياني عهد الذروة الأخير، وفي هذا الا

أمثال  ،فترة فحول الفقهاء -الفترة -باعتبار أنهّا لم تكن محصورة في منطقة دون سواها، وأنها  ،للثقافة

على  ،عتبار الواقع الثقافيفي حين يذهب اتجاه آخر إلى ا، 2العباس الغبريني وغيرهما يالأخوين ابن خلدون وأب

ه
ّ
 ما قد يعتبر طرقة  ،وانّ التدهور قد مسّ جميع مفاصل المرحلة دون استثناء ،سليل الوضع السياس ي أن

ّ
إلا

، عن انتهاء عهد التجديد والابتكارحيث عبّرت هذه الرؤية . ومن هنا فلا يعتد بها ،تاريخية للمرحلة نفسها

وجمع ما تفرق عن السلف، وغابت أنوار الحداثة التي بدأت  ،والاختصاروعكف الناس ومالوا إلى الشرح 

 .3تشرق على أوربا

ه لا يمكن الفصل بشكل نهائي في الحكم عن المرحلة، ومع ذلك يمكن اعتبارها 
ّ
الفترة -والحقيقة إن

عض مرحلة امتداد لفترات سالفة مع ما يمكن تسجيله من اجتهاد ب -للهجرة 7إلى ق 9الممتدة بعد ق

حسن بفاس، وأبي حمو موس ى أمثال أبي ال - لعلو همتهم ،واقع السياس ي والعلميالسلاطين في تحريك ال

كالشريف التلمساني وابن خلدون عبد  ،وكذا بعض العلماء الذين أظهروا اجتهاداتهم من جهة - بتلمسان

ولأجل  ،موا ضده بالانتقادالرحمن، مثلما أظهروا حنقهم على الواقع الثقافي الفكري من جهة ثانية، فقا

 .التوجيه مع ما وجدوه من معارضة من قبل أقرانهم بالمغرب والأندلس

عمل  -التي هي ظل الموحدين -برز دور السلطان في التأثير على الحركة العلمية، فالدولة الحفصية 

بن أبي حفص  وعلى رأسهم أبو محمد عبد الواحد ،مؤسسوها منذ اللحظة الأولى على الاهتمام بالعلوم

ا حمل الكثير من علماء الأندلس وطرابلس والمغرب الأقص ى والأوسط على ممّ ( م1177-1179/هـ673-671)

كما حاول كل . 4لي وأبي المطرف بن عميرةبفكان منهم ابن مرزوق والآ  ،رغبتهمانتجاع الربوع الحفصية وإجابة 

                                                           

عدّة البروق في جمع ما في المذهب من المجموع والفروق،تح حمزة أبو فارس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (: أبو العباس احمد)الونشريس ي  1

 .52، مقدمة المحقق، ص5221، 5ط

من  مجمل تاريخ المغرب(: عبدالله)العروي . 13أبو عبد الله المقري، ص: أبو الأجفان. 44مقدمة المحقق، صالفارسية، : نظر ابن قنفذا 2

 .453، ص5223ط   ،المركز الثقافي العربي ،4،جالغزو الإيبري إلى التحرير

، 3الإمام السنوس ي عالم تلمسان، حوليات جامعة الجزائر، ع:  ؛ الربيع ميمون 15المناقب المرزوقية، مقدمة المحققة، ص: أنظر ابن مرزوق  3

 . 544، ص4114، 5مجلة الدراسات الإسلامية، ع العلوم والثقافة في المغرب الأوسط،: ؛ محمود بوعياد21، ص5224-5224سنة 

 .صفحة ص. مة المحققالفهرس، مقد: الرصاع 4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

295 
 

إيجاد سند روحي للاستقلال السياس ي، ( هـ939-911)وابنه أبي تاشفين ( هـ911-979)كل من أبي حمو موس ى 

وفي نفس . 1الذين تخرجوا من تونس وفاس، وأقاما المدارس وهياكل العلم ،فقرّبا إليهما الطلبة والعلماء

عنان زمن الدولة المرينية، حيث قرّب أبو الحسن العلماء  يالحسن المريني وابنه أب يلوقت كانت تجربة أبا

خصوصا عند اجتياحه لبلاد المغرب  ،الترحالالحال و وصاروا معه في الحلّ و وشكل منهم دائرة مشورته، 

 .2الأدنى والأوسط

خصوصا في أثناء توسعاتهم  ،ولئن تمّ طرح تساؤلات حول نوايا هؤلاء السلاطين في تعاطيهم مع الفقهاء

من حيث توظيف السلطان لقوّة الفقهاء ومكانتهم في السيطرة على الرأي  ،مثلما فعل أبو الحسن المريني

 أن يقرّ بما للفقهاء ورجال العلم ،3ولفت أنظارهم إلى شرعية توسعاته ،العام
ّ
ه لا يسع الملاحظ إلا

ّ
وحتى  ،فإن

 لما تمّ  المتصوفة من مكانه لدى السلطان والمجتمع على حدِّ 
ّ
ذا العمل بغض توظيف هؤلاء لمثل ه سواء، وإلا

ولعلّ ما يثبت رأي أصحاب المذهب الرّامي إلى توظيف السلاطين للفقهاء ذكر . النظر عن النوايا السلطانية

دون أن يجد  ،وما لحق بالبيوتات وبالأسوار والعباد ،تخريب أبي عنان لمنطقة فرفر قرب طولقه ببلاد الزاب

وأكره من الجسم بعد فراق  ،فرفر أوحش من الرمسمن العلماء من يردعه، حتى وصل الأمر إلى أن صارت 

أعزّ الله به الإسلام  ،الذي اعتبر عمله كرامة من كراماتهو  ،4مثلما ذكر مرافق أبي عنان في الرحلة ،النفس

 .5حينما أباد المفسدين بالحسام

من حيث الإقبال  ،قد مثل الصدارة بين العلوم ،ا عن العلوم المتداولة فلا شك أنّ علم الفقهأمّ 

نالوا المناصب الحكومية، وعاد المنهج الذي ف تمّ تقريبهم،قائمين عليه الذين والتأليف، ومن حيث مكانة ال

بفضل نشاط الفقهاء  6وانتشرت العلوم العقلية والنقلية ،كان أيام المرابطين لينبعث بعد فترة الموحدين

، كان هذا العلم الأخير الذي صار علما خاصا ،قواعد والمقاصدفعرفوا بالخلاف العالي وال ،وفتاويهم ومؤلفاتهم

 .7ه الإمام الشاطبي في هذا العصرالقائمين علي من بين أبرز 

                                                           

 .552أعلام الفكر، ص(: محمد الفاضل) ابن عاشور  1

 .42المناقب، التقديم،  ص: ؛ ابن مرزوق 433فيض العباب، ص: ابن الحاج 2

 .42نفسه، ص: ابن مرزوق  3

 .وما بعدها 433فيض العباب، ص: النميري  4

 .311نفسه، ص 5

وجهوده في الفقه المالكي، أطروحة دكتوراه، إشراف محمد الروكي، دار ( ه335ت) الإمام الشريف التلمساني(: محمد كنان)أنظر ميغا  6

 .45،44ص ، ص4114، 4114الحسنية، الرباط،  الحديث

ه فهرسة ابي زكريا يحي بن أحمد السراجنموذجا، أطروحة دكتوراه، إشراف محمد 2فن الفهرسةبالمغرب خلال ق(: نعيمة جمال)بنيس  7

 .542، ص5، ج4111الحسنية، الرباط،  الراوندي، دار الحديث



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

296 
 

ووقف منه العلماء موقفين بين مانع  ،واختص بعضهم بعلم الكلام الذي كان ممنوعا زمن المرابطين  

ض فيه بإتقان وإبداع محمد بن يوسف ، وكانت أبرز شخصية وصلت إلى الخو 1مبيحساكت عنه أو له و 

 ( م1677/هـ175ت)السنوس ي 
ّ
ف فيه أشهر كتبه، وصارت له مدرسة بتلمسان، ولكن لم يكن هذا الذي أل

 .2مثلما وقع نفس الش يء بالنسبة لعلم المنطق ،ا يشغل العامة جميعهاالعلم ممّ 

انتشار الأفكار الصوفية والأخذ  ومن المميزات التي طغت على المرحلة من الجانب الثقافي والاجتماعي

بممارسات زعمائها، وقد انجرّ العلماء إلى القبول بها بعدما كان الفقهاء قد ناصبوا العداء زمنا طويلا لهذا 

وجرت منهم مقاومة تجاهه، ولعلّ من الروافد التي أججت التمسك بهذا المنحى من قبل المجتمع هو  ،التيار

وربّما كان تعليل . 3م وتدهور الأحوال المعيشية، فمال الناس إلى الزهد والتواكلتغلب الأعداء على دار الإسلا 

المقري لمنحى عدم التصنيف ببلاد المغرب عكس المشرق حيث أرجعه إلى أنّ أهل المغرب كانوا أهل عمل ودين 

 حقيق، ففقدوافانشغلوا بتحري الحلال والزهد والإقلال عن تتبع مواد الت ،متين والاستمساك بمنهج السلف

، وهو ما دفع إلى 4ملكة النظر وصناعة التأليف والحذق فيه، ولم يصيروا إلى الاقتدار على الترجيح والاختيار

 أنّ تعميم هذا الحكم على كل المغرب وجميع علماء المغرب يعدّ ضربا من 
ّ
الزهد وبروز تيار التصوف بقوة، إلا

 .الغلط وجب إعادة النظر فيه

من حيث  ،يلحظ الدّارس التفاوت فيما بين الريف والمدينة ،المرحلة في جانبها العلميومن معالم هذه 

ر على مستوى التفكير والوعي، وهو عكس 
ّ
مستويات الثقافة، فطبيعة البادية المتميزة بالاضطراب والخشونة أث

د القوافل التجارية على كما أنّ تواف .ما نلحظه لدى الحاضرة المتمتعة بالاستقرار وإقبال الناس على العلوم

حينما تحدث  ،كانت له فاعليته في انتقال الأفكار والمصنفات، نجد ذلك موصوفا عند الوزان ،هذا المجال

 
ً
ولا أي شخص يعرف القراءة، وإذا احتاج إنسان  ،وليس هناك قاض ولا إمام: "عن قسنطينة وجبالها قائلا

 من هناك ،له إلى قراءة رسالة فلابد له من البحث عمن يقرؤها
ً
 .5"على بعد أثنى عشر أو خمسة عشر ميلا

  -ما بعد الموحدين-أنّ هذه المرحلة  ت الكتابات إلىوأشار 
ّ
سمت بالتخلف والتقهقر العلمي، بل قد ات

عمد كل من ابن خلدون والآبلي وغيرهما إلى توصيف سبب ذلك في الاعتماد على المؤلفات وترك الشيوخ 

                                                           

 وقد مرّ الكلام عن علم الكلام والمواقف فيه، يراجع في ذلك فصل مذهبي المرابطين والموحدين 1

 .553العلم والثقافة، مجلة الدراسات الإسلامية، ص(: محمود)بوعياد  2

 .545،544نفس المصادر، ص ص  3

، 4، ج4151، 5أزهار الرياض في أخبار القاض ي عياض، تح علي عمر،دار االثقاة الدينية،ط(: ه5135شهاب الدين أحمد ت)راجع المقري 4  

 .وهو يتتبع صناعة التأليف بالمغرب والموازنة في ذلك بين المغاربة والمشارقة   42، 45ص

 .514،513، صص 4وصف أفريقيا، ج: الوزان 5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

297 
 

ا عن الأندلس فإنّ الوضع لم يختلف عنه في بلاد أمّ  .1لعلم وشيوع المختصراتوتراجع الرحلة في طلب ا

فإنّ تردي ، 2المغرب إذ هي جزء منه، ورغم أنّ بعضهم قد أقرّ بوجود علماء برزوا في مجالات عدّة من العلوم

على جميع هـ قد آل إلى نتائج وخيمة على المغرب والأندلس، مثلما كان ذلك 1الوضع السياس ي فيما بعد ق

بلاد المغرب والدولة الزيانية على حتى عمّ الضعف ( ـم15/ه7)ولم يكد ينتهي القرن التاسع للهجرة  .المستويات

وبذلك تمّ فقدان السيطرة على  ،(م1671/هـ179سنة )وجه الخصوص، إذ تمّ الاستيلاء على مملكة غرناطة 

يطالها، وفي  اعتبار التهديد النصراني الذي صار ب ،الضفة المقابلة، وصارت بلاد المغرب تقف موقف الدفاع

 .3كانت أوربا تفتح باب عصر النهضة ،دبّ الضعف في جسم المسلمينالوقت الذي 

في هذه الفترة، وجزموا بأنّ  -مثالا  -عكفت بعض الدراسات على تقديم دواعي الانهيار لدولة بني زيان 

باعتبار الأراض ي الخصبة التي كانت  ،الطمع المريني لأجل تحقيق دولة مترامية الأطراف على حساب بني زيان

الذين رغبوا في تلمسان حينما احتلوا بجاية، كما أنّ واقع  ،تحوزها، وقابل ذلك طمع آخر من الحفصيين

أنهك قوى الدولة الفتية  نية، كل هذاالضغط على السلطة الزيا القبائل العربية التي باتت تتحرك لأجل

إلى البلاد ويضاف إلى هذه العوامل عامل التنافس داخل البيت الزياني، إذ تعرضت  .4ضغطينالجاثمة بين 

 من الأمراء المنافسين، وقد لجأ بعضهم ةعمومالوبني  ةخو الإ بل من قبل  ،هزات داخلية ليس من قبل القبائل

، أدى كل ذلك إلى نقص في الجباية وزيادة في النفقات، وهي من المعالم التي 5ستمالة قبائل لها مفعولهاإلى ا

 .6تحدث عنها ابن خلدون كسبب من الأسباب المباشرة لانهيار الدول 

 بأكملها ببلاد المغرب الإسلامي، ولعلّ 
ً
 ولا يمكن إغفال العامل الخارجي وأثره في الانهيار الذي طال دولا

ل هذا العامل
ّ
إذ أنّ تربصهم ببلاد المغرب قد استفحل منذ نهاية المرابطين، ووصل  ،دور الدول النصرانية مث

ه في سنة الأمر إلى مساندة ثورات كانت تقع ببلاد المغرب، ف
ّ
ثار أحد قواد أبي م 1111/هـ697ابن قنفذ يذكر أن

الوزير، وفي أثناء ذلك كتب هذا الثائر إلى  واسمه أبو بكر بن( م1113-1117/هـ611-691)إسحاق إبراهيم 

هم على تملك قسنطينة، وقد عرف هذا القائد بالرّدة وأكل الخنزير، ومع أنّ مصيره كان القتل النصارى يحثّ 

وقد تحقق لهم ذلك المطمع  ،هـ9فإنّ الحادثة تبرز الأطماع النصرانية منذ نهاية ق، 7م1191/ه699سنة 

                                                           

 بيان هذا في الفصول اللاحقة وسيأتي .112، 115، 133المقدمة، صفحات : نظر ابن خلدون ا 1

 .44،43رحلة القلصادي، ص ص : القلصادي  2

 .51تاريخ دولة الأدارسة، ص: التنس ي   3

 .432قراءة جديدة، ص: عبد الكريم 4 غلاب

 .51، صالمصدر السابق: التنس ي  5

والخلافة والمراتب السلطانية وفصل في  وما بعدها، تحدث ابن خلدون مطولا ًحول الدولة عامة والملك 512المقدمة، ص: ابن خلدون  6

 للدولة أعمار مثل الأشخاص
ّ
 .أطوار الدولة، ومظاهر الدّعة والترف، وأن

 .542الفارسية، ص: ابن قنفذ 7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

298 
 

-م1661/ هـ769هـ إلى 193إذ تحدثت الدراسات عن مميزات الفترة الممتدة بين  ،غرببانهيار دويلات بلاد الم

. 1، وكيف كان استيلاء هؤلاء النصارى على مواقع واسعة في بلاد المغرب الأوسط على وجه التحديدم1567

ه منذ بداية انهيار دولة الموحدين برز التمزّق والانقسام  بالمؤرخ التارزيوهذا ما دفع 
ّ
إلى الحكم على أن

 ،كانوا يوجدون على الضفة الأخرى للمتوسط ،والصدام، وأنّ الذين كانوا وراء تلك التمزقات والصدامات

على  من أولئك الذين كان يهمهم تفتيت القوى التي تغذي الوجود الإسلامي بالأندلس، كما لم يكن خافيا

ومن ضمنهم ابن خلدون وجود مرتزقة من جند الإفرنج إلى جانب كل زعيم من زعماء ذلك المغرب  ،المؤرخين

 .2المتطاحن

 أن يقرّ  ،ومع أنّ هذا الطرح يظل معتبرا لدراسة الواقع السياس ي آنذاك
ّ
ه لا يسع الباحث إلا

ّ
فإن

، أمّا أنّ دور هؤلاء النصارى رانت تدفع نحو الانهياك ،اب داخليةبثانويته بالمقارنة مع ما كان متوافرا من أسب

ه يعتبر تحصيل حاصل لواقع متردٍ  ،في المآل المغاربي
ّ
وغفلة  ،فضيق أفق الأمراء .تميز بالتطاحن والفرقة فإن

وانقياد المجتمع لمجموعة من الفئة الباغية الدّهماء، هي عوامل تعد بالأساس  ،العديد من الفقهاء العلماء

 في نكوص دويلات بلاد المغربسببا م
ً
، حتى  ،باشرا

ً
وتراجعها أمام الزحف النصراني، وازدادت الأوضاع ترديا

في حين وقعت المناطق التي  ،وبعض المدن المجاورة ،أنّ حدود دولة بني زيان صارت تمثل المدينة تلمسان

 .3كانت تابعة لها في أيدي غيرها

 

 

 

 

 

 

                                                           

 .313إلى  311التاريخ، من ص في الجزائر : نظر دراسة حاجياتا 1

أعمال الملتقى الدولي "حول بعض إفادات ابن خلدون عن العلاقات الدولية لبلاد المغرب، مجلة التاريخ (: عبد الهادي)أنظر دراسة التازي  2

 .515، ص5224سبتمبر  3-5لابن خلدون، فرندة، 

 .313الجزائر في التاريخ، ص: حاجيات 3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

299 
 

 :ومنشأته بالمغرب الأوسطالتعليم      :  الفصل الثاني

 بعد أن قدّم العلماء  ،لم يكن وصول بلاد المغرب الإسلامي إلى تكوين مدرسة فقهية معتبرة
ّ
على  -إلا

فبانتهاء حركة الفتح كانت حاضرة  .تكوين هذه المدرسةإطار جهودا صبّت في  -مختلف أصولهم وتوجهاتهم

أرجعها ف ،البروز  اعن عوامل هذ بعض الدارسينرسة، وقد تحدث لهذه المدالمؤهلة القيروان قد صارت النواة 

ام مشايخ ووجود دار الحكمة المليئة بالكتب، إضافة إلى استقد ،إلى وجود المساجد العتيقة منذ عهد الفتح

عمل التي كانت  ،الرحلةعامل أثر و  ،المشرق 
ُ
مهمّا ظهرا كل هذه العوامل يمكن اعتبارها مو  .1نحو بلاد المشرق ت

 .نظام التعليم ومؤسساتهل

حملت لواء الزعامة فقهية إلى  والتي  ،من خلاله المدرسة الفقهية بالقيروان تهذا النظام الذي تشكل

التي كانت نتاجا ، 2الظاهرة الهلالية -حسب البعض -ساهم في ذلك حيث  ،هـ5بعد ق  تقهقر وقع لها الأن 

قد انجرّ عليه صمود المالكية وبروز  مع مخالفيهمالفاطمي  اعر للصراع الفاطمي السني، ورغم أن الص

 أن تأثير التغريبة الهلالية كان لها مفعولها
ّ
المدرسة هذه السلبي على القيروان، حينما وقع ل مدرستهم، إلا

أهمها المدرسة لها قيمتها العلمية،  ،مجموعة مدارس جديدةبدوره فرز أ ، والذيهـ5بعد قفيما  التفتت

ومنها مدرسة  ،لدور القيروانيإجهاضها أثناء تراجع ا غفال بعض المدارس الفتية التي تمّ دون إ ،الأندلسية

  .ما سوف تتحدث عن دور فاس وتلمسانبقدر  ،إذ لم تشر إليهما الدراسات ،ومدرسة القلعة تهرت

إلى مدارس  ،ربعحسبما جاء في المعيار الم ،توصيف المدارس الفقهية وتقسميهاقد اجتهد البعض في و 

، ومدارس مشرقية، ومدارس خاصة بالمدن، وجعل ضمن المدارس القطرية مدرسة القيروان ومدرسة قطرية

مهمّ يحتاج إلى ضبط زماني، وشرح إضافي لأجل أن ، هو توصيف 3الأندلس ومدرسة الجزائر ومدرسة المغرب

 .إلى إبراز الملامح الحقيقية لمدارس الفقه بالمغرب الإسلامي يرقى

 :عناية علماء المغرب بتنظيم الدرس  . أ

 بالاعتماد ع
ّ
تطور يبات  ،لى نظام تربوي وهيكل تعليميلم تكن نشأة هذه المدارس بالمغرب الإسلامي إلا

حينما  ،هذا النظام الذي طالما انتقده ابن خلدون في مقدمته. إلى أن بلغ درجة الاكتمال ،من مرحلة لأخرى 

 من الم
ً
يحضرون للمتعلم في أول  ثحي ،علمين يجهلون طرق التعليم وإفادتهتحدث عن مشاهدته كثيرا

                                                           

  514ريقيا، ص الإسلام  والثقافة العربية في إف(: حسن احمد)محمود  1

مجلة دعوة الحق، وزارة الاوقاف  دور المدرسة القيروانية  ضمن المدارس الفقهية الواردة في المعيار للونشريس ي،(: جاسم)العبودي   2

  513، ص  5223، س 445والشؤون الإسلامية، الربا ط، ع 

  21نفس المرجع، ص : العبودي جاسم  3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

300 
 

ة التي قدمها ابن ومع هذه الانتقادات الجمّ . 1ذهن وفهمهاالويطالبون استحضار  ،تعليمه المسائل المقفلة

يث فإنّ الاهتمام بالمسألة التربوية التعليمية قد كان بروزه منذ المراحل الأولى، وذلك من ح ،خلدون أو غيره

آداب المعلمين " الذي صنف مؤلفه  ـ(م167/ه155ت )محمد بن سحنون  ما قدّملمث ،التأليف في فنّ التعليم

صلة لأحوال الرسالة المف"الذي صنف بدوره ( م1711/هـ673ت ) وتلاه أبو الحسن القاس ي  ،"والمتعلمين

في ( م1161/هـ563ت)العربي المعافري كما اجتهد عالم المدرسة الأندلسية أبو بكر بن  ،"المعلمين والمتعلمين

الفوائد الجملية في " الذي ذكره الشوشاوي في كتابه " آداب المعلمين" إبراز الفكر التربوي من خلال تصنيفه 

. " مقنع المحتاج في آداب الزواج" الذي ذكره ابن عرضون في كتابه" مراقي الزلف" وكتاب  ،"الآيات الجليلة

في ( م797/هـ367ت ) بد الله بن أبي زيد القيرواني و الطبيب ابن الجزار القيرواني ويضاف إلى هؤلاء جهود ع

 . 2"سياسة الصبيان وتدبيرهم"كتابه 

ق التعليم وطر  ،ويعد ابن خلدون عبد الرحمن من الأئمة البارزين الذين تحدثوا عن المناهج التربوية

كما يأتي كتاب أحمد بن أبي . الولدان والتعليم في تعاطيهم عموما مع 3د أسلوب عصره وحواضر زمانهاوانتق

جامع جوامع الاختصار والتبيان فيما يعرض للمعلمين وآباء " المرسوم بـ ( هـ 717ت ) جمعة المغرواي 

في سبيل تفادي نقائص المنظومة  ،خلاصة للجهد التربوي الذي قدمه علماء المغرب الإسلاميك" انالصبي

وعن  ،ن مجموعة من المسائل منها حكم الحذقة وما موضعها من القرآنوقد تحدث فيه ع. 4التعليمية

 .5وغيرها من المواضيع الأخرى  ،وسلوك المعلم مع الصبيان ،الإجازة وحكمها وعن ،شروط المعلم

ففي بها المتعلم،  فتحدثت عن المراحل التي يمرّ  ،ن ملامح التعليم بالمغربوأضافت الدراسات تبيّ 

يتعلم الكتابة والقراءة وحفظ القرآن في الكتاتيب والزوايا والمساجد، ثم يقبل الطلبة على المرحلة الأولى 

يكون التخصص بالانتقال إلى دراسة  ، ثمّ لوغ المستوى اللائق ومعرفة دينهمالنحو واللغة والفقه الأدب لب

ساجد ل، وهذا في الموعلوم عقلية وأدبية بتعمق وتفصي ،العلوم الدينية من قراءات وتفسير وحديث وفقه

الذي كان يشبه القرويين والزيتونة، وغالبا ما يلجأ الطلبة المهرة فيما  ،تلمسانبالمشهورة، كالجامع الأعظم 

                                                           

  5114المقدمة، ص : ابن خلدون   1

،  11، مجلة التاريخ العربي، جمعية المؤرخين المغاربة، ع  دور علماء الغرب الإسلامي في مجال التربية والتعليم(: عبدالقادر)انظر بوعقادة   2

 . 434إلى  452ه، من ص 5344سنة 

 .  وما بعدها 111وما بعدها،  354المقدمة ً : انظر ابن خلدون   3

كتاب جامع جوامع الاختصار والتبيان تح احمد جلولي البدوي، ورابح بونار، ط الشركة ( : هـ241محمد  بن أبي جمعة ت )المغراوي   4

  554دوحة،ص : ؛ الشفشاوي 5341/هـ5532م أما نسخه فكان سنة 5324/هـ222،تم تأليفه سنة (د ت)الوطنية للنشر والإشهار بالجزائر 

 صفحة، بتقديمه وفهارسته 12يقع الكتاب في حدود   5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

301 
 

وقد وجدنا عددا منهم يسافر نحو المشرق  ،فيجوبوا الأقطار بحثا عن مشاهير العلماء ،بعد إلى طلب العلم

 . 1والأندلس والمغرب

 اتجاه الدرس العلمي دور الأمراء والخاصة . ب

هـ في المغرب الأوسط قد دخل مرحلة النشاط الفكري 7أنّ القرن  ،ملاحظته وتسجيله ا تمّ وممّ 

بلغت نخبة من العلماء حينما نبغت فيه  ،هـ يحمل بذور نهضة علمية حقيقية1الملحوظ، كما كان القرن 

العلماء ودورهم فحسب، بل إنّ لدور لا تختص بونتيجته وحقيقة هذا النشاط  .2درجة من العلوم مرموقة

وإيجاد جو من  ،تآوبناء المنش ،والإغداق عليهم ،لماءمن حيث تقريب العالقدح المعلى السلطان فيه 

التي نزل بها آل  ،فقد حدثنا ابن خلدون عن تلمسان. ما يبعث على الازدهار والانفتاح ،الاطمئنان والتنافس

واغتراس الرياض  ،عمدوا إلى بناء القصور والمنازل و وكرسيا لسلطانهم،  ،ا دارا لملكهمواتخذوه ،زيان

 .3فصارت أعظم أمصار المغرب واشتهر بها العلماء ،البساتينو 

 ،يشرف عليها الأمير في حد ذاته ،تطورت عناية السلطان بالعلم والعلماء إلى تأسيس مجالس علمية  

حيث يشير المقري إلى مجالس أبي تاشفين عبد  ،يا ذات أهميةويجمع فيها خيرة العلماء لأجل التباري في قضا

كل من العالمين أبي زيد بن الإمام وأبي  اوقد تناقش فيه ،(م1339-1311/هـ939 - 911) الرحمن بن أبي حمو 

ه مطلق  ؟موس ى عمران بن موس ى المشدالي حول مكانة ابن القاسم هل هو مقيد النظر بأصول مالك
ّ
أم  أن

كان العلماء الوافدون على السلطان أبي شفين يلقون الإكرام والإنعام والقرب، وكان من قد و  .4؟الاجتهاد

ـ ،ه1وهو من أعلام ق  ،أحمد بن عمران البجائي( ه939- 911)هم إكرام الأمير أبوتاشفين الفقهاء الذين عمّ 

لفقهاء الذين نالوا جراية وكان من ا ،حيث ورد من بجاية على تلمسان تاجرا فحضر مجلس أبي زيد بن الإمام

 .  5الأمير نقدا

                                                           

 جداول الهجرة لأعلام المغرب الأوسط على مناطق العلم وحواضر الثقافة التي  41، 41أبو حو موس ى، صص : نظر دراسة حاجياتا  1
ّ
، وإن

 .سنبينها لاحقا دقيقة في رسم هذا المعنى

 وما بعدها  51نظم الدر والعقيان، تح حاجيات،ص :  التنس ي    2

  32، ص 3ج: العبر: ابن خلدون   3

  452، ص 1نفح الطيب ، ج: المقري   4

محمود بوعياد ، المؤسسة  ن كتاب نظم الدّرّ والعقيان،تحتاريخ دولة بني زيان، مقتطف م: التنس ي محمد بن عبد الله بن عبد الجليل 5

 .534،ص 5221الوطنية للكتاب الجزائر ، 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

302 
 

ه كان مولعا بتشييد الدور والقصور  ،ويضيف التنس ي في حديثه عن أبي تاشفين الأول 
ّ
معتمدا في  ،بأن

 . 1ذلك على العديد من الحرفيين من تجاريين وبنائين وزليجين وزواقين

 نةصروح العلم، فكانت مئذ بناءبن منذ عهد يغمراسن يالزيانيام يقومن مظاهر العناية السلطانية 

غمراسن مسجدا شيد أبو سعيد عثمان بن ي كماالجامع بأجادير في زمانه،  نةالجامع الأعظم بتاجرارت ومئذ

وعين بها ابني  ،ل مدرسة بتلمسانعبد الوادي، ثم جاء أبو حمو موس ى الثاني فأسس أوّ صار تحفه في الفن 

 فين، وصارت العناية بالعلوم والعلماء زمن أبي حمو الثاني أشدّ الإمام واستمر الوضع زمن ابنه ابن تاش

الصراع  ةفي فترة الاستيلاء المريني وموج وأمّا.  2وأغدق على الطلبة والكتاب والأدباء ،ب العلماءوأقوى إذ قرّ 

بحلول والحصار التي كانت تصبغ الحياة السياسية، فإنّ ذلك لم يؤثر على مجرى الحياة العلمية ونشاطها، ف

وبناء المنشآت  ،م عمل على ترميم المعالم1335/هـ935السلطان أبي الحسن على تلمسان سنة 

وهو ما نجده مسجلا في واجهة وتحبيس الأراض ي وترسيم الاوقاف بهذا المكان المقدس حينذاك،  ،بالعباد

  . 3عم للعالمفظهر بذلك بمظهر الراعي للدين والدا ،ولوحة الوقف بداخل الجامع ،سيدي أبي مدين

والبرامج  بعدد من الفقهاء بتلمسان وبجاية في القرنين  العلماء فهارسوتزخر كتب الطبقات والتراجم و 

على الشأن التعليمي  -بفضل أعيانه وأمرائه وعلمائه -ـ بما يبرهن على قيام مجتمع المغرب الأوسط ،ه 7، و 1

 ،(الطلبة) أمّا عن حال العلماء والمتعلمين. وتحفيز الطلبةببناء المؤسسات وتشجيع العلماء و  ،نشرا وتطويرا

فإنّهم قد وجدوا العناية الفائقة من قبل العامة والخاصة والسلطان، حيث يذكر ابن مرزوق أنّ السلطان أبو 

وأعرفهم  ،كان أبرّ الناس بأهل العلم-فريقية إتحت حكمه بلاد المغرب الأوسط إلى  توقد كان -الحسن المريني 

 .4ولم يزل كذلك إلى أن توفى ،يجري عليهم الجرايات التي تكفيهم حضرا وسفراو  ،يستخلصهم لنفسه ،بقدرهم

إذ الكثير من طلبة  ،والحقيقة أنّ ظاهر العناية بالعلماء والطلبة لم تكن مقتصرة على بلاد المغرب

  ،المغرب قام بالرحلة نحو المشرق 
ُ
ابن إلى ذلك مثلما أشار  ،دار عليهمووصف الجرايات والتحفيزات التي كانت ت

لمالكية يقرأ بها وهي خاصة با - وبمدرسة تعرف بمدرسة الصاحب ،صريةوهو بالديار الم ،مرزوق الخطيب

                                                           

انظر في قضية اهتمام الأمير الزياني ابوتاشفين بالعلماء دراسة بلختير بومدين .  531تح محمود بو عياد،ص ،تاريخ بني زيان : التنس ي  1

 . 4112اهتمام ابو تاشفين بالعلوم، ملتقى المذهب المالكي، عين الدفلى، وزارة الشؤون الدينية والأوقاف، الجزائر، 

   343؛ حاجيات وآخرون الجزائر في التاريخ، العهد الإسلامي، ص 511، 512صص : أبو حمد موس ى الثاني: حاجيات  2

مجموعة المنشات المعمارية للسلطان المريني أبي الحسن ، مجلة دراسات تراثية، مخبر البناء الحضاري ، جامعة (: عبد العزيز )لعرج : انظر 3

ها ؛ راجع وثيقة الحبس التي أمر ب 51هـ، ص 234الفتوى عند ابن مرزوق الحفيد ت (: حسن)؛ الصوني  14، 13، ص 4112، 4، ع4الجزائر

 في مقال عن  أبو الحسن حين دخوله تلمسان 

Ch : Brosselard : les inscriptions arabes de Télémcen, in revus Africaine,5é année , N° 18 ,1858-  1859, p 404 ,410.  

  33ابو عبد الله المقري ، ص : ابو الاجفان 411المسند، ص : ابن مرزوق   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

303 
 

ه كان من عادة المدرسة توزيع الدراهم على الحضور لمدة طويلة -تهذيب البرادعي
ّ
ولأنّ القائم على توزيع  ،أن

 .1فانّ ابن مرزوق لم يقبل منه ذلك وامتنع ،الدراهم كان يهوديا

ة من قبل محبي العلم والعلماء، وكان هذا الصنف في الغالب من قائفوجد العلماء والطلبة العناية ال

قبلوا وأذلك بفضل خدمة العلم والعلماء، فأرادوا تدارك  ،الذين لم يكن لهم حظ من العلم ،طبقة الأثرياء

وجرايات، وقد أوضح لنا الرّصاع صاحب  ففي شكل هدايا وأوقاما يلزم  وجميع ،عليهم وأغدقوا المال

لأنّهم أشرف مكانة  ،خذ عنهموالأ  ،وكان ينصح ابنه بالتقرب منهم ،بأنّ والده كان محبا للعلماء تالفهرس

 أصادف منهم رجلا مقبول  لعل أن ،يا بني لا أزال أخدم أهل العلم والعلماء والطلبة" ، يقول اقدر  ىوأعل

 .  2"جاب به ودعوتيتف ،الدعاء

كما تكشف كتب التراجم عن دور العلماء في تكريم طلبة العلم والعلماء، إذ أن كثيرا من أهل العلم 

الشريف العلوني التلمساني الذي كان في عهده الطلبة أعز الناس  أمثال ،من كان موفور المال ميسور الحال

كان حيث  ،وما يوفره لهم من حماية ومكانة ،عليهم من الأعطياتغدق وأكثرهم وأوسعهم رزقا، وذلك بما يُ 

برز علمائها ممن التف أإذ كان  ،فريقيةإونفس الملاحظة نجدها ب. 3مقربا من السلطان مقبول القول عنده

وكان لهم حظ وافر من ذلك منهم  ،وشكلوا نواة المدرسة الإفريقية، كانوا على قدر من الرزق ،حولهم الطلبة

مثلما كان بعض  ،زيتون الذي تولى المدرسة الشماعية وابن ،الذي تركت ماله أحباسا على الكعبة ،رفةابن ع

وتحدث ابن مرزوق عن أبي زيد  .4عائلة الرصاع التي كان لها أملاك شاسعةمن و  ،الأسرة القلشانية من أفراد

ه كان وجيها سريا موس ،نجارعبد الرحمان بن محمد بن عبد الله بن ال
ّ
له جرايات على الطلبة وأهل  عا،أن

 .5الدين والخير

 ،والمجالس لسرد الأحاديث ،من مظاهر العناية السلطانية بالعلماء إنشاء كراس ي التدريس نظام الكراس ي

وكانت هذه الكراس ي  فر الشروط من أهل الحديث مثلا،اإلى من يرى فيه تو  هذا الشأن حيث يسند الأمير 

 لها، ولأجل ضمان استمرارها فإنّ الأمير يعمد إلى إيقاف بعض 
ً
تتخذ من الجوامع والمساجد الكبرى مقرا

                                                           

  434المناقب المرزوقية، ص (: الخطيب)ابن مرزوق   1

  52الفهرست، ص : الرصاع  2

  431كفاية، ص : ، التبنكي435البستان، ص : انظر ابن مريم  3

، 4115، س 53، مجلة التاريخ العربي، ع نة وبمدارس العلم في العهد الحفص يالتعليم بجامع الزيتو (: محمد الباجي)انظر دراسة بن مامي   4

 . 424، 415ص 

  522المناقب، ص : ابن مرزوق الخطيب  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

304 
 

 ،لأجل التدريس ،العقارات والأملاك عليها، مثلما كانت هذه المجالس تقتصر على عدد معين من المصنفات

 .  1أ الموطبالإضافة إلى كالمدونة وصحيحي البخاري ومسلم 

وإنشاء نظام الكراس ي، ولقيمة مدرستها  ،وقد كان من حظ تلمسان زمن بني مرين تشييد المدارس

ولم يكن ذلك مقتصرا على حاضره  ،نظام لأجل قيامهم بعملية التعليم والتدريسهذا الإنشاء  وأعلامها تمّ 

ما كانت مكانتهم متو ، تلمسان
ّ
كان يشرف على كرس ي البخاري،  فالإمام الونشريس ي. فرة في حواضر أخرى اوإن

يقرأ عليه تفسير القرآن ومختصر ابن الحاجب الفقهي، وكان له كرس ي  ،وكرس ي أخر كان له بالقرويين

حينما تحدث  ،كما رسم لنا ابن خلدون صورة عناية السلاطين بالمجلس. 2التهذيب بالمدرسة المصباحية بفاس

العلماء في مجالات التفسير  ميتناقش عنده ،ية بقصبتهمعن مجالس الأمراء الحفصيين وهم بالحضرة العل

 و حمد أبأوالحديث والفقه، وكان من المشرفين على تلك المجالس الشيخ الحافظ أبو مهدي عيس ى بن 

وهو من أعلام أسرة علمية عريقة . 3الذي نال من المعارف ما اشتهى ،(م1613/ه115ت) العباس الغبريني

كانت المجالس العلمية في كل أماكن و . ومدرستها الثانية إلى جانب تلمسان ،طببجاية حاضرة المغرب الأوس

التلقي تختص بجملة من العلوم العقلية منها والنقلية، وكان للتصوف في هذه الفترة صولته بعد علم الفقه، 

 في علم الفرائض، و  ،مثلما كان لعلم الحساب شأنه
ً
لعلماء ما وجد في كتب تراجم ا قدباعتباره عنصرا مهما

 .يفيد مواد الدرس في جميع المستويات

كانت أماكن الدرس عموما محصورة في المساجد والمدارس مع  :هياكل الدرس وأماكن العلم. ج 

عدم إغفال دور الكتاب التي كانت تنتشر في الأحياء أو بجانب المسجد وكانت تختص بالفئات الصغرى خلال 

قليدية برزت منذ المراحل الأولى لها معلموها ونظامها وشروطها ومواد مرحلة التعليم الأولى، وهي مؤسسة ت

 .4الدرس فيها وطرق التلقين بها

للغة والفقه، في حين كان نوع تحفيظ القرآن والحديث والنحو وا ة عموم المساجدكانت وظيف   :المساجد -5

وقد كانت المساجد من  . 5العلوم بتعمّقمن المساجد وهي المساجد الجامعة شبه كليات تدرس بها أنواع ر أخ

                                                           

: ؛ أبو دياك 5222، 51، مجلة دار الحديث الحسنية، الرباط، ع صلة المدرسة الحديثية بالشام(: محمد)بن عزوز : انظر دراسة كل من  1

 .5223، 5، ع54مجلة مؤته للبحوث والدراسات، مؤتة، مج  ه ،2ه إلى نهاية ق1ورها الحضاري في المغرب منذ قمدينة تلمسان ود

شرح على المقدمة الوغليسية، دراسة وتح  محمد بن يعيش، إشراف السعيد بوركبة،دار الحديث ( : ه222أحمد بن احمد ت)زروق    2

  54، ص 4111، 5222الحسنية،الرباط  

  444، ص 5، التنبكتي، نيل، ج523الفارسية، ص : ابن قنفد  3

ابن الجزار، سياسة الصبيان إذ : الرسالة المفصلة: آداب المعلمين المتعلمين، أبو الحسن القاس ي(: محمد)انظر في ذلك ابن سحنون   4

 .وضعت هذه المصادر كل ما يتصل بالعملية التربوية في الكتاب والمساجد 

  431،  ص 4112، 5موجز التاريخ العام للجزائر،دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط(: مانعث)الكعاك   5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

305 
 

ولها ارتباط كبير بأهداف الحاكم، في حين كان هناك نوع آخر تمثل في تلك  ،تشييد الحكام الأمراء والولاة

، مع 1أو استماله بعض الفئات الاجتماعية والشيوخ ،المساجد التي أسسها الأثرياء بغية التقرب إلى الله

ه مهما كان مص
ّ
فإنّ التقليد كان يقض ي بأن يلحق بالمسجد ما  ،در نشوء المسجد الحكام أو الأثرياءالملاحظة أن

في سبيل  2يمكن أن يضمن استمرارية خدمته ومهمته، ولذا لجأ المتقدمون والمتأخرون إلى وضع أوقاف

وضع  قد يلجأ صاحب الوقف إلىو  وربما بعض الحوانيت، ،تحقيق ذلك، فأوقفوا الأراض ي والآبار والبساتين

دوّن في الوثيقة
ُ
منها أن يلتزم من يقوم على المسجد بالتدريس وفق مذهب معين، وهو ما  ،بعض الشروط ت

ويحتاج موضوع المساجد بالمغرب الأوسط إلى إماطة اللثام . 3يدخل في إطار نصرة المذهب أو الصراع المذهبي

وتواجدها  ،لتكشف لنا عن عددها ،باقيةلا تزال تحاور بعض الأطلال ال حيث أنّ المصادر والدراسات ،عنه

 . وأدوارها

. كما أن المسجد يحضر كقيمة تاريخية وعلمية ببلاد المغرب عموما منذ الفترات الأولى لفتح بلاد المغرب

بعد تأسيس القيروان ف بحواضره،وائل قد أسسوا مساجد لاشك أنّ الفاتحين الأ فبالمغرب الأوسط أما 

وقد تحدث  ،تشييد المساجد كمعلم لذلك التواجد ىماقتض ، وهذا المغرب ومساجدها كان التوغل نحو 

كأول مؤسسة دينية بالمغرب  ،عن مسجد بناه أبو المهاجر دينار أثناء ذلك بالمغرب الأوسط المهتمون بالآثار 

الذي كان منذ إنشائه مركزا للدراسات الدينية  ،عن جامع إدريس بأجاديرأيضا تحدث الناس كما  .4الأوسط

، حيث دخل إدريس ابن إدريس تلمسان 5بتلمسان كان مبدأ ارتكاز للحياة الثقافيةوأنّ تأسيسه  ،والأدبية

 لده إلى شلف وامتدت جن،6م115/ه177سنة
ّ
نهما الدعوة موقطع  ،ك المغربين الأقص ى والأوسطتمل

                                                           

 . 54،ص5222/ 5315، 55، س14، مجلة الثقافة، وزارة الثقافة والسياحة،عأوضاع المؤسسات الدينية بالجزائر( :يحيى)بوعزيز   1

ن على ملك الواقف، والتصدق بالمنفعة للمتحقق من المصارف الوقف جمعه أوقاف وهو الحبس والمنع لغة، وعند الفقهاء حبس العي  2

بصبغة دالة عليه ومدة ما يراه الواقف، وقيل هو حبس العين على ملك االله تعالى، فيزول ملك الواقف عنه إلى الله تعالى خاصة على وجه 

 143رة الإسلامية، دار الشروق، ص تعود منفعته إلى العباد ، انظر محمد عمارة، قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضا

،كراسات تونسية، كلية العلوم الإنسانية  م54/  ه1وعلماء المالكية إلى منتصف  ق الأحباس بأفريقية(: نجم الدين)انظر دراسة الهنتاتي  3 

  24، 24، صص 5221، س 531والاجتماعية، تونس ، ع 

هـ فغزا  14هـ إلى 11د، عزل عقبة عن افريقية وولي مولاة أبا المهاجر دينار سنة لما استعمل معاوية على مصر وافريقية مسلمة بن مخل  4

ه أسس مسجدا يسمى اليوم مسجد سيدي غانم الذي يقع بمدينة ميلة  443، ص  3المعبر، ج: المغرب  وبلغ تلمسان،  ابن خلدون 
ّ
، وقيل أن

، مجلة دراسات  ة ميلة الإسلامية بين النصوص التاريخية والآثار الماديةمدين(: عبد الحق)القريبة من حاضرة قسنطينة، انظر دراسة معزوز 

 451، 521، ص  4112، س 4، ع4تاريخية، مخبر البناء الحضاري للمغرب الأوسط الجزائر، جامعة الجزائر

 514، ص  4111،  3، 4، حوليات المؤرخ، الجزائر ، عمركز تلمسان(: محمد)انظر دراسة بن معمر   5

ه وشاهد لوحا من بقية المنبر الذي كتب عليه سنة 111أشار كل من الجزنائي وابن أبي زرع إلى نص الوراق الذي دخل تلمسان سنة   6

التطور العمراني : ، راجع أيضا عبدالواحد ذنون طه43جنى زهرة الآس، ص: ؛ الجزنائي11الأنيس ، ص: التأسيس للمسجد، انظر ابن أبي زرع

، ، 4155بين التراث العمراني والمعماري والتراث الفني، أكتوبر "تلمسان الإسلامية" سلامية، أعمال ملتقى دولي بتلمسان لمدينة تلمسان الإ 

 .53، ص5ج



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

306 
 

 2تلمسان أيام المرابطين بجامع أسسه يوسف بن تاشفينحاضرة عززت تكما   .1العباسية، وضايق الأغالية

بن  يأمثال عل ،، وقد تناوله بعده عدّة سلاطين بالترميم والإصلاح1711/هـ695عقب استيلائه عليها سنة 

وأعاد ذلك يغمراسن، هذا الأخير الذي قام على ترميم مسجد  م،1136/هـ537يوسف بن تاشفين سنة 

 . 3عنايته بالحركة العلمية من خلال مؤسساتها كشفوهو ما ي ،ارسةالمرابطين والأد

المغرب الذي بنوه، بل كانوا كلما توغلوا داخل ( الجامع الكبير) لم يكتف المرابطون بمسجد تاجرارت 

والذي أمر ببنائه يوسف بن تاشفين ابتداء  ،منها مسجد حاضرة الجزائر ،اتيالأوسط شيدوا مساجد ومصل

وربما هو المسجد الوحيد  ،يسمى المسجد الكبير ،677/1779وتم الفراع منه سنة  ،م1711/هـ695من سنة 

وهو مسجد كبير  ،آخر بندومة ادوا مسجدهم شيّ ، كما أنّ 4الذي بقي كما بناه المرابطون مع بعض الترميمات

هذه الجوامع التي اعتبرت مراكز ثقافية مهمة يفد إليها الطلاب للأخذ  .5ب الأوسطثار المرابطين بالمغر آبقي من 

وتعطينا الأثبات والبرامج نماذج عدة ممن وفد على مساجد المغرب  .للأخذ عن شيوخ حواضر الجزائر

عن شيخه في برنامجه حينما يتحدث  من هؤلاء، الأوسط وأخذ عن شيوخه، حيث يعتبر البلوي نموذجا مهما

  ،بن زكري المغراوي احمد 
ّ
ه أخذ عنه الحديث من خلال صحيحي البخاري  ،ه بصفات عدةالذي حلا

ّ
وأقر بأن

 . 6وذلك بالمسجد الأعظم بتلمسان ،والفقه من خلال مختصر ابن الحاجب ،ومسلم

منهم شأنا واهتماما بالمساجد، إذ عمدوا إلى بناء  ولم يكن الحماديون الذين جاوروا المرابطين أقلّ 

 ،، وهناك جامع لهم بقسنطينة7وبجاية العاصمة الثانية ،اجد في كل من قلعة حماد عاصمتهم الأولىالمس

قد أشارت الدراسات إلى حاضرة القلعة التي حافظت على الدور و   .8وآخر بعنابة وهو مسجد سيدي مروان

وعلى رأسها الجامع الأعظم، و استمر ذلك إلى غاية  ،بفضل مؤسساتها العلمية ،الديني والنشاط الفكري 

                                                           

  35، 31المصدر السابق، تح حاجيات، صص : التنس ي  1

 2                                                                                                                             Georges Marçais, Tlemcen, Edition de Tell, Blida, 2003, p.18. 

قدم مبارك بوطارن دراسة مهمة فيما يخص العمارة الدينية بالمغرب الأوسط تحدث فيها عن مجمل المساجد والمدارس التي تمّ         

العمارة الدينية في المغرب الأوسط،مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، (:مبارك)إنشاؤها عصري المرابطين والزيانيين،راجع بوطارن 

 ، 4155الجزائر،

مجموعة المنشات العمرانية ( : عبد العزيز)؛ لعرج 523، ص 5225، يناير 43المساجد، سلسلة عالم المعرفة رقم (: حسين)مؤنس   3

  13، ص 4112، 4، مجلة دراسات تراثية ،عللسلطان المريني ابن الحسن بالعباد

  411نفس المرجع، ص : مؤنس حسين  4

  411ص : نفسه  5

  352الثبت، ص : انظر البلوي   6

المعالم الأثرية الإسلامية ببجاية ونواحيها، (: عبدالكريم) عزوق . راجع الدراسة الأثرية التي قام بها بن عزوق من خلال رسالته للدكتوراه  7

 وانظر أيضا . 54،54، ص 4112-4112رسالة دكتوراه، إشراف عبدالعزيز لعرج، قسم الآثار، جامعة الجزائر، 

                            Feraud (Ch), Histoire de Bougie, In. Revue Africaine,1858-1859, pp. 275-276. 

  434الجزائر في التاريخ، ص (: محمد)بلقراد : انظر  8



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

307 
 

ت )المسجد أبو زكريا يحي بن علي الزواوي هذا م، وكان من أبرز من درّس ب13/هـ1النصف الأول من ق 

الذي تتلمذ على يديه ابن حماد  ،وأبو الحسن محمد بن عبد الرحمن التميمي القلعي( م1116/ه611

وأبو عبد الله محمد بن محمد بن  1137/هـ611علي بن حماد الصنهاجي ت  الصنهاجي وأبو عبد الله محمد بن

، أبو محمد عبد اليد بن محمد بن أبي القاسم 1165/هـ667لعي الذي كان حيا سنة أبي بكر بن منصور الق

 .1هـ9السلجماس ي ق

لوا تهرت وجع ،ب الأوسطل دولة بالمغر الذين أسسوا أوّ  ،كما لم يقل عنهم شأنا سابقوهم الرستميون 

حجم الحرية التي بو  ،ولكنه يصرح بعدلهم ،حيث يشير مؤرخهم النابه الذي يختلف عنهم مذهبا، عاصمة لها

وفي أماكن  ،حينما يتحدث عن تعدد المساجد بمختلف المذاهب، وقد نشط العلماء فيها ،كانت تقوم عندهم

تشير الدراسات إلى  .2الهدوء وحسن التعاملوكان بها التعاطي العلمي الجاد في جو من الاحترام و  ،خارج عنها

بحسب تنوع تنوع المذاهب، ومنها خرج فطاحل العلماء الذين  ،تنوع حلقات العلم بمساجد العاصمة تهرت

، فصارت بذلك تهرت والمغرب الأوسط على عهد الرستميين منارة علم ،وعقدوا المناظرات ،تنافسوا فيما بينهم

 .3وملاذ العلماء والطلاب

 السير وفق ما سار عليه السابقون  فيما بعد ولم يكن من شأن بني عبد الوادي 
ّ
من تشييد  ،إلا

 ،والقيام على شؤون الطلبة، حيث دأب زعماء هذه الأسرة ،والعناية بالعلم والعلماء ،المساجد والمدارس

على العناية بالمنشآت  ،أمثال بني مرين والحفصيين ،والأسر الأخرى التي تداولت على بلاد المغرب الأوسط

ه كان  ،(هـ611ت)التنس ي الأمير يغمراسن  فقد ذكر  .سيرًا على ميولات المجتمعو تقربا إلى الله،  ،الدينية
ّ
على أن

 ،محبا للخير وأهله، وهو الذي بنى الصومعتين بالجامعين الأعظمين من أجادير الإدريسة ،دينا فاضلا

وقد كان يقرب العلماء أمثال أبي إسحاق إبراهيم بن يخلف بن  ة،وهي تلمسان الحديث ،وتاجرارت المرابطية

قويت الشوكة ( هـ973-611) وفي عهد أبي سعيد عثمان .  4م1111/هـ617عبد السلام التنس ي المتوفى في حدود 

 تشييد بيت  ،الشوكة الزيانية، وتوسعت سلطة بني عبد الوادي
ّ
بفضل هذا السلطان الذي لم يكن همّه إلا

، 5ثم نزل بجاية ،وانتزع وانشريس والمدية ومازونة وتنس وبرشك ،وسع على حساب بني توجينمجد يعليه، فت

والمقصود  ،6شروعه في بناء الجامع المقابل لباب البنود م1179/هـ676وذكر صاحب البغية من أعماله سنة 

                                                           

بالعودة إلى ما أشار إليه الغبريني من خلال كتابه عنوان الدراية نجد عددا لا باس به من العلماء في الإطار نفسه كما تحدث عن هذا   1

 . 23، 24دراسة في التاريخ الإسلامي، ص : انظر عمارة علاوه، إلى ذلكاشارت دراسة و . حاضرة القلعة وعمل الحماديينالمسجد الجامع ودور 

 .553، 511سير الأئمة وأخيارهم، طبعة دار الغرب الإسلامي، صص (: لكياالم)ر يصغال ابن  2

 .وما بعدها 431الدولة الرسمية، ص (: إبراهيم بكير)انظر تفصيل ذلك عند بهاز   3

  442، عالم المعرفة، الجزائر، ص 5بغية الرواد، ج: ؛ ابن خلدون 541نظم الدر، تح بوعياد ، ص : التنس ي  4

  541 – 542المصدر السابق، بوعياد ص : انظر التنس ي  5

  445، ص 5بغية الرواد، ج: ابن خلدون   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

308 
 

هذا المسجد الذي  .1الزيانيون  ه أهل الاختصاص من أبدع ما خلفالذي عدّ  ،الحسن و به مسجد سيدي أب

يُظهر  ،ولم يبق منه على ما ذكر الباحثون سوى سقف ومحراب ،ب بفعل عاديات الزمن ويد الاستعمارتخرّ 

إذ يشبه المسجد الجامع بقرطبة من خلال  ،على مساجد المغرب الأوسط يتأثير النمط المعماري الأندلس 

 .2، وبعض ملامحهمحرابه

 حينما أسس مسجدا يعدّ  ،بصمته( هـ911-979)ول بن أبي سعيد وترك السلطان الزياني أبو حمو الأ 

 3م1311/هـ917من ضمن المدرسة التي شيّدها لابني الإمام سنة 
ّ
كان  ، وقد ذكر التنس ي بأنّ هذا السلطان لما

 لم ير ما يؤدي به شكر الله -وقد ورد عليه الفقيهان العلمان أبو زيد وأبو موس ى ابنا الإمام -محبا للعلم وأهله 

فعزم على إكرام  ،سوى المزيد من العناية بالعلم والقيام بحقه -حينما قتل عدوه وعجل فرجه  -على نعمته 

المصادر في حديثها إنّ و  .4وفيها كان المسجد ،لهما المدرسة التي سميت باسمها شيّدو  ،واحتفل بهما ،الإمامين

 .5ثم مناقشتهما لأعلام زمانهما مشرقا ومغربا ،حينما أشارت إلى رحلاتهما ودراستهما ،ابني الإمام قد أطنبتعن 

 .5ومغربا

لم يغفل المرينيون  ،وآل بنو عبد الوادي إلى ضعف ،وحينما تولى زمام أمر المغرب الأوسط المرينيون  

وهو  -المسند وزعيمهم آنذاك أبو الحسن عن العناية بالمساجد والحياة العلمية عموما، بل قدم لنا صاحب 

ل به أبو الحسن فيما يخص ور الذي تكفّ تبرز الدّ  ،جملا مفيدة -وأعماله هذا الأمير  يتحدث عن مناقب

الذي يبهر بأروقته  ،، فتكلم عن إنشائه جامع القصبة بتلمسان6المنشآت العمرانية الدينية على وجه التحديد

ذي يعادل جامع بني أمية وجامع ال ،واعتدال صحنه، كما أشار إلى الجامع الكبير ،بأروقته ومنبره

أثناء استيلائه على تلمسان عاصمة  ،ة على عهد أبي الحسن المريني،وذكر ابن مرزوق مساجد عدّ 7مراكش

                                                           

ما انظر ايضا  25، ص 5224هـ ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر،2جوانب من الحياة في المغرب الاوسط  ق (: محمود)بو عياد   1

 لال مؤلفه الذي اترك فيه مع أخيه جورجأشار إليه وليام مارس ي مدير مدرسة تلمسان من خ

Georges et William  marcais, les monuments arabes de Tlemcen,albert fontemoing iditeur ,paris 1903, PP 170 ,184.          

R, Bourouiba ,  l’Art religieux musulman en Algérie ,société nationale d’édition et de diffusion ,alger, 1981 ,  PP29, 109           

 414المساجد، ص (: حسين)مؤنس   2

  25المرجع السابق، ص : بوعياد  3

  542تاريخ بني زيان مقتطف من نظم الدر، ص : التنس ي  4

 .القادمة الصفحات سيأتي بيان قيمتهما فيالفقيهان العلمان أبو زيد وأبو موس ى ابنا الإمام   5

العمارة الدينية في المغرب الأوسط، مؤسسة كنوز (: مبارك)تحدثت عن الأضرحة والمدارس عدد من الدراسات منها دراسة بوطارن  6

 ،4155الحكمة للنشر والتوزيع، الجزائر،

  314المسند الصحيح، ص : ابن مرزوق   7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

309 
 

خر عند باب هنين، وآخر عند باب آو ( المجاز) المغرب الأوسط، ومن هذه المساجد مسجد عند باب الحجاز

 .1لعنايةوقد جهز هذه المساجد بسواقي مياه لأجل ا ،فاس

والفوقي، فالسفلي أوأشارت في ذلك الدراسات بأنّ لربض العباد حيين العباد السفلي والعباد العلوي 

وهو يقع عند باب الجياد من  -اندثرت معظمها والتي - القديم يزدحم مكانا وعمرانا ومساجدا وأضرحة

وتميز  ،الناحية الشمالية الشرقية للمدينة، أمّا العباد العلوي فهو الذي أنشأه أبو الحسن عوض السفلي

الذي بناه أبو الحسن بالقرب من ضريح شيخ المشايخ و  ،، وقد أشار صاحب المسند إلى هذا الجامع2بالارتفاع

صاحب المسند أبو عبد الله محمد بن محمد  بناءه كان على يد عمّ  وذكر بأنّ  ،أبي مدين شعيب خارج المدينة

التعليم الديني كان ولا شك الهدف الأسمى الذي كان يرجوه مؤسسو  دم عْ بُ وبما أنّ . 3بن أبي بكر بن مرزوق 

رغم صغر  ابديع اوفن ،العباد، فقد اجتهد أبو الحسن على أن تكون روضة العباد العليا غاية في العمران

اعتبار أنّ صاحب الضريح هو الولي الصالح أبو مدين شعيب ، على 4مه، وقد كان على الطراز الأندلس يحج

 ،والدور الذي لعبه المسجد ،السالك طريق الزهد والتصوف، ونظرا لقيمة الولي الصالح ،الاشبيلي الأندلس ي

وكانت  ،جامع لأجل التوسعةفإنّ أبا الحسن عمد إلى طلب شراء ما يحاذي ال ،وتوافد الناس على المكان

 ،خصوصا حينما باع البعض ،تداولها من قبل العلماء ، وقد طرحت هذه المسألة كنازلة تمّ أراض ي لأصحابها

 . 5واشترط البعض شروطا مادية كبيرة

  ،ومن الأولياء الذين كانت أضرحتهم موطنا لبناء المساجد نجد اسم سيدي الحلوي 
ُ
لصق به الذي أ

يع أيام أبية الذي بو  ،، كان ذلك على عهد أبي عنان المريني6الموجود شمال تلمسانو  ،إليهالمسجد المنسوب 

ه كان يهتم بالفقه والمنطق وأصول هذا الأمير ابن الأحمر  أبي الحسن، وقد وصف
ّ
بالفقيه والمناظر للعلماء، وأن

وإنّ هذه المميزات هي التي خولت  .7وكان ميّالا إلى علوم القرآن والحديث ،الدين، كما أتقن العربية والحساب

رغم أعباء  ،الذين ساهموا في التأسيس للحركة العلمية ،أبا عنان لأن يعتلى مصاف السلاطين العلماء

                                                           

  314ص : نفسه  1

  12، 12صص مجموعة المنشآت العمرانية، : انظر لعرج عبد العزيز   2

  314نفس المصدر، ص : ابن مرزوق   3

تحدث حسين مؤنس عن نوعية الزليج وشكل المحراب وغيرها من المواصفات الأندلسية التي تميز   413المساجد، ص : مؤنس حسن  4

 مسجد العباد

  531المسند، ص : ابن مرزوق   5

تاج الاولياء المحققين وسيد الصاحين نزيل تلمسان من اكابر العلماء العارفين، سمي بالحلوي : الحلوي هو ابو عبد الله الشوذي الإشبيلي  6

  12البستان، ص : لانه كان دوما يحمل بيده طبقا في السوق به حلوى يوزعها على الصبيان، ابن مريم

  42، ص  4114 ط ، 4ي دولة بني مرين، تح عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، الرباط، روضة النسرين ف(: اسماعيل)بن الاحمر   7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

310 
 

السياسية والأجواء المشحونة بين الدول والقبائل آنذاك، مضافا إليها تربص القوى الصليبية المجاورة وهو 

 . 1أبوه سالفا في العناية بالعلم والعلماء بذلك قد اتخذ نفس المسار الذي اتخذه

أقل شأنا من السلطانين المرينين ( م1317-1357/هـ971-967)ولم يكن السلطان المولى أبو حمو الثاني 

في عهده بناء مسجد سيدي إبراهيم  وتمّ ، إذ كان مهتما بالعلم والعلماء ،أبي الحسن وابنه أبي عنان

نسب هذا وقد  .2الجامع بالقرب من المدرسة اليعقوبيةهذا د شيّ  ثحي ،(م1366/ ه965سنة )المصمودي 

أحد أشياخ ابن مرزوق  وهو  ،التلمساني المعروف بالعلم والزهد 3المسجد إلى إبراهيم بن محمدالمصمودي

ه بعد أن قرأ على مشايخ زمانه الحفيد، و 
ّ
انتقل إلى السكنى بالمدرسة  ،ذكر ابن صعد في النجم الثاقب بأن

ولم يذكر ابن صعد . 4فينية للقراءة بها على الشيخ العلامة سعيد العقباني، وقد عرف بكراماته وزهدهالتاش

ه درس ودرّس بالمدرسة التاشفينة، والظاهر أنّ إمامته بمسجد 
ّ
ولا صاحب البستان مسجده، وإنمّا ذكر بأن

 . هولم يبن لأجل ،المدرسة المحاذي لها هي التي دفعت إلى نسبة المسجد إليه

فإنّ كتب المناقب والأثبات  ،وبالموازة مع هذه المساجد الكبيرة التي بقيت بعض أثارها تدل عليها

أو تدريسه تذكر بعض المساجد التي تتواجد بالقرب من  ،والتراجم في أثناء حديثها عن العالم وتلقيه العلوم

خلاف المساجد الكبرى التي كانت للجمع ب ،ويلقى فيها دروسا يومية ،الصلواتيحضر فيها  ،العالمهذا سكنى 

يبي في برنامجه يروي عن شيخ فالإمام التج .والتي تأوي طلبة من كل حدب وصوب ،س المتخصصةو والدر 

حينما كان إماما به في شوال عام  ،وهو نائم بمسيد النصاصين ببجاية ،حديثا سمعه هذا الشيخ من النبي

ه حضر مجلسا البلوي في ثبته ، كما يذكر 5م1151/ه667
ّ
 ،اصا بالمستفيدين من طلبة العلم والعامةغبأن

، وأسس 6يدرس به أبو عبد الله السنوس ي، وذلك في مسجده قرب دراه بدرب مسوفة من داخل تلمسان

كانت تمثل مسجدا ومدرسة في آن واحد، وأنموذج ذلك ما قام به إبراهيم التازي حينما بنى بعضهم زاوية 

                                                           

والمقال فيه  5223، 5، ع54،  مؤته للبحوث والدراسات، مج مدينة تلمسان، دورها الحضاري (: صالح ابو دياك)ياض فانظر دراسة    1

، س 41، مجلة الأصالة، وزارة الشؤون الدينية، الجزائر،ع د تلمسانمساج( :الرشيد)، وأيضا بورويبة 412تفصيل هذه المساجد ص 

  532، 531،ص3

 .24جوانب من الحياة ، ص : ؛ محمود بوعياد 323الجزائر والتاريخ، ص : وآخرون( رشيد) بوريبة  2

: صمودي، انظر ابن مريم بذكره ابن مريم باسم ابراهيم بن محمد المصمودي، ويذكره ابن صعد وهو شيخه بابراهيم بن موس ى الم  3

  32النجم الثاقب ، ص : ؛ ابن صعد 32البستان، ص 

 ،5251موجود بالرباط، خ ع، رقم  14، 15، صص 4155، 5ط.. النجم الثاقب، تح محمد أحمد الديباجي، دار الصادر، بيروت:  دابن صع  4 

  515، ص 5225برنامج التجيبي، تح عبد الحفيظ منصور، الدار العربية للكتاب، ليبيا تونس، (: ه341/ ه131القاسم بن يوسف )التجيبي  5

  341الثبت، ص : البلوي   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

311 
 

هذه الزاوية التي .  1والمرافق المتعددة للزوار وأبناء السبيل ،والمساجد الأنيقة ،ددة الأبوابزاويته البديعة المتع

لا يدخلها أويبيت فيها إلا الشرفاء، وقد سميت بغرفة  ،غرفة مرتفعةبها وخصص  ،أعدها لطلبة العلم

هيم التازي إلى الترتيب ، كما عمد الشيخ إبرا(م1679/هـ771ت)و بقي هذا الرسم إلى زمن ابن صعد  ،الشرفاء

ها علية كانت تقوم و قد ذكرت الدراسات مساجد عدّ  . 2ما يجب في حق الضيافة ،لطلبة العلم والشرفاء

، ومن ذلك تلك الرباطات و المساجد المتوافرة في وهران، إذ قيل ة العلمية عموما و الفقهية خصوصاالحرك

، وقد تمّ تخريب ساجد و الزوايا تربو عن الثلاثينالمبأن وهران القديمة كانت تشتمل على عدد كبير من 

البيطار الذي و منها جامع  ،مثلما فعل مثلهم الفرنسيون  ،بعضها إلى كنائس و حول  ،معظمها على يد الإسبان

 .3م على كدية شمال القصبة 1369/هـ969بني عام 

ه مهما كان مصدر بناء المسجد سواء بسواعد الأفراد
ّ
أو بركة  ،بإشراف الأثرياءأو  ،نخلص إلى أن

مثل ما أمكن ، و بلحواضر و البوادي بالمغرب الأوسطو مرتع طلبه ا ،فإنّها بقيت دوما مصدر إنتاج ،الأولياء

و هناك  ،فهناك المسجد الجامع ،فإنّ تنوعها صار باديا من حيث الحجم و الانتشار ،ملاحظة تعدد المساجد

الذي يبنى حذو  ،و هناك المسجد الزاوية ،لمنتشرة عبر أزقة الحاضرةو هناك مساجد الأحياء ا ،مسجد القصبة

و قد كانت تشكل مركزا مهمّا في توجيه المجتمع و تعليمه،   ,ته و ولايتهاعُرف بكرام ،صالح زاهدقبر رجل عابد 

 . مثلما تؤثر  في علاقة الرعية بالأمير

، وقد يعرف فقهاءمن علماء و  ،القائمين عليهاو كانت هذه المساجد تمتاز عن بعضها البعض بفضل 

  ،و يظل كذلك بعد وفاته ،المسجد باسم العالم
ّ
نا لا نستطيع إحصاء عد إلا

ّ
، و لا اقتفاء أثر الكثير منها ،دهاأن

، فقد وم عدد كبير منها بالمغرب الأوسطلأنّ معاول الهدم و عوامل الفناء قد عملت على زوالها، ولا يعرف الي

ه تولى الخطابة  ،ودوره كفقيه عالم محقق وقاضِ  ،بن علي غبريني مثلا عن الفقيه أبي علي حسنحدثنا ال
ّ
بأن

ه لا يعرف الآنالتدريس بالجامع الأعظم ببجاية، الذي و 
ّ
خبِر بزواله ،قال عنه المحقق بأن

ُ
ه أ

ّ
ولم يبق منه  ،و أن

 
ّ
 . 4ة حسب الآثاربعض الآثار، وربما تحول إلى المشفى العسكري الحالي بالقصب إلا

لا يزال الحديث عن نشأة المدرسة يسيل الحبر، باعتبار ذلك الارتباط الذي تشكل ضمن  :المدارس. 4

إلى الزمن الذي اكتملت فيه معالم المدرسة الحقيقية، هذه  ،حلقات سلسة متكاملة بدايتها البعثة النبوية

                                                           

  11ابن صعد، النجم، ص   1

وكان بصيرا بالفقه وعلومه والقرآن  وابراهيم التازي أصله من تازة بالمغرب الاقص ى نزل وهران.  34نفس المصدر ، ص : ابن صعد  2

  14نفسه، ص :  والحديث وأصول الدين وله تقاييد من ذلك كله، انظر  ابن صعد

 . 14، ص 5232،  12، س 14، مجلة الثقافة، وزارة الثقافة والسياحة، الجزائر، ع  ماض ي مدينة وهران و أمجادها(: يحيى) بوعزيز   3

   12عنوان الدراية، ص: الغبريني  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

312 
 

و يتطور نحو  ،فيه كان دوما يتشكل الحلقات كانت تؤدي نفس الغرض التربوي، لكن الهيكل الذي كانت تتمّ 

( دار الأرقم بن أبي الأرقم)فالمدارس التي كانت تتكون من غرفة  .أو من حيث الكم و الكيف ،الأوسع و التنوع

نّ الحرص على تعاطي العلوم أو  .زمن بني عبد الوادي تتألف من حجرات متعددة الاختصاصاتصارت 

 قد تطور إلى الاهتمام أيضا بالعلوم العقلية، و إن كان التلقي يتمّ  ،النقلية الذي كان سمة المراحل الأولى

ه قد بات لدى عدد من الطلاب يتمّ 
ّ
ذا ما أحدث نوعا من و ه ،عبر الكتاب و المصنف سابقا مشافهة، فإن

و بالاعتماد على ما وصل من نقول  -لكن الدراسات . الاضطراب في قبول ذلك من قبل بعض المشايخ الفقهاء

، و اتصل المسلمون البلاد الإسلامية عةقظهور المدارس كان بعد أن اتسعت ر  تنتهي إلى أنّ  -عبر المصادر

لذا  ،يقوم بالدور التعليمي التربوي ، ولم يكن المسجد باستطاعته لوحده أن بحضارات شعوب غير إسلامية

 .1تم إنشاء مثل هذه المدارس

-1711/هـ615/ 671) لقد اتفق المؤرخون على اعتبار المدرسة النظامية التي أنشاها نظام الملك 

  3يربابن ج مية ككل، فقد نقلاقتدى بها القائمون على الشأن التعليمي بالبلاد الإسلا   ،كانت سابقة 2(م1771

ا تصل إلى ثلاثين مدرسة أعظمها وذكر بأنّه ،التي كانت تعج بها بغدادو  ،من خلال رحلته وصفا لتلك المدارس

و هو  ،، وربما كان هذا الوصف الذي دوّنه  في رحلته4 م1111/هـ576التي تم تجديدها سنةو  ،وأشهر النظامية

 ،ذوي الشأن الأكبرمن  -وعلى وجه الخصوص -ا دفع إلى تأثر من سمع أو قرأ رحلته هـ ممّ 9على مشارف ق 

بمثلما ساهم  ،حيث تدفعهم الغيرة و حب المساهمة ،من أمراء و أغنياء و علماء المغرب الإسلامي في عصره

ل المغرب أن أهل المشرق في التعليم، وكل ذلك داخل في إطار تأثير المشرق على المغرب، فكان لعلو همة أه

حينما تحدث عن ،يربيتضح هذا من خلال ما انتهى إليه ابن ج . فأسسوا المدارس ،وا على نفس النهجسار 

صير إلى الفقهاء المدرسين تت ،ولهذه المدارس أوقاف عظيمة و عقارات محبسة: "إذ يقول  ،مستلزمات المدرسة

                                                           

 .  5222/ 5315، 55، س  14مجلة الثقافة ، ع   أوضاع المؤسسات الدينية بالجزائر،(: حيىي)بو عزيز    1

قوام الدين أبو علي الحسين بن علي بن اسحاق الطوس ي الملقب بالخواجة بزك اي نظام الملك، ولد  نظام الملك هو الوزير السلجوقي  2

وبعد صراع  حسمة ( م5114/ه311)مكانته زمن الب أرسلان الذي تولى السلطة بعد وفاة طغرل بكبنواحي طوس تسمى نوقان  وقد برزت 

 أي كتاب السياسة،" سياست نامة" ابن أخيه ألب أرسلان ، وكان نظام الملك رجلا منظرا وسياسيا محنكا ظهر ذلك من خلال تأليفه كتاب 

الوزير السلجوقي نظام الملك، رائد مؤسسة : راجع مقال علي اجقو. م5124/ ه321توفي نظام الملك مقتولا على يد أحد الحشاشين سنة 

 .444-524م،ص 4155/ه5344، 11، مجلة التاريخ العربي، عالتعليم في العالم الإسلامي

كان من علماء الأندلس في الفقه  5533/ 142، ولد بإشبيلية سنة  و أبو الحسن محمد بن احمد بن جير الكناني الأندلس ي الشاطبيه  3

 -هـ 132وضع كتابه الرحلة بعد أن قام بثلاث رحلات ، أهمها تلك التي استغرقت ثلاث سنوات . والحديث تكلم عنه ابن الخطيب في الإحاطة

الرحلة،مقدمة رحلة ابن جير، دار (: ه153 -142بن أحمد  أبو الحسن محمد)م ، انظر بن جبير 5453/ هـ 153هـ و قد كانت و فانه سنة  125

 . 11صادر ، بيروت، د ت ، ص 

 . 411الرحلة ، ص : ن جبير اب  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

313 
 

ي أمر هذه المدارس و المارستانات شرف عظيم و فخر ، و لهذه البلاد فجرون بها على الطلبة ما يقوم بهميبها، و 

 .1"و رحم من تبع ذلك التقليد الصالح ،مخلد، فرحم الله واضعها الأول 

ت وفق ما أشارت إليه بعض الدراسا ،وإن كان تأسيس المدرسة النظامية من قبل الوزير السلجوقي

بتجميع الفقهاء و الدعاة ضمن  ،الشيعيسلوب جديد في مقاومة التوجه لأ يدخل في إطار إعمال أهل السنة 

فإنّ بعضا من الباحثين حاولوا إسقاط نفس  ،2و الانتصار له ،و الدعوى لإحياء المذهب السني ،هذا الهيكل

قد أعاد  ،على بلاد الغرب، حينما ذهبوا إلى أنّ بناء المدارس من قبل مريني فاس -الصراع المذهبي -الغاية 

والحقيقة أنّ المذهب المالكي كان هو  . 3الذي تعرض للخطر بفعل الانشقاق الموحدي ،للمذهب المالكي تفوقه

، وإنمّا يمكن إدراج هذا الاهتمام في 4السيد حتى على عهد الموحدين، ولم يكن المغاربة ليحيدوا عن أصوله

فريقية، المرنيون إالحفصيون ب) غربي ر الشأن المإطار التنافس الخفي بين الإمارات الثلاث التي كانت تسيّ 

ر الاهتمام بالفقهاء والعلماء ، إذ حاولت كل سلطة إظها(ى، و الزيانيون بالمغرب الأوسطبالمغرب الأقص 

 .يرة ذلك التطور الحاصل في المشرق إلى مسا منهاة والعلوم عامة، فعمدت كل الطلبو 

 وم يُ  ،تعلمينو قد صدق نفس الباحث حينما لاحظ بأنّ هذه المدارس قد صارت مشتلات الم 
 
 ظ

ُ
من  ف

 أ5ن للدولةو جدير  بينهم أعوان
ّ
سياق نشأة المدارس ببلاد المغرب، ففي  نّ إشكالا آخر يظل يطرح في نفس، إلا

 ،بأنّ إنشاء االمدارس كان غير معروف، (م1317 -1311/هـ  911 -911) الوقت الذي يجزم فيه ابن مرزوق 

ثم أنشأ والد  ،و بعدها القرويين ،حتى أنشأ مولانا المجاهد المالك العابد مدرسة الحلفائيين لمدينه فاس

 .6و مدرسة المدنية البيضاء ،إمامنا أبو سعيد مدرسة العطارين

ه ليس لأهل الأندلس مدارس تعينهم على طلب العلم، بل  ،يؤكد ذلك أيضا المقري  
ّ
حينما يصرح بأن

لأنه يطلب العلم بباعث من نفسه يحمله على  ،، فالعالم منهم بارعم في المساجد بأجرةالعلو  يقرؤون جميع

  ،عنده حتى يتعلم، و أنّ كل العلوم لها عندهم حظ و عناية او ينفق م ،الشغل الذي يستفيد منه أن يترك
ّ
 إلا

إلى زمن يوسف بن تاشفين يعود و يذهب آخرون إلى أنّ وجود المدارس كان متوافرا   .7الفلسفة و التنجيم

                                                           

 . 411، ص نفسه   1

 . 23، 24حلقات مفقودة من تاريخ الحضارة، صص (: إبراهيم القادري )انظر بوتشيش   2

  14،  ص 4113تلمسان ،تر سعيد دحماني، دار النشر، التل، البليدة، الجزائر، ط: جورج مارس ي  3

 .انظر الباب الأول حول مذهبيه الموحدي في هذه الدراسة   4

 . 14نفس المرجع ، ص : جورج مارس ي  5

وناتها و نقوشها و فنونها و احباسها ووضع و قد عمد ابن مرزوق إلى وصف هذه المدارس من حيث مك. 311المسند ، ص :  ابن مرزوق   6

 .الطلبة و الأساتذة بها و العاملين عليها 

 . 445،  441، صص 5نفح، ج : المقري   7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

314 
 

ابن أبي زرع في حديثه عن  شير يكما . 1حينما أسس مدرسة الصابرين بفاس( م1176 -1767/ه651-677)

المساجد  إلى تلك ،و هو يذكر مفاخره و أعماله ،(م1177-1115/هـ575 -517) لموحدي يعقوب المنصور الأمير ا

وأجرى المرتبات  د المارستان للمرض ى و المجانين،مثلما شيّ  ،فريقية و المغرب و الأندلسإوالمدارس التي بناها ب

 .2على قدر مراتبهم و طبقاتهم ،على الفقهاء و الطلبة

عرفت المدارس قبل زوال الموحدين، بل يمكن إرجاع  أنّ بلاد المغرب ،نج على إثر هذاتو يمكن أن نس

  الجزم بأنّ  ، هذا إذا تمّ لتطور مع المشرق ر و التوازي في ابما يعكس ذلك التساي ،ذلك إلى عهد المرابطين
ّ
 كلا

تشبه إلى حد ما المدارس من العباس بن إبراهيم و ابن أبي زرع لم يعطيا لفظ المساجد الكبرى التي كانت 

المقري تصير فإنّ العودة إلى رأي ابن مرزوق و  ،ا إن كان قصدهما المدارس دور العلم و المساجد؟ أمّ فيما بعد

تأخر المدارس المغربية عن المشرقية، لكن بعض الدراسات الحديثة تذهب إلى وجود مثل هذه تأكيدا علميا ل

التي كانت متوافرة  البعض إلى أشكال المدرسة فيشير وحدين، الهياكل التعليمية في عهود سابقة عن عهد الم

 مع ،مر بالمعروفلأجل واجب الأ  ،احيونظرا لتنقلاتهم عبر النو  ،، حيث كثرت جيوش العلماءلدى الإباضية

كان هؤلاء العلماء يسافرون بتلامذتهم و معهم  ،و خوف السابلة وبعد المسافة ،صعوبة التنقل و قلة الوسائل

  ،بعيرا من الحصير( 11)وهي عبارة عن حمولة  ،مدرستهم المتنقلة
ّ
. ما نزلوا مكانا فسيحا آهلاينصبونها كل

قسم للشيخ وقسم للنساء وقسم للتلاميذ ، فيها  كل ما يخصه تتألف المدرسة من أقسام ، قسم الصلاة و و 

و ذلك لطبيعة المكان  ،و هو في ذلك يطرح نوعا آخر من المدارس السابقة عن مدارس المشرق . 3إلى آخر الرحلة

بأنّ المدارس  ،المكان و الزمان و المجتمع و السياسة، في حين تحدثت دراسة أخرى عن واقع المرابطين التعليمي

خروجهم إلى حيث يقيم المرابطون للتعبد والتعلم، ولكن بتوسع المرابطين و  ،باطي أول الأمر بالر ألحقت ف

 ، وكاند غرفة أو غرفتان لتعليم الأبناءأصبحت المدارس ملحقة بالمساجد، فكان إلى جانب كل مسج ،الجهاد

بمثابة المقر الرئيس ي لتلقي من أماكن بعيدة، على أنّ المساجد كانت يأتون هناك مكان لنوم الطلبة الذين 

لم  -(تمبكتو نموذجا)التعليمي بغرب إفريقيا تحدث عن الدور المرابطي و هي ت - هذه الدراسة إلا أنّ  .4العلوم

تأسيس  فهل وصل المرابطون في بلاد غرب إفريقيا إلى حدّ  ،تفرّق بين الرباط و الكتاب و المدرسة و المسجد

 .ن التحقيق في  المسألةلب مزيدا مذلك ما يتط المدارس؟

                                                           

تح عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية بالرباط، ، 2الإعلام بمن حل بمراكش و أغمات من الأعلام ، ج : العباس بن إبراهيم   1

 .21ص ،5233

الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس،تق عبدالوهاب بن منصور، المطبعة (: علي)  ابن أبي زرعانظر   2

 .421ص  .5222، 4الملكية، الرباط، ط

 .هـ 131طبقات المشايخ المغرب، مقدمة إبراهيم طلاي ت حوالي : الدرجيني أبو العباس: راجع  3

 . 513، ص 5222، 5دور المرابطين في نشر الغسلام في غرب افريقيا، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط(: عبدالمجيدعصمت )دندش  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

315 
 

 ،لا يمكن أن نسجل ما تقدّم به ابن مرزوق في مسنده كحقيقة صرفه ،بغض النظر عن هذا كلهو 

، 2وسارت على فكرته دراسات عدة، 1نيون يحينما تحدث عن عدم معرفة أهل المغرب بالمدارس إلى أن جاء المر 

تؤكد أنّ الاهتمام الحفص ي بالتعليم  ،دولتهمبل إنّ الوقائع التي حدثت بعد ضعف شوكة الموحدين وزوال 

جامع الموحدين  م1131/ 617تجاه الطلبة و العلماء و المؤسسات كان باديا حينما أسس أبو زكريا عام 

ت بذلك فعدّ م 1136/ه633و هو الذي بنى مصلى العيدين و مدرسة الشماعين في حدود ،صومعته العجيبةو 

 .، وقبل تأسيس أبي الحسن المريني مدرسته3بعد زوال الموحدين يأوّل مدرسة تأسست بالمغرب الإسلام

كبناء المدرسة التوفيقية أيام أبي عبد الله  ،و تأكد هذا التوجه في بناء المزيد من المدارس و القيام عليها

عطف زوجة ( أم ولد)حيث أمرت أمه  ،م1167/ هـ 669الذي تولى بعد أبيه أبي زكريا سنة  ،محمد المنتصر

 669فإنّ ذلك كان بعد ،ر تاريخ بنائهالا يذك حيثامع التوفيق و المدرسة التوفيقية، و ي زكريا ببناء جأب

م الإشبيلي أبو بكر محمد بن احمد لحيث درّس بها العا م،1157/ هـ659وقيل سنة  ،سنة التولية م1167/هـ

الذي هو من أصحاب أبي  ،م1161/ هـ666الله محمد الشريف ت و أبو عبد  م،1157/هـ659اليعمري ت

 ،علماءنهم في تعهد أهل العلم من طلبة و ومنذ ذلك الحين انطلق الحفصيون ينافسون جيرا. 4الحسن الشاذلي

كان منها مدرسة  ،تحدثت المصادر عن مدارس عدةوقد  تجمعهم،و بناء المدارس التي  ،أنهمو القيام على ش

و أكملها  ،م1636/هـ131نتصر بالله بن عبد الله سنة التي شرع في بنائها أبو عبد الله محمد الم ،سوق الفلقة

كافيا لها و لمن بها من  ،دابوقف عليها وقفا مؤ أو قد  م،1631/ ه161أخوه السلطان أبو عمرو عثمان سنة 

 .5القومةلطلبة و 

، وقد أوقف عليها وقفا بن خلف هي مدرسة سيدي محرز  ،أخرى  كما أضاف أبو عمرو عثمان مدرسة

يتصدق كل يوم على المحتاجين، وجعل فيها  ،يكفي من بها من الغرباء و غيرهم، و جعل فيها سماطا مستمرا

 ،هـ9ؤها في الزمن الحفص ي منذ القرن وقد أفادت إحدى الدراسات بمجموع المدارس التي تم بنا. 6ماء للسبيل

و المدرسة  ،م1113/ هـ611ين التي بنيت قبل يسة الكتبأو مدر  ،فتحدثت عن المدرسة المعرضية ،هـ9

 ،و المدرسة العنقية ،عبد السلام مدرسة درب بنو  ،العصفورية والمدرسة المغربية والمرجانية والحلفاويين

                                                           

 .311المسند ، ص : ابن مرزوق   1

الدفلى  بعين( 1)اهتمام السلطان أبو تاشفين الأول بالعلوم الدينية، ملتقى المذهب المالكي ، الخامس (: بومدين)انظر منها دراسة بلخير    2

 هـ   311حينما ذكر بان أول مدرسة بنيت بالمغرب الإسلامي كان في عهد أبي الحسن المريني لفاس سنة  -433، ص  4113 -الجزائر –

ة البينة النورانية، ص(: محمد بن احمد)انظر ابن الشماع   3
ّ
 .بالقيروان  141هـ، و بويع له عام  122ولد أبو زكريا بمراكش سنة .  11الأدل

 .14، ص  المصدر نفس : الشماع   4

 . 541نفس المصدر ، ص : ابن الشماع   5

 . 544نفس المصدر، ص   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

316 
 

ودون ذكر المدارس  -وفي نفس السياق . 1السليماني و المنتصرية و غيرها ىو مدرسة يحي ،مدرسة ابن تافراكينو 

، وأشار  العهود الأولى إلى عهد الحفصيين عمد برونشفيك إلى تحليل الواقع التعليمي بتونس منذ -بأسمائها

تّاب إلى المدرسةإلى ذلك التطور ا
ُ
 ى طريقة التعليم التي أشار إليهافريقية علإوكيف ثبت أهل  ،لحاصل من الك

. 2دور السلطان و المجتمعوم المدروسة و ر الدراسة إلى العلإلى غاية بناء المدارس، كما تشي ،سحنون سابقا ابن

ن بأنّ السبق الإفريقي في إنشاء المدارس فيما بعد الموحدين كان أظهر منه على مجالي المغربين وهكذا تبيّ 

فريقية نفسها بمثابة المرجعية التي يقتدى بها إوطرحت بذلك ،و على الأندلس كذلك  ،الأقص ى و الأوسط

 .دوما المغاربة و الأندلسيون 

ولم تقلّ الدولة المرينية جهدا عن نظيرتها الحفصية في مجال الاهتمام بالمدارس، فبقدر ما كان 

تشييد فإنّ التنافس على جلب العلماء و  ،ينباعتبارهما وريثتا دولة الموحد ،التنافس بينهما سياسيا

الأمر بابن مرزوق إلى التأكيد إذ وصل   .كان باديا لكل ملاحظ -عناية بها  -و إلحاق الأوقاف بها  ،المؤسسات

إلى أن أنشأ مولانا  المجاهد مدرسة الحلفائيين بمدينة  ،المدارس لم يكن معروفا في المغرب  على أنّ إنشاء

وبعدوة القرويين منها، ثم أنشأ أبو سعيد مدرسة العطارين ومدرسة المدينة البيضاء، ثم أنشأ المدرسة  ،فاس

ثم  ،ثم أنشأ المدرسة الكبرى مدرسة الوادي ،وهي مدرسة الصهريج ،المختلفة بالعدوة عدوة الأندلس بفاس

      . 3المدرسة الكائنة جوفي جامع القرويين

وأبرز ملامحها  ،وتحدث عن عددها ،ك المدارس التي كانت بالمغرب الأقص ىكما أشار الوزّان إلى تل

الكثيرة الزخرفة بالزليج  ،فتحدث عن مدارس فاس الإحدى عشر للطلبة الجيدة البناء ،المعمارية ودورها

وبعضها بالزخرف المايورقي، وتحتوي كل مدرسة على عدة حجرات  ،بعضها مبلط بالرخام ،والخشب المنقوش

 لذلك . 4كلها أسسها ملوك بني مرين ،إلى المائة حجرة أو أكثر، ويقل عددها في بعضهاتصل 
ً
وأخذ نموذجا

وأنّ حواشيها [ ...]يخترقها جدول ماء سبيل في قناة صغيرة مغطاة ،المدرسة البوعنانية التي تمتاز بروعة فائقة

بوابها المصنوعة من أث عن تلك النقوش على الجدران ذات أبيات شعرية، وعن وتحدّ  ،بالرخام والزليج

                                                           

مؤسسات العلم و التعليم في الحضارة الإسلامية، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة محمد (: بناصر)انظر البعزاتي   1

 .و ما بعدها 552، ص 4112، 5الخامس، الرباط، ط

افريقية في العهد الحفص ي  تاريخ( : روبير)للمزيد من الاطلاع على الواقع التعليمي في الزمن الحفص ي بافريقية و ما والاها انظر بروتشفيك   2

 . 421إلى  433حمادي الساحلي من ص   ، تر

  311ابن مرزوق، المسند، ص   3

 441، ص 5الوزان، وصف، ج  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

317 
 

ا أبواب الحجرات فبالخشب المنقوش، ثم أشار إلى أنّ جلّ المدارس الأخرى تشبه هذه المدرسة، البرونز، وأمّ 

م عن المعلمين وأجرتهم والأوقاف المحبوسة عليها
ّ
 . 1مثلما تكل

التي يبدأ فيها الشيخ بالإشارة إلى أحد الطلبة بقراءة و  ،التعليمكما ذهب إلى الحديث عن طريقة 

ثم يتناقش الطلبة فيما بينهم حسب موضوع  ،ويضيف بعض تأويلاته الشخصية ،ثم يشرح الأستاذ ،النّص

ودرس جيد  ،وما فيها من فنّ معماري  ،، والوزان حينما يتحدث عن المدارس الكبرى 2الدرس أمام الأستاذ

لم ينس المدارس الأخرى التي  ،مون على طلبه غرباء من خارج المدينة إلى جانب أهل الحاضرةوأساتذة قائ

تّاب، وذكر بأنّ بفاس قرابة مائتي مدرسة ،اها بمدارس الأطفال في وقتهسمّ 
ُ
في كل مدرسة  ،وهي ما يعرف بالك

كل سنتين أو ثلاثة إلى  يقرأون القرآن على الألواح ويختمون في ،بمدرجات كمقاعد للأطفال ،قاعة كبيرة

لكن  ،ث عن تقاض ي المعلمين للأجور التي كانت زهيدة في هذا المستوى مع التكرار للحفظ، كما تحدّ  ،أربعة

 .3كان يحفظ لهم كرامتهم وجهدهم ،إغداقهم بالهدايا خصوصا عند تطور الطفل في الحفظ

التي قالت عنها بأنّها غاية في الحسن، إذ كانت معدّة  ،أشارت المصادر إلى المدرسة العظمى بمراكش

وطلبتها ينفق  .تعطى فيها الدروس ،في الطبقة الأرضية ،للدراسة وسكن الطلبة، تحوي ثلاث حجرات وقاعة

إذ لا يمكن  ،وقيمة هذه المدرسة تبرز من خلال نوعية طلبتها .أمّا أساتذتها فيتقاضون أجورا جيدة ،عليهم

 من استوفى مبادئ العلوم ومعرفة تامّ الالتحاق بال
ّ
ص عدد طلبتها لك  .4ةدّرس بها إلا

ّ
نّ المدرسة مع الزمن تقل

  .خصوصا في عهد الوزان ،وتراجع مفعولها

خر من المدارس، وهي مدرسة أبناء الملوك وأبناء أسرته تقع في آإلى أنّ هناك نوعا الوزان ايضا يشير  

 ،يحيط بها ممرّ من النوافذ ،به قاعة مربعة في غاية الحسن ،يلوهي عبارة عن قصر جم ،قصبة مراكش

ليت مختلف أجزائها بطلاء  ،مصنوعة من الخشب المزخرف بنقوش مذهبة ،وحول القاعة خزانات كثيرة
ُ
ط

عكس ما كان في السابق في بيوت  ،وهو ما يعني أنّ التدريس الخاص كان متوافرا. 5وباللازوردي الرفيع ،الذهب

 . والملوك، بل صار لهؤلاء مدارس خاصة بهم لها أساتذتها وتواقيتها وأماكن درسهاالأمراء 

وأشار الوزان إلى نوع أخر من الاختصاص الذي لم يشر إليه غيره حينما تحدث عن وجود مدرسة 

زْرُو  تهتمّ هذه المدرسة بتدريس علم الكلام، وقد تمّ  ، إذ كان الجبل كثير السكان" قرب فاس" بجبل بني يم

                                                           

  441، ص  5نفس المصدر، ج   1

  443، ص 5ج: نفسه  2

  414، 415، صص5نفس المصدر، ج: الوزان  3

  544، 545، صص 5، جالمصدر نفس: الوزان  4

  544، ص 5نفسه، ج  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

318 
 

بلغت قيمتها  ،إلى أن تمّ تخريبها والاستحواذ على ما فيها من كتب ،إعفاء سكانه من الضرائب بسبب ذلك

وإلى القرب من فاس توجد تازا التي بها . 1هـ711كان ذلك سنة  ،قتل رجال محترمين بها أربعة ألاف مثقال، وتمّ 

 . 2ولها ثلاث مدارس وحمامات وفنادق ،جامع فاسجامع أكبر من 

كل هؤلاء  ،ثم ورثهم في ذلك المرينيون  ،الموحدين وهكذا فإنّ بلاد المغرب الأقص ى التي كانت تحت يد

الذي أنشأ بالقرب من  ،خصوصا زمن أبي الحسن المريني ،عمدوا إلى إنجاز عدد من المؤسسات التعليمية

ومدرسة  ،ومدرسة الطالعة بسلا ،كالمدرسة العظمى بمراكش ،للطلبة المساجد الكبرى مدارس وأحياء

،  فكانت بذلك 3والمدرسة الجديدة بمكناس ،ن بفاسيومدرسة المصباح بالقرب من القروي ،الصهريج بفاس

 ،إذ لم يستطع أحد أن يأتي بمثلها، مضافا إلى ذلك كله خزائن الكتب ،دولة المرينين تستحق لقب دولة العلم

، ولم يكن فضل هذه الأسرة 4مختلفة المصنفاتوالمتميّزة بن التي أنشأها أبو عنان يلاسيما خزانة القروي

ومناطق شرق  ،على المغرب الأقص ى فحسب، بل إن حركتهم التوسعية نحو تلمسان" المرينية" الحاكمة 

والمدارس، إذ يشير ابن  قد أخذت قسطا من جهودهم في بناء المساجد ،تلمسان المعروفة بالمغرب الأوسط

ومنها [ ...]مرزوق في مسندة إلى أن أبا الحسن قد أنشأ في كل بلد من بلاد المغربين الأقص ى والأوسط مدرسة

مدرسة العباد بظاهر تلمسان حذو الجامع، أمّا بالجزائر فمدارس مختلفة الأوضاع بحسب اختلاف البلدان، 

ها وطلبتها يومعلم ،والأحباس عليها ،بيعة ومواد بنائها وتفاصيلهاوقد أشار إلى وضعية هذه المدارس من حيث ط

 .5وكيف كانت العناية بها

أثناء فريقية في إحدود المغرب الأقص ى إلى الوسط و  وإذا كان اهتمام بني مرين بهذا الشأن قد تجاوز 

دم اهتمام أمراء تأسيس المدارس والمساجد على أيديهم، فهل يعني ذلك ع مّ تحركة أبي الحسن المريني، و 

على أنّها نشأة المدارس عند الحفصيين سبقت  ت الإجابةتمّ  والأوسط بهذا الشأن؟ وإنمجالي المغربين الأدنى 

 فما موقع المغرب الأوسط من ذلك؟  ،تلك الموجودة بالمغرب الأقص ى

 :6مدارس المغرب الأوسط

                                                           

  444، ص 5وصف، ج: الوزان  1

  413، ص 5ج: نفسه  2

  413قراءة جديدة في تاريخ المغرب العربي، ص ( : عبد الكريم)غلاب   3

  .وما بعدها 521، ص  5231، دار الكتاب العربي ، بيروت، 5، جفي الأدب العربي النبوغ المغربي(:  عبد الله)كنون راجع في هذا وصف    4

  313، 311المسند، صص : انظر ابن مرزوق   5

 .وما بعدها 513المرجع السابق، ص : راجع في الموضوع دراسة مفتاح خلفات   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

319 
 

مساجد تحوي أنّ هذه الحاضرة ب حيث يذكر ،ل مدارس تلمسان ومساجدهايفيدنا الوزان بنص حو 

وغيرها  ،مزدانة بالفسيفساء ،وخمس مدارس حسنة جيدة البناء ،عديدة جميلة حسنة، لها أئمة وخطباء

في حين تذكر الدراسات أنّ نصوص . 1وبعضها ملوك فاس ،د بعضها ملوك تلمسانشيّ  ،من الأعمال الفنية

 ،دارس، وذكرت بأنّها سبع مدارس زيانية اندثرت جميعهاالتاريخ تشير إلى أبعد مما ذكره الوزان حول عدد الم

ولم يبق منها سوى مدرسة سيدي أبي مدين بالعباد الفوقي، وهي المدرسة التي شيّدها أبو الحسن المريني في 

، وانطلاقا من النص المتأخر للوزان 2إطار اتخاذ المدارس مظهر السيادة المريني وسياستهم الدينية والعلمية

ه نص عام لم يضبط بتاريخحول بن
ّ
فإنّ النص الذي قدمه قبله التنس ي يفيدنا  ،اء المدارس والذي يظهر أن

إقامتها بالمغرب الأوسط كانت تسبق تلك التي أقامها المرينيون على عهد أبي الحسن وأبي  بأنّ أول مدرسة تمّ 

ه صاحب  م،1311 -1371/هـ911-979ل و عنان، إذ تعود أول مدرسة تأسست إلى عهد أبي حمو الأ 
ّ
والذي حلا

ثار آ، إذ كان صاحب 3وانجازاته العسكرية والسياسية والاقتصادية المهمة ،البغية بما يظهر شخصيته القوية

ه كان محبا للعلم وأهله ورد عليه الفقيهان العالمان البرشيكان أبو زيد و  ،جميلة وسير حسنة
ّ
يصفه التنس ي بأن

وتعجيل  ،يرى ما يؤدي به شكر النّعمة من قتل عدوه المريني المحاصر لتلمسان، فلم 4وأبو موس ى ابنا الإمام

وبنى لهما المدرسة التي  ،واحتفل بهما ،إلا العناية بالعلم والقيام بحقه، فأكرم مثواهما ،الفرج بعد الحصار

لعلم ما بقيت أثاره إلى فنشر ا[ ...] تداء بهماقوكان يكثر من مجالستهما والا ،"المدرسة القديمة" تسمى بسميهما 

، وكان أبرز أثر لها ما 6م1311/هـ911، وقد عرفت هذه المدرسة بمدرسة ولدي الإمام التي تأسست قبل 5الآن

 .ما قدماه الإمامان العالمان من طلبة علم ذووا توجه نقلي وعقلي على تلمسان وفاس وغيرهما من حواضر

تعود إلى زمن أبي تاشفين الأول  ،لمغرب الأوسطبا وتأتي المدرسة التاشفينية كثاني مدرسة تأسست

ه كان مولعا بتحبير الدور  ،م1337-1311/هـ939 -911
ّ
 ،وتشييد القصور  ،الذي يقول عنه التنس ي بأن

مستظهرا على ذلك بآلاف عديدة من فعلة أساري، وهو الذي قام ببناء المدرسة الجليلة العديمة النظير بإزاء 

الذي  ،له بالعلم وأهله احتفال، وكان في عهده أبو موس ى عمران بن يوسف المشذالي فكان[ ....]الجامع الأعظم

                                                           

  52، ص 4المصدر السابق، ج: الوزان  1

 . 32، 32،ص 4112، 4مجموعة المنشآت العمرانية للسلطان المريني أبو الحسن، مجلة دراسات تراثية،ع(: عبد العزيز)راجع دراسة لعرج   2

  441، ص 5بغية الرواد، ج: ابن خلدون   3

 أباهما كان إماما ببعض مساجد برشك  من قبل زيرم بن حماد الحاكم المتغلب، فرحلا الى تونس وأخذا العلم عن   4
ّ
ذكر ابن خلدون بأن

أبن زيتون ثم رجعا الى الجزائر يبثان العلم، وكان على برشك المتغلب زيرم وكانت تلمسان محاصرة من المرينيين، فدخلا مليانة ثمّ الى 

ما بها إلى أن زحف أبو الحسن 311تلمسان سنة 
ّ
هـ بوصية من حاكم مليانة الكناني فاغتبط ابو حمو الأول لهما، واختط لهما مدرسة فعل

التعريف بابن خلدون ورحلته، سلسلة ذخائر (: عبد الرحمن)على تلمسان فقربهما أيضا وأكرمهما وجعلهما في خاصته  أنظر بن خلدون 

   31- 43،  ص 4113والنشر، سوسة، تونس، ط التراث، دار المعارف للطباعة

 . 542تاريخ بني زيان،تح بوعياد، ص : التنس ي  5

  31الشريف التلمساني، أطروحة  دكتورة، ص (: محمد كتان)هـ  انظر دراسة ميغا  344و  344ضبطتها إحدى الدراسات بين سنة   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

320 
 

ه ممن درّس في المدرسة التاشفينية
ّ
ه بالحافظ المدرس الفقيه، هو صهر  ،ذكره صاحب نفح الطيب بأن

ّ
وحلا

ونزل  ،حصارشيخ المدرسين أبو علي ناصر الدين المشدالي على ابنته، وكان موس ى قد فرّ من بجاية أيام ال

ه التديرس ب ،وأدخله تلمسان ،م به أبو تاشفين فأرسل إليهفعلِ  ،الجزائر
ّ
، فقدّم بها المدرسة الجديدةوولا

مما  ،الفقه والحديث والأصلين والنحو والمنطق والجدل والفرائض، وكان كثير الاتساع في الفقه والجدل

المدرسة ( هـ1ق )العباس أحمد بن عمران البجائي في حين دخل أبو  ،،  وهو العارف بالفقه المالكي1سواهما

 .2وحضر درس أبي زيد بن الإمام ،القديمة

كما تأسست مدارس أخرى زمن الحكم المريني على مناطق المغرب الأوسط وتلمسان خصوصا، إذ تشير 

 3جامع الأعظممدرسة بظاهر العباد وحذاء ال شيّدحينما  ،المصادر إلى العمل الذي قام به أبو الحسن المريني

الذي يحوز على مكانة كبيرة لدى أهل تلمسان، وهذه المدرسة الجميلة  ،قرب ضريح أبي مدين شعيب

 . 4بالإضافة إلى الفندق الذي بني لإيواء الغرباء نجد أسماءها منقوشة على رخامتين

والتأثير  ،الرفيعة والظاهر أنّ الاستناد إلى الأضرحة الخاصة بالعلماء والعباد والصالحين ذوي المكانة

إنمّا كان يعطي نوعا من الاحترام والاعتراف بالشرعية  ،الجيد على المجتمع لأجل بناء المساجد أو المدارس

إلى هذا المعنى حينما تحدث عن  بلغيثوتوليه الإمارة، وقد أشار  ،مهما كان تغلبه على السّلطة ،للحاكم

رتباط بين الولي الا  وسجّل ،وهو ربط وتأسيس الحواضر بالأولياء والصالحين ،العرف المشهور عند أهل المغرب

وضمان البركة، وهي الفكرة التي  ،وربمّا اعتبر ارتباط المدينة بضريح الولي الصالح لأجل الحماية .5والمدينة

وقد  .جتمعولا تزال مسيطرة على ذهنيات فئات من الم ،مورثة في مخيال الإنسان المغربي عبر الزمن بقيت

بعمل خليفته  -فبنى المدرسة  ،حينما استند إلى ضريح الولي الصالح أبي مدين الغوث -تأكد عمل أبي الحسن 

و أسس مدرسة بجانب ضريح أبي م، 1351 /ه953الذي استولى على تلمسان سنة ،وولي عهده إبنه أبي عنان

 ، 6ـم1353/ه956سنة " بالحلوي " عبد الله الشوذي الإشبيلي المعروف 

                                                           

  444، ص  5422باس دار صار، بيروت ، تح إحسان ع1نفح الطيب، ج(: أحمد بن محمد)انظر المقري   1

  24جوانب من الحياة، ص (: محمد)، بو عياد  535،  531تاريخ بني زيان ، صص : التنس ي  2

W et G marçais, les Monument arabes de tlemecen, P21   الاستعمار أساء إليها فهدمها دون مراعاة الفن 
ّ
وتذكر هذه المراجع بأن

 والتاريخ، وتمّ نقل زخارفها إلى مناطق أخر حتى خارج الجزائر 

  311المسند، ص : ابن مرزوق   3

  43، ص  4وصف، ج: الوزان  4

 . 13ص ، 4113،  5نتر سيني، الجزائر ، طمي، منشورات أفصول في التاريخ والعمران بالغرب الإسلا (: محمد الأمين )انظر دراسة بلغيت   5

 وما بعدها  41، ص 5233، 5ابو حمو موس ى الثاني حياته وأثاره،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،الجزائر،ط(: عبد الحميد)حاجيات   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

321 
 

ه لما توفى أبو يعقوب
ّ
أمر ابنه السلطان أبو حمو  ،الذي كان على الجزائر ،أما المدرسة اليعقوبية فإن

 ذكر يو  .1الثاني أن يشرع في بناء مدرسة لقراءة القرآن والعلوم بإزاء روضته، وأن ينفق فيها من الحلال المعلوم

وأرحب  ،وأسمك المصانع ،فضاعف بها الفعلة ،حمو الثاني مدّ يد الإنفاق و الأمير أب ابن خلدون بأنّ  ىيحي

. تؤدي مهامها على أكمل وجه ،كل ذلك في سبيل أن تكون المدرسة في غاية الإتقان ،2ر الغروسوحبّ  ،الأبنية

ضروب من بأنّها مليحة البناء واسعة الفناء، بنيت بت صفالتي وُ و  ،درسةالموكان نتيجة هذا الجهد أن أقيمت 

صبغة مرقوم، وبساط أرضها بالزليج مرسوم، وجنانها سمكها بالأ  ،ووضعت في أبدع الموضوعات ،الصناعات

ونقل إليها أصناف المشمومات التي تروق خضرة [ ...] غرس بإزائها بساتين[ ...]بالصناعة الجباسية موشاة،

أقامها في اليسير من الشهور [ ...] أبهجها وأشكلهاما و  ،فيالها من بنية[ ..].ها، وصنع فيها صهريجا مستطيلانفناأ

وأجري للطلبة فيها المرتب  ،والأيام، لا يقدر غيره عليها في الكثير من الأعوام، وأوقفت عليها الكثير من الأوقاف

 . 3على أصناف

 كملت 
ّ
أوكل بها الشريف أبو عبد الله محمد بن أحمد  م1366/ه965البناء سنة هذه المدرسة بولما

بلي، وسافر إلى تونس فلقي شيخها أبا عبد الله ثم لزم الآ  ،، وكان الشريف قد اختص بأولاد الإمام4التلمساني

لابن  التصوف من الشفا بن عبد السلام يقرأ عليه فصلا، وكان أيّما إفادةواستفاد منه  ،بن عبد السلاما

 هلك  ،عهد أبي الحسنفي نشط الشريف  ومعلوم أنّ  .سينا، وتلخيص كتاب أرسطو لابن رشد
ّ
هذا الأخير ولما

ثم استدعاه أبو حمو يوسف بن عبد  ،ثم أخذه إلى فاس ،استخلصه أبو عنان في مجلسه العلمي بتلمسان

إلى أن  ،وبقي كذلك يدرس بالمدرسة اليعقوبية ،وأصهره في ابنته إياه ،وتلقاه براحتيه ،الرحمن إلى تلمسان

 .5م1361/هـ991توفى سنة 

لقد شكلت هذه المدارس بتلمسان والجزائر وبجاية النواة الفاعلة في جسم الحركة الفقهية خاصة  

الذين كانوا يبحثون عن الإجازة  ،ينفضلا عن الطلبة المجدّ  ،والعلمية عموما، واستقطبت عددا من الشيوخ

عن أخذه علوم التفسير حينما تحدث  ،في العلوم، ومن نماذج هؤلاء الطلبة والعلماء ما ذكره القلصادي

عن الفقيه ابن زاغو بالمدرسة  ،والحديث والفقه والأصول والعربية والبيان والحساب والفرائض صيفا وشتاء

فقد أخذ العلوم عن  ،وهو أحد شيوخ ابن مرزوق الحفيد ،، وأمّا إبراهيم المصمودي التلمساني6اليعقوبية

                                                           

 . 441، ص4155والتوزيع،الجزائر،طبعة خاصة، زهرة البستان في دولة بني زيان، تح عبدالحميد حاجيات، دار عالم المعرفة للنشر : مجهول   1

  544، ص 4البغية، ج: بن خلدون يحيى   2

  441زهرة البستان، ص : مجهول   3

  532تاريخ دولة بني زيان،  تح بو عياد محمود، ص : التنس ي  4

  441البستان، ص : ابن مريم  5

  14المصدر السابق، ص : ابن مريم  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

322 
 

ثم انتقل إلى بيته مقبلا على العلم والعبادة والاجتهاد إلى وفاته  ،سعيد العقباني بالمدرسة التاشفينية بتلمسان

 .1م1691/هـ195سنة 

وذلك بإيجاد  ،يبرز من خلال ما سلف بأنّ للسلطة دور مهمّ في دفع الحركة العلمية نحو الأفضل

س والحرص على بقائها حيوية عن طريق إيقاف الأحبا ،هياكل تستوعب الطاقات الفاعلة من طلبة وشيوخ

كان لهؤلاء العلماء من المكانة  إذ، والقرب والمشايخ بالأعطيات والأجور  ،وتشجيع الطلبة بالجرايات ،عليها

وكتب التراجم والطبقات تكاد تكون مليئة . 2الذي تكنه السلطة لهؤلاء ،والحظوة لدى الأمراء ما يبرز الاحترام

، ففي إشارة من ابن قنفد عن الفقيه هؤلاء لافضلأ نكران الوعدم  ،تؤكد الاحترام والتقريب ،بنماذج صريحة

ودخل على السلطان  ،كان إذ سافر إلى تونس ،ذكر أنّ حفيد عمر الجيالييُ  ،القاض ي أبي علي عمر الجبالي

تفه الأيمن ظاهرا، فإذا رآه كعلى  ،الحنفي يجعل السوط الذي كان جده يضرب به السلطان زمان التعليم

  ،وذلك إجلالا واعترافا لجده ،3وقض ى حاجته ،أحسن إليه
ّ
 ،فحفظ له ذلك ،السلطان على يديههذا م إذ تعل

 . وأجري الخير على عقب الفقيه القاض ي

إلحاح السلاطين على طلب خدمة العلماء والاستئناس بهم، فقد وردت  ،ومن مظاهر الاحترام والتقريب

فإنّ اللافت  ،ذلك ليس بغريب في بلاد المغرب، وإذا كان تبرز هذه الخاصيةفي المصادر عدد من الحالات التي 

، وأنّ خدماتهم كانت مطلوبة وسط في خارج هذا المجال الفسيحللانتباه أنّ هذه المكانة كانت لعلماء المغرب الأ 

رغم وفرة من يسدّوا الحاجة في ذلك، إذ تحدث ابن مرزوق الخطيب عن جدّه لأمه أبا إسحاق  ،بالمشرق 

وتوسط له بابن دقيق العيد لأجل  ،كيف طلبه الأمير الصالح طبرس ،د السلامإبراهيم بن خلف بن عب

، وبمقابل هذه الثقة التي 4الإشراف على المدرسة المعروفة بالطبرسية بمصر، فكان دوما يعتذر رغم الإلحاح

سع المفتوح في إذ كان للعالم المجال الوا -كانت تتسم بها علاقة الأمير مع الفقيه فيما يخص التنظيم المدرس ي 

ه لم يكن من المقبول أن تتأخر السلطة عن متابعة ما يجري بالدور  -تدريس العلوم وتوجيه الطلبة
ّ
فإن

لا تغفل عمّا يمكن أن  فهي ،في إطار حمايتها لمنابع العلم ذلك يدخل ، حيث التي أشرفت على بناءها ،العلمية

باعتبار أنّ المتخرجين منها سيتكفلون بشأن من شؤون الدولة  ،وأهداف المدرسة ،يمس بروح المنهج

لبلاد المغرب عموما،  ةيهوسعيا لأجل الحفاظ على الهوية الفق ،إمامه كانت أوقضاء أو حسبة ،والمجتمع

 . والأوسط خصوصا

                                                           

  32المصدر السابق، ص : ؛ ابن مريم  32النجم الثاقب، ص : انظر ابن صعد  1

انظر مثالا لذلك، أبو محمد عبد الله بن محمد بن عمر بن عبادة القلعي الذي كان محدثا ومؤرخا وعضوا في مجلس القضاء ومستشارا   2

  441، ص 4نيل، ج: التنبكتيه ـ كيف احترمه الأمراء 122في مجلس الديوان بالقلعة  وهو المتوفي سنة 

  514، 514الفارسية، صص : ابن قنفد  3

  432المناقب المرزوقية، ص : ابن مرزوق   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

323 
 

أن تشييد المدارس في العهد الزياني والحفص ي كان من أجل تعزيز مكانة المذهب في  عضلاحظ الب 

لكن دون إغفال أهداف أخرى كانت من وراء تشييد .  1تكوين المدارس كان من قبل الدولةأنّ  لكذ ،دولةال

وبغية إظهار العناية بالعلوم تقربا  ،المدارس، فالتسابق نحو الخيرات بفعل تحفيزات العلماء للأمراء على ذلك

ساهمت في التي  ،من الدوافع الذاتية كل ذلك كان ،وإبراز الدور العلمي والاجتماعي للسلطان ،من الرعية

وتزيين مجالس  ،، دون إغفال التنافس بين دويلات بلاد المغرب على العلم والعلماءشأنالقيام على هذا ال

 و  .2وكسب ولاءات الجميع ،لأجل إظهار الشرعية الدينية ،الأمراء بمثل هذه النخبة
ُ
ظهر عينات أخرى بالمقابل ت

باعتبار أنّ أغلب العلماء يميلون  ،إلى الموقف الأخلاقيهذا رجع يو قد  ،مع الحكامعزوف العلماء عن التعامل 

خصوصا ما كان في الجباية  ،التي لا تتفق أحيانا مع متطلبات السياسة ،إلى التمسك بمقتضيات الشرع

 .3المالية مثلا

في الحفاظ على وتيرة الفعل الثقافي العلمي بالمغرب  م13/هـ9ساهمت المساجد والمدارس فيما بعد ق 

في وقت كانت فيه ساحة السياسة تشهد حراكا سلبيا بين قوى المغرب الإسلامي، ولعل  ،الأوسط خصوصا

وإذ  .م  أزمات السياسة إلى رياض العلمجحي حينما فروا من ،طلبةالذلك يعود إلى الدور الذي لعبه العلماء و 

فإنّ دور الربط والكتاتيب لا يمكن إغفاله، حيث أشارت دراسات عدّة إلى  ،س والمساجدذكر دور المدار يُ 

ه لم ير رباطا على النمط المشرقي  ،، وإن كان الرباط قد أشار اليه ابن مرزوق 4بالمغرب الأوسط افاعليته
ّ
بأن

وفق ما تأسس عليه  ،فعول في زمانه لم يكن ذا م ا يعني أنّ ممّ  ،على الجهاد والحراسة ،المعد لاحتباس النفس

 .5في الماض ي، فإنّ دوره التعليمي قد بقي ببلاد المغرب

 :تلقي العلومأخرى مختلفة أماكن  .3

                                                           

  531، ص 4113، 5تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر ، وزارة المجاهدين ط: وآخرون( سامية)بو عمران   1

الذين عملوا في بلاطات السلاطين كمستشارين او وزراء او قضاة للجماعة او بالاشراف تقدم لنا مصادر عينات عدة من هؤلاء العلماء   2

على ديون من الدواوين وقد نجد العالم الواحد ينقل من حاضره إلى حاضرة ومن كيان سياس ي لأخر دون كبير عناء أو خوف من جور 

تلمسان وابن خلدون عبد الرحمن والمقري وعلماء تم تقريبهم انظر امثلة ذلك لدى الشريف ب. سلطان لسابقة العمل عند سلطان مخالف

 .من قبل السلطة المرينية والزيانية والحفصية

تاريخ التعليم بالمغرب في العصر الوسيط، منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، مطبعة المعارف الجديدة، (: الحسين)إسكان   3

  551،ص 4113الرباط، ط

أحمد (: أحمد)، صاحي 5315/  5225،  55، س 14، مجلة الثقافة، ع اوضاع المؤسسات الدينية، ( يحيى)راسة كل من بوعزيز انظر مثلا د  4

مجلة  الاربطة والمرابطة بافريقية من خلال النوازل المالكية،: عبد الكريم( الشلبي)؛ 5224، 3مجلة الدراسات التاريخية، عبن اديس الأيلولي، 

الحياة ( : لطيفة)، المرجع السابق؛ بنت محمد البسام  الاحباس بافريقية(: نجم الدين)، الهنتاتي  4114، 41الرباط ، ع  التاريخ العربي،

التصوف السني في تاريخ المغربط نسق نموذجي للوسطية (: إبراهيم القاردي)؛ بوتشيش  552، 552العلمية بافريقية، صص 

  33، ص 4151ح الجديدة، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ،منشورات الزمن، مطبعة النجا"والاعتدال

 . 355المسند، ص : انظر ابن مرزوق   5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

324 
 

والمدارس ألم تكن المساجد فوالعقلية ببلاد المغرب الأوسط،  العلوم النقلية يدت أماكن تلقتعدّ  

هناك طرق أخرى ووسائل متنوعة التي صارت حلقات درسها متعددة بتعدد زواياها، بل كانت وحدها 

اللاتي لم  ،لأجل تعليم بناتها ،للتحصيل العلمي، إذ وجد من العلماء من كانت تستضيفه أسر غنية راقية

فكان القائمون على هذه الأسر يستدعون العالم إلى منازلهم لأجل  ،تكن تستطعن تلقي العلم في المساجد

وهو العالم أبو عبد  ،ار لهن الوالد شيخا من شيوخ قسنطينةته اللاتي اختاخو أذلك، حيث ذكر ابن قنفد 

ه ابن قنفد بالفقه والصلاح والمتوفي سنة 
ّ
ه أيضا بالبركة  ،967/13611الله محمد الصفار الذي حلا

ّ
كما حلا

اختصّه والدي لبناته يعلمهن القرآن، ولم تفارقه إحداهن حتى ختمت : " التامة والكرامة العامة، يقول 

ه هو نفسه"وكررت ثلاث مرات
ّ
في  ،اتنفع به والده كثيراو  ،قرأ عليه الرسالة -ابن قنفد المؤلف - ، ويضيف بأن

العلماء  منلبوا ر لهم أن يجن قنفد الثراء والمال، ولذا فقد تيسّ ومعلوم عن آل اب. 2مقابلة الكتب ونحوها

وتعززت مرتبتهم الاجتماعية  ،، كما خدموا بمالهم العلماء3والنخبة ما يمكن أن يبقى عليهم شرف العلم

 ،وبانتسابهم إلى الزواية الملارية من جهة ثانية  ،بالعلاقة الجيدة مع القائمين على الدولة الحفصية من جهة

هو المشرف ( م1319 -1133/ ه 919 – 637) ه من أمه يعقوب بن عمران البو يوسفي حيث كان والد جدّ 

فجمعت بذلك هذه الأسرة بين شرف العلم والسياسة  ،عليها، وسارت في عقبه إلى جد ابن قنفد لأمه يوسف

 .4والتصوف

تجري فيها نقاشات ومناظرات انت ، حيث كومن الأماكن التي كانت تعد مرتعا للعلم والعلماء الحوانيت

هذه الأماكن  ذ تعدّ إ، ون بهايشتغل ذينمن ال العلماء  وربما تكون بحضور بعض مقربي ،فيما بين الائمة

يتناقشون في قضايا فقهية أو حديثية  حيث كانوا: د عليها هؤلاء الفقهاءأو أماكن التقاء تعوّ  ،مجالس استراحة

وقد أشار الغبريني في أثناء حديثة عن  .وعموم الناس ،لنقاشات حديث الطلبةوتصير هذه ا. و عقدية وغيرهاأ

أبي على حسن بن علي المسيلي إلى ذلك اللقاء الذي كان يجمعه بالفقيهين العالمين أبو محمد عبد الحق 

د يجلسون بع واكانحيث  .5المعروف بابن القرشيةأبي عبد الله محمد بن عمر الاشبيلي، والفقيه العالم 

                                                           

  435شرف الطالب، ص : ابن قنفد  1

أنس الفقير وعز الحقير في التعريف بالشيخ ابي مدين وأصحابه،تح أبو سهل نجاح عوض (: ه251ابو العباس احمد الحسين ت)ابن قنفد  2

  21،  ص 4114، 5قطم للنشر والتوزيع، القاهرة،طصيامن دار الم

الفارسية في مبادئ الدولة الحفصية تقديم وتحقيق محمد الشاذلي النيفر، وعبد المجيد (: ابو العباس احمد الحسين)بن القنفد : انظر  3

 وما بعدها  33، ص 5212تركي، الدار التونسية للنشر 

  32، 32الفارسية، صص : انظر  ابن قنفد  4

ه كا  5
ّ
ن ذكره الغبريني بأنه من أهل العلم وأن اكثر حاله النظر في المعقولات وقد انحدر من ولده الذين يسمون الآن بني قريشية، وذكر بأن

  31، 12عنوان ، صص : عالما متعبدا، انظر الغبريني



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

325 
 

لاجتماع هؤلاء  ،وكان هذا الحانوت يسمى مدينة العلم ،قدسالة ا بحانوت يوجد بطريق حار الصلاة أو قبليه

 .1الفقهاء الثلاثة

عرفت ( تلمسان) فإنّ حاضرته غربا  ،المغرب الأوسط شرقا ةيطرح هذا النموذج ببجاية حاضر إذ و 

مجالس السلطان وفي الحوانيت أيضا، حيث  وفي ،نماذج متعددة من خلال الاجتماع في المواسم والأعياد

خطيب الجامع الأعظم ) تطرق ابن مرزوق الخطيب في مناقبه إلى حانوت الخطيب أبي زيد بن أبي العيش 

وهو  -حانوته كان مجتمع العلماء بحذاء الجامع الأعظم من جهة الغرب، و يضيف  وأشار إلى أنّ  ،(بتلمسان

وعدول  ،بأنّ هذا الحانوت كان يجلس فيه أئمة الجامع - إبراهيم بن يخلفيترجم لجده لأمه أبا إسحاق 

 . 2يشعاللبني أبي  ةموهوب ،مجتمع الفقهاء والصلحاءنّها لم تزل أالبلد في القديم، و 

   :بالمغرب الأوسط العلميتلقي الدرس طرق ومناهج   -د

العقدي أو العقلي ومراحل التلقي، نقصد بطرق التلقي في هذا الشرح كيفية إعطاء الدرس الفقهي أو 

أي طريقة تقديم المادة للطلبة بشتى أصنافهم، أمّا منهج التلقي فالمقصود منه كيفية تناول المادة، فإذا كانت 

الطريقة تعني تعامل الشيخ مع الطلبة، فإنّ منهجها هو تعامل الشيخ مع المادة المدرّسة، وكيف تصير فاعلة 

وقد وجدنا في أثناء البحث الاختلاف البيّن بين الفقهاء في الطريقة . الاستيعاب أكثربحيث تؤدي بالطالب إلى 

 .والمنهج، ممّا أفرز التباين أيضا بين عموم مدارس بلاد المغرب 

ووصفته  ،ا فيما يخص طريق التدريس وتلقي العلوم، فإنّ الدراسات وضّحت أسلوب الدرس السائدأمّ 

يتولى ل ،وذلك بقراءة المتن من الكتاب ،حيث يُعمد إلى عرض النص عن طريق أحد الطلبة ،بالتقليدي القديم

              ما وضحه ذا، وهلابد منهد الطلبة ما يقيّ فوفق غزارة علمه وسعة اطلاعه،  ،الشيخ شرحه فقره فقرة

 ،بالتقييد الشريف بأنّ الطلبة كانوا يأتون  ،عبد الله بن محمد بن أحمد الشريفابن مريم حينما تحدث عن 

 أنّ هذه الدراسات . 3ثم ينتقل إلى الترجيح والتوجيه ،ثم يتمّ شرحه بعد التثبت والتحقيق ،فيسرد النص
ّ
إلا

وفي المراحل المتأخرة، حيث كانت  ،لم تفرق بين الدراسة في المراحل الأولى 4التي تحدثت عن طرق التدريس

 التي تقليديةالطريقة هي ال ،شرح ما يمكن شرحه عن طريق الشيخ وبعدها يتمّ  ،أو المتنطريقة قراءة النص 

ما وضحه البلوي في ثبته، ففي سرده لحياة شيخه محمد بن ذا وه ،في مراحل الأولى تمارس على العامة

                                                           

  12نفس المصدر، ص : الغبريني  1

  431المناقب المرزوقية، ص (: الخطيب)زوق ابن مر   2

  533المصدر السابق، ص : ابن مريم   3

ابن خلدون، سجل ندوة الأندلس، التجربة الأندلسية : ؛ ناصر الدين سعيدوني 435، ص مدينة تلمسان ودورها الحضاري : أبو دياك  4

  23ص  5221، 5بالجزائر، مطبوعات الملك عبدالعزيز العامة، الرياض، ط



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

326 
 

خاري، كان حضرت قراءة الفاتحة وأوائل البقرة فقرأ بالسبع، وكتب عدّة منها الب: " يوسف السنوس ي يقول 

وجمع من العوام  ،بعد صلاة العصر العقيدة الصغرى، يقرؤها طلبته[ ....]يقرأ عليه في بعض المجالس 

ومعلوم أنّ هذه  .1.."وهو قاعد في محرابه ،سردا على صوت واحد مستمرة ،على ظهر قلب ،الملازمين لمجلسة

 .ومنهم ابن خلدون في مقدمته ،قد تمّ نقدها من قبل علماء العصر ،الطريقة الابتدائية

إذ أفادتنا  ،في حين تحضر الطريقة الثانية القائمة على المناقشة والجدل والسؤال في المراحل المتأخرة 

لة عليها المصادر بجملة من النماذج
ّ
حديثه عن ثناء ي أمحمد بن يوسف السنوس الفقيه ح يصر ومنها ت، الدا

ه كان ،شيخه محمد بن قاسم بن توزر
ّ
يفهمون ما  ،يحضر درسه مع شبان لهم فهم ثاقب في الفرائض بأن

إلى تخصيص وقت عنه، ثم لجأ الشيخ فسأل ا دفعه إلى الغياب، ممّ  ،يشير إليه مقابل قصوره هو عن ذلك

كما تكلم الغبريني عن أحمد بن عيس ى بن . 2رفع من مستواهقصد ال ،د العشاء لتدريس ابن يوسف لوحدهبع

  ،كان درسه يقوم على البحث في المسائل الخلافية الذي( م1116/هـ611ت )ي عبد الرحمن الغمار 
ّ
بها على يقل

 .3ثم يلزم أصحابه ما كان يناظر عليه ،ويأتي بالبراهين ،أوجههاجميع 

لم  اإذ -مع إثارة حب الاطلاع، وكان  ،ولجأ بعضهم إلى طريقة طرح أسئلة على طلبته لاختبار معلوماتهم

، ومنهم أبو علي 4يتدخل الشيخ فيصوبهم في المسألة، وقد كان ذلك في جلّ أنواع العلوم -يهتدوا إلى الجواب 

 منصور بن أحمد المش
ّ
ه  ،اليذ

ّ
  قد وجدهو  ،حضر درسهكان يحيث ذكر التجيبي في رحلته بأن

ّ
م طلبته طرق يعل

وإذا اعترض طالب صاحبه في مسألة  ،يورد عليهم الأسئلة ويأمرهم بالجوابفالبحث ومآخذ الخلاف، 

 قال له ،ا قال، فإن فهمه تركه يعترض عليهاستفهمه عمّ 
ّ
. 5؟فكيف تعترض عليه ،أنت لا تعلم ما قال: وإلا

ه كان يذكر المسألة -بتلمسان وما حولها عظيم القدر  باتالذي  - أمّا ابن زكري 
ّ
وينقل ما ذهب إليه فيها  ،فإن

ة والتصويب والتخطيئ، وكان لا يقتصر على التقليد ،والقبول  الأوائل، ثم يعترض بالردّ 
ّ
والطلبة  ،6وبسط الأدل

فيرجئ الشيخ الجواب إلى  ،وربما اعترض بعض الطلبة على عدم الفهم ،يسمعون ما نون والطلبة في ذلك يدوّ 

 . ظهور المسألة الثانية

فيقول الجواب في المقالة  ،فيسأله طلبته عن إشكالات ،الآبلي كان يدرس مقالات أقليدس نّ أذكر ب كما

فيقول الجواب في المقالة الثالثة، وهكذا إلى أن  ،ويأتي بالمقالة الثانية فسألوه عن إشكالات فيها ،التي بعدها

                                                           

  341، ص 5224، 5الثبت، تح عبدالله العمراني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط( : ه242ابو جعفر أحمد بن علي الوادي آش ي ت)البلوي   1

  342كفاية، ص : التنبكي  2

  11عنوان، تح ابن ابي شنب، ص : الغبريني  3

  23ابو عبد الله المقري محمد، ص : ابو الاجفان  4

  321اية، ص كف: التبنكي  5

  512دوحة الناشر، ص : الشفشاوني  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

327 
 

 :عندئذ ل و قيف ،"ذهب الإشكال رض ي الله عنكم": ثم يسألهم عن الذي استشكل عليهم فيقولوا  ،أتمّ الكتاب

ل الكتاب مرتبط بآخره، فإذا حقق لأنّ أوّ  ،يشتغل بما أشكل حتى يختم الكتابينبغي لطالب العلم أن لا "

وختم الكتاب أصل من  ،وكان مانعا له من الختم ،ل العلم وأخره حصل فهمه، وإذا استغل بالإشكال وقفأوّ 

 . 1"...أصول العلم

 تقف هذه النصوص الأخيرة
ً
مثابة دليل على أنّ ب ،المتوافرة عبر كتب طبقات العلماء والتراجم ،إذا

إلى مرحلة  ،من مرحلة سرد النص من قبل الطالب وشرحه من قبل الشيخ ،طريقة الدرس كانت تختلف

في حين كانت  ،وجدت بتلمسان وبجاية طورةوهي مرحلة مت ،الجدل فيما بين الطلبةالمناقشة والأسئلة و 

 . 2غيب على مستوى حواضر أخرى كفاس وفق ما أشار إليه ابن خلدون ت

، تؤكد الكثير 3التي رآها غير مجدية عند أهل المغرب ،وفي وقت كان ابن خلدون يأسف لطريقة التعليم 

على تقدم أساليب التعليم في ذلك  تدلّ  ،من النصوص بأنّ طريقة الحوار والمناقشة كانت طريقة فعالة

غوية كما تدلّ  العصر،
ّ
لمنطقية على طريقة المتقدمين ورواج الدراسة ا ،على تطور الدراسات الفقهية والل

وكيف  ،فريقية نحو المشرق إيضيف ابن خلدون تأثير الرحلة من قبل علماء المغرب الأوسط و . 4والمتأخرين

انتقلت المناهج العقلية على يدي ابن الإمام وناصر الدين المشدالي الزواوي إلى هذا المجال، ثم الانتقال الواقع 

وبفضل هذه الرحلة  (.هـ1ق )قد كان ذلك في بداية المائة السابعة للهجرة ، و 5بين حاضرتي بجاية وتلمسان

صارت حواضر بجاية وتلمسان على وجه التحديد مدارس يقبل إليها الطلبة  ،وبراعة علماء المغرب الأوسط

  .6الدرس النقليو للدرس عن مشايخها، وصارت هناك أوقات معينة للدرس العقلي 

يمكن القول وفق ما سبق أنّ العملية التربوية بالمغرب الأوسط اعتمدت الطريقة التقليدية والطريقة  

المبتدئين العامة إلى  منأي  ،رس، كما أنّ طريقة تقديم الدرس تختلف من طور لأخرالحديثة في الدّ 

عمال إو  ،شة والجدل في المسائللتنتهي إلى المناق ،المتقدمين والطلبة الخاصة، تسير بادئا بالحفظ والاستماع

مراحل الدرس في ثلاث  الباحثون العقل، كما أنّها تختلف من إمام لآخر ومن مدرسة لأخرى، وقد استخلص 

والثانية ن الكريم في المساجد والزوايا والكتاتيب، آمرحلة تعليم القراءة والكتابة وحفظ القر  الأولى ، مراحل

                                                           

 وما بعدها  541الرصاع، الفهرست، ص   1

  353المقدمة، ص : انظر ابن خلدون   2

  354ص : نفسه  3

  42عنوان، مقدمة بونار، ص : انظر الغبريني  4

  353ابن خلدون، نفسه، ص   5

  533المصدر السابق، ص :  ابن مريم  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

328 
 

مرحلة التخصص والتعمق في العلوم  الثالثة بالمساجد، ثمّ  والفقه وتتمّ مرحلة تعلم النحو واللغة والأدب 

  .1ذلك في المساجد المشهورة والموجودة في الحواضر ويتمّ  ،النقلية والعقلية

ويضاف إلى ذلك مرحلة الرحلة في طلب العلم حيث يسعى الطالب إلى جمع ما أمكن من إجازات في 

ثم إلى  ،فريقية ومصرإوكانت قبلته الأساسية هي بلاد المشرق مرورا ب ،مجالات شتى خارج المغرب الأوسط

فالعودة إلى الديار محملا بمختلف أنواع العلوم النقلية خصوصا، وغالبا ما يمزج  ،الحجاز والعراق والشام

رحلتهم  في ،الذين كانوا يفدون إلى بلاد المغرب الأوسط عبورا أو استقرارا ،ذلك بما أخذه عن علماء الأندلس

ففي ظل هذه الأجواء تم تكوين المدرسة الفقهية المغرب أوسطية . 2أو هروبا من جور السلطان ،نحو الحج

 .التي تأثرت بعدد من التوجهات الثقافية المشرقية منها والمغربية الأندلسية والعقلية منها والنقلية

ي ساهم بقسط كبير في إشاعة والذ ،ويمكن إدراج عنصر آخر ضمن مكونات المدرسة المغرب أوسطية

 ،حينما تكلم عن مزايا الأفارقة ،تحدث عنه صاحب وصف إفريقيا الذيهو و  ،وحب الاطلاع والتمكن ،العلوم

 ،اهتمامهم الزائد بالتعلم والتعليم، وقد لاحظ أنّ سكان مدن البربر ،وجعل من بين الأشياء المحمودة عندهم

ه كان في يهتمون  ولاسيما المدن الساحلية منها
ّ
طليعة ما يدرسون الرياضيات والفلسفة وعلم بشدة، وأن

منع الناس من تعاطي علم  حينما تمّ  ،أي زمن المرابطين ،وقد أشار إلى ما وقع قبل أربعمائة سنة.  3الفلك

 ،ولكن رغم المنع المفروض من قبل السلطان. 4ثم قال وهم يخضعون لفقهائهم وأئمتهم ،الكلام والفلسفة

ت ملاحظة ذلك سابقا عند الحديث عن الدور الذي قام به أبو تمّ  وقد. لطة الفقهاء كانت أقوى فإنّ س

 سه رغم المنع بمساجد فاس ثمّ يدرّ  وظلّ  ،حياءالذي لم يستجب لقرار إحراق الإ  ،الفضل يوسف بن النحوي 

وهو ما يعني أنّ الالتفاف حول كتاب  ،معلم ومتعلمون هناك القلعة، وطبيعة التدريس تقتض ي أن يكون 

 هذا ما يدعوو  ،الأحياء كان من قبل العامة والطلبة متوافرا، ولا يمكن تعميم الفكرة على جميع بلاد المغرب

 .إلى إعادة قراءة الواقعة بتحميص النصوص ومقارنتها

ه لا يمكن الوقوف على منهج مفصّل ،مناهج الدّرسوفيما يخص   
ّ
سابقا كل من ابن وإن تحدث  ،فإن

ة يسحنون والقابس ي عن مراحل التعليم في الكتاب وشرائط ذلك بالتفصيل، ثم قدّم ابن خلدون نظر 

كل مدرسة في تعليم  ومبدأ ،(تلمسان وفاس) س والمغرب فريقية والأندلإل المشرق و وطريقة كل من أه

                                                           

: ، مع الملاحظة أن الكلام نفسه لحاجيات عبد الحميد 33، 31الشريف التلمساني، صص (: محمد كنان)ميغا : انظر تفصيل ذلك عند  1

 . 343الجزائر في التاريخ، ص 

ا إلى الحج انظر البلوي الذي تحدث عن احمد بن الشيخ الفقيه أبي عبد الله محمد بن عيس ى بن علي اللجائي، الذي دخل تلمسان مجتاز   2

  411ثبت البلوي، ص : البلوي : فقرأ عليه ابن مرزوق الكفيف بن الحفيد 

 5، ج 21وصف افريقيا، ص : الوزان  3

  21، ص 5نفسه، ج: الوزان  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

329 
 

فإنّ التّباين بين المدارس المشرقية  ،أمّا في مراحل التعليم فيما بعد سن الرّشد وفصل الكتّاب. 1الولدان

وأهل المغرب  ،فريقية من جهةإفيمكن التفريق بين أهل  ،وحتى بين مدارس المغرب ،والمغربية واضح

 -، إذ وضّح ابن خلدون في مقدمته لتلقي والاستفادة من العلومل المنهج المعتمدفي من جهة أخرى والأندلس 

مثلتها فاس التي  ،السائدة ببلاد المغرب الاسلامي الأولى المتعمدة على الحفظ ناهجالم - ئ من التفصيلشيب

 ،فعسر عليهم حصول الملكة والحذق في العلوم ،ولم يتصل سند التعليم فيهم ،من حسن التعليم ابقيت خلو 

علمية بعد جالس اللذا نجد الطالب منهم في ملازمة الم[ ...]وتجنبوا تعلم العربية والمناظرة في المسائل العلمية

بذلك  الحفظ أكثر من الحاجة، فلا يحصلب وعنايته ،تفاوضيولا  ق،كتا لا ينطاس خمره ،ذهاب الكثير من 

مع أنّ حفظه  ،نجده قاصرا على التفاوض أو التناظرف[ ...]على طائل من ملكة التصرف في العلم والتعليم

  .افرة في بلاد المغرب عموماانت متو وهي طريقة تقليدية ك .2به لشدة عنايته ،أبلغ من سواه

 
ّ
إلى أن  ،الطريقة الثانية حاضرتا القيروان وقرطبة بفضل عمرانهما، وقد كانتا مثل فاس سابقا لومث

فريقية إوانقطع التعليم من المغرب إلا قليلا، ولكن بعد عهد الموحدين ارتحل إلى المشرق من  ،تمّ تخريبهما

ورجع إلى تونس  ،الذي أخذ هناك العلوم العقلية والنقلية( م1171/هـ671ت ) القاض ي ابو القاسم بن زيتون 

ومدعمة بالمنطق والفلسفة، كما سافر إلى المشرق عبد  ،بمؤلفات الفخر الرازي التي كانت ذات توجه أشعري 

وانتهى علمهما إلى القاض ي محمد عبد  ،فأخذ عن مشيخة مصر( م1166/هـ666ت ) دكاليالله بن شعيب ال

ومنه إلى تلمسان عبر ابن الإمام تلميذه، كما ارتحل إلى المشرق  ،شارح ابن الحاجب وتلميذه (ه667ت)سلامال

وقرأ مع القرافي  ،(ه666ت )ميذ ابن الحاجبفأدرك تلا  ،(م1331/هـ931ت ) أبو علي ناصر الدين المشذالي 

وبقيت الطريقة . ها إلى بجايةرجع بعدثمّ  ،وحذق في العقليات والنقليات ،شهاب الدين في مجلس واحد

وربما تسربت إلى تلمسان عبر عمران المشذالي، في وقت بقيت فاس مدة من  ،الرازية طريقة المتأخرين ببجاية

 .3الزمن خلوا من حسن التعليم

في سابقا على طريق المتقدمين كانت بجاية ويحضر الخوض في مجال الأصول أنموذجا لمنهج التعليم، ف

  م1161/هـ667حمد بن خالد ت أريني في حديثه عن أبي العباس بلغحيث يفيد ا، 4صول تناول علم الا 
ّ
ه بأن

                                                           

؛  5225، 4آداب المعلمين والمتعلمين، تح محمد عبدالمولى، الشركة الوطنية للنشر، الجزائر، ط(: محمد)راجع مؤلف ابن سحنون   1

التربية في الإسلام، دار : ،( أحمد فؤاد)الرسالة المفصلة لاحوال المعلين والمتعلمين، نص نشره كل من الأهوان (: ابو الحسن)القابس ي 

؛ 5221؛ واجتهد في شرحها  عبد المنير شمس الدين  في موسوعته الفكر التربوي عند ابن سحنون والقابس ي طبعة 5213المعارف، القاهرة، 

 وما بعدها  111المقدمة، ص : ابن خلدون 

  353المقدمة، ص : ابن خلدون   2

  353المقدمة، ص : ابن خلدون   3

راجع مسألة المتقدمين والمتأخرين في الفصل الرابع من الباب الثاني ضمن عنوان الفقهاء الأصوليون عند الحديث عن أصناف الفقهاء   4

 .411ومراتبهم،ص



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

330 
 

وكان متحملا لأصول الدين وأصول الفقه، ولكن بحكم الدراسة في الأندلس  ،درس بالأندلس ومراكش

كان يرى فيها تخليطا في  إذ ،وكان لا يرى بطريقة الفخر الرازي  ،ومراكش اعتمد في ذلك طريقة المتقدمين

وتأثر بها جيل من  ،وقد ساهمت هذه الطريقة الأخيرة في الانفتاح العقلي. 1إدخال طرف من المنطق في الأصلين

لإتباعهم  ،أزهى الحواضر علوما -همت بينتفاو المع  -، وكانت بذلك حواضر القيروان وبجاية وتلمسان 2العلماء

إذ  ،فلا فقه منهم ،عنايتهم بالعلوم تتراجع يون من حيثوالأندلس يون سفاال في حين بقي ،الطريقة الحديثة

 ،وتغلب العدو ،لانقطاع سند التعليم  بتناقص العمران ،ا العقليات فلا أثر ولا عينبعد عين، وأمّ  اثر أ صار

 . 3كما ذكر ابن خلدون 

بأنّ  ،بين حواضر بلاد المغرب ككل ولمزيد من التوضيح في هذا السياق، تؤكد النصوص في مقارنتها

وساد فيها منهج تدريس وتفكير وتعاطي مع  ،وبرز فيها العلماء والطلبة ،تلمسان بلغت مكانة متقدمة في العلوم

والذي ينقل عن ابن  -( م1631/ه1761ت) العلوم فاق نظيره بفاس، حيث يشير صاحب أزهار الرياض 

 بالمقارنة معابل قصور بلاد المغرب الأقص ى وبالمق ،شرق في العلومقصور بلاد المغرب عن بلاد الم - خلدون 

فريقية والمغرب الأوسط في العلوم العقلية، ففي الوقت الذي يشير فيه إلى انتقال العلوم العقلية من إ

نجده يسجل انعدام المشاهدة في المائة  ،المشرق إلى تلمسان بريادة أبي عيس ى موس ى ابن الإمام التلمساني

ق التلمساني عن الفاس ي يبرز من خلال طريقة ويضيف المقري بأنّ مظهر التفوّ . 4الثامنة لمسلك النظار بفاس

  ،5التدريس والتفكير التي كان يعتمدها مشايخ فاس وعلى رأسهم الشيخ الحافظ الصرصري 
ّ
ه أبو الذي ولا

عبد  يعيس ى موس ى وأب يمه كل من أبة ما قدّ اوكيف كانت قاصرة عن مجار  ،عنان المدرسة المتوكلية بفاس

وفي نفس . 6الفائقة عندهم عما هو متوفر بفاس ،فيما يخص ملكة العلوم العقلية ،الله الشريف التلمساني

النقلية وا في العلوم نبغوعلى أكتاف أعلام  ،كان التعليم بزواوة يقوم في المساجد والزوايا( م16/ه1ق) الفترة 

 .7وفق ما نبهت عليه الدراسات فريقية وتلمسانإعن تلك المتوافرة ب انأش قلّ تلا و  ،والعقلية

                                                           

  511المصدر السابق بونار، ص : الغبريني  1

  541المؤسسات العلم والتعليم، ص (: بناصر) البعزاتي  2

  351المقدمة، ص : انظرابن خلدون   3

  43،  44، ص 4إزهار الرياض، ج: المقري   4

 الحافظ الصرصري  5

  41، 43، صص4ازهار، ج: المقري   6

، صص 5224، 3،ع4، مجلة الدراسات التاريخية، قسم التاريخ، جامعة الجزائر الايلوليأحمد بن إدريس (: احمد)وانظر دراسة ساحي  7

ة العلمية ، أطروحة دكتوراه في العلوم، إشراف ع دور قبيلة (:مفتاح)؛ راجع أطروحة خلفات 432موجز تاريخ الجزائر، ص : الكعاك 13،11

تمّ طبع الرسالة فيما بعد ،  .4155-4151لالي، قسم التاريخ، جامعة الجزائر، زواوة في الحياة ، أطروحة دكتوراه العلوم، إشراف العزيز في

م، دراسة في دورها السياس ي والحضاري، دار الأمل للطباعة والنشر 51-54/ه2-1قبيلة زواوة بالمغرب الأوسط مابين ق: أنظر خلفات مفتاح

 .4155والتوزيع، تيزي وزو ،الجزائر ،



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

331 
 

 ،أفادتنا المصادر عن هذا التباين الحاصل بين حواضر تلمسان وبجاية والقيروان من جهةلقد 

  ،وما ولاها من جهة ثانية ،وحاضرة فاس المرينية
ّ
ففي الحديث عن عبد   ،مفيما يخص طرق البحث والتعل

ه جلس مجلس أبيه( م1377/ه971ت) الله بن محمد بن أحمد الشريف
ّ
فجرى على  ،يستفاد من ترجمته أن

، 1مذهبه نظرا ونقلا وتحقيقا، وربما كان الانتفاع به أكثر من أبيه في أصول الفقه لحسن تقريبه وبسطه

ومذهبه في الأبحاث والأنظار  ،ترتيب أبيهجرى على " يقول صاحب مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه 

وسلك سبيله في التحقيق والاستبصار، واعترف أقرانه به بالإتباع والانتفاع، وقد كان ذلك أيام  ،والانتقال

ثم انتقل إلى الجامع الأعظم  م،1366/هـ965سنة  تدريسه بالمدرسة اليعقوبية التي بناها أبو حمو الثاني

 .2بتلمسان

حتى إذا فرغ  ،بالسرد والشرحفي منهج تدريسه للطلبة يبدأ عبد الله بن محمد الشريف  كان أبو محمد

اه الله من فقه وملكة حبوفق ما  ،أخذ في الترجيج والتوجيه والتخريج -تقديم النصوص وطرحها -من النقل 

ه لم يكن ليعمل ملكة الحفظ التي عرف بها المغاربة  ،3ذكاء وفهم وفطنه
ّ
 ،ا كان يعمل العقل، وإنمّ فقطأي أن

قد سطره أبوه  ،سلكهالذي ذهب ذا الموه ،ويعطي متسعا للفكر لأجل الوصول إلى الاجتهاد الصائب ،العقل

إذ كان يرى بأنّ الطلبة إنمّا ينتفعون  ،الذي ورّث لطلبته هذا المسلك ،سالفا أبو عبد الله محمد الشريف

 ،ثم يفصل بينهم ،تفسيرهابينهم في المسألة كان يأمرهم ب ، فإذا طال البحثشةبالبحث والمناظرة والمناق

 وقد عُ  .ويعطي ذا الحق حقه
ّ
. 4، ولا يقدم درسه وفكرته من كتاب واحده كان ينظر في كتب كثيرةرف عنه أن

منهج الفاسين المعتمدين أساس على  ،بلاد المغرب تشهد منهجان في البحث والتدريس عموماهكذا كانت و 

يركز على ، و طرح منهج مخالف يهتم بإعمال العقل والفهم مّ ذكره سالفا، في حين تمّ الحفظ وفق ما ت

 منوعدد لا باس به  ،يين والبجائيينوهو ما كان متداولا لدى التونس ،المناقشة والمساءلة والتعاطي العلمي

 .وهي طريقة المشارقة المتأخرين ،التلمسانين

محمد عبد الله بن محمد الشريف الابن من المدرسة  و ببأنّ انتقال أكذلك  وقد أفادتنا المصادر

جعله في مواجهة طلبة من الصنفين السالفين، طلبة فاس المعتمدين على  ،اليعقوبية إلى الجامع الأعظم

وقد استطاع أبو محمد الشريف أن يجمع بين  ،الحفظ وطلبة تلمسان السالكين مسلك الفهم والعقل

حينما تحدث  ،ويعضد هذا التوجه ما ذكره السخاوي . 5شد ما يمكن أن يكون وتحقق المراد في أ ،الطريقتين

                                                           

  434، ص 4نيل، ج: علي ابو الحسن المغربي، انظر التنبكتي وهي شهادة الفقيه القاض ي  1

 أ /  13مجموع مناقب ابي عبد الله الشريف وولدية، مكتبة آل سعود، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ورقة    2

 ب /  13نفس المصدر، ورقة   3

 ب /  42ورقة : مجموع مناقب ابي عبد الله الشريف وولديه  4

  434، ص 5نيل، ج: ؛ التنبكتي533المصدر السابق، ص  :ابن مريم  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

332 
 

أنّ بعض الطلبة قالوا  م،1611/هـ111 وفى في حدودتالمعن محمد بن محمد بن أبي قاسم المشدالي البجائي 

 لا نفهم جميع ما تقول  :"له
ّ
مدرسة بجاية من ا يعني أن الحلقة كانت تضم طلبة ممّ  ،"تنزل لنا في العبارة فإنا

  .1"دعوني أرقيكم إلي  ولا تنزلوني إليكم :"وقد كان رد المشذالي قوله ،وطلبة من مدارس أخرى 

، إذ كان عموما ببلاد المغربللفقه خصوصا ويمكن إدراج ملاحظات أخرى حول طرق ومناهج الدرس 

المتقدمين منهم  علماءويأتون بأقوال ال ،الفاسيون يجعلون المدوّنة في الفقه كأساس للدرس الفقهي

ثم ينطلق إلى  ،ومن مؤلفات أخرى، ولا ينتهي الشيخ من المسألة حتى يسرد كل الأقوال فيها ،والمتأخرين

، فإننا نجد خلاف ذلك في تلمسان مثلا في تناول المدونة على طريقة الجدل تأسيا بمالكية المسألة الثانية

الفقهاء في تدريس المدونة بذلك على طريقة القرويين، حينما وفي هذا يؤكد المقري على أن اعتماد . العراق

عكفوا على المدونة بتصحيح رواياتها وتتبع ألفاظها، في حين تحضر الطريقة الثانية في تناول المدونة، وهذا 

وقد وجدت الطريقتان في حواضر المغرب الأوسط . 2على رسم العراقيين القائم على المناقشة والجدل والنظر

مما يعطي إشارة إلى تنوع مدارس الفقه حتى داخل المذهب المالكي، وربما في الحواضر المتقاربة مسافة . كذلك

 . أو حتى في الحاضرة ذاتها 

مع  -المقابل انتشرت في  من سماتها الشرح والتفصيل، فقد ومن جهة أخرى، إذا كانت طريقة القرويين 

   .صداهما بحواضر المغرب الأوسط أيضا، وهما الطريقتان اللتان نجد 3طريقة المختصرات -مرور الزمن

عموما والأوسط  فعمد المشتغلون بالفقه في بلاد المغرب ،تمّ اغتنام فرصة ملكة الحفظوبالموازاة مع هذا 

توجه إلى المتعلمين من أجل تسهيل  ،غير الفقهفي و ،إلى صناعة أبيات موزونة ومقفاة في الفقه خصوصا

وتمكين الطالب من المادة العلمية، وقد يكتفي منها المنظم بالتلميح للقضايا والقواعد، وربما كان  ،حفظال

، وقد يطول الشرح على ذلك وهو ما قد يجعل فهمها يتطلب وضع شروح ،يكتنفها الغموض والتعقيد

طريقة  -ت هذه الطريقة ، وهكذا كان4وهي ظاهرة تعرف بالنظم التعليمي ،ما كتب عن المسألة باستحضار جلّ 

 -الطريقتان كانت فأو المنظومات قد ساهمت في نشر المختصرات التي انتقدها عدد من الناس،  -حفظ المتون 

 .فيما بعد مدة من الزمن ا  واستمرت، العصر  تا ظاهر  –الاختصار والمتون 

الذي كان يدور ببلاد ة عن الواقع العلمي وعليه فإنّ هذه الإشارات من نصوص حية تقدم صورة جليّ 

عند عبور أصحابها بلاد المغرب  -نقتنع بشطط بعض المصادر التي تحدثت  المغرب الأوسط، مثلما تجعلنا
                                                           

شمس الدين محمد بن ) انظر السخاوي . وقد حلاه السخاوي بصفات جليلة تظهر مدى تقدير علماء المشرق  لعلماء بلاد بجاية وتلمسان  1

  524، ص 12، ج11ج الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، دت،(: عبدالرحمن

 .وسيأتي بيان هذا في الفصل الأول من الباب الرابع، عند الحديث عن المناهج. وما بعدها 41، ص4أوهار الرياض،ج: أنظر المقري   2

 . سياتي بيان ظاهرة مختصرات في الفقه لاحقا في الباب الثالث،الفصل الثالث التصنيف  554المرجع السابق، ص : اسكان الحسين  3

  555نفسه، ص : اسكان الحسين 4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

333 
 

ومن هؤلاء ما كتبه العبدري في أثناء رحلته عن حواضر  ،من العلماء ودور العلم خلو هذا المجال - الأوسط

  .1وطلبته جرداء من أماكن العلم ،قفرا من العلماء تصويرها على أنّها كانت التي تمّ  ،المغرب الأوسط

 

 

 :العلمي بالمغرب الأوسطـ مواد الدرس  ه

، فإنّ  وغرف المدارس بالمغرب الأوسط ،في حلقات المساجد النقلي أو العقليوإذ نشير إلى مواد الدرس 

يدرسه الشيخ في مادة الذي كتاب باعتبار ال - المعتمدة على دراسة كتاب تبيّن مادة الدرسطريقة التلقي تتبع 

 تمّ يإلى أن  ،حيث يخصص الشيخ فترة زمنية يتلقى فيها الطلاب نوع الدرس من الكتاب المعتمد -من المواد

 .كدلالة على الاستيعاب والحفظ للمادة ،يأخذ عنه الطلبة المتلقون إجازة بعد إتمام الكتابثمّ الانتهاء منه، 

  يضاحفي مزيد من الإ لا يسع الباحث و 
ّ
 رجالوتراجم ال ،وأثبات الفقهاء ،فهارس العلماءبرامج و الرجوع إلى  إلا

 .ومجالاته ليتبيّن مواضيع الدرس

بأنّ علوم الدراية التي تعتمد  ،قد أفادنا الغبريني من خلال برنامج درسه، وهو برنامج العصر آنذاكف 

في حين كانت علوم  ،كانت تتلخص في الأصليين والعربية والمنطق ،عمال العقل والفكر والنظر والاستنباطإ

لخص ابن  كما. 2من الأولويات في برامج الدرس ه،الرواية كالتفسير والحديث وعلوم الفقه والتصوف وغير 

من فتحدث عن اقتفاء طريقة ورش  شرح المصدر الأول للتشريع،خلدون في مقدمته أهم ما كان متداولا في 

أبي عمرو بما نظمه أبو  ىز منحوتعزّ  ،خص القراءات رواياتهافيما ي ،بي عمرو الدانيالتسيير لأكتاب خلال 

القاسم بن فيّره في القراء والقراءة، كما تعززت علوم القرآن بكتاب المقنع لأبي عمرو أيضا، والمختص في رسم 

 .3يبونظم ذلك الشاط ،القرآن

                                                           

 يوما واحدا ثم يصدر حكمه على خلو ذلك المكان من   1
ّ
كان العبدري صاحب الرحلة لا يمكث في حاضرة من حواضر المغرب الاوسط الا

 .العلماء، واصفا اياه بما يفيد النزوع للفوض ي والبعد عن التحضر

 413عنوان، ص : الغبريني   2

عمد الشاطبي إلى ما دونه أبو عمرو الداني في كتبه فلخصه ونظمه في ثلاث منظومات هي حرز الأماني المعروفة بالشاطية اختصر فيها   3

 التسيير في القراءات  السبع 

 عقيلة أتراب القصائد في بيان رسم المصاحف العثمانية اختصر فيها كتاب المقنع للداني 

طه عبد )ابو عبية  ؛341المقدمة، ص : ل اختصر فيها كتاب البيان في عد آي القران للداني أيضا،ابن خلدون وناظمة الزهر في علم الفواص

  314،ص 4،ج4113، 5الحضارة الإسلامية، دراسة في تاريخ العلوم الإسلامية،دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،ط(: المقصود



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

334 
 

وعلى رأسها تفسير الطبري  ،المغاربة بتفاسير عدة مشرقيةا فيما يخص علوم التفسير فقد تأثر أمّ 

ولكن مع الإقرار برسوخ قدمه  ،ر على عقائد أهل الاعتزالبّ الأخير الذي يعوكتاب الكشاف الزمخشري، هذا 

 
ّ
سان والبلاغة، كما كان من التفاسير الرائجة المتداولة بين أهل المغرب والأندلس مصنف فيما يتعلق بالل

، "المحرر الوجيز في تفسير كتاب الله العزيز"والمسمى م1151/هـ566ألفه أبو محمد بن عطية ت حسن المنحى

درس التفسير يستند إلى ما توصل إليه الشيخ من شروح  وغالبا ما نجد .1تداوله ببلاد المغرب والذي تمّ 

العقباني  حمد بن زاغو وقاسمأحينما يتحدث عن شيوخه  ،لبعض السور وفق ما وضح ذلك القلصادي

 .2شيخه الثاني ومحمد بن النجار

فإنّ اعتماد المغاربة كان موقوفا على  ،لسنة والحديث النبوي وأما المصدر الثاني في التشريع وهو ا

وأجمعوا  ،ت عليهما شروح ومجالس، وقد كثرت عناية المغربة بصحيح مسلمصحيحي البخاري ومسلم، وتمّ 

ثم " بالمعلم بفوائد مسلم" ا دفع بالمازري إلى وضع شرح عليه سمي على تفضيله على كتاب البخاري، وهو م

، وتبدو العناية به من خلال إكمال شرحه، حين قام أبو الروح "أكمله القاض ي عياض وسماه إكمال المعلم

، لتبقى العناية به على زمن 3"إكمال الإكمال"بالتصنيف عليه موسومه( ه963.ت)عيس ى بن مسعود الزواوي 

وسنن  ،وهذا دون إهمال الموطأ  ،4"مكمل إكمال الإكمال" الذي وضع عليه شرحا سماه ( ه175.ت) السنوس ي

 . 5أخرى 

في حين تحضر كتب الفقه المالكي ببلاد المغرب بشكل لافت، حيث لا نجد في ساحة المغرب غير الفقه 

فرواج الموطأ والمدونة ثم الواضحة والعتبية ومختصر ابن أبي زيد على . بالأخص في المراحل الأولىو  ،المالكي

وفق المنهج المالكي لا و  ،كان ضمن أولوية تدريس الفقه ،6ومختصر خليل وتهذيب البرادعي تهورسالالمدونة 

المستندات في الفقه المالكي التي جميع ب -أثناء الحديث عن فقيه عالم  -غير، وتزخر كتب الطبقات والتراجم 

بقيت المدونات المالكية وشروحها إلى أن دخل كتاب ابن الحاجب الفرعي قد ، و 7يعتمدها الشيخ مع تلامذته

                                                           

ي وهو من عجم العراق يشرح فيه كتاب الزمخشري، بيّن فيه الكثير من سقطات تحدّث إبن خلدون عن دخول مصنف لشرف الدين الطيب1 

 . 344المقدمة ص : ابن خلدون .  المعتزلة، وجعل الكتاب في متناول الناس بحيث صار نفعه اكثر من ضرّه بالنسبة لأهل السنة

 . 511، 514، ص " تمهيد الطالب ومنتهى الراغب"الرحلة :  انظر القلصادي  2

 .424المصدر السابق، ص: أنظر ابن فرحون . جزءً  54و شرح صحيح مسلم يقع في ه  3

 .512المصدر السابق، ص: شرح لصحيح مسلم أيضا، راجع الشفشاوني  4

 . 341المقدمة، ص : ابن خلدون   5

 .راجع  عناية فقهاء المغرب الاوسط بأمهات التصنيف المالكي في الفصل الثالث من الباب الثالث   6

 .، وما بعدها 41المصدر السابق، مقدمة برامج بونار ص : انظر توصيف ذلك عند الغبريني  7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

335 
 

 . 1إلى بلاد المغرب أبو علي ناصر الدين الزواوي  همادخلأالطالب المغربي، وكان ممن  حيث اعتنى بهما ،والأصلي

ضيفت بذلك إلى مجموع 
ُ
 .الكتب المالكية المتداولة بأماكن التلقي بالمغرب الأوسطوأ

إلى ما كان يتداول في فنون عدة  ،أشار أيضا عدد من المصنفين في أخبار الرجال بالمغرب الأوسطكما 

ما و  ،منطق وأصول وكلام وأدب والفرائض، فتحدّثوا عن لامية الأفعال لابن مالك وأرجوزة التلمساني من

والمستصفى للغزالي أيضا  ،، وكتاب الإحياء للغزالي في التصوفالفرائض الصحيحة والكسرية  في 2ألفه الحوفي

كما كان لمؤلفات  ،4بردة وشروحهاالبالإضافة إلى  ،ا يتداول ممّ ابن عطاء الله  مثلما كانت حكم ،3في الأصول 

وبرهانيه السلالجي وجمل وإرشاد الإمام الجويني ومنهاج البيضاوي  ،ابن الحاجب الفروعية والأصولية

  . 6وغيرها من المؤلفات المتداولة مما سنتطرق إليه لاحقا .متوافرة متداولة ، 5 الخونجي

وانتشاره عبر الدرس التعليمي بالمغرب عموما  ،يمكن ملاحظة الحضور القوي للتصنيف العقديو 

والأوسط خصوصا، فقد كانت مؤلفات محمد بن يوسف السنوس ي مصدرا مهمّا في دراسة علم الكلام، 

عقيدة أهل التوحيد المخرجة بعون الله تعالى من " عقيدته الكبرى المسماة بـ  وذلك ما نلاحظه من خلال

عمده أهل " شرحها المسمى  ، ثمّ "بفضل الله أنف كل مبتدع عنيد ظلمات الجهل وربقة التقليد المرغمة

، ثم عقيدته الوسطى، وشرحها وعقيدته الصغرى ثم شرحها ثم "التحقيق والتسديد في شرح عقيدة التوحيد

 وقد  .7نة لعقيدته الصغرى وشرحهاالتي وضعها مبيّ " وشرحها ثم المقدمات " اختصرها إلى صغرى الصغرى 

ينها الكبيرة والمتوسطة وبجميع عناو  ،مد بن يوسف السنوس ي منذ تأليفها إلى زمن متأخرظلت عقائد مح

ي متداولة في مساجد حواضر المغرب كلها، ففي ترجمة لعلماء بني راشد أشار الشفشاون ،فيدةحالو  والصغرى 

ي كان من كبار الذ ،بتاخرسان من جبال بني راشد( هـ17ق )حمد المعروف أإلى الإمام الفقيه أبي العباس 

حيث تتعطل كل الدروس لأجل درسه، كما كان أحمد بن أقدار  ،والذي كان يلقي دروسه بتلمسان ،الأعلام

                                                           

 .344المقدمة ، ص : ابن خلدون   1

وهو أحمد بن محمد بن خلف بن عبد الغني أبو القاسم الكلاعي الإشبيلي الشهير بالحوفي لمولده بحوف، أصله من حوف مصر، وهو من   2

 ..414شرف، ص: م له سماعات وإجازات على علماء عدة ، ابن قفنذ5524/هـ122م وتوفي سنة 5553/ هـ151بيت علم وعدالة ولد عام 

، وسيأتي بيان أهم المصنفات المتداولة والمؤلفة بالمغرب 525، ص 2، ج1الضوء، مج : ؛ السخاوي  421البستان، ص : انظر ابن مريم  3

 .الأوسط لاحقا  في الفصل الثالث من الباب الثالث

 .35 -12الرباط من ورقة  54225من الشيخ ابن زكري لعبد المجيد بن علي بن محمد الزيادي،في مجموع، خ ح، رقم ( ترجمة) انظر تقييد  4

  514الرحلة، ص : القلصادي   5

 انظر الفصل الثالث من الباب الثالث فيما يخص التصنيف بالمغرب الأوسط  6

المواهب : ابو عبد الله محمد بن عمر الملالي.   نوس ي في المواهب القدوسية في المناقب السنوسيةراجع في مصنفات محمد بن يوسف الس  7

 وما بعدها  434، ص 4155دار كردادة للتوزيع الجزائر طبعة خاصة : القدوسية في المناقب السنوسية، تح علال بوربيق



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

336 
 

مهتما بعلم  ،هـ يتداول العقيدة الصغرى للسنوس ي 17الراشدي المتوفي في أول العشرة الخامسة من ق 

 .1الكلام

رغم أنّ منحى السنوس ي كان  ،الصوفيةلاحظ الباحثون أنّ مؤلفات السنوس ي اصطبغت بالصبغة 

إلى علوم  -تبعا لروح العصر  -مالوا  قلي، لكن شارحي ودارس ي مؤلفاتهيجمع بين الظاهر والباطن والعقلي والن

ت ) وهو يدرس عصر محمد المقري  -في هذا السياق بأنّ جل العلوم (A. Bel) ألفرد بللاحظ كما  ،2الباطن

 وعلم التصوف يسير إلى جانبها، وأنّ المدارس التي كانت تدار فيها الحركة  ،لم تكن تدرّس -(م957/1351
ّ

إلا

، وأشارت نفس الدراسة إلى أنّ السلطة كان لها 3فيها التوجه الصوفي انتعشالفقهية والعلمية هي نفسها التي 

ه 4هم أولياء اللهوأنّ القائمين عليها  ،من حيث أنّها تنظر إلى الصوفية نظرة تقدير ،لها دور في هذا المنحى
ّ
، وإن

وتمّ إذابه ذلك الجليد  ،را بين الفقهاء والمتصوّفةبيبإشراف السلطة على إقامة المدارس قد حققت تقاربا ك

 . 5برز من الجانبين تيار الاعتدال، فكان يرسم العلاقة بين الفريقين الذي

لسلطة الى محاولة التقرّب من مما دفع ا ،كما أفرز لنا هذا التقارب تلقائيا صنف الفقهاء المتصوفة

هذا التيار الذي صار ينتشر داخل المجتمع، وربما كان هذا العمل من السلطة يهدف إلى البحث عن الشرعية 

في وقت كان فيه الانقسام السياس ي ببلاد المغرب قد سرى في  ،والتأييد من المجتمع والعلماء ،السياسية

بعد تسجيل ذلك التراجع الذي شهدته و  ،المحدق ببلاد المغرب في مقابل الخطر  ،جسم الكيانات السياسية

وقد يرجع فضل هذا التقارب بين الفقهاء المتصوفة والمجتمع وسلطة إلى تداول . القوى الإسلامية بالأندلس

إذ يحضر مصنف إحياء علوم الدين للإمام  ،مصنفات ببلاد المغرب تجمع بين الاعتدال الصوفي والفقهاء

وصار يشتمل على نظرة صوفية  ،التدوين فيه لأحكام الورع والاقتداء والآداب م مصنف تمّ الغزالي كأه

رت بشكل كبير على مجتمع المغرب الأوسط، وكان تداول الإحياء في المجال الصوفي مثل تداول  ،معتدلة
ّ
أث

 .6المستصفى في مجال الأصول لنفس العالم

                                                           

  551دوحة الناشر، ص : انظر الشفشاوني  1

، الشركة الوطنية للنشر 4، ج(م41-51)تاريخ الجزائرالثقافي من القرن العاشر إلى القرن الرابع عشر الهجري (: و القاسمأب)سعدالله : انظر   2

  21، الجزائر،ص 5225والتوزيع، ط 

  413، 411،صص 5222، 4الفرق الاسلامية في الشمال افريقي، تر عبدالرحمن بدوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط: الفرد بل  3

  411نفس المرجع، ص : بل ألفرد  4

 ي مخابرها لأغراض، انظر بونابي الطاهر وهو يناقش محمد فتحة حيث أشار هذا الاخير الى الدور المباشر للسلطة في صناعة التصوف ف  5

، ص 4التصوف في المغرب الاوسط، ق ( : الطاهر)بونابي . في حين رأى مخالفه بأن المسالة لا تعدوا أن يكون دور السلطة شكليا فحسب

العلوم م، منشورات كلية الىداب و 51 -م54/ ه2ق -1النوازل الفقهية والمجتمع ابحاث في تاريخ الغرب الإسلامي من ق(: محمد)؛ فتحة  123

 . 414، ص  5222الإنسانية، عين الشق، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ط

 . 314انظر حديث ابن خلدون عن التصوف في بلاد المغرب ومنحاه في المقدمة، ص   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

337 
 

  :التعليمعلماء المغرب الأوسط لمنظومة و ـ نقد 

كانت بمثابة  ،فت في علم من العلوم العقلية أو النقلية القديمة أو الحادثةنّ لاحظ أنّ المدونات التي صُ ي

فقها أو تفسير أو تصوفا أو  ،نموذجا لاستيفاء الطالب درسا من الدروسأتدريسها، وتصير  المادّة التي يتمّ 

يمكن بواسطتها أن يتصدر  ،خ متخصص على إجازةيتحصل الطالب بعد إملائها عليه من قبل شيل ،فرائضا

وكانت طريقة الدرس ومادته العملية في حدّ ذاتها محل . من ذلك المصنف فقط ،س في تلك المادةيلتدر ل

لفرد أومن ذلك إشارة  ،وانتقاد وتوجيه من قبل العلماء الساهرين على السير الحسن لهذا المجال ،ملاحظة

، 1هـ1التي كانت سببا في انحلال العلوم الإسلامية ابتداء من ق  ،وفرة الكتب الرديئة إلى ظاهرة( A. Bel)بل 

 ،فسد العلم كثرة التأليفأإنمّا " :الذي قال (م1356/هـ959.ت)قف الآبلي و وقد رجع في هذا الحكم إلى م

حتى صار العلم  ،صدقولعمري لقد " بقوله  (هـ957 .ت) ، ووافقه تلميذه محمد المقري 2"وأذهبه بناء المدارس

 ،ع العلميحينما ذكر بأنّ التأليف نسخ الرحلة التي هي أصل تجم ،شرح الموقفثمّ قام ي . 3"والخطط بالتوارث

ب الجرايات، فيقبل بهم على 4حيث ينفق فيها الرجل مالا كثيرا
ّ
، وأمّا البنيان فلجذبه الطلبة بما فيه من مرت

كمه ويصرفهم عن أهل العلم حأو من يرض ى بنفسه دخوله في  ،والإقراء بهممن يعيّنهم أهل الرياسة للإجراء 

وبذلك الارتماء في . 5حقيقة الذين لا يدعون إلى ذلك، وإن دعوا لا يجيبون وإن أجابوا لا يفون لهم بالغرض

  .حجر السلطان، فيصرف هؤلاء الطلبة عن حقيقة العلم

 
ُ
حينما عزفوا عن  ،قف الأخلاقي الذي اتخذه بعض العلماءرجع نكران بنيان المدارس إلى ذلك المو وقد أ

ا دفع إلى ممّ  ،وما يطبعها غالبا من جور  ،عندما كثرت الجبايات من طرف هؤلاء الأخيرين ،ملاقاة الحكام

التساؤل حول حلّ ذلك المال أو حرمته، وبالتالي هل يجوز أخذه كأعطيات والبناء به، فكان ذلك سببا في 

وربّما هذا ما يدفعنا . 6وأنّ ذمم الحكام الذين بنوها مستغرقة ،ةدارس من حيث أنّ المال شبهاء الممعارضة بن

 ،وميولهم إلى الزهد والانقطاع للعلم فقط ،يدفعنا إلى تفسير ظاهرة عدم تعاطي بعض العلماء الجرايات

                                                           

 . 415الطرق الاسلامية، ص : الفرد بل  1

 . 441: البستان: ابن مريم  2

 454البستان، ص : ؛ ابن مريم 445كفاية ص : التنبكتي   3

الحلل السندسية في الاخبار التونسية، تح محمد الحبيب الهيلة، دار الغرب الغسلامي، بيروت، لبنان، (: محمد بن محمد الوزير)السراج   4

 .114، ص 5، ج5221، 5ط

 . 114، ص 5الحلل، ج: السراج  5

  551تاريخ التعليم، ص : إسكان الحسين  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

338 
 

ما أنفق ما 
ّ
والفرار من الحكام، فقد كان أبو عبد الله محمد الشريف لا يأخذ مرتبا من مدرسته ولا غيرها، إن

 . 1إذ كان هذا الأخير يرتب له نفقة من ماله فيكتفي بها ،أنفق على طلبه العلم من مال أبيه

وكان من جملة ما أشار إليه  ،انتقد ابن خلدون في مواضيع عدّة حالة التعليم ببلاد المغرب والأندلسو 

من حيث أنّ العناية بالحفظ كانت  ،وأهل فاس خاصة ،طريقة التعليم التي اتبعها أهل المغرب عامة ،في ذلك

هي المسيطرة على الدّرس العلمي بفاس وبلاد المغرب، ولم تكن لهذا الطالب ملكة التفاوض والمناقشة، 

لا يفاوضون، كما أنّ طبيعة تلقي العلوم دفعت إلى طول و  ،فتجدهم في مجالس العلم سكوتا لا ينطقون 

على عكس تونس خمس سنوات، فيضيع عمر  ،تصل إلى ست عشرة سنةقد التي  ،مكث هؤلاء في المدارس

وإنّ الدارس لموقف كل من الآبلي وابن . 2هو ما لاحظه في فاس والأندلس ،طويل في سبيل تحصيل مخلّ 

وإشادة ابن  ،من حيث نكران الآبلي لبناء المدارس ،اك تعارضا فيما بينهمايجد هن ،خلدون فيما يخص البناء

 .3نّ العلوم يتم تحصيلها حيث يكثر العمرانلأ  ،عمرانالخلدون ب

ة  ،طريقة تلقي العلوم ببلاد المغربفيما يخص  ،ومن الانتقادات التي تمّ إثارتها
ّ
شيوع الاختصارات المخل

وكان من الذين انتقدوا هذا المنحى الفقيه  .إيضاح المختصر إلى شرحهيلجأ النّاس لأجل حيث بالعلوم، 

ه يجهل مؤلفيها ،الذي أشار إلى عدم أخذه بهذه التقييدات المتأخرة ،القباب
ّ
ولتأخر زمانها، وكان اعتماده  ،لأن

كما ، 4ابن عرفة على مختصره الفقهي حينما لقيه في الحجأيضا انتقد الذي وهو  ،على الأقدمين المشاهير

ه ينكر  ،شارات وفوائد وحكايات كثيرةإ" المحاضرات"عن المقري الجد من كتابه  حنقل صاحب النف
ّ
منها أن

ه يعتبر  ،الخوض في الكلام عن البدع والشبه
ّ
التصنيف ضدها أو الوقوف في وجه بغية تقويضها ودفعها، لأن

المقري  و  .إضرار بالعملية التربوية التعليمية مما يؤدي إلى ،جريا وراء إظهارهاانتشارها بالتشنيع والرد هو 

وهي الطريقة التي اعتمدها المغاربة عن فخر  ،على طريقة التعليم التي انتقدها الآبلي سابقا يردّ  هذافي الجد 

أشد منه في  ،من تحقق من كلامه وجده في تقرير الشبه"  :منتقدا الرازي  مدين الرازي في تقرير الكلام، فقاال

 ،وأوضح صاحب البستان مسلك المقري الجد ونقده لطريقة التعليم. 5"وفي هذا ما لا يخفى  ،الانفصال عنها

                                                           

 أ /  43بد الله الشريف وولديه، ورقة انظر مجموع مناقب أبي ع  1

  351، 353المقدمة، صص : ابن خلدون   2

كما أشار إلى أصناف العلوم : انظر ابن خلدون حينما عقد فصلا يشر فيه إلى أن العلوم إنما تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة  3

  351المقدمة، ص : الواقعة في العمران، ابن خلدون 

  534، ص 55المعيار، ج: الونشريس   4

  422، ص 1نفخ الطيب، تحقيق إحسان عباس،  ج: انظر المقري   5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

339 
 

ونسبوا ظواهر ما فيها إلى  ،حينما تحدث عن نقل الناس من المختصرات الغربية أربابها ،وسلوك الدرس

  .1اتبع في ذلك طريقة شيخه الآبلي ه على اجتناب الأخذ من كتب المسخوطين، وقدأمهاتها، كما نبّ 

ة  ،اوخصص ابن خلدون فصلا مهمّ 
ّ
انتهى فيه إلى أنّ كثرة الاختصارات المؤلفة من العلوم مخل

بالتعليم، واعتبر إقدام الناس على العلوم قد سبب عسرا في الفهم، وكانت نيتهم في ذلك تسهيل الحفظ ، 

وسار على شاكلته في انتقاد منهج  .2فتمّ الإخلال بالتحصيل  ،يمولكن النية الحسنة أعاقتها فساد طريقة التعل

 . 3حيث أشار في كتابه الموافقات وفي فتاويه إلى نفس المعنى ،يبالمختصرات أبو إسحاق الشاط

الذي تحدث من خلال مقدمته  ،سار على طريقة الآبلي وابن خلدون والمقري أبو إسحاق الشاطبيلقد 

على الكمال  ،وهو أخذه عن أهله المتحققين به ،الثانية عشرة عن انفع طرق العلم الموصلة إلى غاية التحقيق

ه لابد أن يؤخذ عن المعلم
ّ
إذ الرجال هم مفاتيح  ،وليس من الكتب مباشرة، بل لابد من معلم ،والتمام، وأن

، وأن يكون قد أخذه كأن يكون المعلم يعمل بعلمه ،وأعطى لذلك شروطاالعلم، ولا يؤخذ إلا ممن تحقق به، 

فتكلم عن المشافهة كأحسن  ،وأضاف الشاطبي الكلام عن أفضل طرق أخذ العلم .4عن شيوخه مشافهة

وجعل لذلك  ،والثانية مطالعة كتب المصنفين .ترخصت في الكتابة لشيوع النسيان وأنّ الناس ،الطرق 

والثانية تحري كتب المتقدمين من أهل العلم المراد على خلاف  ،منها فهم مقاصد ذلك العلم المطلوب ،شروطا

 .5المتأخرين

ي لطرق الدرس والتعليم في زمانه لم يكن موقفا وحيدا فريدا، بل كان هناك بانتقاد الشاط والظاهر أنّ 

يخه الفقيه الخطيب أبو عبد الله محمد تيار يعارض الطريقة الموجودة، حيث ذكر في بعض الإنشادات عن ش

بما يدل على شيوع التذمر في هذا ( من الطويل) قول الشاعر ( هـ911-هـ911) بن احمد بن محمد بن مرزوق 

 . ، مقطوعة جاء فيهاالصدد

س  
ــــو  ه  ر للتدريس كــــــل م  ـــــد  ص 

 
            ت

 
ى بالفقيه الم

 
مــــ س 

 
يــــــد ت ل 

 درس  ــب 

                                                           

وقد اخطأ صاحب تحقيق المقدمة القرطبية حينما نسب الكلام من ابن مريم الى  424، 424المصدر السابق، صص : راجع ابن مريم  1

المقدمة القرطبية بشرح (: ه113يحيى ت)حول التعليم ، انظر القرطبيمحمد المشذالي، في حين الكلام عن المقري والآبلي من قبل ابن مريم 

  35، 31، المقدمة ، صص 4111، 5العلامة أحمد زروق البرنس ي، تحقيق حسن زقور،الجزائر، دار ابن حزم، ط

 وما بعدها وسنتطرق الى الظاهرة الاختصارات لاحقا  115، 133المقدمة، صص : ابن خلدون   2

  544، 541، الفتاوي، ص 23، ص 5الموافقات، ج: يبالشاط  3

 وما بعدها  25،المطبعة التجارية الكبرى مصر،ص 5الموافقات في أصول الشريعة، تح الشيخ عبد الله دراز ، ج(: أبو إسحاق)الشاطبي   4

تحقيق وتقديم، ( هـ321ت ) لشاطي فتاوي الإمام ا: ،انظر المسألة كذلك في فتاويه الشاطبي 23، 21، صص 5الشاطبي، المرفقات، ج  5

 وما بعدها 541، تونس، ص 5221، 5131، 4محمد أبو الأجفان ط



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

340 
 

وا 
 
ل
 
ث م 

 
ت ق  لأهـــــل العلم أن ي  ــــح 

ً
س   ف جل 

اع في كل م 
 

ديم  ش
 
يت  ق ب   ب 

ها ال 
ز  ا من ه 

 
د ت حتى ب 

 
ل ز  قد  ه 

 
لس   ل

 
ف ا كل م  ه  ام  ها وحتى س 

 
لا

 
 1ك

فضلا عن  ،والطريقة التعليمية ببلاد المغرب ،ما يعني عدم اقتناع عدد من العلماء بالنهج التربوي  ذاوه  

واعتماد المختصرات كانت شائعة في كل مكان مشرقا ومغربا،  ،باعتبار أنّ طريقة الأخذ من الكتب ،رق المش

فكان عصر  ،التي لم يتم الأخذ بهاو  ،مما أدى إلى التأخر والتراجع، وأفرز ذلك مجموعة من الانتقادات

والاكتفاء  ،كما لوحظ انكفاء أهل المغرب على فروع .هـ بشكل واضح وكبير7الضعف والانحطاط فيما بعد ق

 الفكري، نتج ذلكا أدى إلى تقوقع المشهد ممّ  ،ةتأخر نخراط في التيارات الفكرية الموإحجامهم عن الا  ،بالتقليد

وبعدهم عن التنظير والبحث، وربما تكون  ،منها الميولات العملية بالنسبة للمغاربة عموما ،لجملة من الأسباب

با إضافيا ودافعا نحو التقوقع بس ،بالمقارنة مع ما هو متوافر في المشرق  ،وقلة الحواضر ،البداوة غلبة

 .2والجمود

فإنّ الاعتقاد الراجح أنّ ذلك كان مخصوصا في القرون الأولى إلى عهد  ،وإذا أمكن مسايرة هذا الطرح

إنمّا كان من قبل العامة، في حين  ،أمّا فيما بعد فإنّ الانكفاء على التقليد والفروع ،الموحدين ببلاد المغرب

بتعاد عن الا و ،قد وصل بعضهم إلى الاهتمام بالأصول  ،وجدنا خاصة القوم من فقهاء ذوي الاختصاص

زييف والتخيير الفروع، بل إنّ عددا منهم قد وصل درجة الاجتهاد في المذهب أو خارج المذهب، وبلغ مرحلة الت
 . مما يعني أنّ ما ذكرته هذه الدراسة تحتاج إلى تعديل في حكمها وتريثفيما بين الفتاوي، 3

ه فيما بعد القرن ،هـ 7 و9ولكن الملاحظة ذاتها وإن كنا نتحرج من إدراجها كظاهرة فيما بين ق 
ّ
هـ 7فإن

وسيره في هذا الاتجاه إلى زمن  ،نحو التردي إلى استمرار وضع التعليم ،التوصل إليه آنفا قد تقرر ما تمّ 

 ،خصوصا حينما ازدادت ظاهرة التصوف انتشارا في بلاد المغرب الأوسط ،وانتهى إلى مجالات خطيرة ،متأخر

 واعتقد النّاس في ضريحه في أوساط المجتمع، وتعمّق موقع الشيخ ،وتمّ هجران العلماء إلى الزهاد والمتصوفة

وهجر الطلبة  ،الخرافات والاعتقادات الوهمية، وجرى التنافس حول كسب الأتباعبل سادت ، بعد وفاته

قل التعليم ،همايد دور متج وتمّ  ،المدارس والمساجد
ُ
  الاكتفاء بالحدّ الأدنى في التعليم صار و  ، إلى الزوايا ون

ً
أمرا

                                                           

 23، 21، صص 5224، 5الإفادات والانشادات ، تحقيق محمد أبو الأجفان مؤسسة الرسالة، بيروت ط(: أبو إسحاق)الشاطبي  1

  542، ص سلامية ببلاد المغربالمذاهب الإ : اهمة ضمن محرر حافظي حسن،مس"ية والاستقرار المذهبي بالمغربالأشعر (: " عل ي)الإدريس ي   2

 .44،354تاج العروس، مادة زيف، ج: يقصد بالتزييف تمييز الرائج من الزائف، ثمّ استعملت في الرد والإبطال، أنظر الزبيدي  3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

341 
 

والعودة إلى  ،وترك وغلق باب الاجتهاد ،والالتفاف حول التقليد ،برز تبسيط المعرفة و  ،مرغوبا، بل أساسيا

 .1، مما أدى إلى ضعف المستوى حرية الرأيبذلك تلاشت كما  وترك الأصول ، ،الاهتمام بالفروع

وعليه فإنّ استشراء منحى التصوف في أوساط المجتمع والوسط العلمي تحديدا، قد ترتبت عليه آثار 

فيما  ةيجابيأفرزت آثارا إطريقة التصوف بقدرما وإنّ كبيرة، خصوصا في العلاقة بين التصوف والتعليم، 

فإنّها كانت بالمقابل خنقا للحرية الشخصية وكبحا للاجتهاد، وإن  ،يخص النفس وتزكيتها والالتزام بالتعاليم

 أنّ نهايات العصر الوسيط أفرزت هذه النتيجة ،كان ذلك غير ظاهر في بدايات التصوف
ّ
التي كانت لها  ،إلا

  .اسة في المغرب الوسيطيتداعيات كبيرة على مستوى الفرد والمجتمع والسلطة والس

 :أوقات الدرس. ي

يأخذونها من أفواه العلماء لا من  ،على العلوم إقبال النحل على الزهرأقبل أهل المغرب الأوسط  

 . ، وفي كل الاوقاتورا بعلم من العلوممشه ،ورقات الكتب، دأبوا على ذلك ما وجدوا عالما موصوفا بالورع

 في خضم الحديث عن الدّرس العلمي بالمغرب الأوسطالتوقيت إذ يدخل و 
ّ
عكوف الناس  نا نلحظ، فإن

 ،مضبوطا بمواقيت الصلاة، حيث يبدأ الاسترسال في أخذ العلم بعد صلاة الصبحكان وتحلقهم حول العالم 

يتصدر الإمام عند المحراب بعد صلاة  حيثالأندلس، بما فيها  ،وهي الظاهرة الغالبة على أهل المغرب ككل

لاف إلى  آفيقرأ من الكتب فصولا لإسماع الناس، وقد لاحظ الجزنائي بأنّ العدد عندئذ قد يصل  ،الصبح

 .3تنتهي حلقة النهار عند الزوالل، 2الناس

كانت تستنفذ كلها للدرس  هوقاتأف ،وقد تكون للعالم حلقات عدة ابتداء من الصبح إلى ما بعد العشاء 

 ،وفئة تدريس وأخرى  ،والفاصل بين مادة درس وأخرى  ،والتوجيه، وأنّ أوقات الصلاة كانت بمثابة المستراح

 -1176/هـ616-671)حيث تحدث الغبريني عن أبي محمد العزيز بن عمر بن مخلوف حسب المستويات، 

ه كان  ،الذي كان فقيها وقاضيا وعالم حديث، الذي 4(م1119
ّ
كان عكوفا على التدريس دؤوبا عليه، على أن

كلها دروس مشهورة، وأوقات ، و درس بالغداة ودرس بين الصلاتين ودرس بين العشائيين حيث كان له

ثم اقتصر بعد ذلك على  ،كان ذلك ببجاية والجزائرو  ،باستفادة العلم مقصودة، دأب عليها مدة طويلة

 بالغداة، وآخر بالجامع الأعظم بين الصلاتين، وقد درس عليه خلق جزيري بعين الدرسين أحدهما في مسجده 

                                                           

  43تاريخ الجزائر الثقافي، ص : سعد الله  1

  25 ،21حنى زهرة الآس، صص : الجزنائي  2

  533المصدر السابق، ص : ابن مريم  3

 . 25عنوان ، ص : ولد بتلمسان وتوفى بالجزائر كانت قراءته ببجاية ، انظر الغبريني" عالم جليل وقاض محدث يسمى خزانة مالك   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

342 
 

  . 1كثير، وكان أكثر الناس أصحابا وألينهم جنابا

وربما كان بعض الطلبة من  ،نظرا لكثرتهم ،الشيخ يلجأ إلى تحديد وقت التلقي لكل طالبوكان 

اتا لم تكن معهودة أوقبذلك تجنبوا ف، رلأجل التثبيت أو الاستفسا ،يستوقف العالم بعد صلاة العشاء مدة

أخذ جملة من علم الحساب والفرائض عن محمد الذي محمد بن يوسف السنوس ي وكان منهم  عند الآخرين،

تحدث البلوي عن رغبته في تلقي  كما .2الليل وقد يأخذ منه ذلك جلّ  ،بن قاسم بن توزر بعد صلاة العشاء

وهذا لاستغراق طلبة السنوس ي  ،ولكنه لم يقدر رغم الحرص والرغبة ،حمد بن يوسف السنوس يالعلم عن م

والبلوي في ذلك كله  ،فإذا فرغت قطع ،حتى أنّهم كانوا يقرأون عليه والرملية في أيديهم ،للدرس هأوقات قعود

 أنّ المنية عاجلت السنوس ي ،يترصد الفرصة
ّ
  حقق غرض البلوي تفلم ي ،إلا

ّ
ا يعني ممّ  .3مة السنوس يمن العلا

 . وقليل منه لقضاء الحاجات والنوم ،وما بقي فهو للصلاة والعبادة ،أنّ جلّ أوقات العلماء كانت مملؤة درسا

وما يتلاءم وذهن  ،حسب فصول السنة ،بعض النصوص فيما يخص مواقيت الدرسكما تفيدنا 

مع وجود فترة الراحة بعد  ،الطالب، فإن كان وقت الدرس النقلي ينطلق منذ صلاة الصبح إلى غاية العشاء

كالأصلين والبيان العربية وسائر الزوال صلاة العصر في فصل الشتاء، فإنّ غالب مواقيت الدرس العقلي 

 فيصل الصيف، حيث صرح ابن مريم ف رسهااتد كان يتمّ  ومنطق،ب وهندسة من حساى أنواع العلوم الأخر 

ه كان يقطع نهاره في فصل الصيف لتدر  ،عبد الله بن محمد بن أحمد الشريفل هذكر 
ّ
، 4س العلوم العقليةيبأن

من تفسر وحديث  ،ظ والتثبتالتي تحتاج إلى الحف ،أمّا فصل الشتاء فقد اختص بتدريس العلوم النقلية

ه و  وفقه،
ّ
لازم شيخه ابن زاغو في المدرسة اليعقوبيةيذكر القلصادي أن

لأجل دراسة التفسير والحديث  ،5

ا أيام الخميس والجمعة فقد خصها لقراءة وأمّ  ،في حين كانت العلوم العقلية بها زمن الصيف ،والفقه

لم يكن ف أمّا فيما يخص العطل،  .6وأشار إلى مدى الانضباط والصرامة الذين توافرا بالمدرسة ،التصوف

، ناك عطل توقف الشيخ و الطالب عن التعليم والتعلم والبحث، بل كانت العطل محدودة بالعيدين فقطه

  .7وفق تنظيم سطره المنظرون للعملية التربوية منذ القرن الثالث للهجرة

                                                           

  25نفسه، ص : الغبريني  1

  342كفاية، ص : التنبكتي  2

 343ثبت البلوي، ص : البلوي   3

 .أ/  11ورقة : مجموع مناقب ابي عبد الله واولديه 533المصدر السابق، ص ؛: ابن مريم  4

 .هـ  311هي مدرسة أسسها أبو حمو الثاني للعلامة أبي عبد الله محمد بن احمد الشريف سنة   5

  513تمهيد الطالب، ص : القلصادي  6

 . 27آداب المعلمين المتعلمين، ص:سحنون انظر ابن   7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

343 
 

 الصلات العلمية وأثرها على الحركة الفقهية  : ثالث الفصل ال

 "نموذجاوالمغرب الأقص ى الأندلس  الاتصال مع "                                

 المغرب الاوسط، فبالإضافة إلى ماة في انتعاش الحركة العلمية والفقهية ببلاد أسهمت عوامل عدّ 

البنية التحيتية لمجتمع بالمعلم والمتعلم، وتطور واهتمام عامة ا ين،طسلف ذكره من دور الأمراء والسلا 

نشيطة، التي كان من ثمارها ازدهار  إلى بروز حركية علمية ساهمة في الدرس الفقهي والعلمي، المؤديالم

ورهم على التوجيه العلمي للمجتمع،  لا يمكن إغفال أثر حركة شرفوا بدالتأليف، وظهور طبقة من العلماء، أ

لمصادر إلى عناية أشارت احيث . لحياة العلميةودور الهجرة والرحلة في طلب العلم في تطوير ا العلماء والطلبة

بلي وابن ، وفق ما ذكر الآ من شروط اكتساب العلم العلماءعدّها قد و  وسط بالرحلة العلمية،طلبة المغرب الأ 

ء الطلبة في فإلى أي مدى أسهمت الرحلة في الحركة العلمية بالمغرب الاوسط؟، وما هي وجهات هؤلا .خلدون 

مجال التلمذة إلى الأمر كان يتعدى  أم أنّ  ،وهل كانت الرحلة لأجل الأخذ دون عطاء سبيل تحقيق المبتغى؟

، فقد تمّ الاقتصار على شرح 1ذكر هذا كلهيسع المجال لمحاورة علماء لأقرانهم بالبلاد المهاجر إليها؟ وإذ لا 

ودورها في بناء  ،حركة التواصل بين المغرب الأوسط والأندلس كنموذج دال على فاعلية الرحلة العلمية

ليتمّ فيما بعد هذه الفصول التطرق إلى الهجرة وتأثيراتها العلمية على بلاد . الحركة الفقهية بالمغرب الاوسط

 .وسط لاحقاالمغرب الأ 

 :رحلة فقهاء المغرب الأوسط نحو الأندلس  . أ

خر، مثلما همية التي كان يوليها كل مجال للآ حلة بين المغرب الأوسط والأندلس تلك الأ عكست الرّ 

وهو ما دفع بعدد غير قليل من الدارسين إلى تسليط الضوء  ،أوضحت طبيعة العلاقة بين حواضر العدوتين

ولم يكن التواصل وتلك  .2الذي شمل جميع الميادين فيما بين المغرب الأوسط والأندلس ،على ذلك التفاعل

ما يعو 
ّ
تميين إلى عهد الرس منذ كما استمرد إلى زمن الفتوح والقرون الأولى، الرحلات وليدة قرون متأخرة، وإن

حمد أوفدوا على الأندلس، ومن أبرزهم  هرتين الذينصادر الأندلسية عن نماذج من التإذ تحدثت الم .ما بعد

                                                           

 .سياتي بيان رحلة طلبة وعلماء المغرب الاوسط كمظهر للنشاط الفقهي بالمغرب الاوسط لاحقا، أنظر الفصل الأول من الباب الثالث 1

، كراسات تونسية، جوانب من العلاقات السياسية بين الدولة الرستمية في تاهرت ودولة الأموية في قرطبة( : عبد العزيز)راجع فيلالي   2

، 11مجلة التاريخ العربي، ع  ،الثقافة وتبليغها بالأندلس عصر الرّيادة(: ابراهيم)، حركات 32-41، ص 5225، 511،511ع  ،34تونس، مج 

بلقاسم دراجة، التفاعل الثقافي : ، ومابعدها ، وهناك اطروحة دكتوراة للأستاذ513دراسات في التاريخ الوسط، ص (: علاوة)عمارة  5222

م وقدم مناقشتها بجامعة غرناطة بكلية 53ه، 2ندلس، ودور الجاليةالمغرب أوسطية في الحضارة الأندلسية، ق بين المغرب الأوسط والأ 

ولكن لم يسعفني الحظ في العثور عليها والاطلاع على ما فيها، إذ يبدو أنها كانت على قدر من الأهمية  5222نوفمبر  43الفلسفة بتاريخ 

 همية، ولقيت مناقشة لحبة مكونة من هيئة متخصصة، تحت إشراف مارية كارمن خيمنث باعتبار مناقشتها لموضوع غاية في الأ 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

344 
 

صغيرا مع أبيه  الذي دخل قرطبة( م 1775-711/هـ375-377) ن بن عبد الله التميمي بن قاسم بن عبد الرحم

كما يشير   .1الأندلس ي غصبأوقاسم بن  ، وقد طلب العلم هناك وأفاد، و لازم ابن عبد البر م717/هـ319سنة 

هرت، حيث دخل حفص والمنتسب إلى ت و أب ىإبراهيم بن مالك الأنصاري المكنابن الآبار إلى وفود عمر بن 

تفيدنا  و ، 2م1755./هـ666وقد كان مهتما بالقراءات السبع، وكان حيا سنة  ،وأخذ عن علمائها ،قرطبة

 ،حيث درس هناك علوما وفنونا متعددة ،المصادر والدراسات عن رحلة أبي يعقوب الورجلاني إلى الأندلس

هرت الحاضرة كانت تتوافر على نماذج من ا يعني أنّ تممّ  ،3دخل قرطبة مثلما رحل إلى نواحي أخرى وقد 

 ، اجتياحها من قبل الفاطميينعقب العلماء بعد زوال دولة الرستمين 

بل تبرز حاضرة طبنة التي قال عنها الحموي  ،تنفرد بالشهرة بالمغرب الأوسط لوحدهالهرت ولم تكن ت

ه
ّ
وقد رحل منها علماء وفدوا بقاع الأندلس وبلاد .  4"كبر منهاأس بين القيروان وسجلماسة مدينة  لي "بأن

سكن  حيثالله بن علي بن حسين التميمي كان منهم زيادة الذين  ،ومن نماذج هؤلاء نذكر آل الطبني ،المشرق 

ي المكانة بالأندلس إبناه أبو ، وقد ورثه ف5م761/ه336وكان مولده سنة  م،1715/هـ615قرطبة وتوفى بها سنة 

وسمع  ،وابنه الثاني عبد العزيز الذي قطن قرطبة ،6مروان عبد الملك بن زيادة الله الذي برع في الشعر واللغة

، على الأندلس تلمسانعلماء  كما وفد.  7م1765/هـ636سنة وقد توفى  ،من القاض ي يونس بن عبد الله الكثير

 ،حسن بن إبراهيم بن عبد الله المعروف بابن زكون  بعضهم أمثال  كان قدومحيث  م13/هـ9قبل ق  وكان ذلك

 ا،مدينة فاس هعبر إلى قرطبة بعد نزل م، حين1151/ه553كانت سنة فوفاته أمّا و  ،م1771/ه616 عام دو مول

بقرطبة عن أبي محمد بن عتاب، ثم نزل مرسية وأخذ عن عالميها أبي علي بن سكرة وأبي  هأخذكان قد و 

 .8فيه بالتأليف  مههتماوا ،بالرأيإلى عنايته  ا عن توجهه الفقهي فيشار أمّ مد بن جعفر، مح

أو تلمسان فحسب، بل تحدثنا المصادر  وطبنة على علماء وطلبة تهرتل  إلى الأندلس ونزلم يقتصر الو 

أحمد بن علي بن أحمد الربعي الباغائي عن وفود عدد منهم من حواضر أخرى للمغرب الأوسط، ومنهم 

يقوم على  وقد كان، م719/هـ396عام  ، الذي دخل قرطبةباغاية والمنسوب إلى( م759/هـ365)د عام و ولالم

، وهو الذي قربه المنصور محمد بن أبي عامر لتأديب ابنه عبد الرحمن، وكانت هاالإقراء بالمسجد الجامع ب

                                                           

 . 24الصلة، ص : ابن بشكوال  1

 . 511، ص 4التكلمة، ج: انظر ابن الابار  2

 .  الحاصل في ذلك ، سبق التحدث في الباب الأول عن الرسمتين في الأندلس والتبادل 442الاباطية في موكب التاريخ،ص (:على يحيى)معمر   3

 . 45، ص 3معجم البلدان، ج (: الحموي )ياقوت   4

 . 511المصدر السابق، ص : ابن بشكوال  5

 . 45، ص 3نفس المصدر، ج: ياقوت  6

 . 422نفس المصدر، ص : ابن بشكوال  7

 . 453، ص 5المصدر السابق، ج: ابن الابار  8



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

345 
 

ه لا يوجد له نظير في علوم  ،وتحليه بالفهم والذكاء ،مالكأهم صفة تميز بها تأدبه بمذهب 
ّ
حتى قيل بأن

 .1م1711/هـ 671سنةهناك وافته المنية ، حيث دخل مصر وكان آخر مطافه أن  ن والفقه،آالقر 

 وهران على الأندلس ةفي صلته عن علمين وفدا من حاضر ( م1113/هـ591ت ) يفيدنا ابن بشكوال و   

الوهراني المعروف بابن الخرّاز أولهما عبد الرحمن بن عبد الله بن خالد بن مسافر  م،13/هـ9قبل ق

الذي كان يرد على الأندلس في تجارة، وكان يأخذ معه الكتب لينتفع بها الناس، وهو ( م1711/ه611.ت)

الوافد من ا العلامة الثاني أمّ  .2ووصل إلى درجة الإمامة في الحديث ،صاحب سنة أخذ عن ابن عبد البر

  هسابق وكان مثل ،وهران فهو عبد الله بن يوسف بن طلحة الوهراني
ّ
ودخل الأندلس عام  ،ف بالتجارةتكل

أخذ عن و  ،فريقيةإ و دخل سابقا إلىة في الراوية، ، واشتهر هناك بالوثاقشبيليةإفقطن  م1731/هـ617

نافذ فيهما  ،بعلم الحساب والطبالوهراني هذا العالم ابن أبي زيد ونظرائه، كما كان يتمتع  ئها، أمثالعلما

 . 3موصوفا بالفهمو 

وأنّ التبادل  ،ن من هذه الأمثلة أنّ العلاقة بين وهران وحواضر الأندلس كانت عريقة ومتنوعةتبيّ 

وإنّ المتتبع لما حوته المصادر  .أنّها كانت حيوية موانئ وهران التي يبدو  فرا، وذلك عبر االتجاري كان متو 

ونعتقد  .الأندلسية سيلحظ ذلك التواصل الاجتماعي والثقافي الذي كان سائدا بين المغرب الأوسط والأندلس

إلى هجرة عدد غير قليل من  ،أنّ عمق العلاقات هذه هي التي أفضت عند زوال الأندلس من يد المسلمين

بجاية والجزائر وتلمسان ووهران الأندلسيين إلى الحواضر الساحلية والداخلية للمغرب الأوسط، وكان نصيب 

  .، وأثار ذلك باقية إلى يومنااوافر وغيرها من الحواضر 

 ط، بل وجد منهم عدد غير قليللم يكن الوافدون على الأندلس من المغرب الأوسط يرومون التلمذة فق

انوا يحوزون ، ذلك أنّهم كبالأندلس ةاة الفكرية والاجتماعيممن ساهم بفضل علمه وتخصصه في إثراء الحي

حيث يشير صاحبه البغية إلى أبي علي منصور  ،نآة، فقد ساهم بعضهم في علوم القر دّ تخصصات ع

واهتم أحمد بن محمد بن  .4الذي تصدي للإقراء بغرناطة ثم تلمسان، وأفتى بالقطرين في النوازل  ،الزواوي 

  ،بالقراءات( م1165/ه537ت)سعيد المعروف بالمسيلي 
ّ
حينما سكن اشبيلية  ،للإقراءه تصدر من حيث أن

 
ّ
، وتزامن معه أبو علي حسن بن عبد الله الأشيري  5" التقريب" ف تصنيفا في القراءات سماه وكذا حينما أل

                                                           

  441، ص 5المصدر السابق، ج: ياقوت  1

  411، ص 5الصلة، ج: ابن بشكوال  2

  433ص : نفسه  3

" ، تح عبدالحميد حاجيات، عالم المعرفة للنشر والتوزيع،الجزائر5بغية الرواد  في ذكر ملوك بني عبدالواد، ج(: يحيى)ابن خلدون  4

 .535، ص"4155منشورات تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية 

 . 31 ، ص5المصدر السابق، ج: ابن الابار   5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

346 
 

وعليه كان اعتماد  ،وهو من أهل تلمسان، وقد كان من أهل الإقراء والفقه والتاريخ( م1196/ه567ت)

كما اهتم بنفس المنحى بالأندلس القاض ي التلمساني محمد ، 1وصاحب نظم الجمان ،صاحب الحلل الموشية

سم على بن حسن بن إفي حين يحضر .  2الذي كان حميد السيرة ،بن عبد الحق اليفرني المعروف بالندرومي

 لعلم القراءات باشبيلية ،علي بن فروخ التميمي كوافد من أهل بجاية على الأندلس
ً
وقد  ،عن أعلامها آخذا

زاد لتولي الإقراء ببلده  ذلكفي كان له 
3. 

المغرب الأوسط إلى حواضر الأندلس لأجل الإقراء وأخذ هذا العلم،  منومعلوم أنّ وفود هؤلاء العلماء  

ما كان لمعرفة هؤلاء بالقيمة العلمية للأندلس في هذا المجال، باعتبار أنّه
ّ
، ا مدرسة متميزة في القرآن وعلومهإن

وهو أبو عمرو الداني، ولذا  ،والمصنفين في هذا الفن ،الأندلسية أحد أعلامها وقد أرس ى قواعد هذه المدرسة 

الأوسط  شكل هؤلاء العلماء مصدر انتقال لعلوم القرآن والإقراء خصوصا من الأندلس إلى حواضر  المغرب

 ."بجاية، وتلمسان تحديدا"

ل علم الحديث مدرسة ت في مجابل عدّ  ،ولم يقتصر اشتهار الأندلس وحواضرها بالإقراء فحسب 

( م175/هـ111 .ت) كان لها فضلها على بلاد المغرب عموما، حيث برز من بين أعلامها بقي بن مخلد  ،متميزة

وقاسم بن أصبع ( م177/هـ116. ت)ومحمد بن عبد السلام الخشني ( م777/هـ119.ت)ومحمد بن وضاح 

ومحمد بن قاسم بن محمد بن ( م761/ه337 .ت) مد بن عبد الملك بن أيمنومح( م751/هـ367 .ت) البياني

الأخذ  وعنهم تمّ  ،، إذ اعتبر هؤلاء الأعلام ركائز المدرسة الحديثة بالأندلس(م767/هـ311. ت)يسار القرطبي 

 .الوافدين على حواضرهمن قبل والتطوير لهذا الفن من قبل الأندلسيين و 

 لمعدودا ،إبراهيم الحسيني القرش ي د بنومن هؤلاء الوافدين نجد من المغرب الأوسط جابر بن أحم 

وكان من أهل العناية بالرواية ومعرفة الرجال،  م،1113/هـ591شبيلية سنة إحيث دخل  ،من أهل تلمسان

ن عند جابر بن أحمد بن إبراهيم القرش ي من أصحابي الآخذين عني بتلمسا" ذكره التجيبي في مشيخته بقوله 

وقد  ،4كان زكيا جليلا نبيلا، صاحب أدب ولغة محبا في الحديث وتحصيله،]...[قدومي من البلاد المشرقية 

تحصل جابر بن أحمد على إجازات المشايخ من أهل الحديث، وهو الذي جمع مشيخة ابن خير على حروف 

فلتن المكنى أبو عبد الله محمد بن يخ ،واهتم بالحديث وافد آخر من تلمسان على الأندلس .5المعجم وأفاد بها

                                                           

 . 451نظم الجمان، ص : انظر ابن القطان  1

 . 511، ص 4نفس المصدر، ج: ابن الابار  2

 . 432، ص 4ج: نفسه  3

 . 415، ص 5المصدر السابق، ج: ابن الآبار: انظر  4

 . 415، ص 5ج: نفسه  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

347 
 

 ة،جميلال الهيئةو  ةحميدالالسيرة م ،الشهير ب1116/هـ611توفى بقرطبة سنة الم أحمد بن تنفليت الفازازي بن 

 ،كما يحضر في هذا الشأن محمد بن إسماعيل الحضرمي المتيش ي .1 ه لهحفظو  صحيح البخاري وبقيامه على 

ث ، وقد حدّ تهوار  حفظ لأسماءوالفي الحديث  بالمشاركةو المعروف  ،نزل مرسية وملقة ،وهو من ناحية بجاية

ولا شك أنّ اهتمام  .عاما( 77)وعمره يقارب التسعين  ،2ـم1111/ه615عنه الناس إلى أن توفى بمرسيه سنة 

 من حيث أنّ  ،قد كان له انعكاس على أهل المغرب الأوسط ،هؤلاء المغارية وغيرهم بالحديث رواية وتصنيفا

 بالأندلس كان ي أي وافد إلى نّ أو  ،أصولهم تعود إليه
ّ

عن بلديه ليستأنس به ويأخذ عنه، ولذلك تمّ  حث

 .                                                                                          فيما بعد الذي كان له نفعه على حواضر المغرب الأوسط كتلتشكيل هذا الت

ه لا  ،لا يمكن حصرهم من حيث العددبقدر ما  الأوسط إلى الأندلس إنّ وفود الفقهاء من المغرب            
ّ
فإن

في علمه إلى فروع العلم  ، فالفقيه كان يتوسعات التي اهتموا بها من حيث التخصص يمكن أيضا حصرهم

ويزيد  ذلك أنّ الفقيه يحتاج إلى جملة من التخصصات العلمية النقلية والعقلية ليدعم بها مركزه - الأخرى 

ولعل أحسن  ،بالأندلس هذا الصنفما يثبت تواجد نماذج في هذا الشأن لنا المصادر م تقد  حيث -بها فهمه 

ه صاحب الإحاطة بالرجل المشار  ،(هـ957ت )من مثل هذا الفقيه أبو عبد الله محمد المقري الجد 
ّ
الذي حلا

كان دخوله غرناطة سنة وقد  ،3ونزاهة غربية اجتهادا وحفظا وعناية واطلاعا ونقلا إليه بالعدوة الم

من حياته، مراحل من أخصب  -بالنسبة للمقري  -ما بعد دخول الأندلس وقد اعتبرت فترة  م،1356/ه959

برز تلامذته أبو إسحاق أوكان من  ، 4وتصنيفه للمؤلفات المتنوعة في الفقه والتصوف ،حيث تخريجه للطلبة

برز كان أ، و 5في معظم العلومو ،خذ عنه جل مؤلفاتهأ الذي( م1311/هـ977. ت) م اللخمي الشاطبي إبراهي

ه : " الونشريس يعنه  تي قاعدة  قالائلذي اشتمل على ألف وما" لقواعدا"كتابه يحضر مؤلفاته من الفقه 
ّ
إن

 .6..." سبق إلى مثلهلم يُ  ،كثير الفوائد ،كتاب غزير العلم

الأوسط من متأخري الوفادة على الأندلس، بل تقدم ولم يكن المتخصصون في الفقه من أهل المغرب 

المصادر الأندلسية عددا من المهتمين بالفقه دخلوا الأندلس منذ القرون الأولى، ولعل ذكر إبراهيم بن الزهري 

يفيد بوجود أسر بأكملها ذات الأصول الممتدة  ،الذي كان بسرقسطة( م1766/هـ635. ت) المعروف بالأشيري 

لى اختصار كتاب ابن ع لندلس مبكرا، هذا الفقيه الذي عمقد وجدت ببلاد الأ  ،رب الأوسطإلى حواضر المغ

                                                           

 . 513، ص 4ج: نفسه  1

 . 511، ص  4ج:نفسه  2

 . 523، ص 4، مج 5233، 5الإحاطة في أخبار غرناطة، تح  محمد عبد الله عنان،مكتبة الخانجي بالقاهرة،ط(: لسان الدين)ابن الخطيب   3

 . 544أعلام الفكر، ص : محمد الفاضل بن عاشور   4

 .وما بعدها  423، ص 1نفخ، ج: المقري  ، وانظر تلامذة المقري الجد وتصانيفه عند22أبو عبد الله المقري محمد ص : انظر أبو الأجفان  5

 . 423ن ص 1نفخ، ج: المقري   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

348 
 

، رشيق الثعلبي الذي يكنى بالبجائيالفقيه الحافظ أيوب بن أحمد بن وويحضر بالأندلس  .1أبي زيد في المدونة

دور في كان له  مثلما، وكان له بها دور مميز في التدريس سكن بلدة شاطبهحيث  الشهير بالأديب الشاعر،و 

هـ أحد أبرز علماء 1وفد في منتصف ق و . 2النفقات والحضانات ما يخصفي إذ قام على التصنيف تأليفال

 ،في العلوم النقلية والعقلية امشارك اعتبر الذي  ،بن عبد الله الزواوي وهو منصور بن علي  ،المغرب الأوسط

منصور أبي علي المجتهد  لىوالده وع لىتتلمذ ع كان قدق وعلم الكلام، و له نظر في الأصول والمنطصار و 

ه قدم الأندلس سنة 
ّ
وأثره يكمن في أخذ الإمام أبو  ،فكان تدريسه بها م،1351/هـ953المشذالي، ويذكر أن

 .3بتصانيفه وأثره المنهجي في الأصول  أعلام الأندلس عنه، وهو المعدود أكابر إسحاق الشاطبي 

كان متبادلا بين وأنّ التأثير  ،المغرب الأوسط والأندلس كانت قائمة وفاعلة تبين إذا أنّ العلاقة بين

ما  ،لم يختص بعلم من العلومالتبادل العلمي استمر إلى سقوط الأندلس، وأنّ  ،منذ القرون الأولى المجالين
ّ
وإن

عدد من علماء المغرب  اشتهر  فقد. ومنها علم الأصول والكلام ،يةكان التأثير يشمل جلّ العلوم العقلية والنقل

بلاد الأندلس وعملوا على نشره والإفادة  عند دخولهم حملوا معهم هذا العلم قد و  ،وسط بأصول الفقهالأ 

كان حيا في ) به، فالحديث عن علي بن أبي قاسم المعروف بابن أبي جنون الذي كان من أهل تلمسان

اه بتصنيف مختصر في أصول الفقه سمّ يدفعنا إلى ذكر تخصصاته ومصنفاته، إذ قام ( م1115/ه517

الإسلامية ببلاد الأندلس  في الثقافة ،، وهو ما يدعم التوجه الغزالي4"المقتضب الأشفى من أصول المستصفى"

نجد محمد بن  منذ العهود الأولى، ومن الذين دعموا المنحى الغزالي أيضا من خلال العناية بكتاب المستصفى

 ، وامتدت عنايته لكلام وأصول الفقهكان عالم الوقت بعلم االذي  ،أهل بجاية منالمعدود  ،إبراهيم المهري 

  متحنا د عليه تقاييد مفيدة، و قيّ ف، كتاب المستصفى إصلاحا وإزالة لما كان به من التصحيفإلى 

وقد عاد إلى بجاية وتوفى بها  ،(م1177/هـ575ت) ابن رشد الحفيد رفقة بقرطبة  م1179/ه573سنة

ومن المشاركين في الفقه وعلم الكلام بالأندلس نجد محمد  .5رف عن القضاءصُ  مابعدم 1116/هـ 611سنة

 ( م1111-1161/هـ615 -536)عبد الحق الكومي التلمساني 
ّ
كما  .6عامة الأندلس وخاصتها ه، الذي كانت تجل

وأثرت في  ،سكانت قد دخلت الأندل ،التنبكي أبرز شخصية عالمة مجتهدة من المغرب الأوسطلنا يضيف 

( م1377-1361/هـ971-961) وهو الإمام عبد الله بن محمد بن أحمد الشريف التلمساني ،علمائها وطلبتها

                                                           

 . 24الصلة، ص : ابن بشكوال  1

 . 511المصدر السابق، ص : ابن فرحون  2

 . 435البستان، ص : ابن مريم  3

 . 431، ص 4المصدر السابق، ج: ابن الأبار  4

هو عالم من بني مرزقان من اشبيلية رحل إلى المشرق ولم يحج، تولى  443 ، القرافي، توشيح، ص514، ص 4نفس المصدر، ج: ابن الآبار  5

 .وتولى قضاء مرسية  112قضاء بجاية ثلاث مرات أخرها سنة 

 . 44، ص 4111م، ديوان المطبوعات الجامعية، 41و  2ق/ه53و4العلماء الجزائريون في البلدان العربية الإسلامية بين ق(: عمار)هلال   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

349 
 

أهل غرناطة انتفع به و م عن أبيه أبي عبد الله الشريف، الذي اشتهر بالمنقول والمعقول، وقد أخذ العل

 . 1هـ971لكنه توفى غريقا في البحر سنة  ،العدوة المغربية إلى عزم العودةثم ، لاستقراره بها مدة من الزمن

ن من خلال هذه النماذج تلك الصلة الوثيقة بين المغرب الأوسط والأندلس، وعناية الأندلسيين تبيّ 

مناصب متقدمة في المجتمع والدولة، ليس من  دد من هؤلاء الوافدينع ىتول، حينما المغرب الأوسطبنخبة 

تولى منصب القضاء، حيث تفيدنا  وإنمّا تجاوز ذلك إلى حدّ فحسب، تدريس والإمامة جانب الإقراء وال

المصادر بعدد جليل من علماء المغرب الأوسط الذين نصبوا للقضاء وحل المنازعات بين أطياف المجتمع 

من هؤلاء  والجدول التالي يبرز نماذج. ا يبرز القيمة العلمية والاجتماعية لهؤلاء الوافدينممّ  ،الأندلس ي

 يالفقهاء المغرب الأوسط
ّ
 :وا منصب القضاء بالأندلسين الذين تول

 المصدر الملاحظة حاضره القضاء الفقه القاض ي

أبــــــــــــــو عمــــــــــــــران موســــــــــــــ ى بــــــــــــــن 

محمــــــــــــــــــــد بــــــــــــــــــــن مــــــــــــــــــــروان ت 

 م1111/ه671

وهراني الأصل ، تلمسان  مالقة، غرناطة

 المنشأ 

بن خلدون، بغية،  ىيحي

  113، ص 1ج

عمار أبو الحكم مروان بن 

 م1116/هـ617بن يحي ت 

فقيه أديب نحوى من  المرية 

 أهل بجاية

كانت له مهمات في 

 بلنسية واشبيلية 

عنوان، ص : الغيريني

167  

ن 1التكملة، ج: ابن الآبار

  119ص 

ميمون بن جبارة بن 

 م1111/هـ516خلفون ت 

بجائي داخل تلمسان  بلنسية أو مرسية 

 ومراكش والأندلس

، 1التكملة، ج: ابن الآبار

  179ص 

محمد بن إبراهيم المهري ت 

 م1116/ه611سنة 

رحل إلى المشرق وتولى  مرسية

قضاء بجاية ثلاث مرات 

 وواحدة بمراكش

، 1التكملة، ج: ابن الآبار

  163ص 

  116عنوان، ص : الغريبي

، 1التكملة، ج: ابن الآبار بجاية وتوفى  هو من أهل سبتة، مرسيةعبد الله بن احمد بن أبي 

                                                           

 . 514كفاية، ص : التنبكي  1



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

350 
 

 379ص  بتونس  م1113/ه617القاسم ت 

مروان بن محمد بن علي 

 ه 617بن مروان أبو علي ت

سبتة،  ،تلمسان

 غرناطة، مرسية 

من بيت علم تولت 

 القضاء 

، 1بغية ج: ابن خلدون 

 175ص 

محمد بن يخلفتن بن احمد 

 بقرطبة هـ  611التجيبي ت 

من أهل تلمسان مهتم  مرسية، قرطبة 

 بالحديث وحفظه 

، 1التكملة ج: ابن الأبار

  166ص 

محمد بن علي بن حماد 

ت : وبن عيس ى الصنهاجي

 هـ 667وقيل  16

فقيه محدث منطقي  الجزيرة الخضراء وسلا 

 مؤرخ قلعي حمزاوي 

، 1التكملة ج: ابن الأبار

  169ص 

احمد بن عبد الرحمان بن 

د الشريف أبو العباس محم

 (م1677/هـ175 )انيسالتلم

قاض ي الجماعة 

 بغرناطة 

إمام علامة بن إمام 

 علامة تلمساني 

 .617كفاية، ص: التنبكتي

 

فإنّ أعلاما ، ة فترات بالأندلسبالإضافة إلى هؤلاء الأعلام الفقهاء الذين تولوا القضاء لفترة أو عدّ 

بفقههم وعلمهم في تنشئة أجيال عبر القرون ساهموا  ،ن على الأندلس من المغرب الأوسطآخرين كانوا يفدو 

وفي تصنيف عدد من المؤلفات أو نقلها من إقليم لأخر،والجدول التالي يبين نماذج من أعلام  ،بالأندلس

 .وفقهاء المغرب الأوسط ذوي الاختصاصات المتعددة الذين وجدوا بالأندلس على مرّ السنوات 

  المصدر الملاحظة اختصاصه الفقيه العالم 

ن محمد بن حسين ب

محمد بن أسد التميمي 

 م1776/ه 376ت: الطبني

تولى الشرطة عند آل  الفقه و الأدب

 عامر 

الصلة، : ابن بشكوال

  661، ص 1ج

د بن علي بن جعفر محم

ابن الرّمامة 

 م1191/هـ569ت

اهتم بالفقه وله 

 تصانيف فيه

ولد بالقلعة الحمادية 

ودخل الأندلس وتولى 

قضاء فاس في 

: أبو عبد الله التميمي

  191، ص 1المستفاد،ج



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

351 
 

  1163/هـ536

حسين بن محمد بن 

سلمون المسيلي أبو علي 

 م1767/هـ 631ت 

الصلة، ص : ابن بشكوال تولى الشورى بقرطبة  فقيه

136  

إبراهيم بن يوسف بن 

إبراهيم الوهراني أبو 

 م1196/هـ567إسحاق ت

من حمزة بالمسيلة أصله  فقيه نظار محدث أديب

وولد بالمرية سنة 

 م1111/هـ575

، 1التكملة ج: ابن الأبار

  137ص 

عبد الله بن محمد 

الأنصاري الأوس ي كان 

 م1117/هـ513حيا في 

، 1التكملة ج: ابن الأبار من أهل بجاية أصلا اهتم بالحديث 

  376ص 

الحسن بن الحجاج بن 

 هـ 571يوسف الهواري ت 

فقيه خطيب أديب 

 شبيلية با

أصله بجاية وسكن 

 مراكش ودخل الأندلس 

، 1ابن الأبار التكملة ج

  117ص 

حجاج بن أبي موس ى بن 

بكر الأشيري ت 

 م1173/هـ517

أخذ العلم بالأندلس  الفقه الحديث 

 ونزل الجزائر وتدلس 

، 1التكملة ج: ابن الأبار

 111ص 

عبد الرحمان بن محمد 

بن أبي بكر ابن السّطاح 

  م1131/ه617ت 

معني بعقد الشروط 

 عارفا به 

دخل اشبيلية ومرسية 

 ثم بجاية 

 55ن ص 3نفسه ج

محمد بن علي بن يخلف 

بن يوسف ت بالجزائر 

  م1117/هـ 676

من أهل بجاية دخل  

 الأندلس وعاد 

  161ن ص 1نفسه ج

أبو عبد الله بن خميس 

محمد بن عمر ت 

ساني الأصل دخل تلم فقيه شاعر متصوف 

 غرناطة 

يحي بن خلدون بغية، 

  165ن ص 1ج



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

352 
 

 بغرناطة  م1153/ه657

احمد بن هلال العروض ي 

 هـ  667أبو العباس ت 

من أهل الجزائر سكن  الأدب  العربية  العروض 

 مرسية وبها توفي 

، 1ابن الأبار التكملة، ج

  113ص 

محمد بن عمر بن محمد 

بن عمر الحميري 

 الحجري 

تلمساني سكن  غرناطة  فقيه أديب شاعر 

 عرف بالحشيش 

درّة :ابن القاض ي

 19، ص 1الحجال، ج

عبد الله حجاج بن عبد 

 م1166/ه 661الله ت 

من أشير سكن بجاية  فقيه قاض ي

 وانتقل إلى مالقة 

نفس المصدر، : ابن الأبار

  371، ص 1ج

محمد بن قاسم بن 

منداس الأشيري ت 

  م1166/هـ663

من علماء الجزائر دخل  نحوي 

 فاس والأندلس 

 161، ص 1ج: نفسه

منصور بن علي بن عبد 

الله الزواوي ت 

  م1367/ه997

مشدالي نزل تلمسان  إمام مجتهد مشدالي 

 والأندلس 

كفاية، ص : التنبيكي

611 

، 1بغية، ج: ابن خلدون 

  131ص 

محمد عبد الحق اليفرني 

 الندرومي

القراءات والحديث الفقه 

 والقضاء 

من أهل تلمسان تولى 

 قضاءها ودخل الأندلس

نفس المصدر، : ابن الأبار

  165ن ص 1ج

د الله بن محمد بن عب

 971احمد الشريف ت

 م1377/هـ

له من العلوم 

اختصاصات عدة الفقه 

 والأصول 

تلمساني دخل من فاس 

 إلى غرناطة وتوفى بمالقة 

، ص 1نيل، ج: التبنكي

166  

 

تعطينا هذه النماذج الوجه الحقيقي لذلك التواصل المغرب الأوسطي الأندلس ي، وأنّ ثماره كانت ذات  

وإذ أمكن حصر هذا العدد  .أو على أهل الأندلس في حد ذاتهم  ،قيمة سواء بالنسبة للوافدين على الأندلس



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

353 
 

الأندلس، فإنّ عددا آخر غير معروف انتقل منذ قرون إلى النموذجي للعلماء والطلبة الذين رحلوا إلى 

 من حيث نسبة أسمائهم، فإبن بشكوال حينما  ،الأندلس
ّ
واندمج كأسر في ذات المجتمع، ولم يعلم منهم إلا

الذي توفى في حدود  ،الوهراني القرش ي الجمّحي ىبن عبد الله بن محمد بن يحي ىيتحدث عن يحي

إنمّا هو يقدم إشارة واضحة عن وفود أصول  ،1لغالب عليه علم الحديث وروايتهوالذي كان ا م،1761/هـ633

 من هذه الأسماء صارت بحكم التقادم أندلسية
ً
وأصولها  ،هذا العالم من وهران إلى الأندلس، وأنّ كثيرا

باختصاصاتهم هذه النماذج عدد العلماء الوافدين على الأندلس إذا مثلت  .إحدى حواضر المغرب الأوسط

 ،ومنهم من انتقل إلى مواطن أخرى  ،المتعددة وتصانيفهم الفريدة، فمنهم من عاد إلى وطنه بعد طول تجربة

 .ثارا راقيةآك تاركا ذرية باقية و إلى أن توفى هنا ،وعدد غير قليل منهم بقي بالأندلس

  يها من خلال تفحص سير هؤلاء تكمن في أنّ والملاحظة التي وجب التنبيه إل
ّ
طلب العلم  كان يروم همجل

باعتبار أنّ المدرسة الأندلسية المالكية قد كان توجهها حديثي نقلي  ،وعلى وجه التحديد القراءات والحديث

بقي بن مخلد ومحمد بن ثم  ،الليثي ىبن يحي ىوإنّ سيطرة مدرسة يحي .أكثر منه اهتماما بالعلوم العقلية

وموازاه معهم مدرسة ( م1116/ه517ت )وابن رشد الجد ( م1791/هـ663ت )عمرو بن عبد البر  و وضاح ثم أب

مميزا بالنسبة  قد أعطى ذلك سمتا ثقافيا ،الداني في الإقراء وأبي عمرو ( هـ656ت ) زم الظاهري ابن ح

كما أنّ العناية بالرواية  .، وأنّ التوجه النقلي بها كان أكثر اتساعا من الملمح العقليللأندلس وحواضرها

في حين  ،ومعرفة الرجال كان حاضرا، وقد وافقها في هذا بلاد المغرب الأقص ى وحواضره فاس ومراكش وسلا

الشام والعراق و ر هـ وبلاد المشرق وعلى رأسها مص9قفريقية ومعها المغرب الأوسط فيما بعد إكانت بلاد 

 . توجه العقلي بشكل  لافت للانتباهيسودها ال

 : المغرب الأقص ى فقهاء المغرب الأوسط نحو رحلة  . ب

ورحلاتهم نحو المغرب  ،لا يمكن التفريق بين رحلة علماء المغرب الأوسط وطلبته النجباء إلى الأندلس

المغرب الأوسط إلى الأندلس كان يقتض ي في أغلب  منالعبور  ذلك أنّ  ،الأقص ى، لأنّها تعتبر رحلة واحدة

باعتبار التداخل  ،غرب الأقص ى، كما لا يمكن التفريق بين المغربين الأوسط و الأقص ىالأوقات المرور عبر الم

ودور السلطة السياسية التي كانت تجمع الإقليمين في كثير من الأحيان، ولذا فإنّ عوامل  ،الاجتماعي وروابطه

ولا  .النسبة للمغرب الأوسطبالمقارنة مع وتيرة التفاعل مع المشرق ب ،التأثير والتأثر ستكون على درجة عالية

ت فيها الرحلة، لكن ما عدد الفترات التي تمّ لو  ،يمكن إحصاء عدد هؤلاء الذاهبين إلى المغرب الأقص ى لكثرتهم

بسبب  ،يجب التنبيه إليه أنّ حواضر المغرب الأوسط كانت دوما حبلى بما يثير حراكا مهمّا في المغرب الأقص ى

                                                           

 . 154، ص 4الصلة، ج: ابن بشكوال  1



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

354 
 

ما يفد إلى الإقليم الأخير من المغرب الأوسط، وأنّ عددًا من الأحداث ذات التأثير البارز في سير الحدث 

 .أو يبعث من المغرب الأوسط كان يمرّ بالمغرب الأقص ى، التاريخي 

 سواء على عهد الخوارج أو الأدارسة أو المرابطين ثم ،فالحديث عن الواقع السياس ي بالمغرب الأقص ى        

الذين ساهموا بشكل مباشر  ،لا يمكن الخوض فيه دون الإشارة إلى دور فعاليات المغرب الأوسط ،الموحدين

يحضر في ذلك  ،وبلاد المغرب والأندلس عموما ،وآثاره على المغرب الأقص ى تحديدا ،في صنع الفعل السياس ي

مرت وعبد المؤمن، إلى ذلك و حيد لابن توهو الكاتب المعاصر الو  قإذ يشير البيذ ،ام دولة الموحديندليلا قيت

ليعود إلى المغرب في حدود  ،بين المهدي والخليفة، بين فقيه رحل من الأندلس إلى المشرق  اللقاء الذي تمّ 

 ،1الذي كان يروم المشرق فالتقيا ببجاية ،بتلمسان خليفته عبد المؤمن من ساحل كوميةو  م،1119/هـ517

لقاء ببجاية بين المهدي ومبدؤها كان في ذلك ال ،الموحدين بالمغرب الأقص ىعلى عاتقها دولة  تماق وهما من

التقارب والتناغم الحاصل بين المهدي  عمقيفسر بما فيه  وما تمّ  ،وقد صور لنا البيدق ذلك اللقاء .والخليفة

 
ّ
  "د المهدي بقوله والخليفة، وقد أك

ّ
بن علي سراج  بعبد المؤمن لا يقوم الأمر الذي فيه حياة الدين إلا

وهو يقدم الكتاب للخليفة  ،ليضيف المهدي –وقد كان البيذق يحمل السراج الذي ينير المجلس  ،"الموحدين

وأوصاه " أولهم وأخرهم  ،و ويل لقوم خالفوك ،فيهم –عبد المؤمن بن علي  –طوبي لأ قوام كنت أنت " قوله 

ووصلت إلى توحيد المغرب  ،مغربيةثمرت دولة التي أ ،وهكذا بدأت مسيرة الموحدين من بجاية. 2بما يجب

 . م1167/هـ555فريقية والأندلس سنة إو 

في تلك  ،كما يحضر التأثير الأندلس ي والبصمة البجائية على بلاد المغرب عموما والأقص ى خصوصا

من  زمن قصيروالقطب المتوج قبل  ،لينوإمام الواص ،النهضة الروحية والفكرية التي قادها شيخ العارفين

والذي انتقل باحثا عن المعرفة من  ،3(م1179/هـ576 .ت)بو مدين شعيب بن حسين الأندلس ي أ ،وفاته

 ،4حيث تلقى معارفه الأولى بفاس على يد أبي يعزي الهزميري  ،فالمغرب الأقص ى ،(حصن قطيانه) اشبيلية 

بأنّ أبا مدين ( م1679/ه771ت) ويذكر ابن صعد التلمساني . 5فريقية فبجايةإ ثم عاد إلى ،واتجه إلى الحج

 ،زعيم الطريقة القادرية ،(م1166/ه561ت)والتقى هناك أعلاما منهم عبد القادر الجيلاني  ،توجه إلى الحج

                                                           

 . 31، 43اخبار المهدي بن تمرت ،صص : )أبو بكر بن علي الصنهاجي (البيذدق : انظر  1

 . 34، 35نفس المصدر، صص : البيذق  2

 . 11، 31انس الفقير، ص : ابن قنفد  3

ور بن ميمون من هسكورة، توفي عن سن يزيد عن مائة سنة في عام  4
 
لن زي ي  ع  م عابد زاهد صوفي 5533/ه134أبو يعزى الهزميري هوأبو ي 

وما يليها ؛ بالإضافة إلى ابن الزيات  42، ص4المستفاد في مناقب العباد،ج: المغرب، أحسن من فصل في مسلكه كان أبوعبدالله التميمي 

 .وما يليها، حيث يعد المصدران القريبان من أبي يعزى  454شوف إلى رجال التصوف، صالت: التادلي

، 511؛ابن مريم البستان، صص  35، ص 4المستفاد قسم (: أبو عبد الله)وما بعدها ؛ التميمي  452ابن الزيات التادلي ، التشوق ، ص   5

 .وما بعدها 31، ص 4معلمة التصوف الإسلامي، ج(: عبد الله)؛عبد العزبز 511



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

355 
 

واهتمامه بكتاب الإحياء للغزالي،  ،كما عُرف عن أبي مدين حفظه الحديث .فقرأ عليه بالحرم وألبسه الخرقة

ه استوطن بجاية التي فضلها على 
ّ
يؤكد ابن صعد و . 1باعتبارها معينة على طلب الحلال ،كثير من المدنوأن

يظهر  ،رفعة وتعظيما ،وكيف كان حاله يزداد على مرّ الأيام ،التأثير البجائي على شخص أبي مدين شعيب

تخرج حين  ،وظهور بركاته عليهم ،ر ابن قنفد إلى كثرة تلامذتهيشإذ ي .2ذلك في تلك الوفود التي كانت ترد عليه

كان مشغولا بالتربية والإفادة  ، حيثمام العباد والزهادإو  ،على يديه ألف تلميذ، ولذا سمي بشيخ الشيوخ

 .3والإقبال على الله تعالى في الظاهر والباطن ،والتعليم والعبادة

 
ّ
 أبو  تزعّمهالذي  ،للتيار الصوفي الأخلاقيل أبو مدين شعيب في توجهه الصوفي ذلك الانتصار لقد مث

والذي وجد له رواج في بلاد  ،5على حساب الاتجاه الفلسفي الذي مثله أبو زيد البسطامي 4القاسم الجنيد

وإذا كان البعض يُرجع هذا الانتصار للتوجه الجنيدي الموصوف بالتصوف  .6الأندلس لدى بعض أقطابه

حيث راج الميل نحو الملذات والانحلال الاجتماعي  ،المرابطين تي طالتال تلك النتقاداتي إلى الأخلاقي السنّ 

 أن يُقرّ ف، 7والى عهد الموحدين ذوي النزعة العقلية السائدة في عهدهم ،وسكوت الفقهاء
ّ
لا يسع الباحث إلا

انطلاقا من  ،الذي حمل لواءه أبو مدين شعيب ببلاد المغرب الإسلامي ،بأنّ عصر ظهور التصوف السني

وكانت ساحته دوما تتوسع نحو  ،الذي شغل بلاد المشرق  ،التدافع الفكري والروحي بجاية يدخل ضمن ذلك

 . المغرب للفصل في النزاع 

مثلما لم يكن ثمة إمكانية من  ،الذي لم يكن منه مناص -في الإسلام  يصوفنّ تأثير المنحى الكما أ

أن ألحّ على الصوفية المعتدلين  - القضاء على أحد سلبياته الكامنة في خطر التوجه الفلسفي المتزايد فيه

ق كانت لومن هذا المنط. 8القائم على الاحتكام إلى الشريعة ،ف الصادقو يتدخلوا لأجل الحفاظ على التص

مثلما يلاحظ ذلك  ،ل لبنة في ميلاد التصوف المغربيوصارت تشكل أوّ  ،ن و جد لها مؤيدأن وُ  الطريقة الجنيدية

إلى  ،على غرار الرسالة القشيرية المتضمنة أراء الجنيد ،وفة ببلاد المغربمن خلال اعتماد أمهات كتب المتص

                                                           

 من الواجب التأكد من اللقاء بين أبي مدين والولي عبدالقادر الجيلاني ،. 421النجم الثاقب، تح محمد أحمد الديباجي، ص :ابن صعد،  1

 .وما بعدها 422ص : نفسه  2

 . وما بعدها 31نفس المصدر، ص : ابن قنفد  3

( القواريري ) نهاروند، كان منشؤره ومولده بالعراق وكان أبوه يبيع الزجاج  م، أصله من251/هـ423أبو القاسم الجنيدي بن محمد ت   4

الرسالة القشيرية تح، عبد الحليم محمود، مؤسسة دار الشعب القاهرة، (: أبو قاسم)  تمذهب في الفقه على مذهب أبي ثور، انظر القشيري 

  32،32،صص5222ط 

 أبوزيد البسطامي 5

 . 14بوتشيش وآخرون، التصوف السني، ص   6

 . 432الفرق الإسلامية، ص : الفرد بل  7

 . 431انظر الفرديل، نفس المرجع، ص   8



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

356 
 

  .1ومقولاته في التصوف ،جانب كتابات الإمام الغزالي
ّ
لسني ذو المسلك ر الجنيد توجهه الصوفي احيث سط

  خضوع في الظاهر مع تنقية الباطن،قائما على ال ،الشريعة اومعتمد ،الحقيقة عنباحثا  ،الأخلاقي
ّ
ت وقد دل

 "جاء في تصريحة  إذ ،وانضباطه وفق الشريعة ،مقولاته على حسن توجهه
ّ
ها مسدودة على الخلق أنّ الطرق كل

 من اقتفى آثار الرسول عليه الصلاة والسلام
ّ
لا  ،ولم يكتب الحديث ،من لم يحفظ القرآن" وقال أيضا  ،"إلا

وقد تأثر بهذا المنهج الإمام القشيري الذي  .2"والسنةلأنّ علمنا هذا مقيد بالكتاب  ،به في هذا الأمر ىيقتد

التي تعتبر خلاصة مبادئ التصوف على أسس  ،إلى صوفية بلاد الإسلام( م1766/هـ639)بعث برسالته سنة 

  . 3الشريعة الإسلامية

ه  أما فيما يخص التوجه الغزالي، 
ّ
قد أقام طريقته الغزالي حتى كان م 1111/هـ575لم تأت سنة فإن

يع محاسن الطرق التي كانت قبله جمع بين جم مسلكه من حيث أنّ  الناس تأثر بهو  ،أتباعهبات له و 

التي و  ،هـ5دة فيما بعد ق ، وصارت الطريقة الغزالية هي المتفرّ (المحاسبية والجنيدية، والخزازية، والقشيرية)

صهي خلاصة الطرق وجامعتها، وقد ل
ّ
الله تعالى، وحسن المعاملة مع الغزالي تصوفه في شيئين الصدق مع  خ

 . 4الناس، فكل من صدق وأحسن المعاملة فهو صوفي عند الغزالي

وجدت طريقة أخرى تصب في نفس إطار  ،والى جانب هذه الطريقة التي تأثر بها أبو مدين شعيب

 م1791 /هـ697 د سنةو التوجه الغزالي، وهي الطريقة القادرية المنسوبة إلى الشيخ عبد القادر الجيلالي المول

ه فقيه وعالم بالأصول والفروع ،ه الغزاليوهو يشبه في طريقته توج
ّ
ويربط تصوفه بالكتاب  ،من حيث أن

[ ...]لا تبتدعوا، وأطيعوا ولا تخالفوااتبعوا و " والسنة، يبرز ذلك من خلال تصاريحه التي يقول في بعضها 

لأجل ذلك  .5"ودع عنك الهوى، لأنّ كل حقيقة لا تشهد لها شريعة فهي باطلة ،ارجع إلى حكم الشرع والزمه

وهو إذ  ،لقيه بمكة وأخذ عنه العلم حيث ،ه لعبد القادر الجيلاليبتفتخر بصحوا ،تأثر به أبو مدين الغوث

  ،يؤصل لطريقته
ّ
 .6"الجندي سلكالم" ه ينسب كذلك الطريقة القادرية إلى نفس المنبعفإن

ما هو نتاج تجارب صوفية ،السبيل الذي سلكه أبو مدين شعيب وعلية فإنّ 
ّ
قائمة على الحقيقة  ،إن

ومتدرجة منذ عهد الجنيد إلى  ،ك الأخلاقيلمقيدة بالمس ،عائدة إلى الاستمساك بالنص الشرعي ،والشريعة

                                                           

 . 42التصوف السني، ص : بوتشيش  1

 . 32المصدر السابق، ص (: أبو قاسم)  القشيري   2

 .431نفس المرجع، ص : ألفر دبل  3

 . 514، ص 5222، 4الطرق الصوفية، دار الحديث، القاهرة، ط دراسات في(: محمد عقيل)المهدلي   4

 . 553، 551نفسه، صص : المهدلي  5

 . 513المصدر السابق ، ص : ابن مريم   6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

357 
 

بذلك أغلب  تفصار  ،1وتأثرا بالصوفي عبد القادر الجيلاني ،حامد الغزالي وأبي القاسم القشري  أبيالإمامين 

وكان .  وهي من علامات تأثيره على الحياة الصوفية ببلاد المغرب، ف ترجع بسندها إلى أبي مدين شعيبالطوائ

ت ) من جليل أثاره وتأثيره أن تفرغت عن المسلك الغوثي الطريقة الشاذلية المنسوبة إلى أبي الحسن الشاذلي 

 . 2سلام بن مشيشوالذي كان أحد تلامذة عبد ال ،(م1151/ه656

يبقى الأثر الكبير الذي ساهم فيه أبو مدين شعيب بشكل واضح وكبير هو التمكين لتيار التصوف  

الذي كاد يجد لمبادئه  ،3المتمثل في تيار التصوف الفلسفيو  ،ومحاصرة التيار المتهم بالزندقة ،السني الأخلاقي

 و 
ً
وانتهت بذلك  ،ل نشاطه في بلاد المشرق فحبعد أن است ،نياببلاد المغرب ثا ثمّ  ،توجهاته مرتعا بالأندلس أولا

 ،ع بالآراء الأشعرية العقديةمرصّ  ،دييبلاد المغرب بعد القرن السابع للهجرة إلى توجه صوفي معتدل جن

 ة وهي ثلاثي ،وضمن المذهبية المالكية الفسيحة
ّ
لت الواقع المذهبي والفكري والأخلاقي في البلاد المغرب شك

 .هـ إلى ما بعد9ق  عموما منذ

بعد أن زار وأخذ عن  ،لقد أكملت الصورة وانتهى أبو مدين شعيب في بجاية إلى صياغة منهجه 

أثمرت توجها روحيا  ،شيّد أثناء مكوثه ببجاية مدرسة متميزةو مجموع من المشايخ العارفين بالظاهر والباطن، 

يأخذون بمسلكه ويؤيدون منهجه، وكان من أبرز من أخذ عنهم وأخذوا  ،وفكريا التف حوله الطلبة والمشايخ

والذي كان له كرس ي بجامع  ،(م1116 -ه611ت)الزواوي المدفون خارج بجاية  ىعنه ببجاية أبو زكريا يحي

، وبالإضافة إلى مشايخ المغرب يحضر أبو محمد بن عبد الاشبيلي 4بجاية يقرأ عليه علم التفسير والحديث

الذي جمع بين العلم والعمل والورع والباطن  ،وأبو على المسيلي الملقب بأبي حامد الصغير( هـ516-511)

 .5واعترفا له بالفضل والحقيقة  ،ن اختصا بأبي مدين واجتمعا بهوالذيْ  ،والظاهر

                                                           

حتاج موضوع اللقاء بين ابي مدين شعيب والصوفي عبدالقادر الجيلاني إلى مزيد من النقاش والاثبات ، وإن ما جاء على لسان المصادر ي  1

لة المتأخرة كمصنف البستان لابن مريم لا تبين ذلك بالقدر الكافي، لأنها هي في حدّ ذاتها لم تتحكم في المصطلح الصوفي الذي يعطينا الدلا

 .الواضحة لتوجه بعض الفقهاء أو المتصوفة 

شاذليون أخذا عن الشيخ عبد لكن من الواجب الملاحظة بأن التوجه الذي اعتمده ال. 511التصوف السني، ص : بوتشيش وآخرون  2

 .السلام بن مشيش هو سلوكهم مسلك الشكر  والحد من مسلك المجاهدة التي اعتمدها الجنيد، ولكن كل ذلك في طريق التصوف السني 

يظل التساؤل مطروحا من حيث صياغة الاصطلاحات فيما يخص التصوف، حينما يقسم إلى تصوف سني وآخر فلسفي، فهل من   3

وإذا استقر الأمر على ما يعرف . ن تصير المقابلة للسني بمصطلح الفلسفي أم أن الصواب أن يقسم الى تصوف سني وآخر بدعي؟الصواب أ

 ذلك يبقى رهينة فكر لا ممارسة، في حين نجد أتباع هذا الاتجاه قد تمادوا في الانتقال من الجانب الفكري إلى الجانب ال
ّ
عملي بالفلسفي فان

ه صار يمسّ  مما يطرح مشكلة
ّ
ة -بالنسبة للاصطلاح وضرورة تحويره إلى البدعي لأن

ّ
 .المبادئ العقدية ،فأصبح منافيا للسنة  -في نظر السن

 . 11انس الفقير ، ص :  ابن قنفذ   4

 . وما بعدها 11المصدر السابق، ص : الغبريني 5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

358 
 

الذي اعتبره من كبار  ،عبد الله محمد الأنصاري  اجملة من صاحبه ببجاية أب ويذكر ابن قنفد من

الذي قصد أبا مدين ببجاية، وأبو مسعود ابن عريف من جبال شلف  1ته وأبو عمران موس ى الحلاجتلامذ

ونظرا  .2خذ عنهم الكثيرونأوقد  ،، يدخل هؤلاء في سند الصوفية إلى أبي مدين بن شعيبن هناكالمدفو 

وما أثاره من تغيير على مستوى  ،تكوينه ببجاية على يد الشيخ القطب أبي مدين الغوث لهذا العمل الذي تمّ 

والذي امتد إلى المغرب الأقص ى، فإنّ وشاية الواشين وحنق المعاندين دفع  ،الظاهر والباطن بالمغرب الأوسط

بحجة أنّ  ،(أبو يوسف يعقوب بن يوسف المنصور )لدى الخليفة الموحدي بمراكش  ،إلى التحريض عليه

فكان حتفه بتلمسان بالعباد  ،فبعث إليه يستقدمه ،س حولهعمله ببجاية يشبه عمل المهدي في جمع النا

 .3/هـ576سنة 

-والتلمساني العبادي المدفن  ،والبجائي المنزل والمدرسة ،الأندلس ي المنشأ -لقد أحدث أبو مدين شعيب 

لي، سني المتأثر بإحياء الغزامن خلال مسلكه الصوفي ال ،تهتم بالجانب الروحي والعقلي ،ثورة ببلاد المغرب

: ، وهو يؤكد طريقه في العلم بقوله القادر الجيلاني الذي لقيه بمكة ن شيخ الطريقة القادرية عبدعخذ والآ 

طريقنا هذه أخذناها عن أبي يعزي بسنده عن الجنيد عن السقطي عن حبيب العجمي عن الحسن البصري "

لكن يظل السؤال قائما على  .4"لمينعن جبريل عليه السلام عن رب العا( صلعم) عن على أبي طالب عن النبي 

مدى بقاء المغاربة مستمسكين بالتوجه الغزالي بحذافيره، وهو التوجه القائم على التوفيق بين الشريعة 

والحقيقة، خصوصا وأن أبا مدين شعيب قد عمل على تكييف الطريقة الغزالية، وأنّ الناس رجعت فيما 

قة الجنيد سابقا، واقتصرت ظاهرة التأثر بالغزالية سوى على ه إلى ربط الاتصال المباشر مع طري9بعد ق

 ؟؟ 5النخبة من الفقهاء الأصوليين

فيرتبط  قص ى،لتطور الفكري ببلاد المغرب الأأمّا الحدث الثالث الذي يبرز تأثير المغرب الأوسط على ا 

أصوله إلى بلاد توزر الذي تعود  ،(م1117/هـ513ت )بشخص الفقيه العالم أبي الفضل يوسف بن نحوي 

 .6عاد إلى بلاده بالمغرب الأوسط ثمّ  ،حماد، وقد وفد على فاس وسجلماسة ومولده ونشأته بقلعة ،فريقيةإب

تتمثل في العناية ( سجلماسة وفاس) كانت الإضافة التي حاول أبو الفضل أن يثبّتها ببلاد المغرب الأقص ى إذ 

                                                           

ن الناس من فاس إلى بجاية وهناك لقي أبا مدين فأخذ عنه، هو أبوعمران موس ى بن يدراسن الحلاج من أصحاب أبي مدين شعيب فرّ م 1

 .441التشوف، ص:أنظر التادلي

 .وما بعدها  31المصدر نفسه، ص : انظر بن قنفد   2

 .وما بعدها  421المصدر السابق، ص :، وما بعدها ؛ ابن صعد 452المصدر السابق، ص (: ابن الزيات)التادلي   3

 . 513البستان، ص : ابن مريم  4

هي تساؤلات تم استخلاصها من خلال الاطلاع على رسالة دكتوراه للأستاذ الطاهر بونابي ، يمكن الرجوع إليها لأجل دراسة الموضوع بشكل   5

 .للهجرة ، جامعة الجزائر 2و3التصوف بالمغرب الأوسط بين ق ( : الطاهر)مستفيض، أنظر بونابي 

 . 21التشوف، ص : التادلي  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

359 
 

ه لقي معارضة لهذا التوجه ببلاد  -أصول الدين وأصول الفقه  -صول علم الأ ب" وتدريسا إقراءً "والاهتمام 
ّ
 أن

ّ
إلا

 ،بحجة أنّ هذه العلوم غير معروفة في مساجد بلادهم ،وعلى رأسهم ابن بسام ،سجلماسة من قبل أعيانها

 فريقية والأندلس وحتىإعني أنّ التطور الذي كان حاصلا با يممّ  ،1وتمّ إخراجه من سجلماسة ،فانكروا عليه

  ،ه5إلى حدود نهاية ق " المغرب الأقص ى"لم يكن يتوافر بهذه البلاد  ،المغرب الأوسط
ّ
القليل النادر من  عندإلا

في حين كان أبو الفضل يميل إلى التطور  ،تيار التقليد كان مكينا في هذه البلاد الفقهاء، وهو تأكيد على أنّ 

وهي في أوج  ،التي كانت تحت نفوذ دولة المرابطين ،ديوافق بذلك التوجه العام بهذه البلا  ، فلم2والاجتهاد

سخط الفقهاء " علوم الدين"حياء إالذي أثار بكتابه  ،لتيار الغزاليالذين وقفوا في وجه ا -قوة فقهائها  -قوتها 

وذلك لعدة  ،من انتشاره وتداوله فنهضا صفا واحدا لأجل الحدّ  ،المرابطين الذين أثاروا بدورهم أمراء الدولة

 . 3اعتبارات كان يراها فقهاء المرابطين

ا دفع بهذا الأخير إلى القيام ممّ  ،أبي الفضل بن النحوي  ين فقهاء المرابطين والإمامبلغ التشنج أوجّه ب 

يقرأ في كل يوم كان على حسب ليالي شهر الصيام، ف ساخ كتاب الأحياء إلى ثلاثين جزءً بإجراءين أولهما استن

بخلاف ما أورده مؤلفه، وقد صرح في ذلك حينما  ،وهو ما يعتبر تدخلا في إعادة تقسيم كتاب الأحياء ،جزءً 

له وكانت  -نيته قبل هذه الكتب تاق كنتب الإحياء لأبي حامد، ولو هذا كتا: " دخل عليه ابن الرّمامة قائلا

يمة العلمية والروحية التي كانت ا يوحي بتلك الق، ممّ  4كسب كتابا منهاألم  -مجموعة هائلة من الكتب 

تمثل في التصدي  ،ا الإجراء الثاني فهو أكثر جرأة ومعاندةأمّ  .لكتاب الأحياء والتوجه الغزالي لدى أبي فضل

بن يوسف كتابا  يصدر علأحينما  ،الأمراء المرابطينعن و لفقهاء سلطة اعن و القرار الصادر  ،للنظام القائم

لما وصل : " في قوله  6إلى ابن حرزهمفي الحادثة  5أشار أبو عبد الله محمد السقطيالأحياء، حيث  فيبالتجريح 

  ،ءوصل إلى فاس كتاب على بن يوسف بالتجريح على كتاب الأحيا
ّ
ة أن ظوأن يحلف الناس بالإيمان المغل

هذا ضمن  يدخل،  7"فتى بأنهّا لا تلزمأف ،الفضل استفتيه في تلك الإيمان الإحياء ليس عندهم، ذهبت إلى أبي

، الفكرفي شأن من شؤون  ،التي كانت تعلن من حين لآخر بين الفقهاء والأمراء، و ضمن سياق حرب الفتاوى 

                                                           

 . 422المصدر السابق، ص : ؛ ابن مريم 22نفس المصدر، ص : انظر التادلي  1

 . 422نفسه، ص : ابن مريم  2

وقد أورد التادلي القريب زمانا ومكانا من الواقعة التاريخية ما كان بين أبي فضل بن النحوي وفقهاء فاس وعلى رأسهم القاض ي ابن   3

 .وما بعدها  21المصدر نفسه، ص : هـ ، انظر التادلي153نة دبوس حيث كانت وفاة التادلي ابن الزيات س

 . 534، ص 4المستفاد، ج(: ابو عبد الله محمد)انظر التميمي   4

 .23،ص 4المستفاد،ج: هو أبو عبدالله محمد بن علي من أصحاب الشيخ أبي مدين كان مهتما بتلاوة القرآن، أبو عبدالله التميمي 5

م هو من أهل فاس رحل إلى المشرق واستقر بالشام، ولقي هناك الإمام الغزالي وأخذ عنه أبو محمد صالح بن محمد ب 6 ه  ز 
ر  ن عبدالله بن ح 

 .51،ص4المستفاد،ج:له ترجة مفيدة عند  التميمي. 23التشوف، ص: التادلي. م5513/ه112ثم عاد إلى بلاده وبها كانت وفاته سنة 

 .  21المصدر السابق، ص : التادلي   7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

360 
 

ما وهو  في إطار الصراع المذهبي، ،لة منهاحيث يزخر تاريخ الفكر في بلاد المغرب والأندلس بعينات غير قلي

 . اوعلى رأسها المدونة على عهد الموحدين لاحق ،سيقع لكتب الفروع

 ،ليعود بعدها إلى قلعة حماد ،من فاس وما حولهاورغم أنّ المآل كان إخراج أبي الفضل بن النحوي 

 أنّ البذرة التي أرادها أن تثمر في زمان وجوده بالمغرب  ،لعبادة والتدريس بمساجدهاعلى افيعتكف 
ّ
إلا

المصادر عن أبي الحسن على بن إسماعيل بن  تتكلمرعايتها تلامذته فيما بعد، حيث  الأقص ى قد قام على

، 1ـ وهو من أهل فاس السالك في التصوف سبيل الملامتية( ـم1166/ه557ت )محمد عبد الله بن حرزهم 

يتفحص  ،اعتكف على قراءته مدة عام نقتداءً بأبي الفضل بن النحوي، حيممن كان يقدر كتاب الأحياء 

واهتدى إلى صحة ما  ،والطريق السوي  ،فوجده على السنة ،ه منتقدوهأحادثيه ومروياته لبيتين ما كان يثير 

ل يد ابن النحوي متى لقيه ،2فيه ا ، ممّ 3ولو لقيه في اليوم مائة مرة ،وقد كان والده قد أوصاه سابقا أن يقبِّ

ه يظهر بأنّ أصحاب أبي الفضل بن النحوي كانوا على قدر من الوفرة والأتباع ببلاد المغرب الأقص ى، ذل
ّ
ك أن

ومن تلامذته الذين . 4كما صرح بذلك محمد بن علي بن حماد الصنهاجي ،كان بمنزلة الإمام الغزالي في بلاده

الشيخ الفقيه أبو عبد الله محمد بن  ،تلميذه وقرينة من حيث الأصل ،نافحوا عن مسلكه وكانوا نتاج جهوده

يقرؤه ويفيد  ،والذي كان يغلب عليه الحديث( م1191-1776/هـ569 – 619" ) جعفر المعروف بابن الرمامة 

 عليه كتاب -بعد زوال المرابطين وتمكن المرحدين  -إذ كان في وقته  به،
ُ
 ،الإحياء للغزالي فيجهش لسماعه يُقْرأ

 .5ويخشع لما فيه من التذكير

 في الأصول " المستصفى "سواء كان الإحياء أو كتابه  ،تبيّن إذا أنّ العناية بالأصلين وتداول كتب الغزالي

فريقية وحاضرتي إافر لهذا التوجه ببلاد الأندلس و لم يكن بقدر تلك العناية التي تتو بفاس وما حولها 

وأنّ تيار التقليد والفروع كان السائد والمميز لبلاد المغرب الأقص ى، ومن هذا ، "القلعة وبجاية" الحمادين 

بين حواضر المغرب والأندلس عموما بين  ،ظ التباين في التعاطي مع العلوم النقلية والعقليةق يلاحلالمنط

 ،قد أضاف تنوعا ،ن بأنّ عامل هجرة العلماء ورحلتهم إلى بلاد المغرب الأقص ىتبيّ  مثلما. الانفتاح والتقليد

ودفع بهذا المجال إلى الانتقال من الاستمساك بالفروع إلى الانفتاح  ،وتطورا على مستوى العلوم وإقرائها

 ،ودراسة الأصول، ولا غرو فإنّ دور علماء المغرب الأوسط من خلال رحلاتهم المتعددة نحو المشرق والأندلس

                                                           

لملاماتية مسلك في التصوف يحب أصحابه دوما أن يخفوا أمرهم على الناس في العبادة وفي الإقبال على الله ، يرون وأن الإخلاص يتوافر ا  1

 .44شيخ الشيوخ أبو مدين الغوث،حياته ومعراجه إلى الله،المكتبة العصرية،لبنان،دت،ص( :عبدالحليم)بذلك في صورة أكمل،أنظرمحمود 

 . 512التشوق، ص : مة ابن حرزهم عند التادليانظر ترج   2

 . 22نفس المصدر، ص (: ابن الزيات) التادلي  3

 . 422المصدر السابق، ص : ابن مريم  4

 . 535، ص 4المستفاد، ج: ابو عبد الله التميمي  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

361 
 

رة في إثا ،ثم نحو المغرب الأقص ى قد ساهم في هذا التغيير والتطور، وكان لهم دور من خلال رحلتهم غربا

 .وتحريك الحياة العلمية

النجباء الذين وفدوا من المغرب  ء العلماء أو الطلبةتنا المصادر بجملة غير قليلة من هؤلاوقد أمدّ  

ثير أبي تمّت الإشارة إليه من تأ فبالإضافة إلى ما .بقصد التعليم أو لدوافع أخرى  ،الأوسط على المغرب الأقص ى

إليهما عدد من العلماء  ضافيووفود تلميذه ابن الرّمامة،  ،الأقص ى على المغرب وافدالفضل بن النحوي ال

مع الملاحظة أنّ المصادر لا تزال شحيحة بشأن تلك الرحلة ، يم أو التجارةالذين كان قصدهم التعلم أو التعل

ه بحكم ومع هذا  ،مما يضفي بعض الغموض ،هـ6الممتدة بين المغربين الأوسط والأقص ى فيما قبل ق 
ّ
فإن

لا يمكن  ،ونظرا للأوضاع السياسية التي كانت تطبع المجالين ،لجوار والحاجة إلى التنقل بين حواضر المغربينا

 .رغم ذلك الشحّ الملاحظ ،(هـ5ق )الاقتناع بعدم وجود الرّحلة العلمية قبل هذا القرن 

، إذ تحدثت الأوسط والأقص ى لتبيّن ذلك التأثير والتأثر بين مجالي المغرب ،تحضر نماذج عدة فيما بعد

وأخذ  ،(البويرة)الذي نشأ ببرج حمزة  ،المصادر والدراسات عن محمد بن علي أبو عبد الله بن حماد الصنهاجي

د دخل وكان مهتما بالأدب والتاريخ والفقه الحديث، وق ،ثم بجاية والجزائر وتلمسان ،العلم بقلعة حماد

ه كان ممن تولى قضاء سلا م،1131/هـ611 توفي بها سنةو  ،الأندلس واستوطن مراكش
ّ
والظاهر أنّ . 1ويُذكر أن

التي أشار إليها صاحب  - والذي يبدو من خلال تلك المصنفات ،اختصاصه في مجال اللغة والتاريخ والفقه

ويضيف صاحب المستفاد أحد  .ركة التصنيف ببلاد المغرب الأقص ىالأثر البالغ على ح قد كان له - المخطوط

ه بالعابد المجتهد ،وقد سماه بالحسن بن ستِّ الآفاق ،دين على فاس من المغرب الأوسطالوار 
ّ
 ،الذي حلا

، ، لكن ما يثير الانتباه أنّ مساهمته لم تكن واضحة من خلال المصدر في مجال الفقهوجعله من أهل الفضل

فصار  ،جل كان غنيا وافر المالا يعني أنّ الر ممّ  ،2بل تحدث عن كثرة صدقته وإنفاقه على أهل الفضل والدين

حينما  ن بنائه القناطر وعمارته المساجد، وهو ث المصدر عينفق ويوقف على طلبة العلم وأهله، بل تحدّ 

يحدد تاريخ  مثلما لمأم أصوله من المغرب الأوسط؟  لا يوضح هل وفد هو  ،يتحدث عن أصله من بسكرة

 . 3قدومه ووفاته

                                                           

 . 431في التاريخ، العهد الإسلامي، ص الجزائر : ؛ حاجيات12، لوحة 5312نبذة عن بعض الأئمة، خ ح، مجموع رقم : مؤلف مجهول : انظر  1

 . 521، ص 4المستفاد، ق : التميمي   2

 . 521نفسه، ص   3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

362 
 

تخبرنا المصادر عن إبراهيم  ،الأقص ى من ذوي الأصول المغرب أوسطيةثاره ببلاد المغرب آوممن بقيت 

الذي سكن أهله لأول مرة بلاد  ،1(م1171-1113/هـ677-677) لتلمساني الوشقيبن أبي بكر الأنصاري ا

صار فقيها و  ،وهناك بزر هذا العالم في الفقه، 2استوطنوا غرناطة ثم هاجروا نحو بلاد سبتةو  ،الأندلس

ماهرا بضروبه، وقد  ما كان يحسن أداء الشعركائض، متخصصا في العدد والفر  ،د الشروطممارسا لعق

تطلب إتقان علم الذي يهذا العلم  - شعرية أدبية في فقه الفرائض ةلأرجوز  تأليفه -الاختصاص-شكل ذلك 

ارت ضمن لقيت شهرة واسعة في بلاد المغرب ككل، وص ،أرجوزة غاية في الإتقان كانتف - الحساب والعدد

 .3لم يتجاوز العشرين عاما هوسن ،مواد الدرس الفرائض ي ببلاد المغرب، وكان ذلك في بدايات مشواره العلمي

حيث نزلت  ،بليالآ  إبراهيمأبو عبد الله محمد كان ومن جملة من وفد على المغرب الأقص ى من تلمسان 

ه الذي عدّ  ،بن خلدون من تكلم عنه عبد الرحمن  أفضلعلى تلمسان، وكان  الأندلسفي السابق من  أسرته

وأخرى بعد عودته من المشرق إلى  ،مرحلة قبل عودته إلى تلمسان ،له مرحلتين في حياته وذكره ،من مشايخة

ة الجندية التي ظهر أنهّا عوض مهمّ  ،رحلة الأولى التي تخصص فيها في طلب العلمالمفتحدث عن  ،4تلمسان

إلى  5سافر من هنينف ،مو لالعشغفه ب إلىيه إبراهيم، كما أشارت المصادر وبالأخص أب ،كانت مسلك العائلة

  هو وما يثير الانتباه  .6، ثم اعتكف بالعبادتلمسان لأجل ذلك
ّ
 ةبلي وأحد دعابين الآ  قاء الذي تمّ ذلك الل

بلي مع هذا الآ حيث هاجر  -فية بالمغرب الأوسطالدعوى الشيعية ظلت قائمة متخ أنّ ب وحيما ي - الشعية

ويضيف ابن خلدون عن شيخه   -بعد انكشاف حال الداعي الذي هو من بني الحسين -الداعي نحو المشرق 

ه دخل مصر
ّ
 ،وصفى الدين الهندي ،وابن الرفعة ،وعلى رأسهم ابن دقيق العيد ،والتقى علماءها آنذاك ،بأن

  ،بلي كان مريضا أثناء لقائه هؤلاء الأئمةورغم أنّ الآ  .7وغيرهم من فرسان المعقول والمنقول  ،والتبريزي 
ّ

 أنّ إلا

                                                           

 123وعلى رأسهم صاحب الإحاطة ابن الخطييب و ابن مريم،  وهناك من جعلها سنة  121وفاته بين من ذكر سنة  هناك اختلاف في تاريخ  1

 . 532، ابن فرحون الديباج ص 442، ص 5الإحاطة، ج: يبأنظر ابن الخط. وعلى رأسهم ابن فرحون في الديباج

وقد رأى بحظ ابن رشيد انه ولد  112أن مولده كان بتلمسان سنة اخبر صاحب مخطوط التعريف بالتلمساني صاحب أرجوزة الفرائض    2

أعوام ثم تحول إلى مالقة فسكنها مدة أخر ليلة من جمادي الآخرة وانتقل أبوه إلى الأندلس وهو ابن تسعة أعوام فاستوطن غرناطة ثلاثة 

التعريف : مجهول : انظر. وبها قرأ معظم ما قرأ ثم انتقل إلى سبتة وتزوج بها أخت مالك بن المرحل وبها توفى وكان متخاملا في هيئته ولباسه

 أ / 3ب ، /4، خ ح، الرباط، ورقة 5112بالتلمساني صاحب أرجوزة الفرائض، مجموع رقم 

اختيار الأخبار عما كان بثغر سبته من سني الآثار، تحق  (: محمد بن القاسم)، وما بعدها السبتي 532المصدر السابق، ص ابن فرجون،   3

 .وما بعدها  441، ص 5؛ ابن الخطيب الإحاطة، ج 51، ص  5224الربلاط،  4عبد الوهاب بن منصف، ط

 مقاله في العروض  هذا الأخير الذي ذكر له منظومات في السير وأمداح النبي صلعم،
ّ
وتحدث عن قصيدة له في المولد النبوي الكريم وذكر بأن

 .442الإحاطة ، ص : كان على العروض الدوّبيتي أي على النسق العروض الفارس ي، لسان الدين بن الخطيب

 .وما بعدها  34التعريف والرحلة، ص : ابن خلدون   4

 .الأوسط تشهر بمينائها حاضره كانت مشهورة بالقرب من تلمسان بالمغرب   5

 .موقع بمدينة تلمسان خارجها، بها مقبرة دفن بها عدد من الصلحاء والاولياء وعلى رأسهم أبي مدين شعيب  6

 . وما بعدها 34نفس المصدر، ص : ابن خلدون   7



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

363 
 

وتكرّس ذلك  في ميله إلى العقليات، وقد  ،ههنالشافعي قد بقي يختمر في ذجههم التأثر بمنحاهم العقلي وتو 

بلي حينما أخذ العلوم والفقه عن الإمامين الأول ابن الإمام أبو موس ى تدعم هذا المنحنى الفقهي بالنسبة للآ 

 .1وهو شيخ المعقول والمنقول بها ،والثاني ابن البناء بمراكش ،بتلمسان

  ،به ابلي وتأثر عن الآ  ىالرحمن ويحيبنا خلدون عبد إأخذ  و 
ّ
ه كان صاحب أبيهما في تونس من حيث أن

، وقد فاق أهل زمانه في العلوم م1356/هـ959حيث توفى هناك سنة  ،وانتهى به المطاف بفاس ،ودخل بجاية

 : " خلدون قائلا ى بنحيث صرح يحي ،العقلية
ّ
 أي لا إن

ّ
،  2" وكانت عليه مشيخته ودرس عندهعرف فقيها إلا

 تالمعقولا  علم فيواسع لما له من  ،بليذلك أنّ عددا من فقهاء المغرب الأوسط والأقص ى قد تأثر بالآ 

به قرّ  حين ،بي الحسن المرينيأة كان من خاصحيث  ،وقرب من ذوي الشأن له من مكانة توافر ، وما توالمنقولا 

 .فريقيةإ نحورحلته في صاحب الو  ه،وجعله في مجلس ،إليه

ن محمد بن أحمد الشريف الفقيه العلامة عبد الله ب أيضا وكان ممن وفد على فاس من تلمسان

( م1367/هـ991ت)حمد الشريفأمحمد الذي سار على منهج أبيه أبي عبد الله و ،(م1377/ه971.ت)التلمساني

انتفع به طلبة فاس ذووا الاتجاه . 3"مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول " صاحب التأليف الموسوم بـ 

،  4وطلبه تلمسان ذووا الاتجاه العقلي الأصولي، حيث كان يفيد كل فريق بما يلزم ،النقلي الفروعي التقليدي

ويوجه طلبته بما له من قوة ذكاء وفقه  ،والأدلةكان الشريف يميل بعد الحفظ إلى الترجيح بين الروايات  إذ

وك نفس المنهج، والخوض فيما يمكن أن يضيف لطالب العلم مزيدا من الفهم لإلى س 5ةشديد فطنو نفس 

 .والفقه والاطلاع على أحسن المناهج 

بلاد المغرب الأقص ى كانت  معأنّ أواصر العلاقة بين علماء المغرب الأوسط وتلامذتهم  وهكذا يبدو  

 
ّ
ه بالرغم من ذلك التنافر قوية، وطبيعتها كانت تقتض ي تأثير المجالين على علمائهما وطلباتهما، وإن

ه لم نلحظ على مستوى المصادر ما يؤكد عدواها على زيانيالذي كان يشوب التعامل المريني وال،السياس ي
ّ
، فإن

همية في رأب الصدع الذي كان يبدو من إطارا له أالعامل الثقافي ن كا ، بلوالاجتماعي المجال الثقافي الفكري 

                                                           

 . ، وما بعدها33، ص 1أزهار الرياض، ج( :  شمس الدين)المقري   1

المصدر :؛ الوزير السراج33التعريف والرحلة، ص: ، عبد الرحمن بن خلدون 541، ص 5واد ، جبغية الر (: يحيى)ابن خلدون    2

  114،ص 5السابق،ج

مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، المكتبة المكيّة، : انظر كتابه الذي حققه محمد على فركوس، أحمد الشريف التلمساني  3

 .التحقيق كتابا أخر لنفس الإمام والمحقق والمرسوم مثرات الغلط في الأدلة ، وقد ضم5222، 5مكتبة الريان، بيروت، ط

  533ابن مريم، البستان، ص : انظر  4

وانظر  514كفاية ، ص : التبنكي 533وما بعدها؛ ابن مريم نفس المصدر، ص  15مناقب أبي عبد الله شريف وولديه ورقة : راجع مجموع  5

 وما بعدها  11، عين الدفلى الجزائر، ص 4112المدرسة الفقهية المالكية، ملتقى المذاهب المالكي الخامس، : في ذلك دراسة موس ى إسماعيل



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

364 
 

قوة شخصية الفقهاء أثرت في هذا المنحى، فبالإضافة إلى ما سلف ذكره من  أنّ أيضا  ظهرحين لأخر، كما ي

وهو زعم آل (  ه957ت ) يحضر كل من المقري الجد  ،فقهاء وفدوا على المغرب الأقص ى من المغرب الأوسط

 ،والذي تخرج على يديه عدد من الطلبة بالمغرب الأقص ى ،الموفورين حظا علما وتجارة ينالتلمساني المقري 

وأطالوا في مدحه حتى إنّ أحد  ا شخصه،، فعظمه أهل فاس ووقرو 1وراج كتاباه في الفقه والتصوف هناك

 
ّ
 منها قوله مما جاء فيه جملة أبيات" الزهر الباسم" ف مصنفا في ذلك سماه علماء المدينة أل

                         
 
                     أهل فاس   رت مفاخر  ك  إذا ذ

 
 ذ
 
 ك

 
 ان لمس  ى من ت  رنا من أت

                           
 
 وق

 
 هـــــــــل ر   لنا

 
 أيت

 
  دل  ـــــــالع   ا للفقيه  ضــــــاة                     شبيهً م في ق

 
  ـان  ثــــــــ

                 : إلى أن قال
 
 ون

 
  فس العلـم إن

 
 ش

 
 ان

 
 م  ت لشخص             ف

 
  2يان  ا للمقري في العــلم ش

ر الفقيه محمد بن عمر بن الفت
ّ
سنة  دخل إليهاأ حينما ،وح التلمساني في فاس وما حولهاوأث

، وهو مصنف الذي 3الأقص ىيها، ولم يكن معروفا لدى أهل المغرب وأشاعه فمختصر خليل  م1673/هـ175

وتقدم  .إلى أزمنة متأخرة ،المغرب عموما في تداوله بين طلبة بلاد ،سيصير المصدر الأول بعد المدونة في الفقه

المصادر عددا هائلا من هؤلاء العلماء الطلبة الذين كانوا يرسمون طريق الرّحلة العلمية بين المغربين الأوسط 

والأقص ى، وقد استقر عدد غير قليل من هؤلاء في حواضر المجالين، و انتهت في غالب الأحيان رحلة علماء 

وتداولوا على بلاطات  ،ث أبناؤهم العلوم والحرفو توار  ،المغرب الأوسط إلى الأقص ى إلى الاستقرار هناك

على قوة التأثر والتأثير وعلو  ا يدلّ ممّ  ،تولى بعضهم وظائف ساميةكما  ،مؤانسةو الأمراء استشارة وتدريسا 

الذين وفدوا على  ،ينيوتحضر عدة نماذج من هؤلاء العلماء والطلبة النجباء المغرب أوسط. 4المكانة والتقدير

 :ص ى، إذ يبين الجدول التالي بعض النماذج منها المغرب الأق

 المصدر الملاحظة نشاطه بالمغرب الأقص ى   الفقيه العالم

بن  ىأبو زكريا يحي

 936خلدون ت 

 م1336/ه

تولى التعليم وديون 

 الإنشاء بفاس 

كان في رحلة أبي الحسن 

 المريني إلى تونس 

، ص 1أعلام ج: بوعزيز

131  

                                                           

 وما بعدها  411وما بعدها وص  414، ص 1نفخ، ج: قري الم: انظر  1

 431ص :  نفس المصدر :  المقري   2

  421كفاية ، ص : ، التبنكي434ابن مريم، المصدر السابق، ص   3

ورقات عن الحضارة المرينة، منشورات كلية الآداب جامعة محمد الخامس، المطبعة الجديدة، الدار البيضاء، ط (: محمد)راجع المنوني   4

 .وما بعدها 413، ص 5221



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

365 
 

ن إبراهيم بن عبد الرحم

بن الإمام التلمساني ت 

 م1375/هـ 979

من بيت علم اشتهر 

ف 
ّ
بالفقه والحديث خل

علماء، فتاويه في 

  يالمازونية والونشريس 

ابن العلامة أبو زيد بن 

الإمام من أل الإمام 

 التلمساني 

البستان، ص : ابن مريم

99 

الحسن بن الحجاج بن 

يوسف الهواري ت 

 بفاس م 1171 /ه571

ن 1التكملة ج: ابن الآبار  أصله من بجاية  يب فقيه حافظ خط

  117ص 

إبراهيم بن يوسف بن 

إبراهيم القاندي 

 567الوهراني ت 

 بفاس  م1196/ه

فقيه نظار حافظ 

 للحديث مصنف فيه 

أصله من حمزة يعرف 

بقرقول انتقل الأندلس 

 وفاس 

، 1التكملة ج: ابن الآبار

  137ص 

حسن بن إبراهيم بن 

عبد الله بن أبي 

 553ت "ابن زكون "سهل

 م1151/هـ 

أخذ الحديث بالأندلس 

 وله تأليف في الرأي 

  119، ص 1ج: نفسه تلمساني نزل بفاس 

على بن محمد بن 

الغماري منصور 

التلمساني الأشهب ت 

 م1317/ه 971

شيخ أستاذ رواية له 

طلبه بفاس منهم ابن 

 مرزوق 

  151كفاية، ص : التبنكي توفى  دخل فاسا وبها

محمد بن علي بن حماد 

بن عيس ى بن أبي بكر 

هـ أو 611الصنهاجي ت 

 م قلعي بجائي  667

نحوي منطقي فقيه 

 محدث مصنف

تولى قضاء سلا سنة 

 هـ 615

، 1التكملة ج: ابن الآبار

 169ص 

مروان بن محمد بن علي 

بن جبل الهمداني ت 

البغية، : يحي ابن خلدون تولى قضاء مدن أندلسية فقه حافظ كان بصيرا 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

366 
 

  175، ص 1ج ومغربية  بالفتيا في النوازل  م1113/هـ 617

عبد الله بن احمد بن أبي 

 617ت القاسم

 م1113/ه

فقيه قاض ي من أهل 

 بجاية 

من أهل بجاية تولى 

 قضاء سبتة 

، 1ابن الآبار التكملة ج

  379ص 

سعيد بن محمد 

 111-917العقباني 

 م1677-1317/ه

فقيه قاض ي أصولي من 

 بيت علم 

، 1بغية، ج: ابن خلدون  تولى قضاء مراكش وسلا 

  113ص 

البستان، ص : ابن مريم

157  

أحمد حسين بن علي بن 

-1367/ه117-967قنفد 

 م1671

فقيه قاض ي مكث 

 عاما  11بالمغرب الأقص ى 

رحل من قسنطينة إلى 

المغرب الأقص ى عام 

 هـ957

، ص 1الحلل،ج: السراج

667  

محمد بن محمد بن 

العباس  التلمساني ت 

 م1516/هـ 717

 فقيه نحوي 

احد عن أعلام تلمسان 

 ورحل إلى فاس 

البستان ص : ابن مريم من بيت علم ابن علامة

331  

عبد الواحد بن أحمد بن 

 يحي الونشريس ي 

تولى قضاء فاس له شرح 

 على فرعي بن الحاجب 

ولد بفاس أصوله من 

المغرب الأوسط 

 بونشريس 

  113كفاية، ص : التبنكي

أحمد بن محمد بن 

 717قاسم العقباني ت

 م1593/هـ

درس بالقرويين مكين في 

 الفقه

من أل العقبانيين 

 التلمسانيين

دوحة، ص : الشفشاوني

111 

لرحمن بن محمد عبد ا

-771)جلال

 (م1596-1573/ه711

فقيه مدرس مفتى له 

غال بعلم الكلام و اشت

 المنطق 

؛محمد 111نفسه، ص  ينسب إلى تلمسان 

موسوعة أعلام : حجي

  1166، ص 3المغرب ج



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

367 
 

 

 نحو من المغرب الأوسط توجّه عدد كبير ممن وجود المتعددة تفيد بو والملاحظ أنّ المصادر المتنوعة 

ثم  ،أو أنّ أصوله تلمسانية أو بجائية وولد بالأندلس ،وعدد منهم كانت رحلته نحو الأندلس ،المغرب الأقص ى

 م، فيمكن حصرهحيث لا ل نحو المغرب الأقص ى، و رح
ّ
بن علي  ىأمثال محمد بن يحيمنهم، ذكر نماذج نا نإن

، 1فأخذ عن ابن البناء وغيره ،رحل إلى المغربالذي و  ،بليكالآ  والآخذ عن مشايخها ،النجار المولود بتلمسان

  ،زهمييمكن تميوهناك من لا 
ّ
فحينما يذكر المقري شيوخ لسان  ،من خلال كناياتهم وملحقات أسمائهم إلا

الذي كان فقيها قاضيا،  ،أمثال الفقيه يونس بن عطية الونشريس ي ،الدين الخطيب يذكر من سكن مكناسة

 .أوسطيةالمغرب من الونشريس بعلى أصولهم  مما يدلّ ، 2والأستاذ أبو علي عمر بن عثمان الونشريس ي

تطور يعطينا هذا صورة واضحة عن ذلك النشاط القائم فيما بين المغربين الأوسط والأقص ى، وقد   

فيما بعد  ،ليصير بارزا بكثرة الانتقال للمصنفات والعلماء والطلبة ،هـ9قبل ق  هذا النشاط على ما كان عليه

المغرب أوسطية كانت تقطن بلاد الأندلس قد ،كما أنّ عددا من الأسر ذات الأصول هـ17إلى  بداية ق  9ق

 .وكان حظ المغرب الأقص ى وافر منها ،وتدهور الوضع هناك إلى بلاد المغرب ،لجأت بعد الضغوط المسيحية

 :المغرب الأوسط  إلى لسالأندعلماء رحلة . ج 

نظيره  مخالفين بذلك، رفت المدرسة  الفقهية الأندلسية منذ عهدها الأول بالتوجه الحديثي المدنيعُ 

تحت الرعاية المباشرة لبني العباس، في حين را بالعراق، وقد تطور كان متواف هذا الأخير الذي ،الرأي والقياس

 
ّ
ما الذي كان لا يرض ى ، (م996/هـ159ت)الأول الإمام أبو عمرو عبد الرحمن الأوزاعي الحديثي في  يار ل التمث

وظلوا   ،على مذهب أبي عمرو الأوزاعي واسار قد أهل الأندلس   ومعلوم أنّ . استحدثه الأحناف من أقيسه

وا مذهب أبي ولئن كان العباسيون قد اتخذ . 3مذهب الإمام مالك في نفس التوجه عليه إلى أن تحولوا إلى

ه بسقوط دولة بني أمية سنة عرفون به، فإيُ  ،حنيفة مسلكا خاصا
ّ
أهل قد فرّ عدد منهم من  م،957/هـ131ن

 ،خاصا بهم توجهاواتخذوه  ،وزاعيالذين جاء في أعقابهم المذهب الأ  وهم ،إلى بلاد المغرب والأندلسالشام 

  .يا بين الطرفينبني العباس، فشكل ذلك سجالا سياسيا وفكر في ذلك مخالفين 

                                                           

 . 444المصدر السابق، ص : ؛ ابن مريم 11التعريف الرحلة، ص : ابن خلدون    1

 . 431، ص 1المقري، نفح، ج   2

 .ومابعدها  354تاريخ الفكر الأندلس، تق حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الأندلسية القاهرة، دت، ص : ل جنثالث بالنثياانظر انج  3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

368 
 

، وكان (م 171/ه171ت )وزاعي إلى بلاد الأندلس صعصعه بن سلام دخل مذهب الأ أكان أول من و 

وقد لا يكون تفسير ابن خلدون لرسوخ . 1صاحب الواضحة المالكية ،عبد الملك بن حبيب ممن أخذ عنه

وأرجع  ،المذهب المالكي بالأندلس صائبا حينما تحدث عن اختصاص أهل المغرب والأندلس بمذهب مالك

أنّ العراق لم منتهى سفر الأندلسيين والمغاربة، و هي و  ،السبب في ذلك إلى الرحلة التي كانت غالبا إلى الحجاز

وأضاف إلى ذلك تأثير البداوة الغالبة على أهل المغرب والأندلس هم في ذلك أقرب إلى  ،يكن في طريقهم

، ونظن أنّ التأثيرات الشامية المتمثلة في سبق المدرسة 2الحجازين من العراقيين الذين كانوا يعانون الحضارة

كان  ،ة مذهبية منافية للعباسيينأرادت أن تتخذ فلسف الأموية التيوتأسيس الدولة  ،الأوزاعية الحديثية

وقد استمر هذا المذهب حيّا  ،الذي صار يمثله المذهب المالكي أحسن تمثيل ،وراء رسوخ التوجه الحديثي

 .رغم بعض الاهتزازات من حين لأخر إلى غاية سقوط الأندلس ،بالأندلس

نهم الفقهاء المالكية هؤلاء بأنّ  -أخبار بناءً على ما تداولته المصادر من -أشارت الدراسات 
ّ
بعد تمك

دة بالأندلس كان
ّ

وقد  ،بل اضطهدوا كل مذهب فقهي يخالفهم هم،يخالفم ضدّ وا على درجة عالية من الش

مثلما اتهموا من يتكلم في المنطق بالزندقة على عهد  ،واعتبروه يروم الشافعية ،أرادوا الإيقاع ببقي بن مخلد

، وتحضر 4د استعمل المالكية بالأندلس الجدل للذود عن مذهبهم أمام كل خارج عن فكرهموق.  3المرابطين

شاهدة على الجهد ( م1766/هـ656.ت)زم الظاهري الجدالات والمناظرات بين الفقهاء المالكية والفقيه ابن ح

أبو الوليد  ،حزمابن تهم، وكان من أبرز فقهاء المالكية الذين وقفوا ضدّ يالذي قدمه المالكية في سبيل مذهب

في رحلة دامت ثلاث  ،بعد رجوعه من المشرق  ،الذي كانت له قدرة على المواجهة ،(م1711/ه696ت )الباجي 

ر لابن حزم أن يغادر الأندلس ،سنوات .  5حلةإعمال الر إذ تلقى كامل ثقافته الدينية دون  ،في وقت لم يُقد 

لوليد على از أباويبدو أنّ الذي حفّ  ،مع ابن حزم أكثر ذكرا من كتبه لات أبي الوليد الباجياما كانت سجوربّ 

                                                           

 . 443، ص 4112بغية الملتمس ط : الضبي 414، ص  4112تاريخ علماء الأندلس، ط: انظر ابن الفرض ي  1

 .لمالكي بابلاد المغرب في الفصل الأول من الباب الأول راجع أسباب اسقرار المذهب ا.  345المقدمة، ص : ابن خلدون    2

 . 443المرجع السابق، ص : انجل بالنثيا   3

حيث احتاج الأئمة إلى وضع آداب وأحكام يقف ...عرف ابن  خلدون الجدل بأنه معرفة آداب المناظرة التي تجري بين أهل المذاهب،   4

كيف يكون الحال المستدل والمجيب، وحيث يسوغ له أن يكون مستبدلا وكيف يكون المتناظران عند حدودها في الرد أو القبول ، و 

محضوضا منقطعا، ومحل اعتراضه أو معارضته وأين يجب عليه سكوت لخصمه الكلام والاستبدال، وقد قيل عن الجدل بأنه هو معرفة 

 .  342المقدمة، ص : ابن خلدون ...في الفقه وأغيره...مهبالقواعد من الجدود والآداب هي الاتسدال التي تتوصل بها إلى حفظ رأي أو هد

 عامل الرحلة كان  514، ص5إحكام الفصول في أحكام الأصول، تح عبد المجيد تركي، ج(: أبو الوليد)الباجي : راجع 5
ّ
وما بعدها، كما نظن أن

حجام عن الرحلة الحزمية إلى المشرق على دفن أفكاره له دورا بارزا في انتصار المدرسة المالكية بالأندلس من جهة، ومن جهة أخرى عمل الإ

فالانفتاح على العالم الخارجي يزيد العقل اتزانا والثقافة اتساعا .. بل دفعها نحو التشدد والبعد عن المعقول مما سرع في انضمارها وتلاشيها

 .والفكرة انتشارا



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

369 
 

الذي اعتبره و  ،عند نشر مذهبه ،هو إدراكه للخطر الذي قد ينتج عن اجتهادات ابن حزم ،المجادلة والمواجهة

 .1الفقهاء من الضلالة والبدعة بمكان

  
ً
الليثي إلى عبد الملك  ىبن يحي ىيحي منها أتباع المذهب المالكي بداية بفضل هذه الجهود التي قدم إذا

إلى  ،صاحب المستخرجة( م161/هـ156ت ) ثم تلميذه محمد بن أحمد العتبي  ،بن حبيب صاحب الواضحة

 ،وكفاية المقتصد صاحب بداية المجتهد( ه575ت)والحفيد ( هـ517ت)فابن رشد الجد  ،أبي الوليد الباجي

 .وصار عنوانا لأهل الأندلس في مذهبتيهم  ،وغيرهم من أعلام المالكية الأندلسية ترسخ المذهب المالكي

من المفيد أيضا الإشارة إلى ظاهرة الهجرة التي اتصف بها أهل الأندلس علماء وطلبة، إذ بقدر ما كانت  

 الأندلسيين من الهجرة إلى خارج 2والمشارقة من قبل المغاربة ،الهجرة من أوّل وهلة إلى الأندلس
ّ
، فإنّ حظ

لغرض العلم أو التجارة أو  ،يار نحو المشرق أو حواضر المغرب كان كبيرا، ويمكن وسمها بالهجرة العاديةالدّ 

وإذا كانت الهجرة العادية عن طواعية قد أفادت بلاد الأندلس  .هجرة جبرية قصريةهناك و ، السياحة

، فإنّ الهجرة الإجبارية قد أضرت بالأندلس ضررا بالغا، وكان غالب هذه الهجرة 3بنتائجها المتعددة الحضارية

ولدوافع منها زحف الخطر المسيحي، مضافا إليه بعض الحوادث الكبرى التي دفعت  ،نحو بلاد المغرب

 حيث .التي كانت تقوم من حين لآخر ببلاد الأندلس قبل زمن الطوائف 4تلك الثوراتك يين إلى الفرار،بالأندلس

 كانت بِ  ،إلى عدة ثورات( م1716-1773/ه691-373)يشير المصدر الأندلس ي الجديد لابن الدّلائي 
ُ
 ،الأندلس ورِ ك

 . 5وهو مصدر مهمّ في تاريخ الأندلس ،هاتداعياتهاأسبابها و  حيث يذكر 

أثر كبير في الانتقال الحضاري إلى بلاد  ،ثم الموحدين إلى بلاد الأندلس ،كما كان لعامل دخول المرابطين

يام الموحدين إلى الذي انتقل أ ،حيث يشير ابن خلدون إلى ذلك الحظ الكبير من الحضارة الأندلسية ،المغرب

 افأسسوا بأمصارها من الحضارة أثار  ،فريقيةإمن الأندلسيين طوعا و كرها إلى  هاجر عدد نحي ،بلاد المغرب

                                                           

  341المرجع نفسه، ص : انجل بالنثيا  1

 إلى ابرز من وفد على الأندلس من المغرب الأوسط  تمت الإشارة سالفا  2

عالم وطالب ( 411)أشار المقري إلى هجرة الأندلسيين وقد أحص ى جماعة كبيرة ممن هاجروا إلى المغرب والمشرق قد فاقت الثلاثمائة   3

 علام  الغيوب، ولو أطلنا عنان الأقلام فيمن عرفناه فقط
ّ
من  وذكر بان حصر الارتحال لا يمكن بوجه ولا حال ولا يعلم ذلك على الإحاطة إلا

وقد أفرد هذا الجزء لهؤلاء المهاجرين الأعلام . وما بعدها 3، ص 4نفخ الطيب، ج: انظر المقري .  لعلماء لطال الكتاب وكثر الكلامهؤلاء ا

 مشرقا ومغربا

، مساهمة ضمن روائع أندلسية الإسلامية ، ترجمة "الأندلس والمغرب في العصر الوسيط(: "بيدل كاسترو)فرانشيسكو : انظر دراسة  4

: ؛ الكعاك42، 41عنوان، مقدمة رابح دونار، صص : وما بعدها؛ الغبرنيي 521م صبري التهامي، المجلس الأعلى للثقافة ، المغرب، ص وتقدي

 . 411موجز تاريخ الجزائر العام، ص 

ن والمسلك إلى جميع المماليك، ترصيع الأخبار وتنويع الآثار والبستان من غرائب البلدا(: ابن الدلائي) أحمد بن عمر بن أنس العذري : راجع  5

 .وما بعدها 41منشورات معهد الدراسات الإسلامية في مدريد، تحقيق عبد العزيز الاهواني، د ت، ص 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

370 
 

، في حين يحضر دافع التأثير المسيحي كأكبر عامل في هجرة الأندلسيين إلى الحواضر الساحلية لبلاد 1باقية

المغرب عموما والأوسط خاصة، وقد أشارت الدراسات فيما يخص الهجرة الأندلسية إلى المغرب الأوسط  إلى 

ستقرارها وا ،بكرة نحو الجزائرالمن، ولكن الوثائق القليلة تشير إلى الهجرات شحّ النصوص في هذا الشأ

، وأعقبتها هجرة أخرى في وذلك زمن المرابطين ،الغابات هناكالتكفل باستصلاح  تمّ و  ،ببوزريعة أعالي الجزائر

هذه الهجرة  لمرية، حيث استقر الأندلسيون على إثرها في مدينة بجاية، وقد تميزتأعند سقوط  م11/هـ6ق

 ،كان لها الأثر الكبير في جميع الميادين العلمية والاقتصادية ،وأعلام أندلسية بارزة ،بأنّها هجرات أسر وجيهة

 . 2استقطبتهم بجاية بصورة خاصةقد و 

حينما أصدر الخليفة الموحدي الرشيد سنة ،تسجيلها بالمغرب الأقص ىونفس الظاهرة تم 

وجعل لهم حق  ،يقض ي بمنح أهل شرق الأندلس تسهيلا لاستقرارهم برباط الفتح ،ظهيرا م1167/هـ639

واستمر الاهتمام بجلب . 3دون تكليفهم بغير الضرائب الشرعية ،وتوارث الأراض ي الزراعية والعقارات ،تملكال

- ( م1339-1311/هـ939-911)حينما لجأ أبو تاشفين الأول  ،الأندلسيين للغرض الحضاري إلى عهد بني زيان

بعد طلب  ،الذين جاؤوا إلى تلمسان ،إلى البنائين والصنّاع الأندلسيين -ان مولعا ببناء القصور الأنيقة الذي ك

ا يشير إلى ولوع أهل تلمسان الاقتداء بالأندلسيين في شتى ممّ  ،قدمه إلى السلطان أبي الوليد ملك غرناطة

 . 4المجالات

حينما صار  ،اه إلى الجوانب العلمية الفنية، بل تعدّ جانب واحد ر الأندلس ي ليقتصر علىلم يكن التأثي

شمل  ، كما ما الأندلسيون القسط الكبيرأضاف فيه ، حيثالاهتمام في بجاية مثلا بالإقراء وعلوم الحديث

ولا يمكن أن نشاطر من ذهب إلى مساهمة الأندلسيين هؤلاء في تطوير . 5النحو والموسيقى وغيرهاالتأثير مجال 

بجاية تحديدا من بوالانتقال بعلماء المغرب الأوسط  ،من حيث أسلوب التلقي ،وتجديد طريقة التدريس

مع التحليل  ،إلى البحث والتفكير والمحاورة المذاكرة والفهم ،على الحفظ والرواية الطريقة التقليدية القائمة

هتمام علماء باعتبار سابق ا ،ماء الأندلسقبل مجيء عل ذلك أنّ هذا الأسلوب كان متوفرا ببجاية ،6والاستنتاج

وأثر الرحلة نحو المشرق، ومع ذلك لا  ،رهم بالمدرسة القيروانية الإفريقيةوتأث ،علماء بجاية بالعلوم العقلية

                                                           

  414المقدمة، ص : ابن خلدون   1

ور الكبير وما بعدها كما تجمل دراسة متخصصة الد 12فصول في التاريخ والعمران بالغرب الإسلامي، ص (: محمد الأمين)بلغيث   2

مدينة بجاية الناصرية، دراسة (: محمد الشريف)الأندلس ي ببجاية في المجالات الاجتماعية والاقتصادية والفكرية ؛انظر أيضا سيدي موس ى 

 . 4151في الحياة الاجتماعية والفكرية، الجزائر دار كرم الله للنشر والتوزيع، طبعة في إطار تلمسان عاصمة الثقافة الاسلامية 

 . 411، ص 4رسائل موحدية، ج(: احمد)انظر العزاوي   3

 .وما بعدها  12أبو حمو موس ى، ص (: عبد الحميد)؛انظر دراسة حاجيات  442، ص 5بغية ، ج: ابن خلدون يحيى  4

 . 41، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله   5

 .  22وص  21مساهمة ضمن ندوة الأندلس ، ص : التجربة الأندلسية: سعيدوني  6



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

371 
 

حيث مثل  ،كان يدور في ساحة بجاية بين الأندلسيين والبجائيين الذي ،التلاقح الفكري  ا إغفاليمكن أيض

بالحانوت الذي ( الحسن بن علي المسيلي وعبد الحق الاشبيلي ومحمد بن عمر القريش ي)لقاء الأعلام الثلاثة 

 .شأنفي هذا ال 1هـ6لنقاش العلمي الحضاري في بجاية قة ابطرف حارة القدس ببجاية قمّ 

ن الحكم بأنّ معظم وصار تقليدا منذ الفتح، ولك ،لقد كان انتقال الأشخاص من ضفة لأخرى مستمرا

 يعدّ  ،2القادمين من المغرب إلى الأندلس كانوا محاربين في حين كان القادمون من الأندلس إلى المغرب علماء

كما لا  ،لا تكف المصادر عن ذكرهاو  ،ل المغرب حضاريا ببلاد الأندلسأهفيها نكرانا لفضائل كثيرة ساهم 

 . 3تعوزنا النصوص في هذا الشأن تبيانا

سواء على مستوى  ،النظر عن ذلك فإنّ التواصل الأندلس ي المغرب أوسطي كان دوما حاضراوبغض 

إذ تشير المصادر إلى أنّ علماء الأندلس لما كانوا أعرف بقدر  ،أو على مستوى المشاورة في الفتوى  ،تلقي العلوم

من أن يضفى نوعا كانوا يبعثون إليه بما يمكن  ،(م1397/ه991ت) أبي عبد الله الشريف التلمساني 

 . العلمي نجازهمإالشرعية العلمية على 
ّ
 فلسان الدين الخطيب كان كل

ّ
أرسله إلى الشريف  ،ف مؤلفاما أل

 ،ليكتب عليه بخط يده، وكان الإمام المفتي أبو سعيد بن لب شيخ علماء الأندلس إذا استشكل عليه أمرٌ 

وأخذ الشاطبي وابن زمرك العلم عن مشايخ . 4إقرارا له بالفضل والفقه ،كاتب الشريف يطلب تبيان ذلك

،كما رحل أبو القاسم بن  5ومحمد بن محمد بن أحمد المقري  ،ومنهم الشريف الحسني العلويني ،تلمسان

 أالتي كانت تأوي أعلاما  ،ى تلمسانإل( م1665/ه161ت )السراج الأندلس ي 
ْ
ومنهم ابن  ،الحركة العلمية او و رم ث

 هفأجابه ابن مرزوق بمؤلف ،حيث سأله في مسائل نحوية ومنطقية ،(م1637/ه161ت )مرزوق الحفيد 

ابن شكوال في  كما ذكر . 6وهو يقع في كراسة ونصف ،"المعراج في استمطار فوائد ابن السراج" رسوم بـ الم

قد أخذوا العلم بمختلف تخصصاته عن أعلام ينسبون إلى حواضر المغرب  ،أندلسيينصلته عدّة أعلام 

واصل يبيّن ذلك الت ،"التكملة" ابن الآبار  ، ومصنّف"الغنية" وإنّ تفحص مؤلف القاض ي عياض .  7سطالأو 

                                                           

  12المصدر السابق، ص : الغبريني   1

  521المرجع السابق، ص (: بيدال كاسترو)فرانشسكوا   2

تمّ ذكر ابرز من رحل من المغرب الأوسط إلى الأندلس وربما كان العدد والفئات الراحلة من المغرب الأقص ى يفوق ما ذكر عن المغرب   3

 الأوسط، لكن الحديث عن المقري الجد و الابن والحفيد دون ابن خلدون وغيره مما سنبينه يدحض حجة فرانشيسكو بيدال

  433البستان، ص : ابن مريم  4

  443، 441صص : نفسه  5

   45،43،صص 4111، 4فتاوي قاض ي الجماعة ابن السراج ، تح ابن الاجفان، دار ابن حزم، بيروت،ط( : ه232أبو القاسم ت)ابن السراج  6

يوني، في ترجمة كل من يحيى بن محمد بن حسين الغساني  واخذه عن ابي عبد الملك مروان ال 153، ص24الصلة ص : انظر ابن بشكوال  7

 .هـ 1وترجمة ابراهيم بن احمد بن محمد بن اسود الغساني وروايته عن ابي القاسم الوهراني، وكلاهما كانا في منتصف ق 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

372 
 

جود أسر عالمة دخلت بلاد مثلما نلحظ و  ،ن إلى المغرب الأوسطو نسبيُ وآخرين  ،الحاصل بين أعلام الأندلس

 . 1وساهمت في إثراء الحركة العلمية ،الأندلس

فيما مارسته حواضر المغرب الأوسط  بذلك الاستقطاب الذي ،الأندلس تفيد هذه النماذج من علماء

أو حرفيين وصناع وأرباب مال وأسر عريقة، وقد  ،سواء كانوا علماء أو طلبة ،مجتمع الأندلسنخبة  يخص

لاد الأندلس في تدعيم هذا كان ذلك الاستقطاب يزداد من مرحلة لأخرى، وساهمت الظروف السياسية بب

ومرسية  1131/ هـ636ة يوبلنس م1135/هـ 633قرطبة في من بعد سقوط كل  ستفحلا وقد، التيار

وكانت هجرة هؤلاء في الغالب نحو الحواضر الكبرى بالمغرب الأوسط، إذ  م وحواضر أخرى،1166/هـ666

 .2لكنها تشح فيما يخص الحواضر الأخرى  ،أو استوطن تلمسان ،تفيدنا المصادر بمن دخل بجاية

 :بحاضرة بجاية الأندلسيون 

لكونها تتوفر على جملة من الخصائص  ،كانت بجاية أهم الحواضر وأوفرها حظا بمجيء الأندلسيين

الذين عايشوا نفس الطبيعة والمناخ، كما أنّ توفر  ،أهمها الموقع الساحلي الذي يتساير وطبيعة الأندلسيين

 انتبا ،الحاضرة على الاستقرار والأمن اللازمين
ّ
إذ هي  ،حالة، مضافا إلى ذلك إرثها الحضاري ه الرّ جعلاها محط

كما أنّها تقع على طريق التجارة البحرية والبرية،  ،عاصمة الحماديين الذين بنوا القلعة ذات الشأن التاريخي

 فود هؤلاء الأندلسين على بجاية ؟لكن وجب طرح التساؤل المتمثل في الفترة الحقيقية لو 

بأنّ توافد الأندلسيين على بجاية لم يكن وليد الفترة الحفصية فحسب، فالدراسات المتخصصة تفيد 

 ،ينعم بالاستقرار السياس ي ،أين كانت الناصرية قطبا حضاريا واقتصاديا وموطنا،بل يعود إلى الفترة الحمادية

-1761/ـه611-656) وكان ذلك بعد أن اضطر الناصر بن علناس . 3ولذا وفد إليها العلماء والحرفيون والصناع

الخطر الهلالي المحدق بالقلعة والدولة الحمادية،  ، بعيدا عنإلى البحث عن مكان آمن( م1717-1761/ـه611

ولعل عددا من . 17614/هـ667المناسب شرع في بناء مدينة بجاية سنة  ،وحينما استقر به التفكير إلى المكان

                                                           

: ، ابن الابار41، ص 4114، 5، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط"فهرست شيوخ القاض ي عياض"الغنية (: ه133القاض ي ت)عياض   1

  412، 522، صص 5التكملة ج

 أزيد من خمسين عالما  أندلسيا قد استقر نهائيا ببجاية أو أقام بها ثم رحل إلى تونس أو   2
ّ
قدم ناصر الدين سعيدوني دراسة فذكر بأن

وقدمت دراسات أخرى نماذج .  21التجربة الأندلسية بالجزائر، سجل ندوة الأندلس، ص : انظر سعيدوني.المشرق وهم متعددو الاختصاص 

( 5324-221/5442-141) العلاقة الأندلسية الحفصية (: أحمد)ندلسيين الذين اتخذوا من بجاية مقرا ومسكنا ، انظر الطوخي من هؤلاء الأ 

 53-54/هـ5353ذو القعدة  3-4رابطة الجامعات الإسلامية ، كلية الآداب، الإسكندرية " الدرس والتاريخ" مساهمة في البحوث ندوة الأندلس 

 . 5223أفريل 

 . 14المرجع السابق، ص : دي موس ى محمد الشريفسي  3

 . 542، 542، صص 5221كتاب الاستبصار في عجائب الأمصار، تح عبد الحميد سعد زغلول المغرب، دار النشر المغربية : مجهول   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

373 
 

مفصول  المكان ذ أنّ مسألة قدممن قبل الناصر، إالتساؤلات يمكن طرحها فيما يخص هذا المكان المختار 

لدى  غامض ت بها كذلك محسوم، ويبقى واقعها الثقافي والفكري جدّ من قبل القبيلة التي تسمّ  وتعميره ،فيها

   افيا وفكريا قبل قدوم الحماديين؟البعض، فهل ثمة مؤشر على لعب المكان دورا ثق

حينما يتحدث عن عالم  ،مجيئ الحماديين قبل ،يقدم لنا ابن فرحون دلالة على حيوية المكان ونشاطه

ه قطن بجايةه 6في بداية ق ىمتوف
ّ
أبو سلمة "وهو فضل بن سلمة بن جرير بن منخل الجهني وسماه  ،على أن

حافظا  ،قائما بعلل الوثائق ،، و الذي كان أصله من ألبيرة بالأندلس، وقد كان عارفا بمذهب مالك"البجائي

الشهيرة بالأندلس  ،ومختصر الواضحة ،منها مختصره على المدونة بتواليفِ رف عُ  ،لاختلاف أصحاب مالك

ه قرأ وسمع ببجاية ودرّس بجامعها،  (م175/هـ111ت ) آنذاك، وله مختصر على كتاب ابن المواز
ّ
، ويضيف بأن

منذ  كان هذا ،صد علماء وطلبة الأندلس وغيرهابجاية كانت مق ،ممّا يعني أنّ 1م731/هـ317وذكر وفاته سنة 

، وهو ما يطرح تساؤلات حول قيمة الموقع الذي اختاره حاضرتهم هناكالحماديين في بناء  ما قبل تفكير 

بعد قرن ونصف من وفاة أبي سلمة البجائي؟ خصوصا إذا علمنا أنّ " الناصر بن علناس"الحماديون 

 ةمتدالممبأنّها كانت مرس ى من جملة المراس ي  ،حول بجاية( م791/ه369ت)التعريف الذي قدمه ابن حوقل 

، وتعريف البكري على أنّها مدينة أزلية آهله عامرة 2يعرفها أهل الأندلس ،فريقية إلى المغربإعبر الساحل من 

ن تاريخ بنائها من طرف بني حماد، عوالمقصود بأزلية أنّها أقدم ، 3وأنّ بها مرس ى مأمون  ،بأهل الأندلس

قد تزامن ( م1776/ه619ت )آمن تعني أنّها كانت ملجأ لكل من فقد أمنه، وإذ كان البكري واعتبارها مرس ى 

قد عرف توافد  ،وذكر بأنّها آهله بأهل الأندلس، فانّ المكان أو المرس ى يكون على عهده وقبله ،مع بناء المدينة

عضد هذا ما ذهب إليه نفس ي .عدد من الأندلسيين الذين وفروا لأنفسهم الحاجات اللازمة لمعاشهم ودينهم

واستنجاده  ،(ه6بداية القرن ) عن طاعة الفاطميين 4حينما تحدث عن خروج موس ى بن أبي العافية ،المصدر

 ،فأصدر الناصر أوامر إلى أهل بجاية ،بالأندلس( م761-711/ه357-377)بعبد الرحمن الناصري الأموي 

يا مجهزة بالرجال والأزودة والمال، فانتصروا لموس ى بإقامة خمسة عشر مركبا حرب ،وغيرها من أهل السواحل

ويدخل هذا تحت دواعي  ،م731/ه317 ثم انصرفوا سنة ،بن أبي العافية على أعدائه في جزيرة أرشقول 

وفي سنة  . إضعاف شوكة الفاطميين، بتشجيع الثورات ضدهم من قبل خلفاء بني أمية بالأندلس

وكان معاندا  ،الذي لجأ إلى أرشقول  ،أبي العافية  بالحسن بن عيس ىظفر البوري بن موس ى بن  م757/هـ331

                                                           

   451الديباج، ص : ابن فرحون   1

 . 31، ص  5224هـ صورة الأرض، دار الحياة، لبنان ، 413انظر ابن حوقل ت   2

 . 412، ص 4المسالك والممالك، تح جمال طلبة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج( :ه323ت )البكري   3

ه وأقره على ذلك عبد الله المهدي 411كان موس ى بن أبي العافية قد عقد له ابن عمه مصالة بن حبوس على سائر ضواحي المغرب سنة   4

 . 543، ص 1العبر ج: انظر ابن خلدون . مها إليه ثم ضم تلمسان ، وانتفض ضد الفاطمين،وض 453، وقاتل الأدراسة سنة 454سنة 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

374 
 

ا يعني ولاء أهل بجاية لعبد الرحمن ، ممّ 1لعبد الرحمان الناصر، فبعث به إلى عبد الرحمن في نفس السنة

 .وأنّ ساكنة بجاية كان منهم العدد الكبير من الجالية الأندلسية ،الناصر في هذه الفترة

ومن مساجدها وساحتها  ،ر عددا من هؤلاء الأندلسيين الذين اتخذوا من بجاية مقرالقد قدمت المصاد

ت )ميادين علم وتنسك، وصارت لهم بها مدرسة تنسب إليهم وينسبون إليها، وكان من هؤلاء أبو مدين شعيب 

مناسك  المسمى شيخ الشيوخ الذي وفد من اشبيلية عبر حواضر المغرب الأقص ى، فبعد أدائه( م1171/هـ576

الأيام رفعة وتعظيما، والوفود ترد عليه من  الحج عاد إلى بلاد المغرب وسكن بجاية، وصار حاله يزداد على مرّ 

إلى أن تمت الوشاية به إلى الخليفة الموحدي يعقوب  ،الآفاق، وذووا الحاجات يقصدونه وحدانا ومع الرفاق

 .2بالعباد شيخ الصوفية ليتوفى ،بتلمسان ولكن المنية سبقتهالذي استدعاه إلى مراكش،  ،بن يوسف

وبه كانت شهرتهما قد عمت جميع بلاد  ،اهتم أبو مدين شعيب بإقراء إحياء الغزالي والرسالة القشيرية

: كان يصرح بقولهو حيث اتبع الطريقة الجنيدية،   ،فه في أهل المغربالمغرب الإسلامي، كما أثر تصوّ 

أبي يعزي إلى أبي القاسم الجنيد عن سيدي السقطي عن حبيب العجمي وطريقتنا هذه أخذناها عن سيدي "

عن الحسن البصري عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب رض ي الله عنهم  عن رسول الله صلى الله عليه وسلم 

 .3"عن جبريل عليه السلام عن ربّ العزة جل جلاله وتعالى كماله

تأثيرا في بجاية وما  - الذين وفدوا إلى بجاية -ندلس كان أبومدين شعيب الأندلس ي من أكثر أهل الأ 

ي وافق فيه المهدي ابن الغزالي الذ ىوانتصاره للمنح ،أو عدد أتباعه ،فهسواء من حيث طريقة تصو  ،وراءها

الذي وفد على بجاية من  ،الثاني" المدرسة"ا العالم أمّ . الفضل بن النحوي  و أب المهدي كان وقبل ،مرتو ت

الذي كان ( م1116-1119/هـ511-517)فكان أبو محمد عبد الحق بن عبد الرحمن الاشبيلي  ،إشبيلية كذلك

حيث رحل إلى الحج ثم انتهى به المطاف ببجاية سنة  ،قدومه إلى بجاية بعد فتنة وقعت بالأندلس

م، وفي خضم الثلاثين سنة 1116/هـ511سنة ، وكانت وفاته بعد محنة نالته من قبل الولاة4م1156/هـ557

ه كان حافظا عالما بالحديث وعلله ،التي قضاها ببجاية أسس مدرسة في الحديث
ّ
عارفا بأسماء  ،باعتبار أن

وقد عمل على نشر علم  .5ولزوم السنة ،والزهد والورع ،وكان موصوفا بالخير والصلاح ،رجاله ونقلته وأوهامه

ت على  ،لم بمسجده بحومة اللؤلؤة داخل بجاية، وكان له بها تصانيف عديدةوتكوين طلبة الع ،الحديث
ّ
دل

                                                           

 . 415، ص 4المصدر السابق، ج: البكري   1

سبك المقال وفك (: عبدالواحد بن محمد)؛ الطواح 11عنوان، ص : ؛ الغبريني34، 35، صص 4المستفاد، ج: التميمي أبو عبد الله: راجع  2

 . 421النجم الثاقب، ص : ؛ ابن صعد 13، ص 5221، 5عود جبران، دار الغرب الإسلامي، بيروت، طالعقال، تح محمد مس

 . 423، 424المصدر السابق، صص : ابن صعد  3

 . 433، 431الديباج، صص : ابن فرحون  4

 . 11شرف الطالب، ص : ؛ابن قنفد 34عنوان، ص : ؛الغبرني 541، ص 4التكملة، ج: ابن الابار  5



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

375 
 

ومسلكه الزهدي، فكان منها كتابه في الجمع بين الصحيحين، وكتابه الجمع بين المصنفات  ،الحديثي منحاه

من مثل كتابه في الرقائق المخرجة  ،مضافا إليها كتب في الزهد ،الستة، وكتابه في المعتل من الحديث

 .1المختصة في الرقائق والحديث واللغة أخرى  و الكتب ،وكتاب في علم الروايةالصحاح، وكتاب في التهجد، 

وهو  م،1111/هـ513كما دخل بجاية من الأصوليين أبو تميم ميمون بن جبارة بن خلفون البرودي ت 

أيضا لى بجاية عورد و  .2في طريقه إليها بتلمسان يلكنه توف ،ثم استقدم إلى مراكش ،الذي تولى قضاء بجاية

حيث كان دافعه إلى ( م1167-1115/هـ651-517)من بلاد الأندلس أبو مطرف أحمد بن عبد الله بن عميرة 

 ،وقد استوطن بجاية مدة طويلة، وكان مكينا متخصصا في علم أصول الفقه ،3الهجرة سوء الأوضاع ببلاده

وهي  ،ات السهرورديحكان يلقن طلبة بجاية تنقي المعالم في أصول الفقه، كما بحيث برز بتعليقاته على كتا

 من كان له ذهن  ،ممن لم يمارس الأصول، ولا يتعرض لإقرائها من مغلفات أصول الفقه عند طائفة
ّ
إلا

ثم قسنطينة  ،ريوله وشاطبهأفي  ،كما تولى مناصب القضاء مبكرا ،وقد أهله علمه للإقراء ببجاية. 4ثاقب

 . 5م1167/هـ651لينتهي به المطاف بتونس حاضرة الحفصيين سنة  ،وسلا ومكناسة الزيتون 

على يد الأندلسيين المدرسة والتي قام  قسط منها ومعلوم أنّ من المدارس الأصولية التي توافرت ببجاية 

ت ) أبو العباس أحمد بن خالد  وقد تزعمها .6الآخذة في علم الأصول على طريقة القدماء ،الأصولية القديمة

وصرح بعدم أخذه بطريقة فخر الدين  ،وهو من أهل مالقا، إذ وفد على بجاية من مراكش( م1161/هـ667

حيث رأى فيها تخليطا في إدخال طرف من المنطق في وهو من جملة المتأخرين،  م،1117/هـ616الرازي ت 

 ،فأفاد به أهل بجاية ،فحسب، بل تجاوز ذلك إلى الإقراءولم يكن أبو العباس معتنيا بالأصول . 7الأصلين

وفي الطب والحكمة الفائدة العظيمة، كما كان مهتما بإقراء كتاب  ،وأضاف إلى رصيدهم في هذا العلم

التي  ،، وهو ما  رسخ التوجه العقلي أكثر في بجاية8والإشارات التنبيهات لابن سينا ،المستصفى للإمام الغزالي

 .حولها من الحواضر ببلاد المغرب الأوسط ستؤثر فيما

                                                           

 . 541، ص 4نفس المصدر، ج: ابن الآبار  1

 . 524نفس المصدر ، ص : الغبريني  2

 . 443، ص 4كتاب العمر، مج: عبد الوهاب حسن حسني  3

 . 414نفس المصدر، ص : الغبريني  4

 . 32توشيح ، ص :  القرافي 5

 لفقه ومدارسه بالمغرب الأوسطسيأتي بيان المدارس الأصولية وتوجهاتها في الباب الثالث عند الحديث عن أصول ا 6

 .  511نفسه، ص : الغبريني  7

 . 511ص : نفسه  8



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

376 
 

 ،وعدد من المتخصصين في مجال العلوم ،المصادر بعدة أعلام من فقهاء ومتصوفة ولغويين صرّحوت 

 .واستفادوا من مشايخها ،أفادوا فيها طلبتها ،واستقروا ببجاية مدة، قد وفدوا من بلاد الأندلس لدواع شتى

 .والجدول التالي يبرز نماذج من هؤلاء 

 المصدر الملاحظة اختصاصه العالم الأندلس ي

طاهر بن علي بن احمد 

أبي العباس 

  م1131/ه531ت

 ،1التكملة،ج:ابن الآبار له تأليف في الحديث  فقيه راوية 

  63ص

احمد بن محمد بن 

حسن الصدفي الشاطي 

 م1196/هـ696ت

كتبا في الخط ألف  راوية متقن للإقراء

والإقراء وبيان مذهب 

 ورش

  171نفسه، ص 

احمد بن عبد الصمد بن 

أبي عبيدة القرطبي 

 511الخزرجي ت 

 م1119/ه

ألف في حديث،وروى عن  الحديث وروايته

 ابن العربي 

؛ 117ص:الديباج

 37كفاية، ص : التبنكي

عبد الرحمن بن يحي 

 القرش ي الأموي 

حدث عنه عبدالحق  زاهد  مقري  محدث 

 الاشبيلي 

 3التكملة، ج: الابن الآبار

  33ص 

احمد عبد الرحمن بن 

محمد بن عمير اللخمي 

 م1176/هـ571ت 

 مقرئ،  أصولي 

 ماهر في الطب والحساب 

الديباج، ص : ابن فرحون  تولى قضاء بجاية 

116  

أبو بكر محمد بن احمد 

بن عبد الرحمن الزهري 

ابن محرز ت 

 م1159/هـ655

فقيه محدث حافظ 

 لغوي تاريخي 

رأس الجماعة الأندلسية 

 ببجاية 

عنوان، ص : الغبريني

161 

  173كفاية، ص : التبنكي



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

377 
 

محمد بن إبراهيم 

ت ،    الأصولي

 م1116/هـ611

عالم بالأصلين والجدل 

 والخلاف

تولى قضاء بجاية ثلاث 

 ، قضاء مراكشو  ،مرات

دخل الأندلس والمغرب 

 الأقص ى 

  16،ص 1نيل،ج: التبنكي

 

 11توشيح ص :القرافي 

ابن "أبو الحسن علي

 " الزيات

فقيه محصل حافظ 

 لمذهب مالك 

كانت تقرا عليه سائر 

 كتب المذهب 

  191ص : الغبريني

  163: كفاية

يحي بن أبي الحسن 

اللفتي الأندلس ي ت 

 م1133/هـ637

أقرأ بالجامع الأعظم توفى  شيخ حافظ 

 بتونس

  575ص : كفاية

على بن عبد اله النمري 

الششتري ت 

 م1197/هـ661

فقيه صوفي عارف 

 بالحديث 

اتهم بالكفر والقول 

 بالحلول 

  163ص : كفاية

احمد بن حمد بن 

الحسن بن الغمار ابو 

ت العباس 

 م1176/هـ673

لقي ببجاية أبا مطرف  فقيه قاض ي 

 وابن محرز وغيرهما 

 117عنوان ص : الغبريني

 

سعيد بن علي من محمد 

بن زهر أبو عثمان 

 656الأنصاري ت 

 م1176/ه

 

 فقيه مقري 

 

محكمة الرواية ومتقن 

 الدراية تخطط بالعدالة

 

 165: الغبريني

احمد بن خالد أبو 

العباس المالقي ت 

فقيه أصولي مقرئ 

 منطقي 

اعتمد طريقة المتقدمين 

 في الأصول 

 177ص : الغبريني



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

378 
 

 م1161ـ/ه667

أحمد بن محمد بن 

محمد الأموي أبو القاسم 

 م1196/هـ696ت 

له رجز نظم فيه بعض  حاذق في الطب والعربية 

 الأدوية 

 171ص : نفسه

بن صالح بن  دمحم

احمد الكناني الشاطبي 

أبو عبد الله ت بعد 

 1377/هـ677

تولى الفريضة والخطبة  فقيه مقرئ خطيب 

 وجلس للوثيقة ببجاية 

 176ص : نفسه

بن عبد الرحمن عبد الله 

بن عبد الله أبو محمد 

 م1163/هـ661الأزدي ت 

فقيه خطيب قاض ي 

 محدث 

تولى الفريضة ببجاية 

 والقضاء بالجزائر 

  197ص : نفسه

محمد بن عبد الله بن 

بن " أبي بكر القضاعي 

 م1167/هـ651ت " الآبار

فقيه محدث نحوي 

 لغوي تاريخي

 159ص : نفسه اشتهر بتآليفه الحسنة

د بن حكم بن عمر سعي

بن حكم أبو عثمان 

القرش ي ت 

 م1111/هـ617

جمع بين الرواية والدراية  شيخ فقيه رئيس 

 وعلو المنصب 

 156ص :نفسه 

محمد بن احمد بن 

محمد بن يحي بن سيد 

الناس أبو بكر ت 

 م1161/هـ657

اتبع والده المقرئ  فقيه مقري محدث 

 المحدث 

 166، 169ص : نفسه

احمد بن يوسف الفهري 

 أبو جعفر  

الإعلام " له مجموع سماه  فقيه نحوي لغوي تاريخي 

 " بحدود العلم والكلام

 377ص : نفسه 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

379 
 

على بن مؤمن بن محمد 

بن علي الحضرمي ابن 

عصفور 

 م1191/هـ697ت

فقيه لغوي نحوي تاريخي 

 منطقي 

له مسلك في التفسير 

 اللغوي والأدبي 

  166ص : نفسه

الرحمن  بن عبدمحمد 

بن يعقوب الخزرجي 

ت  الشاطي

 م1171/هـ671

هو من بيت علم وقضاء  فقيه قاض ي أصولي 

 ببجاية 

  116: الغبريني

  175ص : كفاية

 

علي بن احمد بن الحسن 

ابو الحسن الحرالي ت 

 م1161/ه 631

 

 فقيه زاهد مفسر أصولي 

 

جمع بين المنطق والزهد 

عالم بالطبيعيات 

 والإلهيات 

 

  165: الغبريني

علي بن احمد بن محمد 

ابو الحسن الأنصاري  ت 

 م1157/هـ659

اخذ عنه عدد من  فقيه رواية مقرئ 

 مشيخة الأندلس وبجاية 

  111: الغبريني

عبيد الله بن محمد بن 

عبيد الله بن فتوح 

النفزي ابو الحسن ت 

 م1165/ه661

فقيه عالم عابد مجتهد 

 أصولي 

كان له تقدم في علم 

 المنطق والنحو 

 196ص : نفسه

قاسم بن محمد القرش ي 

أبو الفضل ت 

 م1166/هـ661

 161ص : نفسه كان مستجاب الدعوة فقيه زاهد عابد 

أبو زكريا المرجاني 

 الموصلي 

نسكه على الكتاب  فقيه صالح مكاشف

والسنة كان بمسجد 

 165ص : نفسه



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

380 
 

 اللؤلؤة 

محمد بن علي الطائي 

محي الدين بن عربي ت 

 م1163/هـ667

له تأليف في التصوف  فقيه متصوف 

وأهدر دمه لولا تدخل 

 علي بن أبي نصر البجائي 

 151ص : نفسه

يحي بن إبراهيم المعافري 

ابن الحاج ت 

 م1311/هـ911

فقيه رواية محصل 

 متقن 

كـــــاـن مصــــــاحبا للأميــــــر أبــــــو 

العزيز عبــــــــــــــــــــــــــــــــــد فــــــــــــــــــــــــــــــــــارس

 الحفص ي 

المقال سبك : ابن الطواح

 173ص 

محمد بن محمد بن 

إبراهيم ابن الحاج 

 البلقيني

فقيه قاض ي أصولي 

 منطقي

من بيوتات الفاضلة التي 

دخلت بجاية له تآليف 

 عدة

  315ص : الديباج

المرقبة العليا :النباهي

 166،ص

محمد بن يحي بن محمد 

البرجي ت بعد 

 م1357/هـ967

فقيه قاض ي راوية 

 خطيب 

ببجاية تولى الإنشاء 

والقضاء بتلمسان زمن 

 (961-967)أبي سالم

 351ص : كفاية

  96رحلة،ص :ابن خلدون 

محمد بن محمد بن 

مسعود الباهلي ابن 

المفسر ابو عبد الله ت 

 م1363/ه963

الديباج،ص :ابن فرحون  صنف في التفسير فقيه مفسر 

616 

بو الحسن البلوي أعلى 

 ش ي آالوادي 

صاحب  هو والد البلوي  فقيه علامة

 الثبت 

، 116الثبت، ص : البلوي 

117  

 

 ،ينات أندلسيةمن حيث دخول ع ،فردت بها بجايةانل هذه النماذج تلك القيمة التي ن لنا من خلاتبيّ 

لت  ،أفرادا وبيوتات
ّ
وساهمت في تنويع الحركة العلمية ببجاية،  ،العلوم النقلية والعقليةفي تخصصات  مث

 .عليهم توافر ت تكان تيبجاية ال فإنهّا قد أخذت عن علماء حاضرة ،كما أنّها بقدر ما أضافت التنوع الفكري 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

381 
 

 ،سيطرة تيار الفقه المطعم بعدة أصناف من التوجهات كتيار التصوف ،ومما ظهر من هذه النماذج

وهو ما ساهم في أن تكون بجاية مدرسة متميزة يفد إليها  ،وتيار الأصول والتيار الحديثي ،وتيار المنطق والكلام

والجدلات الفقهية  ،فضلا عن الطلبة، وينتج بها المصنفات المتنوعة فضلا عن الجلسات العلمية ،العلماء

تيار المديني ذو النزعة خلال ترعرع ال الصوفية التي ورثها البجائيون  والكلامية، مضافا إلى ذلك تلك النزعة

والتعاطي  ،التي وفرت جوا من الحرية الفكرية ،الصوفية السنية، وكل ذلك كان محاطا برعاية السلطة

العلمي، فكانت بذلك بجاية حاضرة المغرب الأوسط مدرسة ذات تأثير على الحركة الفقهية والعلمية ببلاد 

 .المغرب عموما

، أزليتان كانتا 1تلمسان وبجاية في كونهما قاعدتا المغرب الأوسط تتفق حاضرتا   :الأندلسيون بتلمسان

بلاد  على مستوى  ،الأكثر شهرة في العصر الوسيط واضر الح ةلتقيان في كونهما بقي، مثلما ت2آهلتين بالسكان

تاجرة وقد كانت الوفادة إليهما لأجل تلقي العلوم والم .ذات الأهمية بالغرب الإسلامي عموما المغرب الأوسط، و 

وساعد على ذلك  .والرحلات المسالك التي تحدثت عن ذلك سواء كتب الرجال أو ،ظاهرة عبر المصادر

ة لبجاية، كما أنّ سواء كانت الداخلية بالنسبة لتلمسان أو الساحلية بالنسب ،وقوعهما على طريق التجارة

 .3دخلا الأمن والاستقرار في نفوس من آوى إليهما مراراأعامل تحصنهما 

البحث من خلال المصادر والدراسات يكشف لنا مدى أهمية الحاضرتين في استقطاب  كما أنّ 

ومن ذلك الجالية  ،4الفعاليات العلمية من فقهاء ومتصوفة، مضافا إلى ذلك أرباب المال والأسر الغنية

رحل نحو المشرق  وقد قدم المقري في مؤلفه الموسوم بنفخ الطيب عددا من رجالات الأندلس ممن. الأندلسية

وقد فاق عددهم ثلاثمائة عالم وطالب نجيب صار عالما فيما بعد، مثلما  -ويقصد ما يقع شرق الأندلس  -

وكان من ضمن الراحلين من الأندلس إلى  ،ذكر في جزئه الثالث الوافدين على الأندلس من أهل المشرق 

 .ووهران وتلمسان ئر الجزاو وسط وحواضره كبجاية ودلس خارجها من وفد إلى المغرب الأ 

                                                           

 . 25الروض، ص : ؛ الحميري 412، ص 4ج: المسالك: انظر البكري  1

 . 412، ص 4وهو يسميها تنمسان ؛ البكري نفس المصدر، ج 32صورة الأرض، ص : ابن حوقل  2

فبجاية يحميها الجبل والبحر وتلمسان محصنة بأسوارها ومحمية بأولياتها في منظور ومخيال مجتمعها والوافدين عليها آنذاك ومن هذا   3

 كل حاضرة في بلاد المغرب قد نسبت مجالها لولي من أولياء الله الصاحين فلتلمسان سيدي بومدين ولوهران سيدي 
ّ
المنطق الأخير وجدنا أن

 م 5152/هـ241لبلعباس  سيدي بلعباس والجزائر سيدي عبد الرحمان وللبليدة سيدي احمد الكبير المتصوف الذي نزلها سنة الهواري و 

 .وما بعدها 13فصول في التاريخ والعمران، ص : بلغيث محمد الأمين: راجع ذلك

يمدنا الغبريني من خلال مصدره عنوان الدراية بعدد من الأندلسيين الذين وفدوا الى بجاية من جميع التخصصات، وكان لهم الأثر   4

 .البالغ، كما يقدم ابن مريم عددا من هاجر منهم إلى تلمسان، وإلى باقي الحواضر المجاورة لها



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

382 
 

العديد من الدراسات إلى تلك الرحلات الأندلسية التي كانت تتخذ من المغرب الأوسط  كما أشارت

. 1من استقرار لما كانت تتوفر عليه هذه الحواضر  ،بدافع العلم غالبا والنجاة بالنفس أحيانا ،وحواضره وجهة

حدث بين أهل المغرب  ،كان نتاجا لتواصل سابق ،غيرهاالحضور الأندلس ي بتلمسان أو  امع ملاحظة أنّ هذ

وصل الأمر إلى أن ة، و حول المسائل المستجد ،وذلك في الإطار العلمي وتبادل الآراء ،الأوسط وأهل الأندلس

هم بتلمسان والمغرب الأوسط حول مسائل كانت تدار حولها نقاشات عدة، ئيراسل فقهاء الأندلس الكبار نظرا

رت لنا
ّ
ومنها ما أورده الونشريس في المعيار حينما أشار  ،كتب الفتاوي والنوازل الكثير من تلك المسائل وقد وف

يدور نصها حول مسألة  ،إلى مراسلة الأستاذ أبو سعيد بن لب للسيد الإمام أبو عبد الله الشريف التلمساني

اريخ كل منهما، وإمكانية الرجوع ت مع عدم تبيّن ،تقليد لإمام من الأئمة العلماء في أحد قوليه يصدران عنه

ل عنها أبو عبد الله ئِ سُ  التيلة تقريبا  أسوهي نفس الم.  2وقد جرى الناس على استباحة ذلك ،ن أحدهاع

أو لفقيه عارف  والفتوى بغير المشهور؟ ،محمد بن مرزوق، وتحديدا حول جواز التخيير في الأقوال والعمل

ا يعني أنّ الأسئلة كانت موجهة من قبل أهل ممّ  ،رب المسألة الأولىوهي تقا 3لكنه غير مجتهد؟ ،بالفقه

وكل ذلك يظهر . يبالتي تمّ طرحها أيضا على الإمام الشاط ،الذين كانوا يناقشون مثل هذه القضايا ،الأندلس

ترابط ونظرا لهذا ال. القيمة العلمية التي كان يوليها نخبة الأندلس وطبقتهم العليا لأعلام المغرب الأوسط

  ،الواقع بين المجتمع الأندلس ي وعلماء المغرب الأوسط وسكان حواضره
ّ
ه لم

ّ
ا بدأ الخطر المسيحي يجتاح فإن

ا إلى البلاد المجاورة،  مدن الأندلس كان علماء الأندلس يعملون الهجرة
ً
 :الشاعر بقول أخذ

 من ال
 
كم  إلا ام 

 
ق ا م  م 

 
كم           ف

 
وا ر حال دُّ

 
ط  يأهل  أندلس  ش

 
ل
 
 غ

 
 
ن د  ي 

 
ق رى        الع 

 
ه  وأ ط    ثر  من أطراف  س  ورًا من الو 

 
ث
 
ن زيرة  م   الج 

 
د

 
ق  ع 

أصبحت هاته الأقاليم وارثة  همإلى تونس، وبدخول تلمسان والمغرب الأقص ى ثم الأندلسيين كان مقصد

ه لم يثبّ 
ّ
 ما ناسب حال المدينة في هاته الأقطار ،ت من علومهمالعلوم الأندلسية، غير أن

ّ
ولئن كان فرار  .4إلا

 حمله من ذخائر
ّ

وبالأخص المدونات بعد سقوط غرناطة سنة  ،هؤلاء النخبة من الأندلس بما خف

ة فراق فاض عليها بمزيد من العلوم والمعارف، فإنّ غصّ أو  ،م قد أغنى حواضر المغرب الأوسط1671/هـ179

 .جسدها بعضهم في شعر وصف بالمجون قائلا ،قد حرك آلاما في النفس ،تركه ما تمّ الأندلس والحنين إلى 

                                                           

حيث أشار إلى وفادة عدد من العلماء الأندلسيين إلى  42،  43الرحلة ، صص ، : يانظر دراسة ابو الأجفان في تحقيقه لرحلة القلصاد   1

 .تلمسان أمثال أبي عبيد الله محمد بن الحداد الوادي آش ي، وأبو جعفر احمد البلوي  

 .وما بعدها  413، ص 55المعيار العرب، ج: انظر الونشريس ي  2

 .وما بعدها  511، ص 55نفس المصدر، ج: الونشريس 3

 . 31، ص 4111أليس الصبح بقريب، دار السلام للطباعة والنشر، القاهرة، (: الطاهر) ابن عاشور   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

383 
 

ي 
 
ف رتي وأس  س  ي  واح  ت 

 
ن
 
ط ت ف  اع 

 
ت وض

 
ل  ز 

 
 
ا
 
هر  لم  الد 

 
ف ي  لو أنص  ن 

 
ط ي من و   اخرجن 

ه 
 
ي من  جن  ل 

س  ن   ولي 
 
ك س   وليس لي من م 

رف ما 
 
سرّ ح الط

 
من   أ نة في الدّ  م   لي د 

ن   وليس لي من فرس  
 
ك  وليس لي من س 

ى  س   ي  ياليت شعري وع  ن 
ع 

 
ف

 
ن
 
ت أن ت ي 

 
 يال

 إلى 
ً
تطي يوما ن   هل أم 

 
ف ور  السُّ ه 

 
رق  ظ

 
 الش

ه 
 
ت
 
ئ ن   واجتلي ما ش 

م 
 
ت
 
ؤ

 
 1في المنزل الم

قوط سمن الأعلام الفقهاء والأسر التي خرجت من الأندلس زمن  لت بعض المصادر أسماء عددٍ سجّ 

الذي  ،وكان من أبرزهم أبو عبد الله محمد بن علي بن الأزرق الأندلس ي ،منهم من ورد على تلمسان ،غرناطة

" كتاب سماه  والسياسة وله في الرياسة، "لعليلشفاء ا" صاحب شرح مختصر خليل  ،كان من المحققين

، "لسلك في طبائع الملكبدائع ا" باسمل تسميته المقري فأوردها وقد عدّ ،" تحبير السياسة في تخيير الرياسة

كما وفد من . 2إذ جاء بأسلوب عجيب فيه ،جمع فيه بين السياسة والدين والدنيا، ولم يؤلف في فنه مثله

، في حين وفد آخرون وأولاد غبريط وغيرهم ،الأسر إلى تلمسان بنوا داوود المذكورون في فهرست ابن الغازي 

 .3على قبائل الهبط وغيرها بغمارة ،وأولاد رميّرش وغيرهم ،وأولاد قردناش ،راجكأولاد الرندي وأولاد السّ 

 محمد وهو أبو الحسن على بن،لمسان أحد أبرز متأخري الأندلسووفد على ت 

وحاز مختلف العلوم من خلال رحلاته حيث دخل  ،الذي درس على شيوخ بلده ،(م1616/ه171ت)القلصادي

واحتك بمشايخ تلمسان التي كانت تعيش أزهى أيامها، وكان  ،الكفيف ولجأ إلى صديقه ابن مرزوق  ،تلمسان

وأبو عبد الله محمد الشريف  ،وأبو مهدي عيس ى الرتيمي ،من أهم مشايخة بها محمد بن مرزوق الحفيد

وأبو  ،وقاسم بن سعيد العقباني ،وأبو عبد الله محمد النجار ،وأبو الحجاج يوسف الزيدوري ،التلمساني

                                                           

 وما بعدها  423، ص 4، جح الطيبنف: راجع القصيدة عند المقري   1

يد خيالي، مطبعة دوحة الناشر لمحاسن من كان بالمغرب من مشايخ القرن العاشر، تحق عبد المج(: محمد بن عسكر)نظر الشفشاوني ا  2 

 .وما بعدها  122، ص 4؛انظر أيضا ترجمة مفيدة حوله للمقري، نفح الطبيب، ج 554، ص 4114الكرامة، الرباط، ط 

أزهار (: احمد)؛ المقري  42د، خ ع ، الرباط، ورقة  42انظر مجموعة البيوتات النازحة من الأندلس بعد نكبة بني الأحمر، مجموع رقم   3

 .وما بعدها 11 ، ص5الرياض ، ج



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

384 
 

تتلمذ  ، حينفيما بعد( باجة)ورحل إلى تونس  ،وكان من الآثار التي خلفها بتلمسان. أحمد بن زاغوالعباس 

إذ  ،وعلى رأسهم محمد بن يوسف السنوس ي صاحب التصانيف في علم الكلام ،عليه عدد من أعلام تلمسان

وقد فاقت  ،1نيفاوهي علوم كان القلصادي مكينا فيها تدريسا وتص ،أخذ عنه جملة من الفرائض والحساب

 .2تصانيفه الأربعين مصنفا في مختلف العلوم

حيث  ،و سبقة إلى تلمسان منذ أزيد من قرنين محمد بن عبد الرحمن بن على التجيبي الواسع الرواية 

 ،اتخذها موطناو ، وحينما نزل بتلمسان وكان حافظا للحديث ،عالم من أهل المشرق  137دون عن أزيد من 

، ويعد برنامجه الأكبر والأصغر من أجلِّ م1116/ه617يأخذون عنه إلى أن توفى بها سنة  والتف حوله الناس

 .3التي كانت يشتغل بها الناس في زمانه ،بما في ذلك التصانيف والعلوم ،إذ يحوي جل  شيوخه ،ما وصل إلينا

من خلال ف  ذا العالم،ويظهر منها على وجه الخصوص العناية بعلم الحديث، بالنظر إلى التوجه الحديثي له

وفي مساحة واسعة كبلاد الأندلس  ،برامج العلماء يمكن رصد معالم الحركة العلمية في زمن من الأزمنة

والفقير، بنوع قوله حول الفقر  ،من طرائف شعره الذي وصل عبر برنامجههو الذي تذكر المصادر و . والمغرب

 :من الدعابة والسخرية حيث يقول 

ه                                   د  قير  وكل ش يء ض 
 
و الف غد  ها ي  واب  ب 

 
ه أ

 
ون لق  د 

 
غ

 
 والأرض  ت

ذنب                                  س  بم  ي 
 
ا  ول

ً
قوت م  راه  م 

 
ت
 
ها ف باب  س 

 
رى أ  ي 

 
ة لا او 

 
د رى الع  ي   و 

ا                                
 
ب  إذ

 
لا

 
ة  حتى  الك

ا بز 
 
ت ذ

 
أ ها ر  ب 

 
نا

 
ذ

 
ر كت أ ت إليه  وح 

 
ش  ه 

                                
ً
ائسا يرًا ب  ق 

 
 ف

ً
 يوما

 
ا رأت

 
ا وإذ ه  ياب 

 
ن
 
 أ

 
رت

 
ش

 
 عليه وك

 
ت ح  ب 

 
  4ن

ما  ،هـ1أو  9لم يكن عبور نخبة أهل الأندلس إلى تلمسان و باقي حواضر المغرب الأوسط وليد ق و  
ّ
وإن

ورة لها بالأخص تلمسان والمدن المجافبالنسبة للما تمّ ملاحظته بالنسبة لبجاية،مث،هـ 5ى ما قبل ق يعود إل

وباعتبار التواصل  ،باعتبار قرب المسافة ،من المعتقد أنّها كانت محل اهتمام الأندلسيين قبل ذلكالساحلية 

، لكن ين مغرب الأدارسة ودولة بني أميةهرتي الرسمي مع الأندلس سابقا، ثم الدور الذي لعبته التجارة بالت

هـ، 5يبقى شحّ المصادر للإهمال التي طالها العائق الأكبر في تتبع أثر رجال الأندلس بالمغرب الأوسط قبل ق 

                                                           

وما بعدها ؛ وانظر دراسة قدمها أبو الأجفان، والذي عرفه وأحاط بشخصه من خلال تحقيق رحله   124، ص 4نفخ، ج: انظر المقري   1

 . 411كفاية، ص : ؛التبنكي 414البستان، ص : تمهيد الطالب ومنتهى الراغب إلى أعلى المنازل والمناقب؛ ابن مريم: القلصاوي 

  113، ص 5الحلل، ج: السراج  2

 .وما بعدها  514، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار  3

  514نفس المصدر، ص : ابن الآبار  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

385 
 

مضافا إلى ذلك الصراع المذهبي الذي طال الأفكار والمصنفات بالإحراق والتدمير، فإزالة الأثر المادي يدخل في 

هـ تعطينا نماذج مهمة 5لكن المصادر فيما بعد ق. ى الكيان الفكري المخالف لتستقيم الأمور إطار الإجهاز عل

نا على انتقال المؤثر الثقافي الفكري ذهابا وإيابا بين الأندلس وحواضر المغرب الأوسط وتلمسان تحديدا
ّ
. تدل

 :لى تلمسان ا الرحلة من الأندلس إل التالي يبرز أهم هؤلاء الأعلام الذين مارسو و والجد

 المصدر الملاحظة  التخصص العالم الفقيه الأندلس 

عبيد الله بن عمر بن 

هشام الحضرمي ت بعد 

 م1155/هـ557

له مصنفات في الإقراء  القراءات والحديث 

 والحديث 

، 1التكملة ج: ابن الآبار

 311ص 

عبد العزيز بن محمد بن 

عبد العزيز أبو الأصبع ت 

 م1165/هـ567

سمع عن أبي الوليد  الحديث

 الباجي 

 75، ص 3نفسه ج

محمد بن يوسف بن 

مفرج بن سعادة الاشبيلي 

 م1176 /هـ 677ت 

ضابط للحديث عالي  مقرئ محدث 

 الرواية 

البستان، ص : ابن مريم

373 

عبد العزيز بن يوسف 

بن عبد العزيز بن فيرة 

خمي ت
ّ
 م1176 /ه677الل

أجاز له مشايخ الأندلس  اهتم بالحديث

 منهم أبو بكر بن العربي 

، 3التكملة ج: ابن الآبار

  76ص 

أبو عبد الله محمد بن 

 الحسين البروني 

يشبّه اسمه بأحد أهل  الفقه 

تلمسان محمد بن حسن 

بن محمد اليحصبي ت 

936 

، ص 5نفخ ج: المقري 

136 

  37، ص 1نيل ج: التبنكي

السلمي اغتيل  حبيب بن

سنة  بتلمسان

 م1111/هـ615

هو من ولد عبد المالك  الإقراء و القضاء 

بن حبيب صاحب 

الواضحة المالكية سكن 

، 1التكملة ج: ابن الابار

  117ص 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

386 
 

 ابنه بجاية كذلك

محمد بن عبد الله بن 

داود بن الخطاب 

الغافقي ت 

 م1131/هـ636

بغية، : يحي بن خلدون  أهتم بأصول الفقه  فقيه  أديب  كاتب 

  117، ص 1ج

محمد بن أبي بكر بن 

الله بن موس ى عبد 

 الأنصاري الوشقي   

 م1113/هـ611

فقيه معتني بالانساب 

 شارك في الحديث 

أخوه الفرض ي ابن 

 إسحاق التلمساني 

 1671: مخطوط ج ع

 57لوحة 

أبو عبد الله محمد بن 

 عبد الله بن عبد النور 

الجماعة توفى قاض ي  فقيه  قاض ي 

 بالوباء

، ص 5نفح ج: المقري 

136  

أبو إسحاق إبراهيم بن 

حكم السلوي ت 

 م1339/هـ939

لقب بمشكاة لأنوار لعلمه  فقيه أستاذ أصولي 

 وفقهه 

 116، ص 5ج: نفسه

أبو عبد الله منصور بن 

علي بن هدية القرش ي ت 

 م1335/هـ935

هو من مشايخ المقري  فقيه قاض ي خطيب 

الجد من ولد عقبه بن 

 نافع 

، ص 5ج: المقري نفسه

133 

ابن زمرك محمد بن 

يوسف بن محمد أبو 

عبد الله الغرناطي كان 

 م1377/هـ971حيا سنة 

انتفع بالقاض ي المقري  فقيه محدث أصولي

وأبي الحسن التلمساني 

وقرأ على الشريف 

 التلمساني 

  396كفاية ، ص : التبنكي

حمد بن إبراهيم بن م

عبد الله بن عباد الرندي 

 م1377/هـ 971

من أصحاب ابن عاشر  فقيه صوفي زاهد ولي 

ومن شيوخ الشريف 

 التلمساني والابلي

، ص 1ج: التبنكي نيل

137  



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

387 
 

-1116/ه575- 517

 العبدري الابليم، 1177

أصوله أندلسية ممن  فقيه المعقول والمنقول 

قامت على كواهلهم 

 تلمسانمدرسة 

البستان ص : ابن مريم

117 

؛ 311كفاية،ص:التبنكي

، ص 1الحلل ج: السراج

577  

محمد بن محمد بن 

 161السراج الغرناطي ت 

 م1665/ه

فقيه مفتي قاض ي 

 الجماعة

دخل تلمسان وناظر بها 

الائمة أمثال ابن مرزوق 

 الحفيد

 .611كفاية، ص: التنبكتي

علي بن ثابت بن سعيد 

 القرش ي الأموي ت

 م1616/هـ117

اخذ عنه الإمام ابن  فقيه مجتهد ورع وأصولي

 11مرزوق الحفيد، له 

مؤلفا في أصول الدين 

 والحديث والطب والتاريخ

 155نفسه ،ص 

جعفر بن أبي يحي أبو 

احمد الأندلس ي ت 

 م1616 /هـ171

فقيه فرض ي مشارك في 

 الحديث والقراءة

ذكره ابن مريم من أولياء 

مرة تلمسان يكون دخلها 

 فقط ولم نقف على ذلك

الرحلة، ص : القلصادي

15  

البستان،ص : ابن مريم

73 

احمد بن علي بن احمد 

 بن داود البلوي وأسرته 

دخل مع عائلته الأب  فقيه

الإخوة تلمسان واخذ عن 

علمائها منهم محمد بن 

 يوسف السنوس ي

 :التبنكي

 96كفاية ص 

 

ومذاهب ثقافتها في شتى العلوم  ،وأفكارها المختلفة ،تقف هذه النماذج شاهدة بآثارها المصنفة 

-على ذلك التواصل الأندلس ي مع أعلام حواضر المغرب الأوسط وتلمسان تحديدا، حيث ساهمت  ،العقلية

في إثراء الساحة الفقهية بتلمسان وما جاورها، وساعدت على نمو المدرسة  -سواء بمشيختها أو تتلمذها



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

388 
 

كما أنّ نقاشاتها في حلق الفقه  ،أو بما ألفته هي في حدّ ذاتها ،بما جلبته من تأليف ،الفقهية التلمسانية

جعل من  ،كانت دوما حاضرة، وإبداء رأي في نازلة على ما هو مشابه للحكم فيها بما كان في الأندلس ،وغيره

الب المساهمة كانت في الإقراء ومن المعلوم أنّ غ. المدرسة المالكية الأندلسية قريبة إلى حد كبير مع التلمسانية

 .لمجال عن غيرهم في القيروان وفاسباعتبار تمكن الأندلسيين في هذا ا ،والحديث الشريف

فاعل والخوض في الت ،كما تجدر الإشارة إلى أنّ الحديث عن دخول الأندلسيين إلى المغرب الأوسط

ا العلمية منّ الحاضرتين لقيمتهإبل  حاضرتي بجاية وتلمسان فحسب، الواقع بين الجانبين لا ينحصر في

والتاريخية كانتا بالفعل محل اهتمام الأندلسيين، لكن المغرب الأوسط توافر على حواضر أخرى ذات قيمة 

ذات الثقافات المتنوعة في مجال العلوم  العقلية الأخرى، فلا و  ،وكانت محل استقطاب للفعاليات الأندلسية

ولا هذه الأخيرة عن تادلس والمدن الساحلية  ،ها للجالية الأندلسية عن وهرانتقل حاضرة الجزائر في استقبال

الأخرى، وقد تحدثت المصادر والدراسات عن هجرة عائلات عديدة نحو المدن، إذ استقرت ما يقرب من 

ه وغالبيتهم من قشتال ،التي اعتبرت مدينة المهاجرين الأندلسين ،مدينة القلفي ثلاثمائة عائلة أندلسية 

غنى بالفواكه والتقى ذلك مع ما تملكه القل من  ،جلبوا معهم صنائعهم وحرفهمهؤلاء الذين  ،وبلنسية

 .1إذ كانوا على درجة عالية من التمكن في ذلك، أجروا خبرتهم في تربية دودة القز، و كالليمون والبرتقال

حديثة مرتبطة  -غرب الأوسطالتابعة اليوم إلى الم -حواضر بقية الولم تكن الهجرة الأندلسية نحو 

على مدنها، بل إنّ توافد الأندلسيين على حواضر  7بوضع الأندلس من حيث تكالب المسيحيين فيما بعد ق 

الذي كان من الفقهاء  (م1767/هـ667ت ) مثل مروان بن علي البوني  ،ية كان منذ العهود الأولىالساحل

أحمد بن عبد الله بن خميس المكني منهم ذكر كما يُ ، 2والذي سكن مدينة عنابة ،المتفننين والمحدثين المتكلمين

 من وفد حيث  ،أبا جعفر الآخذ عن أبي بكر بن العربي
ّ
م أهلها بما يعرف بلنسية وسكن بجزائر بني مزغنة، فعل

 11533/هـ561إلى أن توفى بها سنة  وبقي هناك يعلم ،وأدب ونحوه ،من فقه وأصوله

ومنها مدينة  ،بن الآبار الأندلس ي عدد من الذين وفدوا على حواضر بلاد المغرب عموماوفي تكملة ا

ت )محمد بن عامر بن فرقد الاشبيلي  همن الداخلية، وقد ذكر منالتي تعد من المد ،قسنطينة

وأخذ الحديث من كتاب  ،الذي كانت له رحلة إلى حواضر المغرب، وقد دخل قسنطينة ،(م1137/ه619

وأشار المصدر نفسه إلى حضور مدن أخرى في  . 4عن قاضيها أبي الفضل قاسم بن علي بن عبدون الترمذي 

                                                           

  14فصول ، ص : بلغيث محمد الأمين  1

  344المصدر السابق، ص : ابن فرحون   2

  553نفسه ، ص   3

  541، ص 4المصدر السابق، ج: ابن الآبار  4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

389 
 

وذكر من الأعلام ذوي الأصول  ،ومنها مدينة وهران التي كانت تعج بوفادتهم ،رحلة الأندلسيين إلى بلاد العداوة

انتقل آخر أيامه إلى مراكش  ،االذي كان فقيها وخطيبا مفوه ،الأندلسية عبد الله بن محمد بن حبل الهمداني

 .1م1161/هـ559وقد توفى بها مستهل سنة 

علام الأندلسيين أو ذوي الأصول الأندلسية الذين زخرت بهم حواضر المغرب ولعل البحث عن الأ 

أو التنقيب عنها ضمن المخطوطات المكنوزة  ،الأوسط يحتاج إلى مزيد من تسليط الضوء على كتب المصادر

قبل أن تأتي عليها  ،لدى البيوتات العتيقة ببلادنا، هذه الأخيرة التي تحتاج إلى سياسة فاعلة للاستفادة منها

 .سابقالما ضاع مثلز، فيضيع تراث عظيم حشرة ويد الإنسان السالبة لهذه الكنو و طوبة ر عوادي الزمن من 

 العلماء الوافدون من المغرب الأقص ى . د

لكنها لم تكن الوحيدة، بل وُجد من وفد  ،كانت هجرة علماء الأندلس وطلبتهم إلى المغرب الأوسط مميزة

مضافا إليه  ،على المغرب الأوسط من ناحيته الغربية دون الأندلس، ولئن كان تأثير العامل التاريخي السياس ي

ختلف في طبيعته عن دوافع الصلة بين الأندلس والمغرب الأوسط، يماعي قد جتالطابع الجغرافي والامتزاج الا 

ه من حيث التعداد والكم قد فاقت جالية الأندلس تلك الرحلة المغربية نحو حواضر المغرب الأوسط، لا 
ّ
فإن

ما الاستقرار ا ،لسبب
ّ
العلمية، للفعاليات  اوليس طرد ،كان عامل جلب لذي كان ينعم به المغرب الأقص ىوإن

م  الهائل من أعلام المغرب الأوسط الذين وجدوا راحتهم بفاس مراكش وسلا 
م
يشخص دليلا على ذلك الك

الذي يذكر تتلمذه عن الإمام المحقق الفرض ي أبي ،( م1351/ه957ت)، ومن هؤلاء نجد المقري الجد 2وغيرها 

ت التي ، ومع ذلك فإنّ العينا3حيث قرأ عليه كتاب الحوفي في الفرائض ،طيعبد الله محمد بن سليمان السّ 

ط تؤكد التواصل والتأثير ن هؤلاء الوافدين من المغرب الأقص ى إلى حواضر المغرب الأوسعتقدمها المصادر 

 . الينجبين الم

الهسكوري على إلى وفود أبي عبد الله بن شعيب  -الذي أرّخ لأعلام القرن السابع-قد أشار الغبريني ل

لئن كان وفوده على بجاية لاستعمالها بمثابة مركز عبور ، و 4لمذهب مالكوهو الفقيه والصوفي المحصل  ،بجاية

ورائه  قد كان من -رغم قصر مدته-أو البحث عن العلم، فإنّ ذلك المكوث  ،واجتياز نحو المشرق بقصد الحجّ 

كانت تحدث  ،وإجازته التي يقدمها أو يأخذها ،والطلبة الخير العميم، فنقاشاته مع الأعلامو النفع الكبير 

                                                           

  413، ص 4نفسه، ج  1

وقد مر معنا الإشارة إلى رحلة علماء المغرب الأوسط إلى المغرب الأقص ى، وكيف تم الأخذ او التدريس والتعليم هناك، إذ لم يكن الذهاب   2

 . إلى المغرب الأقص ى لأجل التعلم فحسب بل يلاحظ دور علماء حواضر المغرب الأوسط في تنشيط الواقع الفكري  ببلاد المغرب الأقص ى

  442، ص 4نفح، ج :المقري   3

  534عنوان ، ص : الغبريني   4



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

390 
 

ويحضر نموذج مغربي آخر استوطن بجاية تحدث عنه . الفارق الكبير فيما يخص الواقع العلمي ببجاية

ل استقرار علماء المغرب الأقص ى بحواضر المغرب الأوسط
ّ
وهو الشيخ الفقيه أبو محمد عبد الله  ،الغبريني مث

كان و  ،بعض جهاتهافي واشتغل فيها بالتدريس و ،غماتي، حيث تولى قضاء بجايةالأ  ىبن محمد بن يحي

محصلا لعلم المنطق على ما ذكر،  ،حسن النظر ،بالبراعة في علوم العربية، مثلما كان جيد الفقه اوصوفم

 . 1وهو الذي يدخل في سلسلة رواه الغبريني

إذ وفدوا من مدن عدة من المغرب الأقص ى نحو  ،وقد تعددت أماكن نزوح هؤلاء العلماء المغاربة 

خصوصا بعد  ،حواضر المغرب الاوسط، وكان منهم من أثر تأثيرا مباشرا في أعلام ومدرسة المغرب الأوسط

فأبو علي حسن بن يوسف السبتي  ،وألوانا من الإجازات ،عودة هؤلاء من المشرق حاملين أنواعا من العلوم

وهو قهية المغربية واستفاد من أحد الأعلام الذين أثروا في الحركة الف ،شرق رحل نحو الم( م1365/هـ956ت )

ث علم الأصول وفنون المعقول لعلماء المغرب -ابن دقيق العيد  ر  وتتلمذ عنه أئمة  ،ثم دخل تلمسان -الذي وم

 .2(هـ957ت )منهم المقري الجد

الفريد في انتقال العلماء من مكان  ولم تكن الرحلة الفردية والطواعية السبيل الوحيد و الأسلوب

لأخر، بل يحضر دور السلاطين في تفعيل انتقال العلماء عبر الحواضر، وقد سجل تاريخ المغرب الإسلامي 

هـ، 1التي كانت في النصف الأول من ق  ،وتحفيزهم منها حركة أبي الحسن المريني ،رحلات العلماء بدافع الأمراء

مفعول اجتماعي  كون لهايريقية، وقد أراد أن فإي نحو المغرب الأوسط و إذ كانت حركته ذات بعد سياس 

لأجل كسب الشرعية الدينية، ولم يكن من وسيلة في ذلك لتحقيق المبتغى السياس ي والشرعي  ،وقبول شعبي

غير الاستئناس بفقهاء المغرب الإسلامي، ولذا وجدنا عددا من أعلام المغرب الأقص ى ثم الأوسط يندرجون 

الذين تذكر منهم المصادر أبا  ،هذه الحركة، ومن خلالها وفد على المغرب الأوسط أعلام المغرب الأقص ى ضمن

وله  ،والذي كان محيطا بعلم المعقول والمنقول  ،وهو من أهل مكناسة ،عبد الله محمد بن محمد بن الصباغ

ولم يزل معه إلى أن  ،بو الحسنأاستدعاه قد و  ،بلي ولازمهورجالاته، وقد لقي الشيخ الآ تخصص في الحديث 

ت الحركة الوافدة من المغرب الأقص ى إلى الأوسط تحت رعاية وممن ضمّ  .3هلك غريقا في ذلك الأسطول 

ه ابن مرزوق بالفقيه الحافظ والنحوي الماهر ،يُذكر أبو عبد الله الرندي ،السلطة المرينية
ّ
والذي  ،الذي حلا

                                                           

 . 521نفس المصدر، ص    1

 . 444، ص 1نفح، ج: المقري   2

 . 412المسند، ص : ؛ابن مرزوق  13التعريف والرحلة، ص : انظر ابن خلدون   3



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

391 
 

ولازم  هذا العالم  ،شرحا مفيدا 1بتأليف حسن شرح فيه تفريع ابن الجلابكان يختص بالإفتاء، وقد اشتهر 

 .2ودخل حاضرة الجزائر ،الحسن و أب السلطان 

من المغرب الأقص ى إلى حواضر الأوسط، لكن الأكثر تأثيرا كان من  نوتعددت أصناف الفقهاء الواردي 

ر المباشر في نخبة وعامة المغرب الأوسط، ومن باعتبارها ذات التأثي ،تولى وظيفة الإفتاء والقضاء والتدريس

الاختصاصات  الذي كان يجمع بين  ،جلي الفاس يايفود عبد الله بن عبد الواحد الور هؤلاء تسجل المصادر و 

ه أخذ عن أعلام تلمسان ومع ذلك فإنّ . مضافا إلى كونه فقها مكينا السالفة، الثلاث
ّ
 ،التنبكتي ينبّه إلى أن

وأبي الفضل بن الإمام والشريف سليمان  ،(ه911ت ) د بن محمد بن مرزوق ومنهم محمد بن أحم

 .3البوزيدي

ومن أشهر الأصناف الوافدة على حواضر المغرب الأوسط من المغرب صنف الفقهاء المتصوفة الذين 

إبراهيم بن جاءوا بحثا عن العلم والفقهاء الزهاد، فقد أشار ابن صعد إلى عالمين جليلين في ذلك، كان أولهما 

وأبي ( هـ959ت) ومنهم أبي عبد الله الآبلي  ،الذي قرأ على أعلام تلمسان( م1673/هـ175ت) موس ى المصمودي 

ا العالم الثاني فهو إبراهيم أمّ  .4(م1677/هـ111ت ) وسعيد العقباني ( هـ991ت ) عبد الله الشريف التلمساني 

ه الذي نزيل وهران، و ( م1661/ـه166ت )إسحاق و بن محمد بن علي التازي المكني أب
ّ
بسلطان البعض حلا

كانت له تقاييد عديدة في الفقه الأصول وعلوم الحديث، وقد أشار صاحب النجم إلى أعماله  أولياء الزمان، 

وإلى ذلك التأثير الذي تركته في نفوس ساكنة وهران وما حولها،  ،الجليلة النافعة ورحلاته المشرقية الحجازية

واجتماع  ،وذكر مناقبه ،يته ومدرسته التي بناها هناك، وقد أفاض ابن صعد في توصيف مآثر العالموتأثير زاو 

لقطب الولي الصالح محمد ازاد في شأن هذا العلم كونه تلميذ ومما . 5و بعده العلمي والصوفي ،الناس حوله

 .6واعتباره خليفته بوهران وما حولها ،الهواري 

                                                           

ه، وهو يوثق لأراء 3كتاب جامع لأبواب الفقه على المذهب المالكي يرجع إلى ق( ه432ت)هوكتاب لأبي القاسم عبيد الله بن الجلاب البصري   1

أبوالقاسم )المالكية  على الطريقة العراقية المتميزة عن الطريقة المغربية وهو مصدر اعتمده الفقهاء وعتنوا بتدريسه، راجع ابن الجلاب 

 .55،ص 5،5223بيروت، طلتفريع، تح حسن بن سالم الدهمان،دار الغرب الإسلامي،كتاب ا( : ه432بن الحسين بن الحسن المصري ت عبيد

 . 415نفس المصدر، ص : ابن مرزوق   2

  414، 415، صص 4نيل، ج: التبنكي  3

 وما بعدها  32المصدر السابق ، ص : ابن صعد   4

  551الى 14، من ص المصدر السابق: راجع ابن صعد 5 

، قدم عدد من الباحثين دراسات في شأن العلامة إبراهيم التازي تظهر دوره في إعطاء صورة واضحة عن ذلك  514كفاية، ص : التبنكي  6

التواصل المعرفي والصوفي بين المغرب الأوسط والأقص ى من خلال دراسة شيوخه وتلامذته وأثاره العلمية ومنجزاته العمرانية، انظر مثالا 

،ص 5311، 5221 51، س 25مجلة الثقافة، ع  م،51/هـ2إبراهيم التازي نموذج إبراز التبادل الثقافي بين المغربين ق (: محمد)ي دراسة المنون

531 – 511 . 



م51-54/ه2وق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق ـــــــــــــــــــ الثانيالباب   

392 
 

غربين الأقص ى والأوسط أكثر متانة منها فيما بين المغرب الأوسط والأندلس، الرابطة بين الم وهكذا تبدو 

 بين المجالينلجانب الزهدي متبادلة إذ يدخل البعد الصوفي الروحي مآزرا للبعد العلمي، وأنّ المشيخات في ا

الاجتماعي عبر ، وأنّ وقع التأثير يبدو جليًا سريعا، وقد انعكست آثاره على الواقع مدين شعيب يمنذ عهد أب

ولقد أثر التواصل العلمي بين . التي تأيدت بوحدة الماض ي والتفكير ،مما ينبئ بوحدة المصير والمستقبل ،الزمن

المجالين رغم أنّ العلاقة التي كانت بين سلطتي المرينين والزيانيين كان يشوبها في الغالب التوتر والصراع، 

ي كان ولكن ذلك لم يؤثر عميقا في البعد الاجتماعي، ونظن أنّ رابطة العلوم وثمرات الرّحلة العلمية الت

قد كان وقعها على المجتمع قويا، وربما عمل ذلك على الحدّ بصفة غير  ،يشغلها العلماء والطلبة النجباء

إذ في عهدهم كانت الرابطة الاجتماعية تظهر أقوى  ،مباشرة من وتيرة التشنج السياس ي بين بني مرين وآل زيان

 .ي السّلم والاضطرار استثمارها فيما بعد ف وهي قيمة تمّ  ،من العلاقة السياسية



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

393 
 

 بالمغرب الأوسط أصناف الفقهاء ومراتبهم: الفصل الرابع 

وجب البحث في التركيبة البشرية للحركة الفقهية بالمغرب الأوسط، وضرورة توصيف البنية التي 

ن هذا الجانب لاحظ م. شكلت قاعدة الفقه بهذا المجال، لأجل الوقوف على حقيقة الحركة الفقهية

أو  ،التي ولد بها ةوسط على العديد من العلماء الفقهاء، وارتبط كل منهم بالحاضر الأ  توافر المغربالباحثون 

ائي والبج والمتيجيوالتنس ي والوهراني والملياني  منتسبا إليها، ولذا وجد التلمسانيصار مشتهرا بها ، فمات فيها

ك لتجد  فإنّ  ،وبقدر ما عرف هؤلاء بحواضرهم .والقسنطيني والبوني
ّ
الحواضر كذلك صارت تعرف بهم، وإن

في هذا مدينة سيدي بلعباس ومدينة سيدي الهواري ومدينة سيد عبد الرحمن، وغيرها من تلك الكنى 

رب ومن جهة أخرى وجب التأكيد على أنّ فقهاء المغ. بها الفقهاء، وعرفت بها الحواضر والألقاب التي اشهر 

الأوسط لم يكونوا على تخصص واحد، بل وجد في هؤلاء تنوع كبير وواضح، من حيث مجالات البحث 

ه بإمكان الباحث فرز عدد من أنواع هذه التخصصات من خلال تتبع اهتمامات 
ّ
والتأليف والدرس عامّة، وإن

تنا المصادر بتراجمها لهؤلاء، والتي 
ّ
بواسطتها يمكن تبيّن عدد من الفقهاء ومجالات بحثهم  ودرسهم، وقد دل

 .  الاختصاصات التي كان يزخر بها المغرب الاوسط

انفرد فقهاء المغرب الاوسط وتمايزوا عن بعضهم باتخاذهم مسالك متنوعة، ففي الجملة وجد    

الفقهاء ومع الفقه انضافت مجالات أخرى، ومسالك تدلّ على التعمق في البحث، وهو مايظهر  من خلال 

ه فقيه مفسّر أو فقيه فرض ي أو محدّث فقيه كتب الت
ّ
راجم والطبقات، حينما تحدثنا عن ذلك العالم، بأن

ومقرئ فقيه، وفقيه صوفي وآخر زاهد، وآخر ولي صالح، وما إلى ذلك من التحليات التي باتت تدلّ على 

ن تواجدوا ببلاد فماهي إذا أصناف الفقهاء الذي. مجالات الاختصاص، وأسلوب العمل والسلوك في الحياة

المغرب الأوسط؟ وما مراتبهم ومسالكهم؟ وما أثر ذلك على حركة الفقه، وعلى العامة باعتبار أن هؤلاء 

 الفقهاء مثلوا النخبة والنموذج الذي اقتدت به عامة بلاد المغرب الأوسط؟

  - أ
 
 الف

 
 ق

 
 : رّاءهاء  الق

من إقراء و رسم و تفسير، إذ العناية بهذا العلم هو عناية اهتم فقهاء المغرب الأوسط بعلوم القرآن                  

وإذا كان القرآن هو كلام الله المنزل على . و الذي قام عليه تراث المسلمين و هو القرآن ،بالمصدر الأول للتشريع

وقع  فكيف ،، و هو التعريف الذي غلب عند علماء الأمة1نبيه المكتوب بين دفتي المصحف و المتواتر بين الأمة

                                                           

 .352المقدمة، ص : ابن خلدون  1



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

394 
 

ا للولوج إلى فكر المممّ  ،الاختلاف في إقرائه
ً
 ،سلمين و تراثهما دفع ببعض المستشرقين إلى اتخاذ ذلك منفذ

 ؟ 1التعاطي معه بسلبية هادفةو 

كيفيات و  ،و تواتروه بطرق مختلفة في بعض ألفاظه ،يتابع ابن خلدون بأنّ الصحابة تداولوا القرآن                

، ولم ينته الناس إلى هذا 2، وتداولها الناس بعدهم إلى أن استقر الأمر في القراءات السبعالحروف في أدائها

ا فصارت عشرة ثم أضيفت أربعة فصار أربع عشرة قراءة بما فيها الشاذة، ثم صارت 
ً
الحدّ، بل زيد عليها ثلاث

 بعد جيل، إلى أن تولى و تناقلها الناس ج ،القراءة مثل بقية العلوم صناعة في بلاد المغرب والأندلس
ً
يلا

دانية و الجزائر الشرقية على عهد المنصور بن أبي عامر، إذ في عهده انتهت الرواية إلى أبي  إمارة 3مجاهد

 الذي ( 1751 - 666/791 - 391)المعروف بابن الصيرفي عثمان بن سعيد بن عثمان القرطبي  ،عمرو الداني

ليؤسس مدرسته التي راج تأثيرها في كامل المغرب والأندلس، وبقيت ، ورجع إلى موطنه 4أخذ عن شيوخ بغداد

 .مستمرة بعد وفاته

بالإضافة إلى  ،(م993/ هـ156ت )يات الكوفي ز هل المغرب قراءة حمزة بن حبيب القد كان الغالب على أل        

محمد بن )من أدخلهما ، و قد أدخلهما الأحناف و المالكية، و من أبرز (م919/هـ197ت)رواية نافع المدني 

زرزور أبو القاسم عبد الله الفقيه الحنفي، و ابن زرعة دفين سبتة، و أبو موس ى الهواري الذي رحل إلى 

الذي نقل رواية  ،القرطبيو عبد الله بن الغازي بن قيس ( م956/ه131)المشرق أيام عبد الرحمن الداخل 

( م777/هـ317ت )القراءات، و غلبون بن المبارك يف بعثمان بن على بن عمر النحوى الصقلي له تألنافع، و 

يقول . 5(م1761/ هـ637ت)أحمد بن نفيس الطرابلس ي  مؤلف الارتداد في القراءات، و أحمد بن سعيد بن

ه لما عاد من رحلته إلى ( م717/ه376ت )عبد الله محمد بن خيرون  بيصاحب النفح أثناء ترجمته لأ
ّ
أن

 المغرب قدم برواية نافع 
ّ
 على أهل إفريقية، و كان الغالب عليها حرف حمزة، و لم يكن يقرأ برواية نافع إلا

                                                           

سلامي، والردود التي حول القراءات من خلال كتابه مذاهب التفسير الإ ( 5245ت)أنظر ما ألفه المستشرق اليهودي اجناتس جولدتسيهر  1

مذاهب التفسير الإسلامي، تق عبدالحليم النجار، مكتبة : أنظر  جولد تسيهر. قابله بها العلماء المسلمون لأجل تصويب ما أمكن تصويبه

مطاعنه الرد على المستشرق اليهودي جولد تسيهر في (: محمد حسن)؛ ورد جبل 5211الخانجي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر، القاهرة، 

 .4114، 4على القراءات القرآنية، طنطا، مصر، ط

 .352نفسه، ص : ابن خلدون  2

-5112/ه341 -311مجاهد العامري الذي قيل بأن أصله رومي، كان زمن حكم المنصور بن أبي عامر، تأمّر على  دانية والبليار  فيما بين  3

، 5223، 5، دار العلم للملايين، ط(التاريخ الإسلامي لجزر البليار)المنسية  جزر الأندلس: م  راجع سياسته وأعماله عند سيسالم عصام5131

 .541ص. بيروت

 .352ص : نفسه   4

 .  543، 541دور المذهب الحنفي، ص ص (: إسماعيل)جمع ذلك سامعي  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

395 
 

ترك رواية حمزة لموافقتها  وتمّ . 1رحل إليه أهل القيروانو  ،فاجتمع إليه الناس ،الخواص حتى قدم بها

 (.المذهب المالكي)اجع لبروز مذهب أهل المدينة في الفقه ر الذي صار يت ،المذهب الحنفي

فوجدت  بدايتها في  ،تقص ى دخول الرواية المدنية إلى بلاد المغرب و الأندلسبض الدراسات بع قامتو                

 ،و على رأسهم أبو محمد الغازي بن قيس القرطبي ،حينما حملها كبار أصحاب مالك و نافع ،المائة الثانية

و آخرها إثر الرحلات التى كانت ترتاد ، ورش بمصرريادة أكابر رواد مدرسة و كانت ب ،أوسطها في المائة الثالثةو 

المرحلة الأولى الغازي بن قيس وابنه عبد  فمن رواد. 2و كان ذلك في المائة الرابعة ،الآفاق في طلب القراءآت

خليل أبو القاسم القرطبي ، وأصبغ بن (م165/ه137 ت)ب ، و عبد الله بن مهران المؤد(م165/ه137ت)الله 

، ثم بن سلام صعصعةعن الغازي وشبطون و  د الملك بن حبيب الفقيه الذي أخذثم عب ،(م119/ه193ت )

أبو عبد الله محمد وضاح  ، وأدخلها أيضادخلت رواية ورش بالأندلس على يد محمد بن عبد الله القرطبي

 عدد من ، ثم أبو إسحاق ابراهيم بن محمد بن باز المعروف بالقزاز، ثم ارتاد3(116 -177)القرطبي 

ن عبد الإفريقيين الرحلة إلى مصر و المشرق لجلب رواية ورش، فكان منهم سعيد بالأندلسيين و المغاربة و

و محمد بن سليمان أبو عبد الله  ،عبد الملك بن إدريس بن نافع الأندلس يالعزيز الثغري الأندلس ي، و 

 . 4الأنصاري 

المغرب والأندلس، فيذكر فضل أبي الحسن علي بن  يشير  المقري أيضا إلى دخول رواية ورش إلى بلاد         

محمد الانطاكي، الذي نزل الأندلس، فصار المحدث بها والمقرئ المهتمّ برواية ورش، وقد أخذ عنه جماعة من 

ه كان رأسا في القراءات لا يتقدمه أحد فيها، وكانت وفاته بقرطبة 
ّ
قراء الأندلسيين باعتبار أن

يعود إليهم فضل إدخال رواية ورش عن نافع إلى إفريقية و المغرب و الأندلس  أكثر منو . 5م711/ه399سنة

فأخذ القراءات عن أبي طيب بن  ،م791/ هـ369الذي رحل سنة  ،بن محمد القيس يمكي بن أبي طالب 

م، كما قرأ على ابن غلبون أحمد بن 1716/ هـ639سنة هناك  وتوفيفأقرأ بها  ،ثم عاد إلى القيروان ،غلبون 

وهو  ،قراءة ورش عن نافعاهتمت بشخصية أخرى  وذكرت الدراسات. 6أبو جعفر الأزدي القيرواني و غيره علي

                                                           

المدرسة القرآنية في : ؛ الكنوني عبد السلام أحمد 412، ص 5تاريخ الجزائر، ج: ؛ الجيلالي عبد الرحمن 11، ص 4ج:  نفح الطيب: المقري  1

 .11ص . 5225، 5، مكتبة المعارف، الرباط، ط5المغرب، ج

 .524، ص 4114/5343المغرب،ط . الشؤون الإسلامية قراءة الإمام نافع عند المغاربة، منشورات وزارة الأوقاف و : أنظر حميتو عبد الهادي 2

 .524أخيار الفقهاء و المحدثين، ص : الخشني 3

 .525المرجع السابق، ص : حميتو 4

 533، ص 4نفح الطيب، ج: المقري  5

،ص 5ط: ،مكتبة مدبولي،القاهرة5535 - 234/  113-414. علاقة الفاطميين في مصر بدول المغرب(: حسن أحمد)ذكر عدد منهم خضيري  6

412. 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

396 
 

 (م1793-1716/ه665 - 676)كري سوهو أبو القاسم يوسف بن علي بن جبارة الهزلي الب
ّ
ه من ، و الذي يبدو أن

 الكامل في القراءات) هكتابرك وراءه مؤلفات كثيرة منها ت قد، و حاليا إحدى حواضر المغرب الأوسطبسكرة 

غاية )و ( النشر في القراءات العشر) ه 133، لكن تتبعنا لمصنفي أبو الخير ابن الجزري ت(المشهورة والشواذ

ه مغربي يشكري، وقد صححه عدد ( النهاية في طبقات القراء
ّ
حينما يتحدّث عن هذا العالم، لا يذكر سوى أن

 . 1من المحققين على أنه من بسكرة

بأنّ علم القراءات لم يكن متوافرا ببلاد المغرب  أيضا (م1637/ه133 ت)قد أشار ابن الجزري و   

كان أوّل من أدخل الذي  ،(م1731/هـ617ت)منكي أحمد بن محمد بن عبد اللهجاء الطلوالأندلس، حتى 

ي بن أبي ، ثم تبعه أبو محمد مك"كتاب الروضة"إليهما، وقد صنف في ذلك "القراءات العشر"القراءات 

، فصنف التبصرة والكشف، وتبعهما أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني (م1766/ه639ت)طالب

 .2، الذي صنف أيصا في هذا الباب التيسير وجامع البيان(م1753/ه666ت)

و بالأخص في  ،إلى بلاد المغرب و الأندلس( ورش)كان لبغداد دور مهم في دخول رواية المدينة  و                  

عن المدرسة المصرية على  ،دور المدرسة البغدادية في التأثير الإقرائي يقلّ ، حيث لا قرطبة حاضرة الأندلس

و منهم الفقيه  ،بلاد المغرب و الأندلس، و ذلك عن طريق رحلة بعض العلماء الأندلسيين إلى بغداد لأخذ العلم

، و سليمان (م773/هـ 313 أبو محمد الثغري ت)بن خلف الأندلس ي عبد الله بن محمد بن القاسم بن حزم 

م، و كان أبرزهم العالم الأندلس ي الذي  1736/هـ 616بن خلف أبو الوليد الباجي الذي رحل إلى المشرق سنة 

و هو أبو عمرو عثمان بن سعيد بن عثمان  ،تلقى قراءات البغداديين و الشاميين و المصريين و المكيين

ومن روافد دخول  القراءات إلى المغرب و الأندلس رحلة . بي عمرو الداني أو ابن الصيرفيبأالقرطبي المعروف 

                                                           

، تح بشار عواد 51تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير و الاعلام، مج (: ه332شمس الدين ت )راجع  الذهبي . 412ص  المرجع، نفس:الخضيري   1

ونجده في نفس المصنف لمحقق آخر وهو عمر عبدالسلام تدمري يجعله في . 541، 4114، 5الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، طمعروف، دار 

، تر رقم 154، ص41، ج5223، 5تاريخ الإسلام ، تح عمر عبدالسلام تدمري، دار الكتاب العربي، ط: ه ، الذهبي311حوادث ووفيات سنة

، ص 4،ج4111، 5براجستراسر، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط. غاية النهاية في طبقات القراء ، تح  ج(: أبو الخير)ابن الجزري .  452

وقد جاء في القراءات العشر  لنفس المؤلف ذكر يوسف بن علي بن جبارة بأنه رحل من المغرب  إلى المشرق وطاف البلاد .  4242، تر رقم 431

لى ما وراء النهر وقرأ بغزنة وغيرها وألف كتابه الكامل جمع فيه خمسين قراءة عن الائمة والف وأربعمائة وروى عن أئمة القراءة حتى انتهى إ

أنظر ابن . شيخا( 411)رواية وطريقا، وقد ذكر ايضا بأنه لقي من المغرب إلى باب فرغانة ثلاثمائة وخمسة وستين( 5312)وتسعة وخمسين 

 5ج .د ت ط . ع شيخ عمم قراء الديار المصريةات العشر ، تح محمد الضباالنشر  في القراء(: أبو الخير)الجزري 

 . 43، ص 5ج. النشر في القراءات العشر : نظر ابن الجزريا 2



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

397 
 

لمدرسة يحملون لواء ا ،وجود عدد من علماء القراءات البغداديين بمصرض القراء البغداديين إلى قرطبة و بع

 . 1ندلس، بالإضافة إلى عبور عدد من الكتب البغدادية إلى الأ رالبغدادية في الإقراء بمص

و المصنفات  المشيوخاتوأهم  ،فإنّ موضوع الإقراء و القراءات ،أما فيما يخص بلاد المغرب الأوسط           

لا تفي بالقدر الكافي في المراحل الأولى، و مع ذلك لم يكن هذا المجال  ،في هذا الباب تبقى مصادرها شحيحة

و ربما وجد أهل المغرب الأوسط من كان  ،كم الجواربمنأى عن التطورات الحاصلة بالأندلس و إفريقية بح

ضمن العلماء المهتمين بهذا العلم في الحواضر المغربية، حيث يشير ابن فرحون إلى شخصية علمية ذات 

و هو فضل بن سلمة بن جرير بن منخل الجهني المكي أبو سلمة البجائي،  ،أصول أندلسية وفدت إلى بجاية

ن توفي سنة نجده يقرئ و يدرس بالمسجد الجامع ببجاية إلى أ ،ه للمسائل المالكيةفبالإضافة إلى فقهه و حفظ

وهي موطن القراء  ،إلى الأندلس اء من المغرب الأوسط ممن رحلواو تحدثنا المصادر عن قرّ . 2م731/ه317

و منهم أبو و صاروا يتصدون للإقراء في جامع قرطبة الكبير،  ،نوا لأنفسهم موقعًامع ذلك كوّ والقراءات، و 

لإقراء بالمسجد الجامع بقرطبة، إذ تصدى ل ،م756/ هـ365غائي المولود بباغاية سنة العباس أحمد البا

في علوم  اء لهنظر انعدام الب الحموي  ياقوت اعترفبن أبي عامر لابنه عبد الرحمن، و استأدبه المنصور و 

بن  ىو أشار يحي  .3ـم1711/هـ671وفاته بالمشرق بعد رحلة سنة  الفقه على مذهب مالك، و قد كانتالقرآن و 

  ،الفقهءات و خلدون إلى أسرة عالمة اهتمت بالقرا
ّ
هم أبو يوسف و  ،ت بتلمسان وافدة عليها من قلعة حمادحل

كر  ،يعقوب بن علي الصنهاجي
ُ
ه صار شيخ تلمسان في القراءاتعلى الذي ذ

ّ
ه كان مستجاب الدعوة،  ،أن

ّ
وأن

و حفيده أبو يوسف بن أبي زيد، و كان له أخ أخذ عنه هو  ،خذ عنه و تأثر به ابنه أبو زيد الصنهاجيقد أو 

 .4اللاحق به في الفضل و الدين ،محمد بن عبد الرحمن

د منذ بداياته في الظهور ببلا  ،لقد برز الاهتمام بالإقراء في المغرب الأوسط تعليما و تدريسا و تأليفًا                   

. ي احتوى هذا الصنف من الفقهاءالمغرب، و كانت حاضرة ببجاية و بقايا مدن الدولة الحمادية الإطار الذ

الذي نال  (م1166/هـ561 ت)النبوغ خارج هذا المجال أمثال عبد الله بن محمد الأشيري  عدد منهمغلب على و 

رحل إلى المغرب  - حاضرة الحماديةهي الو  -الحديث، إذ بعد أن تعلم بأشير  شرف علم -بالإضافة إلى الإقراء-

و حواضرها يدرس و يقرئ و يحدث  ثم إلى الشام و العراق، و كان في رحلته و إقامته بهذه الأقاليم ،الأندلسو

                                                           

 322، ص4113، 5ط. ، دار الكتب العلمية، بيروت4الحضارة الإسلامية، دراسة في العلوم الإسلامية، مج(: طه عبد المقصود)أنظر أبوعبية  1

 .321إلى ص  325من ص : أنظر نفس المرجع. و قد أورد عدد من الكتب المهتمة بالقراءات و التي وفدت إلى الأندلس. وما بعدها

 .451المصدر السابق، ص : ابن فرحون  2

 (.مادة باغاية) 441، ص 5المصدر السابق، ج: أنظر ياقوت الحموى  3

 .513، ص 5بغية، ج: ابن خلدون  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

398 
 

و هو أبو علي حسن بن عبد الله بن  ،تحدثت المصادر عن أشيري آخر اهتم بالقراءاتو  .1بالأخص في بغدادو 

حيث أخذ بألمرية عن  ،هل تلمسان، نشأ و درس بتلمسان ثم بالأندلسلأ  سب أيضا الذي ينو  ،حسن الكاتب

فقد أمدنا  ا،فقيه هو النسب و القراءات، و باعتبار له في اللغة و ، م1166/ه567سنة  ابن الحجاج بن يسعون 

، و قد كان حيًا "العالي نظم الآلي في فتوح الأمر "بتأليف مجموع في غريب الموطأ، و له كتاب في التاريخ سماه 

 .2وصل عندهم إلى مرتبة كاتب عبد المؤمن بن عليو   ،أي أيام الموحدين م1196/هـ567سنة 

إلى المسيلة  ون ينسبالذين ن م( م1165/هـ537ت)كان أحمد بن محمد بن سعيد المعروف بالمسيلي و                 

 ذلكدرجة متقدمة في الإقراء، حيث تصدى ل أيضا قد وصل - الحديثو  التجويدالعناية بو هو من أهل  -

  و . بأشبيلية
ّ
ر يحي". التقريب"ف كتابًا في الإقراء سماه أل ِ

ّ
نف من الفقهاء بن خلدون ضمن هذا الص ىو يُذك

و هو  -فصار ضمن أعالي الرواية ،ينقده و يبحث عن السند العالي ،كان ضليعًا في الحديث -بعالم في القراءات

و هو أبو  ،الذي تتلمذ على أحد أعلام المغرب الأوسط ،ج بن سعادة الأشبيليفر وسف بن مأبو بكر محمد بن ي

و قد نزل بتلمسان وعمّر بها إلى أن توفي  -لسابق الذكرا -لي العباس أحمد بن محمد بن سعيد بن حرب المسي

 .3م1176/ه677سنة 

الناس المولود  محمد زين الدين بن عمر بن سيدبو بالإطلاع على ترجمة عبد السلام الزواوي أو                 

 هماهتمامو   -هم نموذج لعلماء المغرب الأوسطو  -ن لنا مدى حرص البجائيين يتبيّ  م،1173/ه517ببجاية عام 

 
ّ
حيث نبغ عبد  .الدراسية تهمأولويات منظوم ن ضمناالخوض فيه و تدريسه ك ن فيه، و أنّ بهذا العلم و التمك

تنقل بين الإسكندرية و  ،فقيها مقرئا، ثم رحل إلى المشرق صار ببجابة ف ،القراءات و الفقهالسلام الزواوي في 

القاهرة و دمشق، و تولى مشيخة الإقراء بدمشق بالتربة الصالحية، كما تولى كذلك قضاء المالكية، و صار و 

المغرب المدرسة البجائية و قيمة  ، و هو ما يعني أنّ 4م1111/هـ611 يتصدى للتدريس و الإفتاء إلى أن توفى سنة

 .أوسطية العلمية تظهر في تعاطي المناصب خارج ديار المغرب الوسط و التفاف الناس حول علمائها

و ربما في غيرها من  -راء المدرسة البجائية و المغرب الأوسطية عمومًا في مجال الإق سبب نبوغكمن ي و       

في ذلك التواصل القائم بينها و بين حواضر الأندلس، إذ وفد عدد لا بأس به من الأسر  - العلوم والفنون 

بسبب الخطر المسيحي أو الفتن الداخلية، وصار لهذه الأسر من خلال أفرادها تأثير علمي  ،الأندلسية إلى بجاية

                                                           

 .514علماء الجزائر، ص : هلال عمار  1

 .452، ص 5التكملة، ج: ؛ ابن الأبّار 451المصدر السابق، ص : نظر ابن القطانا 2

 ,  512،  ص 5المصدر السابق ،ج :ابن خلدون يحيى  3

 .422، ص 5إعلام الفكر، ج: بوعزيز يحيى 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

399 
 

ما يؤكد هو  ،خمياذ اللمحمد بن عبد الله بن مع نو لعل الاطلاع على ترجمة محمد ب .واضح في شتى العلوم

و كان وفوده على قلعة حماد،  ،صل درجة العلماء في الإقراءقد و  و  ،شبيليإإذ هو من أصل  ،هذه الخاصية

م، و قد ترك هذا 1151/ هـ553و استقر بها إلى وفاته سنة  ،سبقي هناك مدة من الزمن ثم رحل نحو فاو 

لؤلؤة "اها ، و له أيضًا أرجوزه سمّ "مذاهب السبعة القراءالإيماء إلى "منها  ،مؤلفات في هذا العلمالعالم 

. و هو من أصول أندلسية ،يمثل هذا العالم نموذج التخصص في الإقراء الذي أثر بالمغرب الأوسط. 1"القراء

 فيمن العلماء الموسوعيين الذين خاضوا  عدّ و  ،أثر بتعدد مواهبه في جميع المجالات ،وهناك نموذج آخر

في أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن مضاء بن مهند بن  هذاتمثل  ،ية متخصصة كثيرة ببجايةمجالات علم

  الذيعمير اللخمي القرطبي الأصل، 
ّ
سماعه كان قديمًا  ه ابن فرحون بالمقرئ المجوّد و المحدّث المكثر، و أنّ حلا

ا في ما يُحدث به
ً
و كان  ،ي الفقه و الأصول له اختصاصات ف ، و ومعرفته واسعة، وكان عالي السند ضابط

في المنقول  ينحققونال درجة الم ،هارة في الطب و الهندسة و الحساببالم كما اشتهرمقدمًا في علم الكلام، 

و من اختصاصاته العلمية أن تكفل بقضاء بجاية، ثم تحول إلى حواضر أخرى بالمغرب الأقص ى . المعقول و 

 . 2م1171/ه571وفاته سنة كانتحيث  ،بعدها إلى أشبيلية ليرجع ،حيث فاس ومراكش

ا إلى غاية نهاية القرن 
ً
عدم صنف الفقهاء القراء، بل كانت  6إذ

ُ
هـ لم تكن حواضر المغرب الوسط ت

ة من العلماء الذين تمكنوا من هذا العلم
ّ
واصطفوا في رواق هذا الصنف، بل إنّ تأثيرهم قد  ،تتوافر على جل

من خلال تلك الرحلات غدوًا و رواحًا  ،ثر الأندلس ي عليهم كان باديًا واضحًاالأ عمّ بلاد المغرب و المشرق، و أنّ 

و هي فترة تسايرت مع ما كان تتميز به بلاد المغرب عمومًا في مجال  ،بين حواضر المغرب الأوسط و الأندلس

 .الإقراء

اء المغرب، رآن تبدو واضحة لدى علمشدة الاهتمام بالق الملاحظة البارزة تكمن في أنّ  عمومًا فإنّ و                 

 و إو 
ّ
ا إلا

ً
ك لا تجد عالم

ّ
ا يجعل هذا الصنف يفرض نفسه من الملاحظة بالمقارنة ، ممّ 3هو يتقن القراءات السبعن

فالمقابلة بين الفقهاء القضاة و الفقهاء القراء توضح مدى الاهتمام من جهة، مثلما  ،مع الأصناف الأخرى 

 .ول علم القراءات كمادة أساس في المنهج التعليمي على جميع المستوياتدخ -من جهة أخرى  -توضح 

                                                           

، مجلة العلاقات الثقافيةىبين المغرب والأندلس(: صالح محمد فياض)؛ أبو دياك  455، ص 5المرجع السابق، ج: بن مخلوف محمد 1

 .543، ص 54،5223،س45التاريخ العربي، إتحاد المؤرخين العرب، بغداد، ع

 .551المصدر السابق، ص : ابن فرحون  2

 .543، ص 5فن الفهرسة، ج: بنيس نعيمة 3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

400 
 

يظهر ذلك من  ،العناية بهذا العلم قد ازدادت بالمغرب الأوسط فإنّ  م11/هـ6ا فيما بعد القرن أمّ               

سر الأندلسية و عدد المهتمين بهذا العلم خصوصًا بعد نزوح عدد لا بأس به من الأ  ،خلال التآليف المتداولة

و كانت . في ظل الاضطرابات التي ضرب بلاد الأندلس ،و غيرها من الحواضر ،نحو تلمسان و الجزائر و بجاية

الكتب المتداولة نجدها  حيث أنّ  ،في باقي حواضر المغرب امادة الدرس الإقرائي بالمغرب الأوسط لا تختلف عنه

رنامج التجيبي القاسم بن يوسف نتان الأولى وردت في بهي الأساس في معظم الحواضر، و يمكن أن نلحظ عيّ 

 في حدود هاالتي بدأ ،من خلال رحلته نحو الحج ،هـ971و الذي استخرج برنامجه سنة  ،م1397/ هـ937.ت

حيث ذكر كتاب التيسير لحفظ مذاهب القراء السبعة، و قد صنفه أبو عمرو عثمان بن  م،1176/هـ675

ف قرأت هذا الكتاب إلى الفصل الأولى من باب ذكر حمزة و هشام في الوق: قال( ابن الصيرفي)سعيد الداني 

 و 
ً
الهمز على الشيخ الفقيه الخطيب عبد الله بن صالح الكناني، وتناولت جميعه من يده، ثم سمعته كاملا

ي رحلته في حين يشير ابن خلدون ف .1مجتمعين بجامع بجاية الأعظم ،عليه و على العلامة أبي القاسم الغافقي

قراء من خلال قصيدتي حيث تحدث عن أخذه في الإ م16/هـ1نفات أخرى في حدود نهاية القرن إلى مص

و حرز  ،و تعرف بالشاطبية "اللامية في القراءات"القاسم بن فيّره بن خلف الرعيني الشاطبي و الشاطبي أب

العباس  يالشيخ أب خذ عنهم ابن خلدون جملة من أ منكان و   .2و تعرف بالعقيلة" الرائية في الرسم"و  ،الأمان

ه بإمام المقرئين بالمغرب،حيث قرأ عليه القرآن العظيم قد و  ،(م1359/هـ951 كان حيا)أحمد الزواوي 
ّ
حلا

و كتاب محمد بن  ،(م1753-711/هـ666-391)طريق أبي عمرو الداني  من ،القراءات السبع بينبالجمع الكبير 

 .3في ختمه لم يكملها، مثلما سمع عليه عدّة كتب( 1716ـ-771/-ه696-311)شبيلي شريح الإ 

و هو  ،لمحمد بن عبد الله التنس ي مؤرخ بني زيان" الطراز في شرح الخراز"كما تداول الناس كتاب                 

م بيتًا نظمها محمد بن ابراهي 156القرآن، في شكل أرجوزة من عبارة عن شرح لمورد الضمآن في رسم أحرف 

بين )رأى اضطراب الناس  احينمالتنس ي  قد شرحهاو  ،م1373/ هـ973الشريش ي الفاس ي المعروف بالخراز سنة 

في ضبط القراءات و الرسم، و يضاف إلى ذلك كتاب آخر  ،في شرحهم لهذا المؤلف( الإضافة و الاختصار

 " هالذي وضع رجزًا في القراءات سما ،لمحمد بن أحمد المصمودي
ّ
و قد  ،"القراءة المكية ية لمبتدئالمنحة الحك

 .4ن فيها أوجه الاختلاف بين عبد الله المكي و قراءة نافعبيّ 

                                                           

 .41، ص 5225برنامج التجيبي، تحقيق عبد الحفيظ منصور، الدار العربية للكتاب، تونس (: هـ 341. القاسم بن يوسف ت)التجيبي  1

رائيته ؛ عمد الشاطبي بن فيّره إلى تهذيب كتابي التسيير و المقنع في مؤلفين منهما  43، 44رحلته مغربا و شرقا، صص : أنظر ابن خلدون  2

 .341، 352المقدمة، ص ص : نظر ابن خلدون ا: نع للدانيعلى كتاب المق

 .42، 43الرحلة ، ص ص : ابن خلدون  3

 .553، ص5ج: تاريخ الجزائر الثقافي: ؛سعد الله  34، ص 5232، 2، س33، مجلة الثقافة، عآثار التنس ي(: محمود)بوعياد  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

401 
 

بعد الرسم و التفسير، و نبغ فيه  ،برز الاهتمام بعلم القراءات كمكوّن ثالث لعلوم القرآنلقد               

ا جعل منهم مشايخ للإقراء في بلاد المغرب
ً
حيث يشير  لس و المشرق،و الأند علماء المغرب الأوسط نبوغ

ه أخذ العلم عن أبي علي ناصر الدين المشذالي ببجاية
ّ
و غيره  ،صاحب البغية إلى أبي علي منصور الزواوي أن

  لىمثلما تفقه ع ،من علمائها
ّ
و في  .1ه تصدى للإقراء بغرناطة و تلمسانعلماء الأندلس و المغرب، و ذكر أن

وبلغ  ،قد تميزّ بالإقراء( م1319/ه917. ت)اسم بن أبي عمار المسيلي أحمد بن القكان أبو العباس أيضا بجاية 

أشار السخاوي إلى العالم الفقيه عيس ى و . 2الجماعة ءقضا إشرافه علىبالإضافة إلى  ،ذلكفي ك ادر درجة الإ 

 ف ،مد بن الشاط الحنديس ي البجائيبن أح
ّ
ة ببجاية بجامعها و ناب في الخطاب ،ه تصدر الإفتاء والإقراءذكر بأن

 . 3م1615/ هـ177سنة ( 67)فاق الستين  الأعظم و قد

ام بتفسيره في قحيث مهتما بالقرآن  ،(م1397/هـ991ت )كان الشريف التلمساني أما بتلمسان فقد  

ه كانأتى فيه بالعجب العجاب، و و  ،خمس وعشرين سنة
ّ
ه أصحاب التراجم بأن

ّ
ا بحروف قد حلا

ً
 القرآن، عالم

الأستاذ الندرومي عالم آخر برز بتلمسان وهو و يشير صاحب البستان إلى  .4و نحوه و قراءاته و اختلاف رواياته

و هو من أصحاب ابن مرزوق  م،1619/ه137بد الرحمن الذي كان حيًا بعد التلمساني أحمد بن أحمد بن ع

، و من الحواضر التي حلّ بها 5حلّ صار يتصدر لتدرسيه حيثما و  ،تخصص في الإقراء ، الذي(161ت)الحفيد 

  .6كانت القاهرة حيث تصدر هناك الإقراء

منهم من كان تحت تصرف  ،اشتهرت بالإمامة في الإقراء ،و تحضر أسماء عديدة من حواضر المغرب

الشهير بابن و  (أبو العباس)حيث يشير التنبكتي إلى أحمد بن مسعود القسنطيني  ،السلطان بالحضرة العلية

 على  ،ةالحاج
ّ
اأن

ً
 ادي آش ي و أبي العباس الزواوي، و تتلمذ عن الو  ،ه كان إمامًا مقرئ

ّ
ه كان مختصًا يظهر أن

 .7بالإقراء في دار السلطان

                                                           

 .323كفاية، ص : التنبكتي؛ ة، ط قديم544، ص 5ج ؛ط حديثة. 534، ص 5بغية، ج(: يحيى)بن خلدون  1

 .، ط ح412شرف الطالب، ص : ابن قنفذ 2

 .515، ص 1، ج4المصدر السابق، مج : السخاوي  3

 .534نفس المصدر، ص : ابن مريم 4

ف نظما في القراءات السبع ( ه234ت)وكان الحفيد ابن مرزوق الخطيب   5
ّ
ه أل

ّ
متخصصا ايضا في القراءات، ومن جملة ماي بين ذلك أن

، كما توجد " مجلة قطر الندى" ، وهي نسخة منفردة غير مفقودة توجد كاملة حسنة لدى  أحمد نجيبويه "حرز الأمان"حاذى به مصنف 

 .وريطانيابم" نشيت "ضمن مخطوطات 

 .14كفاية، ص : ؛ التنبكتي 13المصدر السابق، ص : ابن مريم: أنظر 6

 .511، ص 5نيل، ج: التنبكتي 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

402 
 

كان من الفنون الرئيسية  ،هكذا تبين بأنّ فنّ الإقراء ببلاد المغرب عمومًا و الأوسط خصوصًاو               

أن لكل من أراد السير في خط العلم، و تبرز أهميته في المراحل الأولى و المتأخرة من الدرس، و لا يصح لعالم 

 إذا كان مهتمًا بهذا العلم، يتناول مجال الفقه أو التفسير
ّ
حواضر بلاد المغرب لم تكن غائبة عن  كما أنّ . إلا

 أنّ  ،ولىأخذ هذا العلم في مراحله الأ 
ّ
ا يفرز نوعًا من الغموض ممّ  ،.هـ5ر تظهر شحيحة قبل القرن المصاد إلا

 .هذا العلم في هذا المجال الفسيح نحو 

لأخذ  ،و إذا كانت حواضر المغرب الأوسط قد استفاد طلبتها من تلك الرحلات نحو المشرق أو الأندلس             

ه بعد القرن 
ّ
هـ قد كان لمشايخ المغرب الأوسط دور في إثراء هذا الفن بالنشر  6هذا العلم و جلب مدوناته، فإن

حمد بن ابراهيم لم ترجمحينما  ،ن إلى عينة أندلسية دخلت بجايةحيث يشير ابن فرحو و الشرح و التدريس، 

منها  جملة من العلوم هأخذ، فتحدث عن الحاجبن محمد بن حزب الله بن عامر بن عيشون المعروف بابن 

كما . 1فيما بعد إماما في القراءة و الحفظابن عيشون و صار  ،الإقراء على يد أبي علي ناصر الدين المشدالي

  ،أشار القادري كذلك إلى عينة مشرقية
ّ
-1156/هـ936-656)خمي الإسكندري و هو عمر بن سالم الفاكهاني الل

 . ابن دقيق العيد و البدر بن جماعةالذي أخذ عن ( م1336
ّ
ه أخذ القراءات عن أبي عبد الله محمد بن و أن

 .2 -المنسوب إلى مازونة ولا نعرف عنه الكثير من الآثار  - عبد العزيز المازوني حافي رأسه

  ،حاصل بالنهايةو ال               
ّ
المستوى الاجتماعي ه من خلال تعاطي فنون العلم و الإشراف على تطبيقها على أن

منها مجال  و مؤثر له أهميته على مستويات عدّة ،برز صنف الفقهاء القراء كمعطى واضح المعالم ،والثقافي

أو  ،تحقيقها مع الملاحظة أن الكثير من المصنفات في مجال الإقراء لعلماء المغرب الأوسط لم يتمّ  التدوين،

/ هـ191ت )سالة عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي تندرج ر  الوصول إليها، و في هذا السياقحتى 

إتلافها  و هي عينة لمجموعة مؤلفات في هذا الباب تمّ  ."الدرر اللوامع في قراءة نافع"الموسومة ب( م1596

و هو ما يدفع إلى . تناسيها، مما أحدث نوعًا من الخلل على المستوى التصوري للثقافة في بلاد المغرب الأوسطو 

 .بفعل عوادي الدهر ،قبل أن يفتقد الأمل فيه ،و بذل الجهد لاسترجاع هذا التراث ،ة الانتباهضرور 

 

 

                                                           

 .421الدبياج، ص : ابن فرحون - 1

المغرب،  ، مطبعة شمس، وجدةالاكليل و التاج في تذييل كفاية المحتاج،تح مارية وادي، (: ه5523 -ه5543محمد بن الطيب )القادري  2

 .325،  ص 4112ط



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

403 
 

 :فسرون المفقهاء ال - ب

اهتم مجمل فقهاء المغرب الأوسط بعلوم القرآن حيث عمدت إحدى الدراسات إلى إحصاء أزيد من 

 اهتم بالتفسير ، ابتداءً من عبد الرحمن بن 
ً
 جزائريا

ً
جعفر و مرورًا بأبي  ،رستم زعيم الإباضيةخمسين عالما

و أحمد بن محمد  ،م1671/ه 179، وانتهاءً إلى محمد بن محمد النقاوس ي ته671أحمد بن نصر الداودي ت 

 ، مع العلم أنّ دريسه أو تفسير بعض آياته و سورهو مظهر هذا الاهتمام هو القيام على ت .1ه777بن زكريا ت 

 نادرًا مجمل ما تمّ 
ّ
، حيث أنّ الباحث في تاريخ م13/هـ9يعود إلى ما بعد ق  ،و مُتأخرًا تفسيره لم يصلنا إلا

لا يستطيع أن يظفر بمراده الذي يساعده في رسم الملامح  ،التفسير بالغرب الإسلامي خلال القرون الأولى

 .2الأولى للتفسير بهذا المجال الفسيح

ر العرب إلى تعليم ، و دعوة موس ى بن نصية عقبة بن نافع لبنيهاعتماد وصي لجأ بعض الدارسين إلى 

، و رسالة حنظلة بن صفوان إلى أهل ية عمر بن عبد العزيز إلى المغرب، و الالتفات إلى إرسالالبربر القرآن

 .3نو الاهتمام بعلوم القرآ ،واعتبر ذلك بمثابة الخطوات الأولى في اتجاه التفسير ،و غيرها من الأعمال ،طنجة

ولا شك أنّ أخذ هذه الأحداث بمثابة قاعدة انطلاق لعلم التفسير أو الرسم و الإقراء يعد مجانبا 

 إذا تمّ ذكرها من باب إظهار اهتمام الفاتحين و الخلفاء و الولاة بالقرآن كأساس أول مدعوما ،للصواب
ّ
 إلا

بوي للقائمين على الدور الفكري الثقافي التر ، لكنها بالمقابل تبقى أدلة تبرز بالسنة وفق المنهج السني المدني

ول العرب المسلمين بلاد المغرب في نفس الوقت هي ردود سريعة على هؤلاء المعتبرين دخحركة الفتح، و

 . -البربر  –مارسوا الإكراه على السكان الأصليين  ،الأندلس بمثابة غزاة محتلينو

ي و التفسير باللغة أو التفسير بالآثار و التفسير بالرأ"ومعلوم أنّ مدارس تفسير القرآن الكريم من  

  ،"تفسير الأحكامالبلاغي و 
ّ
، قد وصل 4و لها مسند إلى زمن الصحابة و التابعين ،ها قد برزت مع تطور العلومكل

، الاتجاهات اقتداءً بما وصل إليهمتأثيرها من المشرق إلى بلاد المغرب، واصطف الناس في تفسيرهم إلى هذه 

                                                           

 هـ ، دار دحلب3هـ إلى ق  4رواية و دراية من ق  –المفسرون الجزائريون عبر القرون (: محمد بن المختار)نظر دراسة  اسكندر ا - 1

 .، في عدة صفحات  5الجزائر ، ج 

ه العلوم، إشراف محمد فاروق النبهان ، دار الحديث الاتجاه السلفي في التفسير لدى المشارقة و المغاربة ، دكتورا(: علي)أبو لعكيك   - 2 

 .  423، ص   5الحسنة ، المغرب،  ج 

الثقافية ، مجلة الحياة  صور من الحياة الثقافية بإفريقية(: عبد الرحمان)؛ عون  421،  423،  434المرجع السابق ،ص : بولعكيك علي  - 3

 . 5224نوفمبر  43ع 

                       43ص ،5214، 4مكتبة النهضة المصرية،ط،  4ظهر الإسلام ،ج : أحمد أمين . وما بعدها  341المقدمة ، ص : نظر ابن خلدون ا - 4

  .و ما بعدها



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

404 
 

، و من أهم هذه التفاسير التي وصلت بلاد ي بلاد المغرب ممثلة هذا التصنيفد برزت التفاسير الأولى فوق

التفسير المنسوب إلى الصحابي عبد الله بن عباس ذلك المغرب والأندلس ذكرت المصادر و الدراسات  

لرزاق الصنعاني وتفسير الحسن البصري أحد تلامذة ابن مسعود، وتفسير الإمام عبد ا ،1م611ه61ت

، و تفسير أبي عبيد 3 م116/ه177ير ابن زكريا يحيى بن سلام ت ،وتفس2من أهل قرطبة  م711/ه399ت

 .4م713/ه317.ت)تفسير الإمام محمد بن جرير الطبري و القاسم بن سلام، 

 الذين ساروا على م،13/ه9إلى القرن  م9/ه1و بغض النظر عن أبرز المفسرين ببلاد المغرب من القرن 

لتفسير في المغرب الأوسط ، فإنّ اقتفاء أثر الفقهاء المهتمين باس التي كانت تعج بها بلاد المشرق نفس المدار 

من هؤلاء الذين كانت لهم طرقهم في التفسير  عدداقد أفرز لنا  م،15/ه7إلى غاية نهاية ق م13/ه9منذ ق 

ولأهل  ،(بقى بن مخلد) لمدرسة الأندلس  و ، أ( مدرسة مكي بن أبي طالب القيرواني )مشابهة لأهل أفريقية 

بيّن  وقدحيث تأثر بتفسيره أهل المغرب،  ،الإطلاق محمد بن جرير الطبري الذين كان رائدهم على  ،المشرق 

قد " الكشف و البيان عن تفسير القرآن " إلى جانب تفسير ابن إسحاق الثعالبي المسمى  ،الغبريني بأنّ تفسيره

نماذج من صنف المفسرين ببلاد ن والجدول التالي يبيّ  .5 تموا بهماالذين اه ظلا يتداولان و لهما تلامذتهما

 .ه 7إلى ق  9المغرب الأوسط من ق 

 الفقيه المفسر  الملاحظة  المصدر 

،   ص 1غاية النهاية ،ج: الجزري ابن  -

365  

، ص 17تاريخ الإسلام،ج: الذهبي  -

513  

أبــــــــــــــو القاســــــــــــــم بــــــــــــــن علــــــــــــــي بــــــــــــــن  اهتم بالتفسير و القراءات 

جبـــــــــــــــــــــــارة الهـــــــــــــــــــــــذلي البســـــــــــــــــــــــكري 

 م1793/ه665ت 

اختصر كتاب التفسير لأبي عمر   35ص  1اعلام ج : يحيى بوعزيز  - أبو العباس احمد بن محمد بن 

                                                           

 هـ  411عبد الرحمان بن سعيد التميمي ت : ، من ترجمة  344، ص  4تاريخ علماء الأندلس ج : ابن الفرض ي  -  1

  1ص  5ج :  نفسه  -  2

 .  522، ص  5رياض النفوس ، ج : المالكي  -  3

و ما  422، ص 4المرجع السابق ، ج : و ما بعدها ، علي ابو لعكيك  323، ص  4المرجع السابق ، ج ( : طه عبد المقصود)انظر أبو عبية  - 4

هـ  5إحدى الدراسات أهم المفسرين في بلاد المغرب منذ ق و ما بعدها ، و قد تتبعت 542، ص  5المرجع السابق ج : بعدها؛ الكنوني عبد الله

  .  إلى ما بعدها لعدة صفحات  151التيارات الفكرية من ص : الخاطب أحمد : إلى غاية عهد المرابطين ، راجع 

  . 415عنوان ، ص : انظر ترجمة ابن عباس أحمد القرش ي الغرناطي عند الغبريني  -  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

405 
 

 م13/ه  6عبد الله القلعي ق  الداني 

،  119، ص 1تاج المفرق ،ج :البلوي  -

111 . 

؛ ح ح 66كفاية،ص : التنبكتي  -

 11،ص1العمر،مج: عبدالوهاب

 

له إحاطة بعلم التفسير و 

 الحديث ،تلمساني 

أبو العباس أحمد بن سعيد 

 النقاوس ي 

  311الديباج ، ص : ابن فرحون  -

 171،ص  9ج: نفح الطيب  -

كان قائما على العربية و التفسير 

 الحديث 

محمد بن أحمد بن أبي بكر 

 (م1351/ه957ت )المقري 

فسر القرآن العظيم في خمس و  116_  166البستان ص : ابن مريم  -

 عشرين سنة 

الشريف التلمساني 

 م991/1397ت

الوغليس ي ن عبد الرحم أصولي محدث اهتم بالتفسير 93، ص1تعريف، ج: الحفناوي 

 م1316/ه916ت

  116ص  1،ج 1مج :الضوء  -

 .77كفاية،ص: التنبكتي-

الحلل السندسية، : السراج

 616،ص1ج

ابراهيم بن فايد بن موس ى بن  ألف بقسنطينة تفسيرا 

هلال الزواوي القسنطيني ت 

 م1653/ه  159

 البدر المنير في علوم التفسير،  - 336البستان ص : ابن مريم 

 تفسير سورة الفاتحة  -

 محمد بن عبد الكريم المغيلي 

  115توشيح ص : قرافي  -

  659، ص  1ج : السراج  -

اهتم بالتفسير و هو من مدرسة 

 ابن مرزوق و العقباني في التفسير 

بن محمد بن محمد علي 

  م1616/ه171القلصادي ت 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

406 
 

  51البستان ص: ابن مريم  -

 67كفاية،ص: التنبكتي -

 له تفسير الفاتحة 

من مدرسة العقباني ، عبد 

 الرحمان أبي يحيى الشريف 

زاغوا  احمد بن محمد بن

 المغراوي التلمساني 

  م1661/ه165ت 

 أحمد بن محمد بن زكري  أصولي، فروعي، مفسر  97كفاية ، ص 

 137وفيات الونشريس ي ،ص

مجموع مناقب أبي عبدالله الشريف، 

 أ/63ورقة 

 195،ص1نيل،ج: التنبكتي

عبد الرحمان بن محمد بن  عالم مفسر بارع

احمد الشريف ابو يحيى ت 

 م1611/ه  115

 

 151ص : توشيح 

 

 أصولي مفسر

قاسم بن سعيد بن محمد 

  م1619/ه 137العقباني ت 

م الفكون ت قاس تصدى للتفسير 63منشور الهداية ص 

  م1551/ه765

 

 أنّ المانتهت هذه النماذج إلى صياغة مدرسة 
ّ
خذ على أصحابها آمغرب أوسطية في مجال التفسير، إلا

ذهب  بهذه أنّ تفاسيرهم بالنسبة للآي أو بعض السّور أو مجمل القرآن لم تكن العناية بها بالشكل الذي ي

باع لم فإنّ الأت ،تدوينها ، و إنّ تمّ ذلك في حلقٍ دون تدوين، فغالب ما كان تفسير التواليف إلى زمن بعيد

 أنّ رز مدرسة متكاملة في علم التفسيرالحفظ بما يفو  ،يقوموا على شأن الإيصال
ّ
هذه المدرسة في  ، إلا

ت ) و تكونت عناصرها في مسار العالم الفقيه المقصود عبد الرحمان الثعالبي  ،التفسير قد اجتمعت ملامحها

الجواهر الحسان "ها في التفسير كان أبرز  ،الذي قدم عددا من المصنفات في شتى الفنون  ،(م1696/ ه 191

رقت ، و تفم1637/ه133 عام و ختمه كما نص  م1617/ه131بدأ تفسيره سنة  الذي، و "في تفسير القرآن



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

407 
 

ه يصرّح صاحبهللدلالة على قيمته كان نسخ منه إلى المشرق و المغرب، و 
ّ
 ،ي عنه المنتهيلا يستغن" :دومًا بأن

 . 1"و كشف عن الحقائق حجابها  ،حصل منها لبابها إذ ،طولاتالم فيه كفاية للمبتدئ، يستغني به عن و 

ة من العلماء م،1677/ه171 رحل الثعالبي من الجزائر إلى بجاية آخر سنة
ّ
أمثال  ،و هناك لقي جل

ندرج ضمن او . 2، ثم رحل إلى المشرق و عاد إلى تونسيس وأصحاب عبد الرحمان الوغليس يأحمد بن إدر 

 التقىقد و  .أحمد النقاوس يمن أشهرهم كان ، وصار له تلاميذ ومريدون، و المغرب أوسطية سلسلة المدرسة

، وفقيه إفريقية ذو  بتونس 3الأبين وأشهرهم وهو أبو مهدي عيس ى بن أحمد، كما لقي لغبرينيأحد اب الثعالبي

ليأبو القاسم  الأصول المنتمية إلى المسيلة، وهو مدرسة ابن عرفة  رثامن و  اهمو  ،(م1631/ه161ت) البرز

مكة، كما أخذ عنه مجموعة من علماء وأخذ العلم بتلمسان ومصر و  ،ينةدرس بقسنطمثلما  ،الفقهية

الإمام محمد علي التالوتي، و اهمام السنوس ي وأخالإ و ،مرزوق الكفيفبن كان أبرزهم محمد  ،المغرب الأوسط

 . 4ابن عبد الكريم المغيلي

 ،يعتبر العالم الفقيه الجزائري الوحيد الذي وصلت إلينا تواليفهن الثعالبي و لعل عبد الرحم

ر تفسير ااختصقام ب، حيث ن قيمة على مستوى العلوم النقليةن ما للمدرسة الجزائرية مبالقسط الذي يبيّ 

مؤلفاته يت ي جزئين، وشرح فرعي ابن الحاجب، و له مواعظ ورقائق في التصوف، وقد أحصابن عطية ف

اد والفقه تأليفا في التفسير و الحديث و التصوف و الاعتق ( 67)ها تزيد عن أربعين و فوجد حثون،البا تتبعهاو 

 .5القراءاتو 

فمن مصادر الجواهر نجد تفسير الطبري  ،على عدة مدارس في هذا الباب هاعتمد الثعالبي في تفسير  

( م1161 -1717/ه561 -611) ، كما اعتمد على تفسير ابن عطية أبي محمد عبد الحق ( م713/ه 317ت)

ت ) محمد بن إبراهيم الثعلبي و تفسير أحمد بن  ،"المحرر الوجيز في شرح كتاب الله العزيز" الموسوم ب 

و الفخر  م،1167/ه563و تفسير أبي بكر بن العربي ت (م1716/ه691ت )و تفسير الجويني (  م1736/ه619

مدونة سحنون و مختصرها لابن كقه المالكي المعروفة بالإضافة إلى مدونات الف ،(م1117/ه616ت )الرازي 

                                                           

 . 5221، المؤسسة الوطنية للكتاب، ا لجزائر ،ط 5الجواهر الحسان في تفسير القرآن ، مقدمة عمار طالبي ، ج:  (عبد الرحمن)الثعالبي  -1

  . 154،  154، ص  5المصدر السابق ، ج: الوزير السراج  -  2

شرح مسلم جمع فيه بين محقق أخذ عن ابن عرفة له في الحديث إكمال الإكمال في  مر التونس ي الوشتاتي، إماممحمد بن خلفة بن ع  3

 .513، ص4جنيل،:التنبكتي. لم، اخذ عنه جلة من الفقهاءالمازري والقاض ي عياض، ووصفه أبو عبدالله المشذالي بالفقيه المحقق العا

 .  153، ص 5نفس المصدر ، ج: ، السراج  515المصدر السابق ، ص : انظر القرافي  -  4

مدخل لدراسة منهج الإمام الثعالبي في تفسير الجواهر الحسان في تفسير القرآن، إشراف أحمد : الدراسة لمحمد بن عبد الكريم  -  5

 .  53،  54، الرباط ، ص  4111/ 5222م ، دار الحديث الحسنة،. ع . د . البوزيدي ،  د 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

408 
 

مع  ،جدالتحصيل لابن رشد الالبيان و و ( م167/ه155ت) والمستخرج من الأسمعة للعتبي ،(ه316.ت)أبي زيد

ت ) عز الدين بن عبد السلام  للإمام "القواعد الصغرى "التاثر أيضا بمدوّن شافعي الموسوم بكتاب 

المالكي  ( م1373/ه971ت ) الأحكام لابن دقيق العيد أحاديث بام لمالإ، و ومختصرها(  م1161/ه667

الثعالبي على  عتماداإنّ  و . 1( م1317/ه917ت) ، و التقييد على المدونة لأبي الحسن الصغير الزويلي الشافعي

 ،الشافعيقواعد الإمام عز الدين بن عبد السلام مصنف  منها، بلجوئه إلىشافعية البالأخص و  ،كتب مشرقية

 -ما سنبينه لاحقاو و ه- جال الفقهتأثرا بالمنهج الشافعي في م ،المزج المذهبي الذي وصل إليه المغاربة نبيّ مما ي

اختياراتهم فهو ينقل حيث ساند آراءهم و  ،لمذهب المالكيمع ذلك فإنّ منهجه يبقى في الاعتماد على أعلام او 

 . 2عن ابن رشد و ابن عبد البر و الإمام الباجي

 ،تأثر بالطريقة القشرية في رسالتهكما الأشعرية في الناحية الكلامية،  رؤى الثعالبي لقد تضمن تفسير 

فيستحسن ما  ،والغزالية في إحيائه في مجال التصوف، وهو يعمد إلى المقارنة بين التفاسير و الترجيح لبعضها

قد تحرى منهج و . ن ابن عطية الذي اعتمدهن ذلك محتى و إن كا ،و ينتقد ما لا يوافق نظرته ،يراه صائبا

 . 3نقد ضعيفها و إسرائيليها ف ،تحرى الصحيح من السنةالتحقق والتدقيق، و تتبع الوقائع التاريخية، و 

      
ّ
مذ على مشايخ بجاية حينما تتل ،التفسير بالمغرب الأوسطل الإمام الثعالبي مدرسة الفقه و مث

بجاية و تلمسان، وانتهت مدرسته إلى محمد بن يوسف السنوس ي ومحمد بن ، و تتلمذ عليه طلبة وتلمسان

إذ يدخل مصنفه الجواهر الحسان ضمن المؤلفات الفائقة التدقيق في مجال مدرسة  ،عبد الكريم المغيلي

ين صنف الفقهاء المفسر  ،آرائه و مواقفهو  ،كما مثل الثعالبي بمدوناته.رب التفسير القرآنية عبر المشرق و المغ

 .   الذين أثروا و أثرووا الحياة الفقهية و الفكرية ببلاد المغرب عموما و الأوسط خصوصا 

 :الفقهاء المحدثون  - ت

 في شأنهوربما كان بعضهم  ،اهتم الفقهاء بالحديث          
ً
ه المصدر الثاني في التشريع، باعتبار  ،أكثر تخصصا

 وتلقى القبول، والاهتمام بهذا المسلك هو  ،صدار فتواهستوالفقيه يحتاج إلى هذا السند في ا
ً
لتكون صوابا

ه  ،صميم علم الحديث السنن المنقولة عن صاحب  فنٌّ شريف تحفظ به" الذي عرفه ابن خلدون بأن 

 . 4عملوا على إيصال الأسانيد المحكمة إلى منتهاها ،، وقد قام على هذا العلم رجال"الشريعة

                                                           

 . الجواهر ، مقدمة طالبي ، ه : ، الثعالبي  43نفس المرجع ، ص : انظر محمد عبد الكريم  -  1

 . 31نفسه، ص : محمد بن عبد الكريم -  2

 .  5انظر مقدمة الجواهر الحسان ، لعمار طالبي ج  -  3

 .341المقدمة، ص : ـ ابن خلدون  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

409 
 

 منهم قد اشتغل بالحديث وعلومه، وبتقص ي تراجم الفقهاء بالمغرب 
ً
ن أنّ عددا  تبي 

ً
الأوسط تحديدا

 من الجهود 
ً
ولكن إلى أي مدى وصل هؤلاء إلى العناية بهذا العلم؟ و هل يمكن مقارنة ذلك مع ما كان متوافرا

 العناية بالحديث النبوي الشريف؟ في سبيل

وأمّا :" شير إلى البلدان التي اهتمت بالحديث بقولهوهو ي -م16/ه1قالذي يمثل برأيه  -يجيبنا الذهبي          

بآران وجيلان وأرمينية والجبال اليوم فقد كاد يُعدم علم الأثر في العراق و فارس و أذربيجان، بل لا يوجد 

والباقي . وكثرة الحديث والأثر ،و أصبهان التي كانت تضاهي بغداد في علو الإسناد ،خرسان التي كانت دار الآثارو 

 ،وش يء بغرناطة و مالقا ،سير بمكةوش يء ي ،تاخمها ، و مامصر ودمشق حرسها الله تعالى دون ذلك ففي من

 .   1"و ش يء بتونس نسأل الله حسن الخاتمة ،ش يء بسبتهو 

الإمام الحافظ أبي جعفر وهو يتحدث عن  ،التذكرةمصنفه في نفس السياق في الذهبي ويضيف  

من يعتني بها، فأمّا في المشرق وأقاليمه فغلق الباب  دلس ي، بأنّ الآثار قلّ بن الزبير الأنأحمد بن إبراهيم 

فيندر  ،وما بقي من جزيرة الأندلس( بجاية و تلمسان، و فاس و مراكش) ا في المغربوأمّ  ،[..,]وانقطع الخطاب

 عن الدراية
ً
التخلف عن والمقري هذا ، و قد أرجع كل من السخاوي 2من يعتني بالرواية كما ينبغي فضلا

فكان الاقتصار على  ،واستشراء المختصرات والشروح ،العناية بالحديث إلى سير المغاربة في تقليد الإمام مالك

 ،على بلاد المغرب بالندرة فيه تحكمحينما  ،الدراسات الحديثة هو ما سارت عليهو  .حفظ اليسير فقط

 للرحلة
ً
ت في نفحه عددا من الأعلام المشارقة الذين وفدوا في وقت وجدنا المقري يثب ،3واتخاذ المشرق متجها

على المغرب والأندلس، وقد جلبوا معهم هذه العلوم، ولقنوها أهل الغرب الإسلامي، وكان من هؤلاء أحمد بن 

إليها  أيام محمد بن عبدالرحمن واصلا الحسين بن الحارث بن عمرو المكنى أبو جعفر، الذي دخل الأندلس 

فإلى أي مدى  ،4ن يروي أحاديث عظيمة العدد، ويذكر المقري بأنّ الأمير محمد روى عنهمن الكوفة، حيث كا

 
ً
 في حق مجال واسع اعتبر مرتعا

ً
 إذ ،الحزميةلمدرسة الأثر الفقهية المالكية و كان هذا الحكم صائبا

ً
خصوصا

ت بمن اهتم بهذا المجال  ؟المصنفات الحديثة إليهمع وفود ،علمنا بأنّ القرون الأولى بعد حركة الفتح قد عج 

                                                           

، 553،صص 5221، 5وات الآثار، تح محمود ارناؤوط، دار ابن كثير ، دمشق، بيروت، طذالأمصار (: شمس الدين أبو عبدالله)ـ الذهبي  1

551 
ً
، 51، مجلة دار الحديث الحسنة، الرباط، عصلة المدرسة الحديثة بالشام بالمدرسة الحديثة بالمغرب(: محمد)بن عزوز : ؛ وانظر أيضا

 .  422ـ  444، ص 5222

للاندلسيين ذيّل به على كتاب الصلة ه والمعروف ببراعته في الإقراء والحديث والنحو عمل تاريخا 143ـ هو الإمام الغرناطي ىالمولود سنة  2

لمية، بيروت، دت ، تر رقم ، دار الكتب الع 3تذكرة الحفاظ، ج(: شمس الدين)ه أنظر الذهبي 312لابن بشكوال وقد كانت وفاته سنة 

 .5321ص ، 5512

 .512دراسات في التاريخ الوسيط للجزائر، ص : ـ عمارة علاوة 3

 .534، ص 4نفح الطيب، ج:  المقري  - 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

410 
 

وأنّ دخوله إليها كان في وقت مبكر  ،لقد أشارت الدراسات إلى مدى أهمية علم الحديث ببلاد المغرب          

الذين حملوا أحاديث النبي صلى الله عليه  ،التي كانت تعجّ بالصحابة والتابعين ،وعبر قنوات منها حركة الفتح

رت تلك الإرساليات التي أشرف عليها الخلفاءوسلم إلى جانب القرآن الكريم، ك
ّ
سواء البعثات الرسمية  ،ما أث

أو  ،المغربالحضرمي شيخ المحدثين بالأندلس و ودخول علماء أمثال معاوية بن صالح  ،أو الوفود العلمية

ممن ذكرهم ابن الفرض ي و الحميدي و أصحاب  اوغيرهم ،سلام و أسد بن عبد الرحمن السبئيصعصعة بن 

 و كان من ،التي كانت تروم السند العالي للحديث ،أو تلك الرحلات المختلفة من المغرب إلى المشرق  ،بقاتالط

 ىبن يحي ىو يحي ،و أسد بن الفرات ،ن زياد التونس يوعلي ب ،و عبد الله بن فروخ ،الله بن غانمعبد  ضمنها

 .1و بقي بن مخلد و غيرهم ،ومحمد بن وضاح ،الليثي

بغض النظر عن الوثوق به  ،فريقيةفعبد الرحمن بن زياد بن أنعم تلازم اسمه مع معظم الروايات الإ          

ة أهل العلم ،من أهل قرطبة ،، ومن الأندلس كان معاوية بن صالح الحمص ي2والجرح فيه
 
و رواة  ،من جل

حمن بن زياد البهلول بن راشد وأخذ عن عبد الر . 3عنه سفيان الثوري و مالك بن أنس ىالحديث، فقد رو 

 على السنة ،فسمع منه جامع سفيان الثوري وموطأ مالك
ً
بن  ىوأخذ عن البهلول بن راشد يحي. 4إذ كان قائما

ه ،سلام الوافد على القيروان
ّ
ه كان "ثقه ثبت"أبو العرب بقوله  الموصوف بالعناية بالحديث، وقد حلا

ّ
، و أن

 من التا
ً
 كبيرا

ً
 لقي عددا

ً
ه رو . 5بعينحافظا

ّ
، وصرح هو برواية ستة  ىوقيل أن

ً
عن ثلاث مئة و ثلاثة وستين عالما

فسمع من الأوزاعي و سفيان الثوري، و كان له صحبة  ،ورحل إلى المشرق رباح بن يزيد اللخمي.  6آلاف حديث

الذين وكان صعصعة بن سلام الشامي من كبار المحدثين . 7صحبة مع البهلول بن راشد، وله ديوان في الحديث

 .8الذين وفدوا على بلاد المغرب والأندلس و أخذ عنهم الحديث

وصار له عدد  ،لقد اعتنى هذا الجيل بالحديث، وتصدى لظاهرة الكذب والتزيد أو التساهل في نقله         

وبحلول . 9وهذا ما يبرز دور علماء المغرب والأندلس لهذه المرحلة في علم الحديث. من المرويات وكتب الصحاح

                                                           

مام الحافظ ابو عمرو بن عبد البر في الحديث والفقه وأثارها في تدعيم المذهب مدرسة الإ (: محمد)بن يعيش : نظر في هذا دراسة كل مناـ  1

؛ 531، 542لمرجع السابق، ص ا: ؛ إسماعيل سامعي33، ص 5223، 5353،  4،  وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ط 5المالكي بالمغرب، ج

 .55، 51، ص 5223، نوفمبر 43، مجلة الحياة الثقافية، ع صور من الحياة الثقافية بأفريقية(: عبد الرحمن)عون 

 .وما بعدها 43المصدر السابق، ص : ـ أبو العرب 2

 . 521أخبار الفقهاء والمحدثين، ص (: 415ت ) ـ الخشني  3

 .443، ص 5عمرفي المصنفات والمؤلفين التونسيين،دار الغرب الإسلامي، بيروت، مجكتاب ال: ـ ح ح  عبد الوهاب 4

 .43نفس المصدر ، ص : ـ أبو العرب 5

 .21، ص 5المرجع السابق، مج : ؛ح ح عبد الوهاب14نفس المصدر، ص : ـ أبو العرب 6

 .31نفس المصدر، ص: ـ أبو العرب 7

 .413تاريخ علماء الأندلس، ص : ـ ابن الفرض ي 8

 .54المرجع السابق، ص : ـ عون عبد الرحمن 9



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

411 
 

وأشع نورها على المغرب في شخص الإمام  ،قرن الثالث للهجرة برزت مدرسة الحديث بالأندلسوبحلول ال.

كانت الأولى سنة  ،ة، والذي رحل إلى المشرق رحلتينمحمد بن وضاح بن بزيغ مولى عبد الرحمن بن معاوي

 ف ،، و قد بلغ درجة رفيعة في علم الحديث(م175/ه111ت)قبل رحلة بقي بن مخلد  م133/ه111
ً
كان عالما

 بطرقه
ً
 ف ،بصيرا

ً
 .1بقي بن مخلد دار الحديثبصارت بلاد الأندلس به و و ي علله، متكلما

بما يبرز العناية  ،ثاني والرابعت الدراسات اهتمام أهل الأندلس بعلم الحديث في القرنين الدو قد عدّ           

والقيام على شرحها  ،ةيل المصنفات الحديث، وتظهر عناية المغاربة بهذا العلم من خلال إدخا2الجدارة فيهو 

أملى  فقد .انكبوا عليهو  ،ية خاصة بصحيح مسلموتنقيحها، حيث يذكر بن خلدون أنّ أهل المغرب اعتنوا عنا

 سمّ ( م1161/ه536ت ) المازري أبو عبد الله 
ً
، و تبعه القاض ي " المعلم في شرح صحيح مسلم" اه عليه شرحا

وأمّا كتب السنن الأخرى، و فيها معظم مآخذ  [...]" إكمال المعلم في شرح صحيح مسلم"عياض فوضع عليه 

 ما اختص بعلم الحديث، فكتب الناس عليها واستوفوا ما يحتاج  ،فأكثر شرحها في كتب الفقهالفقهاء، 
 
إلا

 .3"السنةوموضوعاتها والأسانيد التي اشتملت على الأحاديث المعمول بها في  ،إليه من علم الحديث

  وقد
ّ
ت ) جامع بيان العلم وفضله، و قبله ألف بقي بن مخلد ( م1791/ه663ت) ف ابن عبد البر أل

مثلما فعل أبو جعفر أحمد بن نصر  ،كما كان الإقبال على دراسة وشرح الموطأ. مسنده( م175/ه111

 على صحيح ا( 671ت) الداودي 
ً
النصيحة " لبخاري سماه على الموطأ، وقيل أن أبا نصر الداودي وضع شرحا

ت )الذي شرحه واختصره أبو القاسم المهلب بن أحمد بن أبي صفرة هذا المصنّف ، "في شرح البخاري 

 من( م1116/ه511ت ) و يخبرنا ابن صعد أنّ غالب بن عبد الرحمن بن عطية . 4(م1765/ه636
ً
 كان معدودا

 ،قرأه في الأندلس ثم ارتحل إلى المشرق  ،أخذ نفسه بقراءة الجامع الصحيح للبخاري  ،مفاخر الأندلس من

وقد بلغت  ،وكان يختمه كل شهر ،فريقيةإأه أيضا وهو في طريقه في وقر  م،1173ه676فقرأه هناك سنة 

 .5عدد قراءاته له سبعمائة قراءة

و أشرف على انتهاج  ،ممن اهتم بالحديث دراسة و رواية ،ومن العلماء المتقدمين من المغرب الأوسط 

في سماعه العلم عن سحنون بن يذكر صاحب المعالم بكر بن حماد التهرتي الذي أخذ  ،لمحدثينمسلك ا

 بالحد .وعون بن يوسف ،سعيد
ً
ه كان ثقة عالما

ّ
هرت سنة رحل من القيروان إلى ت ،يث ورجالهوذكر بأن

                                                           

 .وما بعدها 424المصدر السابق، : ـ ابن الفرض 1

 .14، 42، ص  4115،  5المنهج الحديثي عند الإمام بن حزم الأندلس ي، درا ابن حزم، بيروت ، ط(: طه بن علي)بوسريح : ـ أنظر دراسة 2

 .341المقدمة، ص :  ـ ابن خلدون  3

 دراسة بن عزوز محمد543النجم الثاقب، ص : ـ ابن صعد 4
ً
و قد ذكر بأن هذا الشرح . وما بعدها 443المرجع السابق، ص : ؛ أنظر أيضا

 .الأحمد بن نصر يعد من المفقودات

 .453نفس المصدر، ص : ـ ابن صعد 5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

412 
 

التيار الحديثي وقد مثل دخول بكر بن حماد إلى تهرت دخول المصنفات الحديثية و . 1و بها توفي م771/ه175

  .ب الذي كان بين السنة و الإباضيةكما مثل ذلك التقار . 2طريقإلى تهرت، باعتبار سلوكه هذا ال

ه وإن ذهبت بعض الدراسات إلى اعتبار عهد المرابطين أضعف  ،ا في عهدي المرابطين والموحدينأمّ  فإن 

و أنّ سمة الفقه الفروعي كان الغالب على عهد المرابطين في  ،العهد الموحديفي التعاطي الحديثي بالمقارنة مع 

 توافر ت نجدها إنّ الرجوع إلى كتب التراجم و الطبقات، ف3وقت اهتم الموحدون بعلم الحديث وازدهر في زمانهم

ا يدحض قول النافين لوجود هذا المسلك ببلاد المغرب مبكرا، ممّ  ،على عدد لا بأس به من الفقهاء المحدثين

 ن المجال لا يتسع لدراسة الموضوعإن كاو 
ّ
المرابطية  -ه يستحق إفراده بدراسة حديثة خاصة لكل دولة ، لأن

لا يمكن تجاوزهما،  بحيث باعتبار أنّ الدولتين مثلتا حلقتين في سلسلة علم الحديث ببلاد المغرب -والموحدية

ت عن تفوق علم الفقه والرواية أنّ كتب الطبقات كشفعلى شار إلى هذه الملاحظة حسن محمود قد أو 

 
ً
هما أبو علي  ،و قد برع من العلماء في هذه الناحية عالمان ،والحديث على عهد المرابطين، وكان التفوق عظيما

إذ كان الصدفي يروي سنن أبي داود و الدارقطني و جامع الترمذي و تاريخ  ،الصدفي، و أبو علي الغساني

الهادي الحسيسن إلى تلك النهضة الحديثية التي كانت في زمن المرابطين  مثلما أشارت دراسة عبد. 4البخاري 

أو الاهتمام و التعاطي له من  ،والموحدين، وكيف كانت العناية بهذا العلم سواء بكثرة التأليف من العلماء

 .5قبل الأمراء

          
ُ
الفقهية أو الحديثية أو الثقافية  بالنسبة للحركة ،بالكثير من التفاصيل مدّ و من المصادر التي يمكن أن ت

 ببلاد المغرب
ً
يدات و الإسناد كتب الفهارس و المعاجم و البرامج و الأثبات و المسلسلات و التقي ،عموما

  .ه16إلى ق ه 3ومن القرن  ،الأندلسوتطورت من المشرق إلى المغرب و ،ن ، إذ ظهرت هذه الفنو والمشيخات

ما نقله كل صار و   .لأنّها تدرس انتقال العلوم العامة و الحديث خاصة ،ثيمكن اعتبارها من آثار علم الحديو 

ن المشايخ الذين أخذ عنهم التلميذ عن شيوخه  ،و الكتب التي أجازتها إليه ،يعمد إلى وضعه في مصنف يبيِّ

إذ يقوم العالم بتسجيل رواياته في الحديث  ،و آخر في مجال العلومهي بذلك تمثل حلقة تواصل بين جيل و 

                                                           

  .511، ص  4عبد المجيد خيالي، ج  معالم، تح: ـ الدباغ 1

 .22، ص4111،  54، مجلة الحضارة الإسلامية، وهران، ع الحياة الثقافية(: الشيخ)دراسة بن قربة  راجعـ  2

ة وحضارية، دار الوفاء للطباعة مدينة فاس في عصري المرابطين والموحدين، دراسة سياسي(: أحمد طه)جمال: نظر مثل تلك الدراساتاـ  3

 .425، 421، ص  4115النشر، الإسكندرية، و 

 .344، 344قيام دولة المرابطين، ص (: حسن)محمود  ـ  4

م ؛ لجنة 5522ـ  5512/ ه122ـ  113مظاهر النهضة الحديثية في عهد يعقوب المنصور الموحدي (: عبد الهادي أحمد)ـ راجع الحسيسن  5

وهنا تبرز ملاحظة . لعدة صفحاتوما بعدها  452م، ص 5224ـ ه 5314إحياء التراث الإسلامي بين دولتي المغرب والإمارات المتحدة، ط 

مكملة أن الحديث عن موقف المرابطين من مسألة التصوف وعلم الأصول والفروع، وعلم الكلام و الأشعرية والتوجه الحديثي هي مسائل 

 الواقع الذي لمسناه على مستوى كتب الطبقات والتراجم والمناق. تحتاج إلى إعادة دراسة جادة ، دون أحكام مسبقة
ّ
ب تعطي إشارات لأن

 .مخالفة لكثير من الأحكام السابقة في حق المرابطين



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

413 
 

و لا  ،ل شيوخه الذين درس عليهمو الكتب التي قرأها مثل صحيح البخاري و غيره، و يسجّ  ،(الإسناد) بالسند 

 .1سيما شيوخه في علم الحديث

 ،و قد كان الأوائل يطلقون لفظ المشيخة على الجزء الذي يجمع فيه المحدث أسماء شيوخه          

ا في القرون أمّ  ،ثم صاروا يطلقون على ذلك المعجم، و أهل الأندلس يستعملون البرنامجومروياته عنهم،

وقد تصدى علماء المغرب الأوسط  .2"الفهرست" و أهل المغرب يسمونه " الثبت" الأخيرة فأهل المشرق يقولون 

وضع ( م1375 /ه976ت)لغبريني فأحمد بن أحمد ا. يدهم عليهيوسجلوا تقا ،فألفوا فيه ،هذا الفن إلى

 ختم به عنوان الدراية
ً
يجمع فيه أسانيد الكتب المتداولة في حلقات العلم الرسمية في عصره،  ،برنامجا

له فهرسة فيها مقروءاته و مروياته، أمّا محمد  (م1315/ه957ت )وأحمد بن أحمد علي الزواوي أبو العباس 

عجالة " فله فهرسة سماها  (م1317/ه911ت )بن أحمد بن مرزوق العجيس ي أبو عبد الله التلمساني 

، ووضع "من أئمة المغرب والمشرق والحجاز ،في ذكرى من سمع من المشايخ دون من أجاز، المستوفى المستجاز 

  (م1313/ه916ت )نطيني بن باديس حسن بن خلف الله القيس ي القس
ً
ذكر فيه جماعة من شيوخه  3درجا

 فله( م1351/ه 957ت )ا محمد بن محمد بن أحمد المقري أبو عبد الله التلمساني أمّ  .الأفريقيين والمشارقة

 " نظم اللآلي في سلوك الأمالي" رحلة سماها 
ً
ذكرها حفيده في نفح الطيب، وذكر له فهرس الفهارس تلخيصا

ترجمة ذكر فيها " النور البدري في التعريف بالفقيه المقري "و " ، ه وأسماء شيوخهوقراءات ،ه أصل نسبهفي

 .4(م1317/ه911ت )كتبها له محمد بن أحمد بن مرزوق الجد  ،شيوخه وفوائده عنهم

                                                           

، 42، مجلة التاريخ العربي، الرباط، عفهارس الشيوخ أو البرامج العلماء بين الضبط الببليوغرافي و التأريخ للنشاط العقلي(: عمر)ـ صاحبي  1

 .433ـ  451، ص 4113

 .12، 12رحلة القلصادي، ص : ـ أبو الأجفان 2

الكتاب الذي يجمع فيه المحدث مشيخته ويثبت فيه أسانيده ومروياته، وقراءاته على أشياخه، والمصنفات ونحو ذلك فهو اصطلاح : الثبت

 .حادث للمحدثين

 .هو في الاصطلاح الكتاب الذي يجمع فيه الشيخ شيوخه وأسانيده وما يتعلق بذلك: الفهرس

وكان . ها على الكتاب الذي يسجل فيه المحدث الكتب والدواوين التي يرونها، وصفة روايته لهااستعمل الكلمة المحدثون وأطلقو : البرنامج

، ووضعه على حروف الهجاء
ً
لقد اطلق المحدثون على مسرد موضوعات و مسائل أبواب . أول من صيغ ذلك ابن الأثير الجزري عمل برنامجا

 للرجوع إلى تفصيله
ً
  .ا من صلب الكتابوفصول الكتب التي يؤلفونها تيسيرا

فن (: نعيمة) بنيس: راجع. كتب المشيخات هي التي تشمل على ذكر الشيوخ الذين لقيهم المؤلف وأخذ عنهم وأجازوه وإن لم يلقهم: المشيخة

، ص  5جكتب برامج العلماء في الأندلس، مجلة معهد المخطوطات العربية، م: ؛   الأهواني13ـ  14، ص 5، جه2الفهرسة بالمغرب خلال ق 

 .41،11،ص 5222، 5وم الإنسانية، تيطوان، طفهارس علماء المغرب، منشورات كلية الآداب والعل(: عبد الله المرابط)؛ الترغي 24، 24

 .وسيأتي بيان ذلك بالتفصيل في الباب الثالث 

 .32لسابق، ص المرجع ا: الترغي: ـ ورد علما على الفهرسة في فهرسة السراج في ترجمة ابن الحسن بن باديس 3

 .25ـ  21، ص  5المرجع السابق، ج: بنيس نعيمة: ـ راجع 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

414 
 

  -ةفي مجال التعرف على الأسانيد و المواد المسند -و هكذا مثلت هذه الكتابات الحديثة           
ً
 مهما

ً
ملمحا

الذي وصل ، حينما اتبعوا مراحل انتقال العلم ،علم الحديث على حياة العلماء برزت آثار لعلم الحديث، و 

 والأحاديث  ،والوفاء للشيوخ والسلف كذلك ،إليهم قصد التثبت والتثبيت من جهة
ً
وتوثيق العلوم عموما

 
ً
جوء إلى هذه الطرق في التدوين  .خصوصا

ّ
أنّ أصحابها كانوا يهدفون من خلال ذلك يعبّر على والظاهر أنّ الل

كان  ،إلى التموقع ضمن سلسلة السند الحديثي أو العلمي، أي بقدر ما كانوا يبحثون عن التثبت والتحقيق

 . هدفهم ترسيخ قدمهم العلمي ضمن الأسانيد الرفيعة العالية

ما كانت لهم قدم  لم            يبتعد علماء المغرب الأوسط عن التموقع ضمن السند العالي والعلمي، وإن 

إذ سافر إليهم الطلاب ومحبو العلم من أقاص ي الدنيا  ،راسخة في هذا الباب، وتمّ فرض الذات بسلطان العلم

تين في شرف لجنّ جنى ا" من حيث تموقع ابن مرزوق ضمن رواه البخاري، ففي مصنفه ،للاستفادة منهم

حدثه به شرف الدين عيس ى بن عبد الله عن أبي الحسن  ، الذييذكر الحديث المأخوذ عن البخاري  "الليلتين

 بن يوسفعن أبي محمد عبد الله بن أحمد بن حمويه عن الإمام أبي عبد الله محمد  ،عبد الرحمن الداودي

وليس على وجه الأرض : قال الخطيب عن هذا السند.." أبي عبد الله البخاري  عن الإمام 1ي رِ بْ رم بن مطر الفِ 

 
ً
 و وصفا

ً
شهاب الدّين أبو علي منصور بن " فحدثه به ،ا الجامع الصحيح لمسلمأمّ .   2أعلى من هذا السند قربا

حدثنا أبو : " أحمد بن عبد الحق المشذالي ببجاية، والقاض ي الإمام شمس الدين بن القماح بالقاهرة قالا

عن الإمام المعمر أبي الكنى الثلاثة أبو   ،إسحاق إبراهيم بن عمر بن مضر الواسطي زين التجار بدمشق

عن أبي إسحاق  ،عن أبي أحمد محمد بن عيس ى الجلودي ،القاسم عن أبي عبد الله بن الفضل الطرازي 

لى ما يوجد اليوم على وجه و هو أع" ، و قال الخطيب"عن الإمام مسلم ،إبراهيم بن محمد بن سفيان

 .3"الأرض

بن أبي الفتوح بن المصري قراءة  ىحدثني به يحي: أما أسانيد ابن مرزوق في موطأ الإمام مالك، فقال          

عليه عن أبي محمد عبد الوهاب بن ظافر بن رواح القرش ي عن أبي طاهر بن عوف عن أبي بكر الطرطوش ي 

أبيه أبي  بن عبد الله بن أبي عيس ى عن عمّ  ىن مغيث عن أبي عيس ى يحيعن أبي الوليد الباجي عن يونس ب

ة التثبت و الاجتهاد. 4عن أبيه عن مالك ىعن يحي ىمروان عبد الله بن يحي لأجل التمكن  ،ولقوة التحري و لشد 

                                                           

ه راوي الجامع الصحيح عن الإمام البخاري    1
ّ
ه محدّث ثقة  ، ون

ّ
هو ابو عبدالله محمد بن يوسف بن مطر بن بشر اشار إليه  الذهبي بأن

سير الأعلام النبلاء ، تح شعيب (: الدين محمد بن أحمدشمس )ه ، أنظر  الذهبي 441وقد كانت وفاته وهو مشرف على التسعين سنة 

 ,51،ص 51، ج 5224، 5ارنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط

 .43جنى الجنتين في شرف الليلتين،تح  محمد فيروج ، ص (: ه325الخطيب ت )ـ لابن مرزوق  2

 .41ـ  نفسه، ص  3

 .41ـ نفسه، ص  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

415 
 

 ،نال مرتبة رفيعة في هذا المسلكقد ( م1317/ه911الجد ت) كان ابن مرزوق الخطيب  ،من علوم الحديث

 : "هو ما نستشفه من تصريحهو 
ّ
، إن

ً
 و أندلسا

ً
 و غربا

ً
ه ليس اليوم لي ثمانية و أربعين منبرا في الإسلام شرقا

 من باب الإسكندرية إلى البرين و الأندلس غيري 
ً
  .1"يوجد من يسند الأحاديث الصحاح سماعا

هم علماء نأخذ ع، حيث ثبات على تمكن علماء المغرب الأوسط في مجال علم الحديثكما تدلنا الأ

 ف  ،الأندلس
ّ
الأعظم،  لتلمساني الجامع الصحيح للبخاري بداخل المسجدا أخذ عن ابن زكري  هيشير البلوي بأن

أخذ بلفظ و  ،ح الإمام البخاري في مجلس واحدمسلم، و الثلاثيات المخرجة من صحيكما درس عليه صحيح 

بقدر ما و   .2مختصر الإمام ابن الحاجب بالمسجد الأعظم واحد في مجلس واحد الموطأ المالكي، كما قرأ عليه

نُ هذه الأثبات الدور العلمي لعلماء تلمسان و بجاية في مجال علم الحديث تظهر لنا كذلك ما كان  ،تبيِّ

 من مصنفات حديثية بحواضر المغرب الأوسط
ً
مما ينبئ بوجود علم الحديث على مستويات  ،متداولا

مما يعني أن يكون  ،البلوي في أخذه عن ابن زكري في مسجد قرب داره من حديث يظهر ذلك  ،متعددة

 أمام العامة وفي المسجد الأعظم بتلمسان المحروسة
ً
الفقهي حيث حلقات الدرس الحديثي و  ،مفتوحا

 .3و بحضور نخبة الحاضرة ،المتخصصة، و التي تقع تحت رعاية السلطان

بيّنم  ،صادرالم و من خلال تقصينا لبعض          
م
في  لنا أنّ حواضر المغرب الأوسط لم تعدم ممن خاض ت

ل، بل إنّ تأثيرهم مجال الحديث رواية ودراسة و  ، و أنّ عدد هؤلاء لم يكن بالقليل الذي يمكن أن يُهمم
ً
اهتماما

وهذا ما يمكن أن يعطي للملاحظ  ،بلاد المشرق حيث الأندلس و  ،قد امتد إلى خارج بلاد المغرب الأوسط

والجدول . والنماذج التي بين أيدينا لها من الدّلالة ما يثبت ذلك. مواصفة المدرسة الحديثية بالمغرب الأوسط

 .التالي يوضح تلك العناية التي أولاها فقهاء المغرب الأوسط لعلم الحديث 

 (نموذج) ـ جدول يمثل صنف الفقهاء المحدثين ببجاية 

 المصدر الملاحظة المحدث الفقه

ـ عبد العزيز القيس ي بن مخلوف العيس ي 

 م1176/ه 671ولد سنة 

فقيه محدث تولى القضاء في 

ة حواضر بالمغرب الأوسط  عد 

 179كفاية، ص: التنبكتي

 167توشيح، ص: القرافي

ثكحيلة أبو فارس بن ـ عبد العزيز   119ص :الطالبشرف  فقيه قاض ي و محدِّ

                                                           

  .553، ص 4نيل، ج: ـ التنبكتي 1

 .352ص : ـ ثيت البلوي  2

 .352نفس المصدر، ص : ـ البلوي  3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

416 
 

 م1116/ه 615البجائي ت  

 931ـ محمد بن غريون البجائي ت

 م1331/ه

 176ص : وفيات الونشريس ي جمع بين الرواية و الدراية

اهتم بالفقه و الأصلين و  .ه 965ـ عمران بن موس ى المشدالي ت 

 المنطق و الجدل

 91، ص 1ق:تعريف الخلف

يس ي البجائي ت غلـ عبد الرحمن الو 

 م1316/ه  916

 93، ص 1ق: تعريف الخلف تآليفشيخ جماعة له 

محمد بن محمد بن أبي القسم  ـ

 .اليذالمش

اظ للكتب في علم المعقول  حف 

 و المنقول 

، ص 7، ج5مج: السخاوي 

117 

ـ أحمد بن أحمد بن أحمد أبو سعيد 

 الغبريني

يُحلى بالفقيه الرئيس الخطيب 

 المحدث

ص 1ج:الحلل السندسية

ص 1نيل،ج:؛التنبكتي639

173 

أبو ه 651بن أبي نصر البجائي ت   ـ علي

 الحسن

 91ص : شرف الطالب فقيه رواية

ر 
ُ
يون البجائي ت ـ أبو عبد الله بن غ

 م1331/ه931

خطيب فقيه بجاية اهتم 

 بالدراية

 133ص : شرف الطالب

رس ي ت 
ُ
ـ ابو عبد الله محمد بن علي الم

 م1311/ه911

 131ص : شرف الطالب خطيب رواية

محمد بن يحي الباهلي ـ أبو عبد الله 

 م1366/ه966المسفر البجائي ت 

ث وقاض ي  136ص : شرف الطالب فقيه محدِّ

 

 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

417 
 

 .ـ نماذج من صنف الفقهاء المحدثين ، أصولهم من قلعة حماد وفدوا على بجاية

 المصدر الملاحظة الفقيه المحدث

ـ عبد الله بن محمد بن عمر بن 

 م1377/ه677عبادة القلعي ت 

 137، ص 1ج: نيل آلاف حديث 6واكتسب تولى القضاء 

 116ص : توشيح

 161، ص 1ج: التكملة عد  من الغرباء على الأندلس (.أبو إسحاق) إبراهيم بن حماد 

ـ أحمد بن أبي القاسم المسيلي ت 

 م1319/ه917

ث مميز ومقرئ مدرك  151ص : شرف الطالب محدِّ

ـ محمد أبو عبد الله بن صمغان 

 .القلعي

قاض ي عبد الحق المشدالي درس عن ال

 تحول من الجندية إلى دراسة المعارف

 39، ص 1ج: أعلام الفكر

 

 .ـ نماذج من صنف الفقهاء المحدثين الذين توافدوا بتلمسان

 المصدر الملاحظة الفقيه المحدث

ـ أبو عبد الله محمد بن عبد الحق 

 .الندرويه 615التلمساني ت 

المختار في الجمع بين المنتقى "له مصنف 

 له مؤلفات" و الاستذكار 

 111: شرف الطالب

 116، ص 1ج: التكملة

أبي بكر بن  ـ محمد بن محمد بن

 م1113/ه611مرزوق ت 

 116ص : بغية الرواد فقيه محدث صوفي

 

 175ص : بغية الرواد اشتهر بالعدل في الرواية .ـ أبو الحسن بن الصقيل

 176ص : بغية الرواد صالح بكاء في أهل الحديث .ص يـ أبو محمد المجا

بــــــــــــــــــــن  ـــــــــــــــــــــ عبــــــــــــــــــــد الله بــــــــــــــــــــن محمــــــــــــــــــــد

أحمــــــــــــــــــد الشــــــــــــــــــريف التلمســــــــــــــــــاني ت 

 163ص : كفاية كثير النقل دخل قرطبة



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

418 
 

 م1377/ه971

ـ أحمد بن الحسين بن سعيد 

 م1369/ه961المديوني ت 

 جد ابن مرزوق 
ً
هجر ولقي مشايخا

 الحفيد لأمه

 61ص : توشيح

 69ص : كفاية

محمد بن أحمد بن مرزوق ت ـ 

 م1311/ه911

: وفيات الونشريس ي خطيب محدث راوية رحالة دفين القاهرة

 117ص

ـ محمد بن أحمد بن بكر بن يحي 

 م1351/ه957القرش ي المقري ت 

اهتم بالفقه والتفسير والأخبار له 

 مشاركة في الأصلين والجدل والمنطق

 311ص : ابن فرحون 

 165ت ـ أحمد بن محمد بن زاغو 

 م1661/ه

 61ص : كفاية عالم متبحر في علوم النقلية والعقلية

ه 161ـ ابن مرزوق الحفيد ت 

 م1637/

إمام العصر وأعجوبة الزمان حافظ 

 مجتهد

 376ص : كفاية

ـ محمد بن الحسن بن مخلوف بن 

 م1666/ه 161أبركان التلمساني ت

ثمرة مدرسة الفقه والتصوف 

 التلمسانية

 611: كفاية

 155ـ 153ص : البستان مفتاح النظر في علم الحديث: له مؤلف .محمد بن عبد الكريم المغيليـ 

 111، ص1ج:بغية  فقيه حافظ من الصلحاء الأبرار .ـ أبو عمران موس ى البخاري 

ـ محمد بن أحمد بن محمد  بن 

محمد بن أبي بكر بن مرزوق 

مسبط الإمام قطب المغرب الحفيد 

 م1516/ه717بن مرزوق ت

 661ص : كفاية حاز قصب السبق في علم الحديث

 

 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

419 
 

 (.غير بجاية و تلمسان ) ـ نماذج من صنف الفقهاء المحدثين من حواضر المغرب الأوسط الأخرى 

 المصدر الملاحظة الفقيه المحدث

ي ـ ابن باديس حسن بن أب

 م1315/ه919علي ت القاسم أبو 

 111ص : كفاية قاض ي محدث بقسنطينة

 19: الطالبشرف 

ـ أحمد بن حسين بن علي بن 

 ه117الخطيب بن قنفذ ت 

 667، ص 1ج: السراج قاض ي محدث مصنف من قسنطينة

 .177، ص1ج: نيل

ـ أحمد بن يونس القسنطيني بن 

 م1696/ه 191سعيد ت 

في  ةترجيح ذكر السياد"ألف رسالة في 

 "في الصلاة( ص)الصلاة على النبي

 69ص : كفاية

الرحمن بن محمد بن ـ عبد 

 مخلوف الثعالبي الجزائري 

رحل إلى مصر وسمع البخاري ، له 

 إجازات في علم الحديث

 61، ص 1ف: الحفناوي 

ـ محمد بن عبد الله ضياء الدين 

 م1161/ه657المتيجي ت 

عالم فقيه محدث فقه ثبت أصله من 

 متيجة ووجد بالإسكندرية

 197العلماء، ص : هلال

 بن محمد بن ـ يحي بن عبد الله

يحي القرش ي الجمحّي الوهراني، 

 م1761/ه637أو  633ت 

الغالب عليه علم  ،قوي الحفظ

 الحديث

، 1الصلة، ج: أبي بشكوال

 513ص 

ـ إبراهيم بن محمد بن علي اللنتي 

التازي نزيل وهران ت 

 م1661/ه166

له في علوم القرآن و الحديث و  

 الأصلين

 51ص : ابن صعد

 51ص : ابن مريم

ان بن ـ أحمد البرشكي بن سليم

دناني ت عمحمد ال

 م1397/ه917

له حواش ي على رياض الصالحين 

 محدث وفقيه

كتاب :ج ح عبد الوهاب

 316، ص 1مج:العمر

 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

420 
 

 .خارج المغرب الأوسطا فقهاء المحدثين مغرب أوسطين رحلو ـ نماذج من صنف ال

 المصدر الملاحظة الفقيه المحدث

) الله بن خالد ـ عبد الرحمن بن عبد 

/ ه677الوهراني ت ( ابن الجزائر

 م1717

: عارف بالحديث روي عنه الإمامان

، وابن حزم ه 663ابن عبد البر ت 

 ه656ت

 16ص : علماء: هلال

ـ محمد بن عبد الحق الكومي 

 م1111/ه615التلمساني ت 

 11ص : علماء: هلال قاض ي فقيه مقرئ عارف بالحديث

 

و محمد ت يري أبشـ عبد الله الأ 

 م1166/ه561

إمام في الحديث والفقه هاجر إلى 

 المشرق و جاور 

 31،ص1ج:أعلام:بوعزيز

 163ص : علماء: هلال

ني يـ أبو العباس أحمد بن محمد الغبر 

 م1315/ه916وقيل  976ت 

فقيه محدث دخل تونس مسند، 

 تولى قضاء بجاية

 117ص : شرف الطالب

 69ص : توشيح

مسعود ـ عيس ى أبو الروح بمن 

 م1363/ه 963لاتي   ت جالمن

رحل إلى المشرق، دخل الأزهر 

 وسمع فيه كتب الحديث

 113ص : الديباج

محمد بن  ـ محمد بن عمر بن علي بن

 م1367/ه967إبراهيم الجزائري ت 

رحل إلى الحج والمشرق، و سمع 

 رواية متصوف

 53، ص 1ج: نيل

سعيد  ـ ابو العباس أحمد بن

 
ً
سنة النقاوس ي كان حيا

 م1337/ه937

حافظ مجيد، ناقد سديد، اهتم 

بالمنطق و التفسير و الحديث و  

 الفروع و الأصول 

 76ص : كفاية

العمر، : حح عبد الوهاب

 11، ص 1مج

ـ ابن الخطيب أحمد بن حسن بن 

 علي الخطيب بن قنفذ القسنطيني

عالم قاض ي محدث مصنف، رحل 

 إلى أفريقية و المغرب الأقص ى

 53ص : كفاية



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

421 
 

 171ت  ن و مـ محمد بن محمد بن مي

 م1377/ه

عالم في الحديث دفين مكة درس 

بالجزائر و رحل إلى تلمسان و 

 تونس

 113ص : علماء: هلال

 اني ـ محمد بن إبراهيم الغس

 م1165/ه663ت  

درس بالأندلس و المغرب الأقص ى 

 في رواية الحديث
ً
 كان عدلا

و  173، ص 1ج: بغية الرواد

131 

 

 منبالأخص و  ،دخول علماء من خارجه ،عوامل الاهتمام بعلم الحديث بالمغرب الأوسطو كان من 

بحفظهم و مصنفاتهم، و تبعهم  علماؤها في هذا العلم، إذ وفد المتقدمة المكانة تتوافر على كانت التي الأندلس 

 إلى تكوين مدرسة حديثية ذات تأث تلامذتهم، و هو ما أدى
ً
لنماذج في هذا الصنف و من ا ،ر بالأندلس خصوصا

 :مايلي

 .نماذج من صنف الفقهاء المحدثين الذين وفدوا على بعض حواضر المغرب الأوسطـ                 

 المصدر الملاحظة الفقيه المحدث

أبو عبد الملك مروان بن علي البوني ت 

 م1767/ه 667

أندلس ي الأصل سكن بونه كان 

 في الفقه و الحديث
ً
 حافظا

الديباج، ص :فرحون ابن 

613 

عبد الحق أبو محمد بن عبد الرحمن 

 م1119/ه511بن عبد الله الأشبيلي ت 

 فقيه عالم بالحديث عِ 
م
ه و لِ ل

 جاله له الأحكام في الحديثرِ 

 65ص : شرف الطالب

 93ص : عنوان الدراية

أحمد بن عبد الصمد بن أبي عبيدة أبو 

 م1119/ه511جعفر القرطبي ت 

 
ً
بالحديث وروايته كان معتنيا

 نزيل بجاية

 37ص : كفاية

( ه657ـ  517ت )أبو مطرق بن عميرة 

 أحمد بن عبد الله

كثير العناية بالحديث وتفنن في 

 علوم النظر وأصول الفقه

العمر، : ح عبد الوهاب ح

 116، ص 1مج

أبو بكر محمد بن أحمد بن عبد الرحمن 

 م1159/ه655بن محرز ت 

 استوطن بجاية فقيه حافظ

 محدث متقن

 695، ص 1ج: السراج

 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

422 
 

و ما  ،تقف هذه النماذج من صنف الفقهاء المحدثين دلائل شاهدة على حضور علم الحديث رواية          

 الاعتماد عليها و ال ،يلحق بهذا العلم
 
 ،جوء إلى أدواتهالمن معرفة لفنونه التي لا يمكن لآخذ في هذا المسلك إلا

 للمرويات التي طالها الكذب و الوضع ،قصد التمكن منه
ً
 ونقدا

ً
دة لكل  ،إلقاءً و شرحا ه  في بيئة مغربية مُمم

الة على . و مساندة لكل حامل لواء مهما كانت أهدافه ،صاحب مذهب و في إطار اقتراح هذه النماذج الد 

ا العلم لدى علماء نماذج أخرى تظهر مدىٰ تمكن هذ فإنّ  ،عكس ما ذهب إليه الذهبي و السخاوي كما سلف

 السند العالي ،المغرب الأوسط
ً
، و قد ص ،إذ كانوا يرومون دوما

ً
 و مغربا

ً
ار عدد و يسعون إلى تحصيله مشرقا

 .يلجأ إليه حتى المشارقة ،في الحديث السندالنوع من منهم ضمن هذا 

ك نجد أبا مدين من بين من كان له تأثير بالمغرب الأوسط، وأحدث ثورة على مستوى العلوم و السلو  

ه كان عالما من حفاظ الحديث، وكانت  ،شعيب الذي اعتبر سيد العارفين
ّ
بما له من نهج سلوكي صوفي، كما أن

ة . هاليعليه في المذهب المالكي فيجيب ع الفتاوى ترد جمع هذا العالم بين الحقيقة و الشريعة، وبقي تأثيره مد 

يمثل الحضور والتأثير ما وسط من بجاية و تلمسان، و هو و جاب حواضر المغرب الأ  ،ه6من الزمن منذ ق

و يذكرنا ابن بشكوال بأنّ عبد الرحمٰن بن عبد الله بن خالد بن مسافر  .1الأندلس ي ببلاد المغرب الأوسط

والذي كان يمتهن التجارة بين -(  م1711-757/ه611ـ  331ت ) الهمداني الوهراني الذي يعرف بابن الخرّاز 

ة من علماء الأندلس ،ث عنهأنّ أبا عمر بن عبد البر قد حد  على  -ايةقرطبة و بج
 
ه  ،و جِل

ّ
كان يسافر إلى وأن

ما رواءها بلاد خرسان و ، وقد كانت 2السند العاليفي ذلك يطلب  ،خرسان لأجل سماع الحديث و الرواية

 
ُ
و هو من أهل  ،القرش ي الحسنيو تحدث ابن الأبار عن جابر بن أحمد بن إبراهيم . عرف بالحديث و رواياتهت

ه كان من أهل ا ،تلمسان
ّ
ه كان يروي عن أهل الحديث أمثال أبي بكر بن خير و غيره، و أن

ّ
لعناية بالرواية بأن

و كان السماع منه  ،بيليةو دخل اش ،على حروف المعجم ابن خير  ةجمع مشيخقد و  ،الرجالمعرفة أسماء و 

و طرقه، و كانت وفاته  الحديث عناية بفنتظهر  ،له إجازات من مشايخ أهل الحديث و  م،1113/ه591سنة 

 .  3بتلمسان

أبو محمد عبد الله بن محمد بن عمر بن ومنهم ( قلعة حماد ) علماء القلعة ه  6كما برز في القرن         

 للخلا 
ً
ه كان حافظا

ّ
حُوزُ  ،ف العالي و لمذهب مالكعبادة الشيخ المحصل المحدث، الذي قال عنه الغبريني بأن يم

 ،ممن نال مرتبة العلو في السند الحديثي هو أيضاو  ،4أكثر من ستة آلاف حديث، و وقد تتلمذ عليه الغبريني

                                                           

 .425المصدر السابق، ص : ـ ابن صعد 1

 .411، ص 5المصدر السابق، ج: ـ ابن بشكوال 2

 .415، ص 5المصدر السابق، ج: ـ ابن الأبار 3

 .25المصدر السابق، ص: ـ الغبريني 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

423 
 

 -676) بن مفرج بن سعادة الإشبيلييذكرنا ابن خلدون بأبي بكر محمد بن يوسف  و . صار عالي الروايةو 

وِد للقرآن، محدث، ناقد، ع" ،  الذي قال عنه (م1155-1117/ه651  .1"الي الروايةبأنه مُجم

الذي يُعدٌّ ثاني  (م1317/ه911 -م1311/ه917 )تقدم سابقا الحديث عن محمد بن مرزوق الخطيب و          

لا يوجد اليوم :" والذي صار يقول عن نفسه،عالم من علماء الأسرة المرزوقية نال شهرة واسعة خارج تلمسان

سند   لمتوفىي القرش ي اعبد الله الوادي آش  اوكان ابن مرزوق يذكر شيخه أب. 2"الأحاديث الصحاح غيري من يم

 : "يقول  -إبراهيم بن عبد الرفيع  الآخذ عن - 3م1351/ه951سنة 
ً
وسمعت بقراءته و سمع  ]... [عاشرته كثيرا

ر قسنطينة و بمدينة بجاية و بظاهر ل ما قرأت عليه بالقاهرة ثم بفاس و بظاهفأوّ ]...[و قيدّت عليه، ،بقراءتي

وطأ الملدمياطي، و لعماد بن النجم اوقد أخذت عنه سلسلة الأحاديث العوالي ل ،المهدية، و بمنزلي بتلمسان

ويأتي بعد الجد الخطيب بن . 4"الليثي، و قرأت عليه كتاب الشفا بمصر للقاض ي عياض ىبن يحي ىرواية يحيب

. وهو ابن الحفيد( م1676/ه771ت)ثم الكفيف ( م1637/ه161ت)الحفيد الإبن ( م1317/ ه911ت)مرزوق 

 . 5فهؤلاء الذين اهتموا بالحديث سنده وعلومه، كأسرة جليلة، لها قيمتها العلمية الحديثية مغربا ومشرقا

إلى من تشرف في الوقوع ضمن سلسلة  تبن أحمد السراج صاحب الفهرس ىكما يشير ابن زكريا يحي

 ،ممن نال هذه المكانةوصار  ،حينما يذكر أبا عبد الله محمد بن أحمد الشريف ضمن هؤلاء ،السند الحديثي

ما الأعمال بالنيات: " و هو يدخل في رواة حديثي بينما نحن ": ، و حديث جبريل عن عمر بن الخطاب قال6..."إن 

 تبيّن من خلال هذا التقص ي بأنّ صنف وهكذا   .7...."جلوس إذ طلع علينا رجل 
ً
الفقهاء المحدثين كان متوافرا

 ببلاد المغرب الأوسط بشكل لافت الانتباه
ً
وقد خرج . مؤثرا في غيره من مشايخ في الحواضر المجاورة ،متوافرا

                                                           

 .542، ص 5نفس المصدر، ج: ـ يحي بن خلدون  1

 .553، ص 5نيل، ج: كتيـ التنب 2

م  وإسمه شمس الدين أبو عبدالله محمد بن جابر معين الدين بن محمد بن قاسم بن أحمد بن إبراهيم بن 5432.ه332وقيل توفي سنة    3

تح  ثبت،(:  أحمد أبو جعفر)، أنظر، الوادي آش ي "الإمام الرحالة بقية المحدثين"حسان القيس ي الوادي آش ي الذي سماه ابن خلدون ب

 .531،441،431،431، 13،صفحات 5224، 5عبدالله العمراني، دار الغرب الإسلامي، ط

وما بعدها؛  12الرحلة، ص : أنظر أيضا ترجمة الخطيب بن مرزوق عند ابن خلدون . 411، ص1ـ  المقري ، نفح الطيب، ج 4

ها؛ والمقري في نفحه يذكر علمه بالحديث وأن له فيه وما بعد 412المصدر السايق، ص : وما بعدها ؛ ابن مريم 555، ص4نيل،ج:التنبكتي

مة وبها كانت وفاته  ومدفنه بين ابن القاسم وأشهب زهيما المالكية أنظر    مكانته بصر عصرئذ كانت مكفوله ومقد 
ّ
طريق واضحة وأن

 .وما بعدها لعدة صفحات 311، ص1نفح الطيب،ج:المقري 

دراسة مهمّة حول الكفيف ودوره في علوم الحديث يمكن أن توضح الكثير من ( م5144. ه242 ت)قدّم لنا أبو جعفر احمد الوادي آش ي   5

 .وما بعدها لعدة صفحات 453ثبت، ص(: أحمد أبو جعفر)نقاط الظل في تاريخ علم الحديث بالمغرب الإسلامي ، أنظر، الوادي آش ي 

 .4115،ط12،ص5مؤسسة الرسالة، ججامع العلوم والحكم، : ابن رجب الحنبليالبخاري حديث رواه   6

 .433ـ  442، فهرسة ابن زكريا السراج، ص ه 2فن الفهرسة بالمغرب خلال ق : ـ نعيمة بنيس 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

424 
 

حينما تدرج بعض علماء المغرب الأوسط ضمن السند  ،من هذا الصنف صنف وصل إلى مستويات عليا

 .العالي في سلسلة الحديث النبوي الشريف

إذ سلك  ،ن مظاهر تعاطي علم الحديث ببلاد المغرب الأوسط تحضر المدونات والمصنفات الحديثيةمو           

  ،ثيةهذا الصنف من الفقهاء طريقة التدوين والتعقيب على المدونات الحدي
ً
، و نقدا

ً
 و شرحا

ً
ت انتشر و . تداولا

ومن بين المدونات التي اعتبرت عمدة . فتداولها الطلبة و الشيوخ ،هذه المدونات عبر حواضر المغرب الأوسط

العلوم النقلية و التي بنيت عليها الحركة الفقهية نجد الموطأ للإمام مالك الذي يحوي حديث النبي صلى الله 

و ذلك بسبب أنّ  ،اختلفتمعلوم أنّ روايات الموطأ تعددت و عليه و سلم و أقوال الصحابة و التابعين، و 

ما في أوقات مختلفة كا  ،ن فيها الإمام مالك ينقح موطأهالأخذ عن الإمام مالك لم يكن في زمن واحد، و إن 

، ولم يزل ينقح ويسقط حتى يؤخر، وكان مالك قد وضع موطأه في عشرة آلاف حديثيزيد و ينقص و يقدم و ف

 . 1حديث977لى نحو ع استقرّ 

جوا لموطأ مالك   الليثي عن أبي  ىبن يحي ىو قد أخذه برواية يحي ،اض ي عياضالق كان و من الذين رو 

هرتي الفضل الت و منهم أب ،لذي حدثه به عدد من مشايخعبد الله محمد بن عيس ى بن حسين التميمي، وا

 إلى ابن وضاح
ً
و قد أخذه  ،تداوله في بجاية كما يضيف التيجيبي في برنامجه بأنّ كتاب الموطأ تمّ  . 2موصولا

قراءة ) و ناوله جميعه بيده ،إلى آخره عن الخطيب الصالح أبي عبد الله بن صالح ببجايةهو من أوله 

 و 
ً
لابن زرقون عن الخولاني  ،كانت ذات إسنادٍ عالٍ على انها  ،، و يذكر بأنّ إسناد هذه القراءة ببجاية(مناولة

 و ممّ . 3عن عثمان بن أحمد
ً
بسلسلة إسناد قوية عمل على  ا يعني أنّ تداول الموطأ للإمام مالك كان متوافرا

 .تحريها التيجيبي في بجاية

ه أخذ الكتب الم          
ّ
ناولة للأحاديث و علومها تو نجد في رحلة ابن خلدون ذكره لفترة نشأته و شيوخه بأن

و منها كتاب التقص ي لأحاديث الموطأ لابن  ،بتونس 4عن شيخه الأول أبي عبد الله محمد بن برّال الأنصاري 

، و هذه المدونات هي التي تمّ 5عبد البر، و الذي حذا به حذو كتابه التمهيد لما في موطأ من المعاني و الأسانيد

حينما كان يحل  ببجاية و تلمسان على  ،شرحها و تلقينها من قبل ابن خلدون لطلبة حواضر المغرب الأوسط

 .وجه الخصوص

                                                           

 .وما بعدها 14موطأ الإمام مالك، ص: ـ أنظر محمد الشاذلي النيفر 1

 .41، ص 5224، 5، لبنان، ط، تح ماهر زهير جرار،  دار الغرب الإسلامي، بيروت(فهرست شيوخ عياض)الغنية: ـ عياض 2

 .13برنامج التجيبي، ص : ـ التيجيبي 3

 ـ أصله كما قال ابن خلدون من الأندلس من أعمال بلنسية، 4

 .44الرحلة، ص : ـ ابن خلدون  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

425 
 

 من الكتب المهتمة بع          
ً
 بأنّ هناك عددا

ً
ن التجيبي في برنامجه أيضا وذكر  ،لم الحديث دخلت بجايةو يبيٍّ

المسند الصحيح "، و كتاب بد الله محمد بن عبد الله الحافظللحاكم أبي ع "كتاب معرفة علوم الحديث" منها

نيف أبي الحسن من تص "عليه و سلم المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل إلى الرسول صلى الله

بجاية سمعه بجامع  و  ،لزواوي وناصر الدين المشذاليقد أخذه بإسناد عن جمال الدين امسلم بن الحجاج، و 

ا ذكره التيجيبي أيضا من الكتب المتداولة في علوم و ممّ  .1عن شيخها أبي عبد الله بن صالح قراءة و مناولة

قاض ي أبي عبد الله محمد بن سلامة بن جعفر القضاعي، و وصف إسناده الحديث ببجاية، كتاب الشهاب لل

 
ً
 و غربا

ً
ه أعلى ما يوجد من الإسناد لهذا الكتاب في التاريخ شرقا

ّ
كتاب . و صنف مشايخ الأندلس  .2ببجاية بأن

، و قد دخل هذا المصنف إلى ب
ً
 من رجال الأندلس من أربعين مصنفا

ً
 عن أربعين شيخا

ً
 ،جايةالأربعين حديثا

 عن الخطيب الصالح أبي عبد الله بن صالح في ثلاث مجالس و 
ً
ذي  17آخرها في كان سمعه التجيبي كاملا

 ،وهو ما يعني أنّ أهل بجاية كانوا على تواصل مستمر بعلماء الحديث الأندلسيين. 3م1175/ه676الحجة سنة

لأخذ هذه المصنفات على شيوخ  ،ترد عليهم مصنفاتهم الحديثية، ويرد كذلك طلبة الأندلس في مراحل موالية

ا كان يتداول في ( مرزوق ابن )تحدث صاحب المسند و  .باعتبار تحري السند العالي في تلقي العلوم ،بجاية عم 

ا نقرأ بين يو :"يقول حيث  ،أبي الحسن المريني ةحضر  ديه كتاب الجامع الصحيح للإمام أبي عبد الله أكثر ما كن 

 [... ]هبن محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري، و هو كتاب لا نظير ل
ً
 و أكثرها فوائدا

ً
ها صحيحا  ،أصح 

 :( المتقارب) يذكر فيه قول الشاعر في رجاء البركة في كتاب البخاري و 

 ع   ب  اض  و   خاري  الب   حيح  ص                     
 
        ىل

 
 و  ه وار  ظ  يحفت

 
 اهد  ه في المش

                            
 
 ت   ب  ر  المج   ذاك  ف

 
 ه                ل  رياق

 
 سم   ع  دف

 
 اع  وم أف

 
 4دائد  ي الش

 من الاهتمام  ما يعني أنّ الكتاب ذاو ه   
ً
عند  ا، وقد بلغ درجة التقديسمغربو  امشرقبلغ درجة كبيرة

الكثيرين، كما أنّ الاهتمام بالبخاري لم يلغ الاهتمام بكتاب و مسند مسلم بن الحجاج، إذ اختلف الناس في 

وفي تعريف . 5ومنهم من فضل البخاري  ،المفاضلة بينهما فرجّح الكثير من العلماء المغاربة صحيح مسلم

بها العماية و دارية تعضدها الرواية، م التي تكشف و عنايته بالعل"القلصادي بشيخه محمد بن مرزوق يصف 

 تكسب النزاهة
ً
 العناية به كتاب صحيحذها عنه، ومنها في مجال الحديث و ، ويذكر أهم الكتب التي أخ"ونباهة

                                                           

 .21،  22المصدر السابق، ص : ـ التيجيبي 1

 .511ـ  533نفس المصدر، ص : ـ التجيبي 2

 .515ـ التيجيبي نفس المصدر، ص  3

 .431المسند، ص : ـ ابن مرزوق  4

 .431نفس المصدر، ص : ـ ابن مرزوق  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

426 
 

( م1637-1365/ ه161 -966)كما ذكر القرافي بأنّ لابن مرزوق الحفيد . 1ابن صلاح في علم الحديثو  البخاري،

، 2"المتجر الربيح و المسعى الرجيح و المربح الفسيح في شرح الجامع الصحيح" ا تصانيف في باب الحديث منه

 .3"أنواع الدراري في مكرارات البخاري "لم يكمله و له أيضا و 

فعبد الحق الاشبيلي الأندلس ي  ،و أما الأندلسيون فإنّ مؤلفاتهم دخلت بدخولهم بلاد المغرب الأوسط      

منها كتاب المرشد و يتضمن حديث مسلم كله،  ،ترك بها آثار حديثية جليلة ،و بها كانت وفاته ،دخل بجاية

، و كتاب "كتاب بيان الحديث المعتل"ووجدت ببجاية كتب حديثية مثل  ،وأضاف إلى ذلك الصحاح الأخرى 

 .4"مختصر كتاب الكفاية في علم الرواية"

من ( م1363/ه963ت)لاتي الزواوي جالمنابن فرحون ما ألفه عيس ى أبو الروح بن مسعود يضيف           

 سماه ( 11)مصنفات عدّة منها شرح صحيح مسلم في أثني عشر
ً
، و قد تقاطع 5"إكمال الإكمال"مجلدا

تحدث عن السنوس ي محمد بن يوسف، مع ما ذكره البلوي في ثبته حينما ( إكمال الإكمال) العنوان الأخير 

هو لأبي عبد الله محمد بن خلفة  "إكمال الإكمال"مصنف "  يقول بأنّ . "مكمل إكمال الإكمال"ه تأليفو 

و الذي أكمل به ما ألفه  "إكمال المعلم بفوائد مسلم"مع العلم أنّ القاض ي عياض كان له كتاب . الوشتاتي

 
ً
 حول كتاب  6"المعلم بفوائد مسلم" أبو عبد الله محمد بن علي المازري سابقا

ً
إكمال "، وهو ما يطرح تساؤلا

أم هو لأبي عبد الله ،( ه963ت ) لاتي الزواوي جهل هو ما ألفه عيس ى بن أبي الروح بن مسعود المن "الإكمال

 .7محمد بن خلفة الوشتاتي

  ،وسطمن كتب علوم الحديث التي لقيت اهتماما ببلاد المغرب الأ            
ً
 و شرحا

ً
 و تداولا

ً
كتاب  ،قراءة

والذي اهتم بأحاديث الأحكام، و قد تم شرحه من  ،ن كلام خير الأنام لعبد الغني المقدس يعمدة الأحكام م

  عددهم بلغ ،قبل عدد لا بأس به من العلماء
ً
تسيير المرام في "منها كتاب  ،(11) أزيد من إحدى عشر شرحا

 (ه911ت)لشمس الدين بن مرزوق  "عمدة الأحكام
ً
و اعتمد على ذلك ابن مرزوق في ) ، و شرحه سابقا

                                                           

 .23،  21ص ( الرحلة) تمهيد الطالب ومنتهى الراغب: ـ القلصادي 1

ف مؤخرا في طبعة مفيدة وجيدة أنظر ، بن مرزوق الحفيد   2
ّ
المتجر الربيح (: م5342/ه234محمد بن أحمد ت)تم تحقيق هذا المصن

 . 4155، 5شرح الجامع الصحيح، تح حفيظة بلميهوب، دار التنوير، الجزائر،ط والمسعى الرجيح في

وقد ترجم له النقرس فس نفح الطيب ترجمة مطولة أشار فيها إلى المساهمة الواضحة في علوم الحديث بما لم . 543توشيح، ص : ـ القرافي 3

 .عدها لعدة صفحاتوما ب 341، ص1نفح، ج: أنظر  المقري . تتوفر لأي عالم تلمساني آخر

 .431المصدر السابق، ص : ـ ابن فرحون  4

 .424، ص نفسه ـ  5

 .335المصدر السابق، ص : ـ البلوي  6

ـ المعلم بفوائد مسلم للمازري، وإكمال المعلم للقاض ي عياض، وإكمال الإكمال لأبي الوشتاتي، ومكمل إكمال الإكمال لمحمد بن يوسف  7

/ ه334عيس ى بن مسعود الزوازي ت)كمال الإكمال قد تم تحقيقه ومنسوب لأبي الروح، أنظر، أبو الروح مع العلم ايضا أن إ. السنوس ي

 4155، 5إكمال إكمال المعلم في شرح صحيح الإمام مسلم، تح عمار سبطة ومصطفى ضيف، دار التوفيقية، المسيلة ، الجزائر، ط(: م5434



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

427 
 

، و تاج "حكام الأحكام في شرح عمدة الأحكامإ"في كتاب سماه ،(ه 971ت )كل من ابن دقيق العيد ( شرحه

. 1، و لذا جاء تسيير المرام بمثابة إشهار لعمل كل من الفاكهاني و ابن دقيق العيد(ه 931ت ) الدين الفاكهاني 

 .توضيح ما تقدم به هذين العالمين في شرحهما لعمدة الأحكام أن يتمّ رزوق من الضروري إذ رأى ابن م

)  حينما عمد إلى منظومة(  م1671/ه117ت )  ونفس العمل قام به ابن قنفذ أحمد بن الحسن          

 ،لشريفوهي منظومة بها شرح للحديث النبوي ا ،2لأبي الفرج الاشبيلي( غرامي صحيح في اصطلاح الحديث

كما جاء فيها . و اختلاف الناس في كتابة الحديث النبوي  ،وأقوال العلماء في ذلك و فضله ،حيث أنواعهمن 

وأبان ذلك في مصنفه الموسوم  ،3التحدث عن طبقات التابعين و تقسيمهم إلى أربع طبقات و فضل مكانتهم

معرفة : " حيث يقول في مقدمته ،حديثوقد جعله مقدمة لمعرفة علم ال" شرف الطالب في أسنى المطالب" ب

وفي الأقوال  ،في المعتقدات وحفظ السنن الواردة ،الحديث وكتبه من مهمات أهل الفضل والاستدلال

 بتحرير علم الحديث]...]والأفعال 
ّ
والتخلص ، رواة والرجالوذكر الناقلين من ال ،ولا طريق إلى معرفة ذلك إلا

، ومما حافظ عليه أهل الحديث كثيرا تاريخ الوفيات من والإغفالطبقات الناس من الإهمال بمعرفة 

 .  4"المدلسينالصحابة والمحدثين خوفا من 

الذي وضع منظومة  ،(ه177ت ) العباس أحمد بن زكريا لتلمساني و واجتهد في ميدان علوم الحديث أب         

وقد قام بشرحها أبو الحسن علي بن ، "معلم الطلاب لما للأحاديث من الألقاب" سماها ،في علم الحديث

وتقسيم الحديث إلي جملة من  ،و جاء فيها التعريف بعلم الحديث والسنة ،م1165محمد الحريش ي ت 

اسخ والمنسوخ وفصل في أنواع الحديث، كما تكلم عن الن. الأقسام، وبيان الصحيح و الزائد على الصحيح

 .غيره في قصيدة مطلعهاو 

 .عبد الإله أحمد بن زكري     يقول بعد الحمد ثم الشكر                 

 .على الرسول سيد الأنام          ثم الصلاة الله و السلام                    

                                                           

م في شرح عمدة الاحكام للإمام عبدالغني المقدس ي، أطروحة دكتوراه، إعداد سعيدة تسير المرا(: ه325الخطيب ت)ـ أنظر ابن مرزوق  1

 .11، ص 5، ج4113/ 4114بحوت، إشراف محمد الروكي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بفاس، المغرب،  

، كان من كبار أئمة هذا الشأن سمع الحافظ . ـ إمام حافظ زاهد 2
ً
 و دراية

ً
تفقه على عز الدين بن عبد السلام، جمع و أتقن الحديث رواية

 :له قصيدة في اصطلاح الحيث مطلعهاه 122شمس الدين الذهبي و توفي عام 

 معي مرسل ومسلسلغرامي صحيح والر جا فيك معضل      و حزني ود                      

 . 551الأكيل و التاج، ص : ـأنظر القادري محمد بن الطيب  

 داخل المخطوط بعد البسملة و الصلاة  521إلى ورقة  512د، خ ع، الرباط القصيدة في ورقة  332ـ أنظر مجموع رقم  3
ّ
، مع الملاحظة أن

وهذا المختصر سميته شرف : " والكتب التي اعتمدها في الشرح يقول . والسلام على النبي صلى الله عليه وسلم و ذكر إسم الشارح للمنظومة

 " . أسنى المطالب الطالب في

 .1، ص4112، 5شرف الطالب في أسنى المطالب، تح يوسف القاض ي، شركة نوابغ الفكر، القاهرة ،ط: راحع ابن قنفذ   4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

428 
 

 .بشرحه للكهل و الحديث         أردت نظم لقب الحديث                 

 .أو ما يوازيه من السريع     ن رجز مختصر بديع           م                

  1.بما للأحاديث من الألقاب       يته بمعلم الطلاب         سم                 

ف في نفس السياق محمد بن عبد الكريم المغيلي كتابه في الحديث و علومه
ّ
مفتاح النظر في " سماه  ،كما  أل

 .2"علم الحديث

لوا . مع النصوص المحدثين اتجاها آخر للفقهاء في التعاملمثل صنف الفقهاء لقد            
ّ
 إذ شك

ً
 بارزا

ً
تيارا

ن  .بالمغرب الأوسط من حيث التأليف، أو التدريس و التواصل مع الآخرين داخل المغرب وخارجه وهو ما يبيِّ

غرب الذي حكم سابقا على ضعف تعاطي علوم الحديث ببلاد الم ،الذهبي الواقع المخالف الذي صرّح به

وتكفي إشارة ابن خلدون في مقدمته حينما تحدث عن عناية أهل المغرب بصحيح مسلم، حين ألف . الأوسط

ي بشرح استوفى ما في الكتابين، و تلاهما محي الدين النوو " بإكمال المعلم " و أكمله عياض " المعلم" المازري 

 ،موضوعاتهتاج إليه من علم الحديث و يحاستوفوا ما و  ،فكتب الناس عليها [...]أما كتب السنن الأخرى و 

 .3الأسانيد التي اشتملت على الأحاديث المعمول بها في السنةو

  :الفقهاء الأصوليون  - ث

في إطاره كل الفقهاء دون  إنّ إطلاق صفة الفقهاء دون تقييد يجعل المفهوم منه مفهومًا عامًا، يندرج

وغيرها من  ،يالمجتهد والمقلد والأصولي والفروعمع العلم أنّ الناس تجاه الفقه مراتب منهم تمييز،

ين"بالأصول أو  وقد وُجِد بالمغرب الأوسط هذا الصنف المهتمّ . صصاتخالت
م
صْل

م
و هما أصول الفقه  ،"الأ

الذين برزا تبعًا لما وقع بالمشرق الإسلامي، ثم تطورا تدريجيًا إلى أن اقتحمه العدد الكبير من  ،وأصول الدين

 .لمغرب عمومًا و الأوسط خصوصًافقهاء بلاد ا

ها و أكثرها  ،فيما يخص أصول الفقه
ّ
فقد عرّفه ابن خلدون بكونه أعظم العلوم الشرعية و أجل

ة من حيث تؤخذ منها الأحكام والتكاليف، وأصول الأدلة الشرعية هي الكتاب  
ّ
فائدة، إذ هو النظر في الأدل

ماع منزلتها لإجماع الصحابة على التنكير على مخالفيهم فصار ثم السنة المبينة له، ثم ينزّل الإج" القرآن"

                                                           

محمد الراوندي، سنة : ـ  تم تحقيق المخطوط بدار الحديث الحسنية بالرباط من طرف الطالب عبد الله لقبيطة تحت إشراف د 1

م  الطلاب ما للأحاديث من الألقاب" ام الدكتور عبد الرزاق دحمون بتحقيق نفس المخطوط د و ع م، وق.،4114/4114  
ّ
ل ع  وذيل تحقيقه " م 

بمجموعة من الفتاوى المختلفة، منها فتواه فيما يخص يهود توات، وموقف كل من الفقيه العصنوني ومحمد بن عبد الكريم المغيلي، أنظر 

 .4155للأحاديث من الألقاب، تحقيق عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية، الجزائر، طبعة خاصة معلم الطلاب ما (: أحمد)ابن زكري 

 .443البستان، ص : ـ ابن مريم 2

 .341المقدمة، ص : ـ ابن خلدون  3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

429 
 

 ثابتًا في الشرعيات 
ً
وقد . و يناظرون الأمثال بالأمثال ،ثم كان قياس الأشباه منها بالأشباه ،...الإجماع دليلا

 
ُ
حكام المراد بالأصول الأدلة وبالأحكام الأ : "قال الإمام السنوس ي ،1ق بهذه الأدلة الشرعية أدلة أخرى لحِ أ

ر، فيدخل في الاقتضاء الإيجابي بالاقتضاء و التخيي ،الشرعية وهي خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين

إليها هي أربع القرآن و السنة  و الأدلة التي يستند .والمراد بالتخيير الإباحة ،والتحريم والندب والكراهة

ه معرفة   .2الإجماع و القياسو
ّ
، ومعرفة كيفية الاستفادة منها ومعرفة و عرّفه آخرون بأن

ً
دلائل الفقه إجمالا

ة
ّ
وأضاف الغزالي في . 3حال المستفيد، أو هي القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية من الأدل

ه يأخذ . اصطحب فيه الرأي والشرعو  ،بأنّ أصول الفقه علم إزدوج فيه العقل بالسمع: المستصفى قوله
ّ
فإن

بحيث لا يتلقاه الشرع بالقبول، و لا  ،فلا هو تصرف بمحض العقول  ل،سواء السب فوة الشرع و العقلمن ص

 .4الذي يشهد له العقل بالتأييد و التسديد ،هو مبني على محض التقليد

الذي بيّنه من خلال رسالته  ،أشار ابن خلدون إلى أنّ أوّل من كتب في هذا المنحى هو الإمام الشافعيو  

و برزت في ظلّ ذلك طريقتا المتكلمين و الفقهاء، فكان من أحسن من كتب . ثم جاء بعده الأحناف ،المشهورة

 شعريةو هما من الأ  ،(كتاب المستصفى)و الغزالي ( كتاب البرهان)من المتكلمين في ذلك إمام الحرمين الجويني

  . و هما من المعتزلة ،لأبي الحسن البصري " المعتمد"و شرحه  جبار ، وكتاب العهد لعبد ال(المتقدمون )
ّ
ص ثم لخ

( م1117/ه616ت)ن الخطيب الرازي الشافعي ر الدين بخوهما ف( المتأخرين)هذه الكتب فحلان من المتكلمين

 (.مالإحكام في أصول الأحكا)كتاب في ( م1135/هـ631ت)و سيف الدين الآمدي الشافعي  ،"المحصول "في كتابه 

و تاج  ،"التحصيل"فأمّا كتاب الرازي المحصول فاختصره تلميذاه سراج الدين الأرموي في كتاب 

و قد اقتطف منهما شهاب الدين القرافي مقدمات و قواعد في كتاب صغير  ،"الحاصل"الدين الأرموي في كتاب 

ص"التنقيحات"سماه 
ّ
ه ابن الحاجب في كتابه المعروف ، و أمّا كتاب الآمدي الأحكام و هو الأكثر تحقيقًا فلخ

مختصر "ثم اختصره في كتاب آخر سماه ، "و الأمل في علم الأصول و الجدل منتهى السول "بالمختصر الكبير أو 

و هو الذي تسرب إلى بلاد المغرب الأوسط  ،وهذا الاتجاه هو الغالب و المتمكن من بلاد المغرب. 5"منتهى السول 

                                                           

 .341المقدمة ص : ابن خلدون  1

  .أ و ب 514، ورقة 54144عمدة أهل التوثيق، خ ح رقم : السنوس ي 2

مصادر (: عبد الرزاق)؛ السنهوري 14، ص5،ج5222، 5المحصول في علم الأصول، دار الكتب العلمية بيروت، ط(: فخر الدين)أنظر الرازي  3

، 1أصول الفقه، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط(: بك)؛ أنظر ايضا الخضري  541، ص 5الحق في الفقه الإسلامي، دار المعارف، مصر، ج

 .1،3، ص 5212أصول الفقه،دار الفكر العربي، ط: (محمد)؛ أبو زهرة 53، ص5212

  13، تح حمزة بن زهير حافظ، دت م ، ص5المستصفى من اصول الفقه، ج(  : ابو حامد)أنظر الغزالي  4

 .342، 343ص ص : المقدمة: ابن خلدون  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

430 
 

قة الفقهاء فقد تزعمها الأحناف و كان من أحسن من كتب فيها أبو زيد الدّبوس ي ثم وأمّا طري. و المغرب عمومًا

 .1سيف الإسلام البزدوي 

 ،روعو مع تداول الناس الطريقتين طريقة الفقهاء الأحناف و الذين يعرضون قواعد مستوحاة من الف      

فإنّ طريقًا ثالثا برز بعدهما  -فضائل  و لكل -طريقة المتكلمين الذين يعرضون القواعد المجردة عن الفروع و 

الجامع بين أصول البزدوي  "لنظامبديع ا"و هو الجمع بينهما، و قد كتب فيها عدد من المؤلفات منها كتاب 

مع الملاحظة أنّ الطريق الثالث هذا . 2(م1175/هـ676ابن الساعاتي ت )الأحكام لمظفّر الدين أحمد البعلبكي و

جلّ المؤلفات حنفية، فهل يعني ذلك أنّ مدرستهم في أصول الفقه قد تأثرت بمدرسة  تزعمه الأحناف إذ أنّ 

 .توضيحمزيدا من البحث والالمتكلمين الشافعية؟ ذلك مما يتطلب 

من بين الاتجاهات المنبثقه عن الطريقة الثالثة الجامعة بين الفقهاء و المتكلمين اتجاه تخريج الفروع  

 مم وقد  ،في المشرق و المغرب هذا الاتجاه فاتبرزت مؤل حيث ،على الأصول 
ّ
 ث
م
 ،ها في المغرب الشريف التلمسانيل

 ،الفقه، مثلما برزت مدرسة أخرى في أصول "مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول "مصنّفه من خلال 

. 3ةوهي مدرسة عرض فيها أصول الفقه من خلال مقاصد الشريع ،(م1311/هـ977ت)وهي مدرسة الشاطبي 

حيث وجد الإكثار من  م،11/هـ5وقد سجلت الدراسات في هذا العلم تأخر المذهب المالكي إلى غاية القرن 

هذا مقارنة مع المذهبين الحنفي وسجّل نوع من التباطئ فيه،  ،التفريعات التي عقدّت من الإلمام بهالفروع و 

 . 4الشافعيو 

بعد فرضها صحيحة من الشرع  ،فهو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الإيمانية أما علم الكلام

وسرّ هذه  ،عن مذاهب السلف وأهل السنة ،الردّ على المبتدعة والمنحرفين في الاعتقاداتو  ،بالأدلة العقلية

لم النظر كبر، و يسمى أيضًا عقه الأو سماه الأحناف بالف ،العقائد هو التوحيد، وهو المسمى بأصول الدين

و أضاف سعد  ،(محمد أعلى بن علي)مثلما ذكر التهانوي  ،و يسمى علم التوحيد و الصفات ،الاستدلالو

                                                           

 .511،ص4111، 5الإمام أبو الوليد الباجي، مكتبة الرشد السعودية،ط: ؛ أنظر التفصيل عند صالح بوتشيش 342نفسه، ص : ابن خلدون  1

أنظر . و ما بعدها 412، 5الاتجاهات التي ظهرت فيه، الشركة المتحدة للتوزيع، دمشق، ط: الفقه و أصوله(: مصطفى سعيد)الخن  2

 .على طرق العلماء فيما يخص علم الأصول المشتمل   244المخطط ص 

سيأتي بيان ذلك في الباب الموالي عند التحدث عن أصول الفقه بالمغرب . 454،452المرجع السابق، ص ص : الخن مصطفى سعيد 3

 .411هـ ،ص  2الفكر الأصولي بالأندلس القرن (: منير القاري )الأوسط ؛ بودشيش 

 .453المذهب المالكي، ص : الهنتاتي 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

431 
 

ية يسمى الشرائع و الأحكام، أنّ العلم المتعلق بالأحكام الفرعية العمل ،في شرح العقائد 1الدين التفتازاني

 .2و الصفاتالمتعلق بالأحكام الأصولية الاعتقادية يسمى علم التوحيد و 

بلاد بأنّ علم الكلام وإن كان لم تتجاذبه الناس ب( م1766/هـ656ت) ه ابن حزم الظاهري قد نبّ و 

ها لم تكن مستثناة عما كان في هذا الباب في المشرق، إذ كان بالأندلس قوم يذهبون إلى الاعتزال فإنّ  ،الأندلس

 
ّ
 ،في حدوده و بيان موضوعاته ،عن هذا العلم، كما تكلم السنوس ي 3ار على أصوله، و لهم فيه تصانيفنظ

إن كانت فترة و  .4منحى ابن عرفة، و ابن التلمسانيفي تفسير ألفاظ استعملها العلماء في هذا العلم، مدعمًا و

  ،سنوس ي قد اصطبغت بتعاطي الكلام والمنطق و الأصول محمد بن يوسف ال
ّ
قد ه في عصر ابن حزم قبله فإن

سم 
ّ
 ،نقباض نحو هذا التوجه، و يعود ذلك إلى تحذير المالكية من هذا المنحىفيه بالا المغرب و الأندلس ات

الاستمساك بالفروع، فقد بيّنت النصوص من خلال رسالة ابن فروخ إلى الإمام مالك يطلب الحرص على و 

  ،كيف أنّ الإمام مالك حذر من هذا الخوض ،على أهل الكلام فيها الإذن بالردّ 
ّ
باعتبار ، 5لبارععلى المتمكن ا إلا

وأرجع . 6أنّ أهل الكلام الذين عرفهم الإمام مالك قد تميزوا بالدهاء الفكري، والتمكن من مادة الجدل

إنمّا يعود إلى عامل البداوة  ،البعض إلى أنّ سبب نفور المغاربة من علم الكلام و الأصول في بادئ الأمر

بالإضافة إلى طبيعة الدول  ،خصوصًا عند رجال المالكيةالبساطة لسكان المغرب، وثانيا سلطة السنّة و 

الأندلس الذين يتنكرون بعض إلى طبيعة أهل المغرب والو قد أشار . 7القائمة ببلاد المغرب المتصفة بالبساطة

محمد بن  وهو ما أفاد به أيضا أبو الحجاج يوسف بن. ثم يخوضون فيه بالنهاية ،لكل جديد في بادئ الأمر

عن استقبال أهل الأندلس  "المدخل لصناعة المنطق"حينما تحدث في كتابه  ،(م1133/ هـ617ت )طملوس 

بعد أن كان تنكرهم لهم إليه  لواو ما ،علم أصول الدينالمذهب المالكي وعلوم الحديث، و ك ،المذاهبللعلوم و 

                                                           

سنة، وكان مقربا من السلطان ( 51)هو العلامة المسعود بن عمر الملقب بسعد الدين التفتازاني، صنف مؤلفات وهو ابن خمسة عشر    1

 .(PDF)، د ت، 4، ص"شرح شرح العقائد"النبراس : العزيز الفرهاوي أنظر محمد عبد . هـ324الأمير تيمور الأعرج، وكانت وفاته سنة 

من  سعد ل ؛ أنظر أيضا شروحات ك 13، ص 4112، 4مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط(: عبد الرحمن)البدوي  2

الغنية في أصول (: 332. عبد الرحمن الشافعي ت)؛  النيسابوري  النبراس  شرح  شرح العقائد لمحمد عبدالعزيز الفرهاري : الدين التفتازاني

 .3، 1، صص  5223، 5عماد الدين أحمد حيدر، مؤسسة الكتب الثقافية، لبنان ، بيروت، طالدين، تح 

رسائل في فضل الأندلس و ذكر رحالها، ضمن رسائل ابن حزم الأندلس ي، تحقيق إحسان عباس، بيروت المؤسسة العربية : ابن حزم 3

 .521، ص 4، ج5223، 4للدراسات، ط

ب، مع الملاحظة أن كلام السنوس ي في قضايا التوحيد كان الاعتماد فيه كثير /51، ورقة 54144عمدة أهل التوفيق، خ ح : أنظر السنوس ي 4

 .و تعتقد أن المقصود به هو أبو عبد الله محمد بن أحمد الشريف التلمساني صاحب مفتاح الأصول . على ابن التلمساني

 .533ص ، 5رياض النفوس، ج: المالكي 5

 .443تبيين كذب المفترى، ص : ابن عساكر 6

 .31المرجع السابق، ص (: ابراهيم)؛ التهامي  533، 512المرجع السابق، ص ص : سامعي  راجع 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

432 
 

عند دخوله حرقه  لغزالي الذي تمّ لأبي حامد حياء كتاب الإ ومثال ذلك . وبغضهم لحامليها ظاهراشديدا، 

اثم انكب عليه ،الأندلس
ً
 . ، وربما أوصلوه درجة التقديس1الناس قراءة و سلوك

          
ّ
أصول الفقه على وجه  -علم الأصول خوض في أنّ التدلّ على نا لا نعدم إشارات و مع هذا فإن

ه لم يبلغ ما بلغه الشافعية  م،13/هـ9ندلس والمغرب قبل القرن بلاد الأ بتواجد قد    -الخصوص 
ّ
رغم أن

على مستوى هذا  ،م لنا عمر الجيدي مجموعة من الخائضين في هذا الباببالمشرق، إذ قدّ فيه والأحناف 

 .2ما يجعله غير بعيد عن التطورات الحاصلة ببلاد المشرق وهذا  ،المجال

لم يظهر طفرة واحدة في بلاد  -أصول الدين أو أصول الفقه  -إنّ الاتجاه إلى الخوض في الأصلين          

ما مرّ عبر مراحل مثل بقية العلوم
ّ
تمثلت المرحلة الأولى الجنينية  ملامحه فيو مجمل  ،المغرب و الأندلس، و إن

 دافعًا للوصول إلى أبعد  ،المشرق محضنا دافئا في اعتماد
ً
شكل فيما تحدّ فيه خلال القرون الأولى، لتو عاملا

بالفقهاء، في حين كانت المرحلة  وعناية أمرائها ،باستقرارها المتميزة المرابطينالثانية في عهد رحلة المبعد 

لها شأنها ومظاهر قوتها على عهد الموحدين فيما  أصولية درسة مغربية أندلسيةلمفترة نمو وانتعاش  الثالثة

 لعبور العلوم والعلماء -بحكم موقعه -لخضم والحراك كان المغرب الأوسط بعد، وفي هذا ا
ً
ما جعله  ،مجالا

التي تميّزت عند  -كما يمكن أن نضيف فترة مابعد الموحدين  .3من المشرق  تدفقةيستفيد من فيض العلوم الم

رة استمرار الانتعاش بأنها فت –عند البعض بالتقليد والجنوح إلى علم الفروع  والتمسك بالمذهبية المالكية 

بالنظر إلى عدد الفقهاء الذين اهتموا بهذا المسلك، فالفوا فيه، وخاضوا في مسائله، وقد كان  لم الأصول،لع

لفقهاء المغرب الأوسط فيه القدح المعلى، أمثال المشذالي ناصر الدين والتلمساني صاحب مفتاح الوصول، 

 .يأتي ذكرهمرهم مما سوالمقري الجد صاحب القواعد، وابن خلدون وغي

برزت في شأنه قد  –أصول الدين أو أصول الفقه  -إلى أنّ الخوض في الأصلين أيضا و تجدر الملاحظة 

  ،مواقف متباينة، فإذا كان الموقف من أصول الفقه
ْ
لاعتبارات علمية هي  ،رفٍ صم ي يارِ تِ هو موقف اخ

قد  ،الموقف من أصول الدّين الذي هو علم الكلامحجام، فإنّ المتحكمة في مدى خوض العالم فيه أو الإ

                                                           

 .23، 24ص ، صدراسات في تاريخ الغرب الإسلامي(: محمد الأمين)بلغيث  1

نظر أيضا او  22-35، ص (في المذهب المالكي الأصوليون : ضرة الخامسةالمحا)محاضرات في تاريخ المذهب المالكي (: عمر)أنظر الجيدي  2

كما .و ما بعدها حيث أشار إلى مجموعة من العلماء في ميدان الأصول قبل عهد المرابطين  351المرجع السابق، ص : دراسة الخاطب أحمد

 حول تلك الأحكام دراسته إلى تطور التأليف الأصولي على عهد المرابطين رغأشار أحمد الطاهر في 
ً
م فروعية الدولة مما يطرح تساؤلا

 .الخاص بعلماء أصول الفقه والخوض فيه   12وانظر الملحق رقم   . الصادرة في حق المرابطين

الرباط ؛ و أنظر كذلك دراسة مهمة  5223، 51، مجلة دار الحديث، ع444-424علم أصول الفقه فيعصر المرابطين (: أحمد)أنظر الطاهر  3

 .42-45، تونس ص 54،4115،ع(مجلة البحث و الببليوغرافيا)، مجلة دراسات مغاربية التأليف الأصولي في المذهب المالكي(: محمد)ذويب : ـل



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

433 
 

 آخر
ً
وذلك نظرًا  .والإنكار والقبول والحاجة إليهأ التحبيذ،وقع فيه الناس بين التضليل و و  ،اتخذ سبيلا

و فهم  ،وأصول الدين على أساس عقلي ،طبيعة ميدانه، إذ الأمر يتعلق بإثبات العقائدو لحساسية الموضوع 

 ،فقط مجرد نصرة العقيدة، وعليه فقد انقسم الناس بين ناكر محرّم الخوض فيه وليس ،مضمون الإيمان

و ما ينبغي روايته  ،كتابه جامع بيان العلم و فضله( ـم1791/ه663. ت)يظهر ذلك حينما ألف ابن عبد البر 

و ابن قدامة المقدس ي  ،"ذم الكلام"الذي ألف ( م1711/هـ611ت )وحمله، وعبد الله الهروي 

 ،الذي ألف تحريم النظر في كتب أهل الكلام، وبين من استحسنه كأبي الحسن الأشعري ( م1113/هـ617ت)

 .1"رسالة في استحسان الخوض في علم الكلام"حينما صرّح بذلك في رسالة له بعنوان 

أبي وليد فترة لم يكن  االخوض فيهو  ،استحسانو الجدل و  ،الاهتمام بالكلام وجب التنبيه على أنّ         

أنّ الواقع المذهبي قد فرض على بعض أهل السنة الالتفات إلى هذا المصادر  بيّنو إنمّا ت ،الحسن الأشعري 

السياسية، حيث يشير الخشني في طبقاته الوقوف في وجه الفرق الكلامية و غايته الدفاع و كانت الذي  ،العلم

ف في فنّ الك الذيعثمان إلى سعيد بن محمد بن الحداد أبو 
ّ
مصاحبًا للإمام  كونه لام والجدل، و رغمأل

ه لم ،سحنون بن سعيد
ّ
 أن

ّ
أهل النظر والاجتهاد  ه منباعتبار  ،الكلامينضبط بتعاليمه في مجال الجدل و  إلا

 .2ولم يكن يتحلى بتقليد أحد ،القياسو 

جال ولة في هذا المضمن العلوم المتدا ماو موقعه ،بالمغرب الأوسط "الأصلين"و بالرجوع إلى الحديث عن        

قبل القرن " ول الأص"اء الخائضة في هذا العلم فإنّ الأسم ،الأندلسمدارس المغرب وفي نطاق الذي يقع 

خصبًا بمثل هؤلاء العلماء،  ما يسمح أن نعتبر هذا المجالنا بالمصادر لا تمدّ  بسبب أنّ  ،ضئيلة تعدّ ( م11/هـ6)

ا يجعل الحكم تجاهها في هذا ممّ  ،عن الظاهرة بشكل واضح جليوإنّ الدراسات الحديثة لم تمط بعد اللثام 

 تفحصعطينا بعض الملامح من خلال الدراسات حاولت أن تبعض ومع أنّ . الجغرافي غير دقيقالمجال 

 3شخصيات تداولت هذا العلم
ّ
 .ن التنقيبا يتطلب المزيد مممّ  ،أنّ الأمر لا يعدو أن يكون تلميحًا وتوجيها ، إلا

أبي و أبي الحسن علي بن ( م1711/هـ671ت)جعفر أحمد بن نصر الداودي  يبأإلى  البعضر أشافقد  

أبي يعقوب يوسف السدراتي و  ،أبي عبد الله محمد بن ابراهيم، و (م1115/هـ517 ت)القاسم محمد بن هيثم 

اوتي الوارجلاني، أبي عمار عبد الكافي التنبن أبي بكر الربيعي القيرواني، و و عبد الجليل  ،(م1195/هـ597ت)

و بعض ملامحهم  ،على مؤلفاتهم وتحدّث ـ(م1116ه511ت ابن الخراط)وإلى دور عبد الحق الإشبيلي البجائي 

                                                           

 .44-3المرجع السابق، ص : يراجع بدوي عبد الرحمن 1

 .و ما بعدها 532طبقات، ص : الخشني 2

 .و ما بعدها 512دراسات في التاريخ الوسيط للجزائر، ص : انظر عمارة علاوة 3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

434 
 

فكّ رموز للوصول إلى  ،يمكن سير وراءه ،ومع ذلك يبقى هذا التلميح بمثابة مؤشر وضوء خافت. 1الفكرية

يقدم  هنجد ،ث عن علماء تلمسانصاحب البغية الذي تحدّ فبالعودة إلى . نطاق الجغرافيهذا العلم في هذا ال

ه كان متبحرًا في ( م1161/هـ559ت)لنا إسم أبي الحسن علي بن أبي القاسم عبد الرحمن بن أبي قنون 
ّ
على أن

وقد بلغ هذا  ،"المقتضب الأشفى في اختصار المستصفى"و له تواليف كثيرة أنبلها  ،الفقه محققًا لأصوله

و يضيف ابن الأبار العالم أحمد بن عبد الله بن . 2ضاء الجماعة بعد أبي يوسف بن حجاجالعالم مرتبة ق

ه دخل حاضرة الجزائر و  ،الأصول و الفرائضالذي تميز بالفقه و ،البلسنيطمليس بن معاوية الأزدي 
ّ
دفن بأن

الفضل يوسف  يد أبعن نزعة العالم الفقيه الزاهالمصادر  كما تحدثت جلّ . 3ـم1156/ه 561أو  569بها سنة 

حيث  ،ثم عاد بعد زيارته أرض الحجاز إلى القلعة ،هرت و القلعة و المغرب الأقص ىالذي أقرأ بت ،النحوي  بن

ه كان  ،الفقه، وكان اهتمامه بأصول الدين و م1117/هـ513وفاته سنة كانت 
ّ
 ،الاجتهاديميل إلى النظر ووأن

 .4نافح عن الغزالي في زمن طال الإحراق مصنفاته قدو  ،يقوم على علم الكلامو 

و هو حسين بن علي بن  م11/هـ6ي عالم آخر برز في أواخر القرن و تكررت هذه الشخصية العالمة ف        

و الذي  ،الذي عاش بالمسيلة و القلعة و بجاية ،(م1115/هـ517ت)الصغير محمد المسيلي المعروف بأبي حامد 

التفكر "و كتاب  "النبراس في الردّ على منكري القياس"، و كتاب "لتذكرة في أصول الدينا"ترك مؤلفات منها 

انت له إحاطة بالظاهر و الباطن على نهج الإحياء، و قد ك "فيما تشتمل السور و الآيات من المبادئ و الغايات

 .5المعقول و المنقول و 

دراسة و تدريسًا و تأليفًا كدلالة  ،المغرب الأوسطكما تحضر بعض النماذج من العلماء الذين توافروا ب      

في هذا المجال، حيث تحدث ابن الأبار عن محمد بن عبد الحق بن على تعاطي العلوم العقلية مثل النقلية 

ه كان مشاركا في الفقه و علم الكلاموهو  ،سليمان اليفرني الندرومي
ّ
جامعًا بين  ،من أهل تلمسان، و ذكر بأن

إرشاد "العلوم العقلية من خلال كتابه و  ،"الاقتضاب في غريب الموطأ"رواية الحديث من خلال كتابه 

أمّا في بجاية فإنّ الغبريني  . 6م1111/هـ615و قد كانت وفاته سنة  ،"بغية المريد المستبصر المجتهدالمسترشد و 

ث عن أبي الحسن علي بن و التصوف، حينما تحدّ يعطينا إشارة أخرى عن عالم جمع بين العلوم العقلية 

                                                           

 .نفس المرجع و الصفحات 1

 .طج 541، ص 5بغية الرواد، ج(: يحيى) ابن خلدون  2

 .13، ص5التكملة، ج: أنظر ابن الآبار 3

 .و ما بعدها 313، ص 5كتاب العمر، مج: ح ح عبد الوهاب.  423: توشيح: القرافي  4

 .551كفاية، ص : التنبكتي 5

 .511، ص 4المصدر السابق، ج: ابن الأبار 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

435 
 

بالفقه وأصول  يذكر علمهف ،م1191/هـ697عمران بن موس ى الملياني المعروف بابن أساطير و المتوفى سنة 

ه كان يقرأ على بعضأيضا قد ذكر و  .علم الوثائقالتصوف و الدّين و 
ّ
الإشارات "أصحابه الخواص كتاب  بأن

 .1"التنبيهات لإبن سيناو 

يتبيّن لنا التوجه العام في المدرسة الفقهية المغربأوسطية التي مثلتها الأخيرة و بالنظر إلى هذه الشخصية        

د ذلك ، "التصوف"وك في جمعها بين العلوم العقلية و النقلية و السل ،بجاية
ّ
عدد من  من خلالوقد تأك

الذي كان  ،(م1199/هـ695. ت)بن أحمد الأنصاري الربيع علمائها، فالقرافي يشير إلى ابن الربيع عبد الحق بن 

 .2يحمل فنونا من العلم و الفقه و الأصلين و المنطق و التصوف و الكتابتين الشرعية و الأدبية

 بالمغرب ية الكلامية العقلية بتلمسان كان أكثر وضوحًا و تشكو يبدو أن ملمح المدرسة الأصول
ً
لا

الذين كانا  ،عالما تلمسان( عبد الرحمن أبوزيد و أبو موس ى عيس ى)الإمام  يالأوسط، فتتبع مخلفات ابن

 ،حقيقية لمدرسة تلمسان في هذا الشأن ةنوا يجعلنا نتأكد من وجود ،خصيصين بأبي الحسن المريني

تخرج عليهما عدد لا بأس  حيث، 3بعدما كانا ببرشك و انتهيا من الرحلة ،خصوصا بعد استقرارهما بتلمسان

لى أبي موس ى المنطق قرأ ع الذي ،كان أبرزهم الآبلي محمد بن ابراهيم بن أحمد العبدري  به من العلماء

ع به، ورحل إلى المشرق  م،1311/هـ917ابن النباء المراكش ي في حدود أخذ عن والأصلين، و 
ّ
و لازمه و تضل

 .4اكش و فاسثم عاد إلى تلمسان فمر  ،أصحابه فرسان المعقول عن ابن دقيق العيد و  -رغم مرضه  -فأخذ 

إلى النظر و الحجة،  ون يميل ،د من علماء تلمسان وبلاد المغربوكان الآبلي شيخ ابن خلدون و عد      

 الآبلي كما كان. 5الحديثةعقلية القديمة و الكثير من العلوم النقلية و  لديهمواجتمع  ،بالأصول و الكلام ون هتمي

ه   .6الاختصارات و شق الشروحالخوض في ويعيب على  ،من منتقدي طرق التعليم في زمانه الآبلي
ّ
لزم وأن

علم الآبلي عليه أخذ و ، السالك مسلك التصوف ،العباس ابن البناء زعيم المعقول و المنقول  االإمام أب

انتهت هذه المدرسة إلى تخريج عدد من الطلبة الذين مثلوا بلاد المغرب في  و . 7الحكمةالمعقول والتعاليم و 

                                                           

 .521المصدر السابق، ص : الغبريني 1

 .542توشيح، ص : القرافي 2

 .542، 542، ص ص هنفس 3

 .و ما بعدها 122، ص 5المصدر السابق ج: ؛ السراج 34ص : التعريف و الرحلة: ابن خلدون  4

 .ب/1لشريف،ورقة مجموع مناقب ابن عبد الله ا 5

 .142، ص 5ج: الحلل السندسية: السراج 6

بالحظ الوافر في علوم الهيئة، ( م5445-5414/هـ345 - 132)وقد اشتهر ابن البناء أحمد بن عثمان الأزدي . 31التعريف، ص : ابن خلدون  7

الحاجب، و شرح تنقيح القرافي،  تهى السول لابنوكانت له مؤلفات الحساب والنجوم، و كانت له تآليف منها مختصري الإحياء للغزالي ومن



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

436 
 

تلمساني، وابن الصباغ فكان منهم الشريف ال ،علوم العقلية و النقلية و التصوفمجال الدمج بين ال

و  ،الولي بن عبادو ابن عرفة و  ،أبو عثمان العقبانيو  ،ابن مرزوق الجدو  ،الشريف الرهونيو  ،المكناس ي

 .1غيرهمالعلامة ابن خلدون و 

 ،و صار أعلم أهل عصره بالإجماع ،سليل مدرسة الآبلي -أبرز علماء تلمسان-كان الشريف التلمساني 

هو 
ّ
، وفارس المعقول و : "باعتراف ابن مرزوق الجدّ، و أكد ابن خلدون ذلك حينما حلا

ّ
المنقول، بالإمام الفذ

قد أخذ عليه تلخيص كتاب ( أبو عبد الله)الأصول، و قيل أنّ ابن عبد السلام التونس ي وصاحب الفروع و

هذه المدرسة من الشريف التلمساني إلى ولديه و حفيده أبو يحي عبد  ثم تسربت تعاليم. 2أرسطو لإبن رشد

يجري على ترتيب أبيه و مذهبه في ( م1377/ه971 ت)الرحمن، إذ صار عبد الله بن محمد بن أحمد الشريف 

 ،مع ما بينهما من فروق ،الأبحاث و الأنظار والأنقال، و قد كان يحضر مجالسه الفاسيون و التلمسانيون 

كان التلمسانيون ، حيث اشتهر الفاسيون بالحفظ للمسائل و النقول، في حين 3لكل فريقه مطلبه فيوفي

و قد انتهت المدرسة التلمسانية في المعقولات و المنقولات إلى عالم العصر والإمام في  .4الفهميعتمدون العقل و 

 بجهد جهيد  ،ندر الوصول إليهاالذي انفرد بمعرفته إلى الغاية التي ي ،التوحيد محمد بن يوسف السنوس ي
ّ
إلا

 .5لا يعادلها ش يء من العقائد -رى خصوصا الصغ -وتوفيق عجيب، وقد صارت عقائده فيه 

لم تكن  و عالج مسائله بطريقة. 6لقد اشتغل السنوس ي بعلم الكلام كما اشتغل بغيره من الفنون      

الدراسات إلى تأثيرات السنوس ي من حيث أنّ وقد أشارت . 7الجميعوفي متناول بمنهجية متناهية  ،معهودة

عقائده اعتبرت من أهم عوامل تركيز العقيدة الأشعرية وترسيمها في بلاد المغرب، تقرر ذلك عن طريق عملية 

فكريًا، حيث كانت بسيطة مثلما كانت إلزامية وضوعية لهذه الفترة اجتماعيًا و مع مراعاة الشروط الم ،التعليم

 العقائد الأشعرية على الدرس . 8الكبارفي تعليم الصغار و 
ّ

بالجزائر أثناء وبقيت سيطرة المنهج السنوس ي في بث

                                                                                                                                                                                                 

دل على تضلعه في العلوم الكليات في المنطق و شرحها و شرح الحوفي، وله نظر في الكواكب والطلسمات و خط الرّمل و غيرها، ممّا يو 

 .141، ص 5المصدر السابق، ج:  التي تأثر بها الآبلي ومدرسته فيما بعد، راجع السراجالعقلية،

 .113، ص 5نفس المصدر، ج: ب ؛ السراج/1مجموع مناقب سدي يحي عبد الله الشريف و ولديه، ورقة  1

 .441، 441المصدر السابق، ص ص : ابن مريم 2

 .أ/13مناقب أبي عبد الله الشريف و ولديه، ورقة : مجموع 3

 .514كفاية ، ص : ؛ التنبكتي 533نفس المصدر، ص : ابن مريم 4

 .415، ص 4نيل،ج: التنبكتي صوف منهجه بالجمع بين الحقيقة والشريعة، باطنه حقائق التوحيد، وظاهره زهد و تجريدالسنوس ي المو   5

محمد السنوس ي إلى تقييد شرح فيه مختصر علم المنطق بطريقة الإيجاز و البعد عن الإكثار و الاختصار على المهم و هو تقييد في شرح  6

 .522إلى  541خ ح من ورقة  54145مختصر علم المنطق مجموع رقم 

 .42-43، ص ص 5224-5224، 3، حوليات جامعة الجزائر، عالإمام السنوس ي عالم تلمسان(: الربيع)أنظر دراسة ميمون  7

 .514، 515دراسات، ص ص : بلغيث 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

437 
 

 العقيدة الصغرى . بل سيطرت على معظم الأقطار الإسلامية ،العهد العثماني
ً
أم "وكانت أكثرها انتشارا

أخرى هي المنظومة  عقيدة ،وكان بالإضافة إلى عقيدة السنوس ي في الدرس. لاختصارها وبساطتها" البراهين

لأحمد بن عبد الله الجزائري المعاصر للسنوس ي، و كان من بين عوامل رواج هذه الأخيرة هو شرح  ،الجزائرية

بالإضافة إلى  ،جزائريةالمنظومة الاية عهود متأخرة عقيدة السنوس ي و السنوس ي لها، و هكذا بقيت إلى غ

 .1تعليمي المفروض اجتماعيًا و رسميًابمثابة البرنامج ال ،ة لأحمد المقري نّ إضاءة الدج

( م1676/ه177ت)زمن السنوس ي الإمام أحمد بن زكري ( قهاء الأصوليون الف) برز في هذا الصنف اكم    

ه صاحب الكفاية بالحافظ المتفنن والأصولي الفروعي و المفسر الناظم
ّ
، وتحدث السخاوي عن 2الذي حلا

ف في الفقه  3تقدمه في مجال أصول الفقه و المنطق
ّ
بغية "و في العقائد " مسائل القضاء و الفتيا" حيث أل

و هي عبارة عن نظم يزيد عن  ،"المنظومة الكبرى في علم الكلام"و " الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب

منظومته الكبرى في علم الكلام  فيذكر   ،ير ابن مريم إلى تآليفه العديدة، في حين يش4بيت( 577)خمسمائة 

و قد وقع سعد الله في حيرة حينما أشار إلى أنّ ابن  .5بيت( 1577)بأنها تزيد عن ألف و خمسمائة  تي قالالو 

ه قسمها إلى أربعة مراصد و  ،في علم الكلام سمّاها المراصد زكري وضع منظومة
ّ
خاتمة، و ذكر بأنّ وأن

و الرابع  ،" تعالىأفعال الله"الثالث في المرصدين الأوّل و الثاني لم يحصل عليهما مع المقدمة، في حين المرصد 

نبه إلى أنّ و . ورقة 15د في 3119دة بالخزانة العامة تحت رقم و ذكر بأنّها موجو ،" ما أخبرت بهالرسالة و "في 

لأبن زكري رجز سماه محصل المقاصد شرحه الورتلاني، و لا ندري إن كانت منظومة المراصد هي نفسها 

ق )ومع ذلك يقرر في الجزء الثاني من الكتاب بأنّ الورثيلاني في . 6مختلفان محصل المقاصد أم هما عملان

ه لم يتمه ،قام بشرح محصل المقاصد( م11/هـ11
ّ
 .7وأخبر بأن

نا لم نتحصل على شرح  ،و لأجل توضيح بعض الغموض مع ترك المجال لمزيد من البحث        
ّ
خصوصًا و أن

د ثبت له عنوان تكميل التقييد  3119طوط بالخزانة العامة تحت رقم نذكر بأنّ المخ. الورثيلاني للمنظومة

 تحليل التعقيد جاء في بدايتهو 

                                                           

 . 22، ص 4تاريخ الجزائر، ج: سعد الله 1

 .31كفاية، ص : التنبكتي 2

 .414، ص 5، ج5المصدر السابق، مج: السخاوي  3

تعريف الخلف برجال السلف ، تح محمد أبو الأجفان و عثمان بطيخ، مؤسسة الراسالة بيروت، المكتبة (: أبو القاسم محمد) الحفناوي  4

 .34، ص 3ق،5224، 5العتيقة بتونس، ط

 .طق 35البستان، ص : ابن مريم 5

 .21، 21ص ، ص5تاريخ الجزائر، ج: سعد الله 6

 .511، ص 4نفس المرجع، ج: سعد الله 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

438 
 

 هو ابن زكري الله رب أحمد   يقول عبد الله أحمد

 علم أصول الدين مع ما ألهما  و الله أشكر الذي قد أفهما

 لذاته على الذي به يجود بالحمد و الشكر لواجد الوجود   

 و ذاك مبناها و أصل شائع  أجمعت الشرائععليه قد 

 1للذات و الصفات و الأفعال   يعلم غالبا بالاستدلال

.......................  .......................... 

 من جواهر التوحيد أنفس الدرر   و بعد فالمقصود نظم ما انتثر

 مرصعا بأحسن الفوائد  ننظم عقدا منه للعقائد

 ى منه من النقول و وما ير             ين و المعقول لم أصول الدمن ع

 أجودها من جيد النصوص  النصوص ئسافيختار من ن

 يسهل الصعب على المريد   بالرجز المقرب البعيد

ه المطالب الأصلية ع  ود 
 
 و نكت المباحث العقلية   أ

.......................  .......................... 

 مما تعتبر به العقائد               سميته محصل المقاصد

 قض ى لنا بذلك المولى الصمد  أرجو به نيل سعادة الأبد

.......................  .......................... 

 أبوابها ثلاثة محكمة  ر  المقصود في مقدمةصينح

 الوصول  ذريعةتقديمها   قد احتوى كل على فصول 

                                                           

 .1235محصل المقاصد فيما تعتبر به العقائد، خ ح (: أحمد)بن زكري : مخطوط 1



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

439 
 

 مقاصد الكلامتضمنت    و في ثلاثة من الأقسام

 1به النفوس من عيوب سالمة  و في التصوف يكون خاتمة

نقول أنّ النظم الذي يزيد عن ألف وخمسمائة بيت  ،و لإزالة اللبس الذي وقع فيه البعض و منهم سعد الله

منسوب بالفعل لأحمد بن زكري، و وقوع الالتباس يعود إلى تصرّف أصحاب الفهارس و التراجم ( 1516)

 :والمتداولين للمنظومة في حين أنّ عنوانها مثبت في المنظومة و قد جاء آخرها

 الألفو نيف تألفت ب       أبياته ألف و نصف ألف       

 كان كمال النظم أول سنة       و عدة النيف مثل حسنة

 2كفى الإله شرّ كل فئة        ثمان مائةتسعين منه بعد ال

وتعدد أسمائها في الفهارس  ،لنسخرغم تعدد ا ،لقد تأكد لنا هذا المنحى في نسبه الكتاب لأحمد زكري      

خصوصا و أنّ بعض النسخ مبتورة أو غير واضحة، و ذلك ، 3مما يجعل اللبس قائمًا لدى البعض ،الأرشيفو

إصداره ضمن تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية لعبد الرزاق  بعد الإطلاع مؤخرًا على تحقيق تمّ 

أشار إلى المتوافرة و  ،وافرة على مستوى مكتبة الجزائردحمون حيث اعتمد على مجموعة من النسخ المت

 أ
ّ
ه أهمل النسخ المخزنة بالخزانة الحسنية بالرباطبالمغرب الأقص ى، إلا

ّ
و قد عمد الشيخ أحمد بن علي   .4ن

ائد في ر مختصر نظم الفوائد و مبدي الف"ه إلى شرح محصل المقاصد سما( م1519/هـ775ت )لمنجور الفاس ي ا

                                                           

لأحمد زكري تكميل التقييد و تحليل التعقيد : و قد عنون بـ 4453لقد تم الرجوع إلى المخطوط بالخزانة العامة بالرباط تحت رقم  1

بعنوان مخالف و أصلي هو محصل المقاصد مما تعتبر به العقائد لأحمد بن  1235ومقارنته بمخطوط بالخزانة الحسنية بالرباط تحت رقم 

 .زكري 

 .1235د؛ مخطوط خ ح ، رقم  4453مخطوط خ ع رقم  2

 الشفشاوني يذكرها باسم مكمّل المقاصد، الشفشاوني 3
ّ
، و في الخزانة العامة يوجد  تحت تسمية 512ص : اشردوحة الن: و مثال ذلك أن

 .د بالرباط 4453تكميل التقييد و تحليل التعقيد تحت رقم 

ون، دار المعرفة الدولية للنشر محصل المقاصد مما به تعتبر العقائد، تحقيق عبد الرزاق دحم(: أبو العباس أحمد)نظر ابن زكري ا 4

لأجل التعرف على تاريخ ورجالات المنطقة  5243الخزانة الحسنية أسستها الحماية الفرنسية سنة  .4155التوزيع، الجزائر، طبعة خاصة و 

مخطوط، وتميز هذه  41111قرابة  5235من خلال تراث ، ثم صارت مؤسسة مغربية بعد الاستقلال، وقد وصل عدد مخطوطاتها سنة 

ترمز " الجيم"ترمز لخزانة عبد الحي الكتاني، و" الكلاف"خاصة للأوقاف، و "القاف" مخطوطات قديمة، و" الدال" الخزانة بالحروف التالية 

 ......لخزانة العلامة الحجوي " الحاء"للباشا الجلاوي، و



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

440 
 

زكري وما وهو شرح مفيد يمكن الاستناد إليه في استيضاح الفكر الأصولي زمن ابن ". شرح محصل المقاصد

 .1يورد العديد من الآراء لعلماء المرحلة في هذا الشأن" المنجور "صاحب الشرح  لأنّ  ،قبله

 لجأف ،اهتم ابن زكري بالجانب العقدي أكثر على غرار ما اتبعه عصريه محمد بن يوسف السنوس ي       

شرح عقيدة ابن بغية الطالب في "وذلك من خلال مصنفه الموسوم بـ ،إلى شرح عقيدة ابن الحاجب

متن "حيث عمد إلى مؤلف أبي المعالي الجويني  ،كما كان لإبن زكري اهتمام بأصول الفقه. 2"الحاجب

اه غاية قد سمّ و  ،الحفظبغية التسهيل و  ،وقام على شرحه لطلابه ،و هو رسالة في أصول الفقه" الورقات

 .3المرام في شرح مقدمة الإمام

دمة في الأوسط خصوصًا قد احتل مرتبة متقمومًا والعقيدة ببلاد المغرب عتأكد أنّ التأليف في      

الفرق الكلامية المعادية قد أرجع البعض هذا إلى ذلك التراجع الذي أصاب مصاف التأليف والتدوين، و 

خصوصًا حينما انحاز أهل المغرب إلى المذهب  ،تقويتهتدعيمه و و الناس بالفكر السني  ستمساكوا ،للسنة

ف في مجال الأصول . 4لكي على عهد المرابطين و الحماديين تحديدًاالما
ّ
بغض النظر عن و من بين من أل

مفتاح "من خلال مصنفه  قيمتهبرز الذي تكان الشريف التلمساني  -الاختصاص في الفقه أو العقيدة 

على مستوى واسعا واهتمامًا  ،لمصنّف الذي لقي رواجًا كبيرًاوهو ا ،"الوصول إلى بناء الفروع على الأصول 

 5العلاقة بين الفروع الفقهية وقواعدها الفقهية وفق كليات مضبوطةاه ، حيث رسم محتو صوليالدرس الأ 

مع بيان المذاهب الفقهية الثلاثة، الحنفي و المالكي و الشافعي و كذلك الحنبلي و الظاهري أحيانا،  لدى

اه إلى لم يحصر المصنف نفسه في المذهب المالكي، بل تعدّ  حيثالأصل الذي ترد عليه كل مسألة خلافية، 

 .6مذاهب أخرى رغم صغر حجمه

                                                           

و قد عمد الدكتور عبد الرزاق دحمون إلى دراسته و تحقيقه في ثلاثة أجزاء، جزء في التعريف و التقديم و الجزئين الباقيين هي شروح  1

رح محصل المقاصد لإبن زكري، مختصر نظم الفرائد و مبدي الفرائد من ش(: هـ 221أحمد بن علي ت)المنجور : أنظر. علي المنجور  الرجز لإبن

 .، ضمن تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية4155طبعة خاصةون، دار المعرفة الدولية للنشر والتوزيع الجزائر،عبد الرزاق دحم تح

(: احمد)بن زكري  ؛4155صمة الثقافة الإسلامية سنة لرزاق دحمون إلى دراستها و تحقيقها ضمن تظاهرة تلمسان عاعمد الدكتور عبد ا 2

 . ط 4155بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب، تحقيق عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية،الجزائر،

غاية المرام في شرح مقدمة الإمام، تحقيق محند أوإيدر مشنان، دار المعرفة الدولية، الجزائر، طبعة خاصة ضمن (: أحمد)بن زكري : أنظر 3

والتحقيق عبارة عن رسالة ماجيستر بجامعة الجزائر نالها تحت إشراف الدكتور . 4155تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية سنة 

 .سين، كلية العلوم الإسلامية و يقع في جزئينمحمد مقبول ح

 .554دراسات، ص : علاوة عمارة 4

 . سيأتي بيان مفهوم القواعد والفروع والكليات والفروق، أنظر  في ذلك  الفصل الاول من الباب الرابع  5

 .414فركوس، ص   مفتاح الوصول، تح: الشريف التلمساني 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

441 
 

و من العلماء الذين خاضوا غمار علم الأصول ببلاد المغرب الأوسط يحضر محمد بن محمد بن أحمد      

الذي لم يُسبق إلى تأليفه، حيث يحتوي  ،قواعد الفقه هبكتاب( م1351/هـ957ت)المقري  ىبن أبي بكر بن يحي

وقد نقل من قواعده هذه عن ابن الإمام، و له كذلك اختصار  ،على أزيد من ألف و مائتي قاعدة فقهية

عمل من طب لمن "أما مصنفه . 1ه أيضًابالإضافة إلى شرح جمل الخونجي الذي لم يتمّ  ،المحصل ولم يكمله

ه قد اشتمل على فنون فيه أح" حب
ّ
واحتوى أيضا على كليات فقهية على أبواب الفقه في  ،اديث حكميةفإن

 . و على قواعد و أصول و اصطلاحات وألفاظ ،غاية الإفادة

به،  من أجل مداواة ابن خاله ممّا ألمّ  ،بدور الطبيب الحاذق هذا المصنّف من خلال -قام المقري 

  يو كان الذي أثار عزمي إليه، و حمل همّ : "يقول في مقدمته
ّ
بل خلاصتي، و بقية  ،ي رأيت محل ولديعليه أن

الكبير إن شاء الله سناءً، المرجو من رب العزة أن يجعل منه  ،على كبدي من قرابتي الصغير سنًا من يعزّ 

و محل والدي الشيخ الصالح ذي النفس الزكية و العقل الراجح  ،علي بن خالي ،للسلف ذكرًا جديدًا و ثناءً 

و شرع يتكلم ببعض ألفاظه بين الصبيان الكتاب،  ،بكتاب الشهاب بن عمر المقري، ولعأبي عبد الله محمد 

تقان و الإلمام، في غاية الإ ،و هو كتاب موضوعه أصول الفقه .2فخشيت أن لا يرجع عليه العناء بكبير فائدة

فعمل على توجيه ابن خاله و أهل زمانه إلى  ،لم تعجبه طريقة الدرس الأصولي آنذاك المقري ويظهر أنّ 

 .يبلغ بهم المنتهى في السيطرة على هذا الباب ،مختصر شامل

في الدرس الفقهي بالمغرب  البارز  حضور ال -أصول الفقه و أصول الدين  -لقد كان لعلم الأصول        

ض في العلوم النقلية و العقلية الأوسط، و هذا يدّل على التوجه العام الذي سلكه هؤلاء الفقهاء في الخو 

 .و الجدول التالي يبيّن مدى حرص علماء المغرب الأوسط على ذلك. الاهتمام بفقه الفروع و الأصول معًاو

 المصدر التخصص و الملاحظة الفقيه

لاتي جبن أبي الروح المنعيس ى 

 م1363/ه963 الزاوي ت
 113الديباج،  الفرائضاهتم بأصول الفقه والفروع و 

الي ذبن موس ى المش عمران

 م1365/هـ965

فقيه محصل أصولي له في المنطق و 

 الجدل
 116وفيات الونشريش ي، 

                                                           

 .444كفاية، ص : ؛ التنبكتي 443المصدر السابق، ص : ن مريم؛ اب 441توشيح، ص : نظر القرافيا 1

عمل من طب لمن حب، تحقيق بدر الدين بن عبد الإله العمراني الطنجي، دار الكتب العلمية، بيروت (: هـ 312أبو عبد الله ت)راجع المقري  2

 .444كفاية، ص : ؛ التنبكتي 4114ط 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

442 
 

بن أحمد بن عبد الحق  منصور 

 ـم1311/ه911الي ولد ذالمش

 محصل للأصلين على طريقة الأقدمين

 و المتأخرين

 165توشيح، 

 619كفاية، 

 يحي بن موس ى الرهوني

 م1396/هـ995. ت

عن أبي العباس بن إدريس  أخذ الفقه

 البجائي و الأصول عن الآبلي

 119وفيات الونشريش ي، 

 639: ابن فرحون 

 عبد الرحمن الوغليس ي البجائي

 م1316/ه916. ت

لي محدث له الأحكام فقيه أصو 

 "الوغليسية"الفقهية 

، ص 1تعريف، ق: الحفناوي 

93. 

 عيس ى بن مخلوف بن عيس ى المغلي

 م1366/هـ966. ت

أصولي و كلامي، رحل إلى  فروعي و 

 العراق
 115كفاية، 

أحمد بن أحمد أبو العباس 

 الغبريني

 م1375/هـ 976. ت

 له معرفة بأصول الفقه و فروعه

 و النوازل 
 131المرقبة العليا، 

ن موس ى الزواوي براهيم بن فائد ب

 م1665/هـ169. القسنطيني ت

له تلخيص المفتاح سماه تلخيص 

 التلخيص

، ص 1، ج1السخاوي، مج

116 

 77: كفاية

ابن عمار محمد بن محمد بن 

 أحمد
 179: توشيح خذ عن ابن خلدون أأصولي 

 محمد بن إبراهيم الفهري البجائي

 م1617/ه111. ت
 115: توشيح عالم بالأصلين و الخلافيات و الجدل

محمد بن أحمد بن النجار 

 م1663/ه166. ت التلمساني
 القواعدفقيه أصولي شرح المفتاح و 

 611كفاية، 

 179البستان، 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

443 
 

سعيد بن محمد العقباني أبو 

 م1677/ه111عثمان ت

 

شارح ابن الحاجب الأصلي و العقيدة 

 البرهانية

 139وفيات الونشريش ي، 

 157: ابن مريم

محمد بن محمد أبو الفضل 

 م1661/ه165. ت المشدالي

أحد أذكياء العالم، أصولي كلامي، 

 دخل مصر

 663، 1ج: السراج

 116ص  1، ج5مج: السخاوي 

 أحمد بن حسين بن علي بن قنفذ

 م1671/هـ 117. ت
 الحاجب الأصليوابن شرح الخونجي، 

 31، ص 1ق: الحفناوي 

 667، 1السراج، ج

 حمزة بن محمد بن حسن البجائي

 م1675/هـ771. ت
 65ص : توشيح له في الأصلين و المنطق

هـ 171ابن خلدون عبد الرحمن ت

 م1676/

 ألف في أصول الفقه و المنطق

 لخص محصول الرازي . و الحساب

 و كتب ابن رشد

 657، 1ج: السراج

وسف بن ابراهيم سليمان بن ي

 م1613/ه119ي الحسناوي البجائ

 اهتم بالأصلين و الفرائض و الحساب

 و المنطق
 136كفاية، ص 

 195. ابن زاغو أحمد بن محمد ت

 م1691/ه
 99ص  ،1الحفناوي ق درّس الأصول 

قاسم بن سعيد بن محمد 

 العقباني

اهتم بابن الحاجب الأصلي، و له في 

أصول الدين و جمل الخونجي في 

 المنطق

 151ص : توشيح

 171ص : كفاية كان بصيرا بالفقه و الأصول  ابراهيم التازي نزيل وهران



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

444 
 

 .51ورقة: النجم الثاقب م1661/هـ 166. ت

   51 ص :البستان

. ت  القسنطينيأحمد بن يونس 

 م1696/هـ 191

 

 61: كفاية تفقه على البرزلي في الأصلين

أحمد بن عبد الله الزواوي 

 م1697/هـ116. ت الجزائري 

له منظومة في علم الكلام شرحها 

 السنوس ي
 169: الفوائد قطل

محمد بن عمار بن محمد بن 

 أحمد
 179: توشيح فقيه أصولي أخذ عن ابن خلدون 

 عبد الرحمنالحوض ي محمد بن 

 م1575/هـ 717. ت
 فقيه أصولي، شاعر مكتر له العقائد

 659ص : كفاية

 131: البستان

 الخزرجي محمد بن أبي العيش

 م1576/هـ 711. ت
 فقيه أصولي مفتي

 173، 1بغية الرواد، ج

 131: ابن مريم

بـــــــــــن أحمـــــــــــد شـــــــــــقرون بـــــــــــن محمـــــــــــد 

بـــــــــــــــــــــــن أبـــــــــــــــــــــــي جمعـــــــــــــــــــــــة الـــــــــــــــــــــــوهراني 

 م1513/هـ 717ت

 166ص : كفاية أستاذ مقرئ متكلم

أحمد بن سعيد البجاوي النقاوس ي 

 م16/هـ 1. ق

جمع بين المنقول و المعقول و بين 

 الفنون و علم الكلام

 55: كفاية

 11، ص 1مج: كتاب العمر

كما اشتهر عدد من هؤلاء الفقهاء الأصوليين بالرّحلة إلى خارج المغرب الأوسط قصد الاستزادة من       

شارك هؤلاء في الحركة العلمية فالأصول، في منهم من كان متضلعًا و  ،لإكراهات دفعتهم إلى ذلك أو  ،العلوم

وقد وُجد عدد منهم بالمغرب . بهفي البلد الذي حلّ  حقلصار المرجع في هذا الو  هات،بما لديهم من أداء و توجّ 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

445 
 

بالخارج يسوق إلينا ابن فرحون ومن نماذج هذه الفئة التي استقرت  ،فريقية و الأندلس ومصر والشامإو 

في علوم عدّة منها  الذي كانت له اليد الطولى ،(م1363/ه963ت)لاتي جولي عيس ى أبو الروح المنالعالم الأص

  ، وارتقى إلىهاجر نحو مصر و اشتهر هناك قدو  ،الأصول 
ّ
د منصب رئاسة الفتوى في المذهب المالكي بالدّيار تقل

 ،الإمام في أصول الفقه ،بن موس ى الرهوني ىت مصر وفود الفقيه الحافظ يحيكما شهد. 1المصرية و الشامية

وقد استوطن القاهرة  ،على أبي العباس أحمد بن إدريس البجائي، وتفقه في الأصول عن الآبلي والذي تتلمذ

 . 2بعد أن حج مرتين

إلى   -م 1376/ه976بجرجرة سنة  دو ولالم – ودخل ابراهيم بن فائد بن موس ى بن هلال القسنطيني    

ومنهم عبد الواحد الغرياني و القاض ي  ،أخذ الأصليين هناك عن مشايخهاف ،ونس باحثا عن الفقه و المنطقت

 -  (م1631/هـ 136. ت)صاري أبو عبد الله محمد بن قاسم بن عبد الله الأنأمّا   .3أبي عبد الله القلشاني

غادرتها مبكرا  قد عائلته فهو المنسوب إلى تلمسان، وكانت -بتلمسانالمعروف بالرصّاع نسبة لمهنة أحد آبائه 

قراء و علم الفقه تدرج في القضاء إلى أن تولى قضاء الجماعة، كما اهتم بالإفتاء و الإفتعلم، ثم  ،إلى تونس

 .4المنطقوأصول الدين و 

يه ابني الإمام إلى المغرب تزعمها بالمغرب الأوسط كل من الآبلي و شيخ تدت المدرسة الأصولية التيام  

( م1677/ه111 ت)محمد العقباني التلمساني وذلك حينما رحل العالم الأصولي سعيد بن محمد بن ،الأقص ى

كان ذلك زمن السلطان أبي عنان، وقد أحصيت سنوات قيامه على ولى القضاء هناك بسلا و مراكش، و لت

ه ينحدر من أسرة عالمة . أربعون سنة فكانت ،القضاء بكل من بجاية و تلمسان و سلا و مراكش
ّ
و معلوم أن

 .5كان لها باع في إثارة الفعل الثقافي و الفكري ببلاد المغرب

الذي كان ( م1617/هـ 111. ت)ورحل إلى المشرق و الأندلس و المغرب محمد بن ابراهيم البجائي 

ا في الكلام، و كان من اهتماماته 
ً
للإمام أبي حامد " المستصفى"تقص ي قاضيا متمكنا من علم الأصول حاذق

تزامنت رحلة محمد بن ابراهيم  و . 6الغزالي، إذ عمل على إزالة ما كان فيه من تصحيف وجعل عليه تقاييد

الأصولي مع رحلة عالم واسع الاطلاع بالأصلين والعربية وهو حمزة بن محمد بن حسن المغربي البجائي الذي 

                                                           

 .424المصدر السابق، ص : ابن فرحون  1

 .341ص : نفسه 2

 .41توشيح، ص : القرافي 3

 .134، ص 5الحلل ، ج: السراج  4

 .511المصدر السابق، ص : أنظر ابن مريم 5

 .512؛ عمار هلال علماء جزائريين، ص  441ص : توشيح 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

446 
 

أبي القاسم المشذالي وابنه أبي عبد الله محمد، وقد دخل يد على  هلمذتت وكان م،1679/هـ177في حدود  ولد

و كانت وفاته سنة  ،واستقر بها ،بعد الحجم 1655/هـ157، ثم حلّ بالقاهرة سنة م1656/هـ 151تونس سنة 

 .1م771/1679

ين رحلوا من الذ ممن احتك بهم هؤلاء العلماء -و تخبرنا المصادر بأنّ عددًا من علماء مصر و تونس      

منهجهم وأسانيدهم وطريقة بوأخذوا  ،قد استفادوا من تعاليمهم -المغرب الأوسط نحو هذه الأوطان

رت بفضل هذه الرحلة في  ،مما يعني أنّ مدرسة المغرب الأوسط في مجال الفقه والأصول  ،تعليمهم
ّ
قد أث

ه أخذ عن أبي  ،مناهج علماء مصر و تونس، حيث يشير القرافي إلى عمر بن محمد بن عبد الله القلشاني
ّ
أن

 ( م1617/ه116ت)ا علي بن عبد الله السنهوري مّ أ. 2عبد الله بن مرزوق عالم تلمسان الشهير
ّ
ق في فقد تحل

 .3و أخذ عنهما محفوظاتهما ،واوي درس كل من أحمد البجاوي و ابراهيم الز 

ولا يمكن إهمال الأدوار التي قام بها علماء الأندلس الذين وفدوا على حواضر المغرب الأوسط      

أثمرت تصانيف و تلاميذ و جدالات و آراء في  جرة الأندلسية نحو بلاد المغربفاستفادوا وأفادوا، ذلك أنّ اله

ذلك القسط الوفير، إذ تشير الدراسات إلى آثار تلك العلاقة ثقافيا وكان لعلم الأصول في  ،حلقات الدرس

كان بارعا و  ،الذي سكن بجاية( م1119/ه511 ت أبي مطرف)ة بوفود علماء أمثال أحمد بن عبد الله بن عمير 

ه أخذ  ،طريقة الأقدمين( م1161/هـ667. ت)أحمد بن خالد أبو العباس في أصول الفقه، كما مثل 
ّ
و رغم أن

 أنّ فضله في رواج كتاب الإشادات والتنبيهات لابن سينا قد  ،أبي العباس الغبريني شيئًا من المنطق عن
ّ
إلا

 661 ت)بن محمد بن عبيد الله النفزي  وأضافت الدراسات العالم عبيد الله. بات واضحًا تجاه تلامذة ببجاية

 .4و الصليبيكأحد أقطاب علم الأصول الوافدين على بجاية بسبب الغز ( م1165/ه

سواء الذين استقروا أوالذين رحلوا نحو  -هكذا مثلت هذه النماذج من علماء المغرب الأوسط       

أصول الدين و أصول "التواجد القوي لعلم الأصول بشقيه  -من العلماء الوافدين إلى حواضره  أو ،الآفاق

 ،الأصولية التي كانت بداياتها بالمشرق ، و اندرج بذلك المغرب الوسط بجهد هؤلاء ضمن المدرسة "الفقه

إلى أن صار لبلاد المغرب مدرسة  ،وواكبت التطورات الحاصلة في مجال الفقه و الكلام منذ ذلك الحين

                                                           

 .144ص  5المصدر السابق، ج: ؛ السراج 144المصدر السابق، ص : القرافي 1

 .551نفس المصدر، ص : القرافي 2

أما ابراهيم فهو ابراهيم بن فائد بن موس ى  هـ 223. و أحمد البجاوي هو أحمد بن عبد الله الزواوي الجزائري ت.554نفسه، ص : القرافي 3

: ؛ السخاوي  413لقط الفرائد، ضمن ألف سنة من الوفيات، تح محمد حجي، دت، ص : أنظر ابن القاض ي هـ،  233. الزواوي القسنطيني ت

 .551، ص 5، ج5مجالمصدر السابق، 

 .544، 551، ص 5223، 54، س 44، مجلة المؤرخ العربي، ع العلاقات الثقافية: دراسة أبو دياك راجع 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

447 
 

إلى ابن خلدون والشاطبي كنموذجين للعبقرية المغربية في هذه المدرسة انتهت  ،متخصصة في مجال الأصول 

 ،والتي كان لها نتائج ملموسة بلغت تأثيراتها عمق المشرق ومنابره ،تطور حركة العلوم النقلية والعقلية

 .بالشام والحجاز ومصر، و مثلت الجناح الآخر للعالم الإسلامي في مجال العلوم

بالمغرب الأوسط على غرار بروزه بالمشرق  برز هذا الفنّ     (:الفرضيون )الفقهاء الفارضون  - ج

ضة أي مفروضة، و الفرض نصيب مقدر شرعا للوارث، والعالم بهذا وعموم بلاد المغرب، والفرائض جمع فري

و هي التركات سواء بالفرض أي  ،الفن يقال له فارض و فرض ي، وقيل أنّ المراد بها مسائل قسمة المواريث

 هو :"في المقدمة بقوله ابن خلدون  قد احسن تعريفو  .1أو بالتعصيب أي بغير نصيب مقدر ،بالنصيب المقدر

. شريف لجمعه بين المعقول والمنقول، والوصول بواسطته إلى الحقوق في الوراثات بوجوه صحيحة يقينية فنّ 

ه باب  ؟من كم تصح باعتبار فروضها ،وصحيح سهام الفريضة ،يهتم هذا العلم بمعرفة فروض الوراثة
ّ
وأن

 . 2من أبواب الفقه

ره وسيلة دقيقة في تحقيق العدالة المادية بين أفراد في اعتبا ،وتكمن أهمية هذا الفن من خلال تعاريفه       

تعلموا  " :وقد جاء في الحديث العدالة،و  الفهمب ينتمييز المولذا كان هذا العلم من اختصاص الفقهاء  المجتمع،

ه نصف العلم ،الفرائض و علموه الناس
ّ
وقال أيضا . 3"وهو أول علم ينس ى، وهو أول علم ينزع من أمتي ،فإن

  .4"العلم ثلاثة و ما سوى ذلك فضل، آية محكمة و سنة قائمة و فريضة عادلة:"الصلاة و السلامعليه 

مه  ذمن ،تطور هذا الفن كبقية العلوم
ّ
عهد النبوة إلى زمن متأخر، كما برزت فيه مؤلفات تنظ

يا الفرائض وقد جرت العادة والعمل في قضا. هج لتدريسه، وذلك بالنظر لأهميته في حياة المسلميناومن

هدف تإلى أن ظهرت طريقة الكسور، إذ  ،الصحيح من الأعداد ةعتماد الناحية الحسابية على طريقا

 ويكون لكل واحد منهم سهام صحيحة، استخراج أقل عدد صحيح ينقسم على أهل الفريضة،إلى ن ايقتالطر 

                                                           

1 

- 

تاريخ القضاء (: عبد الوهاب)أنظر خلاف : ، هناك تفصيل مهم في القضاء الأندلس ي315، ص 4المرجع السابق، ج : عبد المقصود  أبوعبية 

 .113، ص5224، 5هـ، المؤسسة العربية الحديثة، ط1نهاية ق في الأندلس من الفتح إلى

 .343المقدمة ص : ابن خلدون - 2

، 5كتاب الفرائض،باب الحث على تعلم الفرائض، دار الجيل ، بيروت،ط: سنن ابن ماجه(: ه434ابن ماحة ت )محمد بن يزيد القزويني    3

 .4352، حديث رقم 424،ص3، ج5222

كتاب التلخيص في علم الفرائض، تح ناصر بن فنخير الفريدي، مكتبة العلوم و الحكم، (: هـ331بن إبراهيم الفرض ي تعبد الله )الخبري  - 4

 .34،34، ص 5، ج5351المدينة المنورة، ط



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

448 
 

 بعد عمليات حساب ،وكان لا يتحقق ذلك وفق الطريقة الحسابية الصحيحة
ّ
لكن باستعمال  .1ية متعددةإلا

 .طريقة الكسور تفادى الفارضون الحرج الذي كانوا يعانونه

أحمد بن محمد بن  الفقيه الفارضالذين تأثر بهم علماء المغرب الأوسط هذا التخصص كان من روّاد             

وكانت وفاته سنة . بإشبيليا مرتين أشرف على القضاء ، الذيالحوفي شبيلي أبو القاسمخلف الكلاعي الإ 

، وقد (المتوسط و الصغيرالكبير و )له في الفرائض تصانيف وكانت بعلم الشروط،  م، كما اشتهر 1171/ه511

في هذا  م13/ه9قخلال منتصف  و كان ممن برز في .2لعلمه بمسائله وضبطه لأصوله ،بلغ درجة الإجادة فيه

والمتوفى سنة  م1113/ه677 عام ولدالمالوشقي المكنى أبو إسحاق العلم ابراهيم بن أبي بكر التلمساني 

 عشرينلم يتجاوز الو  ،نظم في الفرائض أرجوزته المحكمة، والذي كان شاعرا أدبيا محسنا م،1171/ه679

و نالت الشهرة الواسعة، مثلما تلقوا قصائده  ،ها الناس بالاهتمام الكبيراالقصيدة التي تلق ي، وه3عاما،

 .4في المدح و السيرالأخرى 

رت على عهد أبي القاسم عبد ، إذ صاتهفقد تطورت طريق ،أما من حيث مسألة حساب الفرائض      

التي لا  ،حيث اخترع هذا الأخير طريقة الكسور البديعة ،القرش ي في متناول عدد من الناس ىن بن يحيالرحم

بقدر ما هي صحيحة سريعة دقيقة في إعطاء كل صاحب ميراث  ،و لا كثرة حساب ،تحتاج إلى كبير عناء

ه الذي اهتمّ بشرح فرائض الحوفي، و يُبْرز هذا تصنيفُ  ،5عثمان سعيد العقبانيفرضه، ثم طورها بعده أبو 

غاية في التنظيم و التدقيق، مفصلة المراحل  جاء ، حيثسطرا 35ورقة في كل ورقة  137المؤلف من 

ة جداول، وهي التي قام عليها  الفقيه القلصادي الشهير فنسخها لصالحه، و سار عليها دّ مدعّمة بع ،والحقوق 

ا يعني أنّ ،  ممّ 7وهو نفس الكتاب الذي قرأه الرّصاع على سعيد العقباني سماعا مرارا. 6في الدرس والتطبيق

ة زمن العقباني سعيد، المصنف هذا كان ذا شهرة واسعة، و أنّ تلمسان كانت قبله العلوم النقلية والعقلي

                                                           

، سنة 11ملتقى المذهب المالكي، عين الدفلة الجزائر ، ع  هـ و تاثيرها من علماء الفرائض،2المدرسة الجزائرية في ق (: منير)التليلي  -1 

 . 342م، ص 4112

 قوت يومه كان من اقتنائه الحوت من . 543الإكليل و التاج، ص: ؛ القادري  31، ص 5التكملة، ج: إبن الأبار - 2
ّ
ذكر من مناقبه أن ومما ي 

 ، 414شرف الطالب، ص : راجع ابن قنفذ. صيد يده 

 .524المصدر السابق، ص: ؛ وأنظر  أيضا إبن مريم532لمصدر السابق، ص ا: إبن فرحون  - 3

   4ورقة . 5112. نظر مجموع فيه التعاريف بالتلمساني ناظم الأرجوزة في الفرائض، خ ح مجموع رقما - 4

  .342المرجع السابق، ص : منير التليلي - 5

 .الرباط، المغرب. ح.، خ4554ع رقم شرح فرائض الحوفي مجمو (: سعيد بن محمد)العقباني : راجع - 6

 .533،  ص 5213فهرست الرّصاع، تح محمد العنابي، المكتبة العتيقة، تونس، ط(: ابو عبدالله الانصاري ) الرصاع - 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

449 
 

ذيوع مما دفع إلى نشر مصنفه و  ،و تلمسان وسلا و مراكش وربما كان اسقضاء سعيد العقباني لكل من بجاية

 .1شرحه لفرائض الحوفي

ما  كانت هناك شروح أخرى  ،ولم ينفرد سعيد العقباني بالشرح على فرائض الحوفي فقط     
ّ
و إن

فه أحمد بن عثمان الأزديأما ذلك ومثال  ،وجدت قبله و في زمانه أيضا
ّ
الشهير بابن البناء في الحساب  ل

 أنّ شرح العقباني كان  ، 2و في علوم عقلية أخرى  ،شروحهو 
ّ
ة و ال من إلا

ّ
.  تفصيل ما دفع إلى الإقبال عليهالدق

أحمد بن محمد الشيخ الفقيه يبرز  ،شرح فرائض الحوفي ،عن أبي عثمان سعيد العقباني واأخذالذين ومن 

، هذا الأخير الذي اهتم أيضا بشرح التلمسانية في ( م1661/ه165ت) المصمودي المعروف بابن زاغو

 .3الفرائض

ت )بن محمد يانتهت هذه الجهود في علم الفروض من قبل هؤلاء العلماء إلى القلصادي عل 

 ،م1661/ه166العقباني سنةفرائض ل االذي أخذ الفنون عن ابن زاغو، و كتب بيده شرح ،(م1616/ه171

قراءته عن الشيخ أبو الحجاج يوسف الزيدوري الشهير في علوم " تمهيد الطالب"كما ذكر في مؤلفه 

و فرائض الحوفي بطريقتي التصحيح و الكسور،  ،الرياضيات والتصوف، حيث قرأ عليه تلخيص ابن البناء

ن الزيدوري من علماء تلمسان المعروفين بحمعهم وأخذ عنه التلمسانية لصاحبها ابراهيم التلمساني، وقد كا

 .16614/ه165وأنّ وفاته كانت بالوباء سنة  ،بين الباطن والظاهر

ل كل من ابراهيم الوشقي و سعيد العقباني و ابن زاغو و القلصادي حلقات ضمن سلسلة مهمّة    
ّ
مث

من حيث اعتمادها  ،كبير في ذلك الزمانالالرواج  التي لقيتو  ،في دراسة علم الفرائض على الطريقة الحوفية

جد عدد غير طريقتي الحساب الصحيح والكسور، ولكن هذا لا يعني انحصار الاهتمام في هؤلاء فقط،  وإنمّا و 

عددهم لعدة  حيث لا يمكن حصر  -بعلم الفرائض على مستوى المغرب الأوسط  عنايةقليل في مجال ال

ت المصادر على توافر عدد منهم، إذ يش ،متقدمةوربما يعود هذا إلى أزمنة  - اعتبارات
ّ
ار إلى بّ ير ابن الأ ولكن دل

وهو  ،و استوطن مدينة الجزائر ،رحل من بلنسية الى المغرب الأوسط ،عالم فقيه أصولي اهتم بالفروض

 قدثر الأندلس ي بالمغرب الأوسط، و أحمد بن عبد الله بن خميس بن نصرون المكنى أبا جعفر، وهو يمثل الأ

                                                           

 .542كفاية، ص : التنبكتي - 1

 .141، ص5الحلل، ج : الوزير السراج - 2

 .31، ص5تعريف الخلف برجال السلف،ق(: محمدأبو القاسم )، الحفناوي 11.15كفاية، ص ص : التنبكتي - 3

" تمهيد الطالب ومنتهى الراغب : ، خ ح، الرباط، المملكة المغربية؛ القلصادي55133،  4554شرح الفرائض للعقباني، رقم :  مجموع - 4

 .511،515، ص ص"الرحلة



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

450 
 

.  1، ولكن تؤكد دفنه عند باب الفخارين على ساحل البحرم1156/ه561أو  569اختلف في سنة وفاته بين 

بن عمارة الشريف الحسني،  ىه هو أبو طاهر عمارة بن يحي6تحدث الغبريني عن عالم آخر من أهل القرن و 

ما زالت شوكتهم على بجاية والذي ذكرت له تآليف في علم الفروض  منظومة،  وقد كان زمن بني غانية، وحين

 .2دينحلمو وغادرها هؤلاء تعرض هذا العالم إلى محنة من قبل ا

يفد إليها العلماء للتدريس في شتى العلوم منها  ،كانت بجاية مدرسة بارزة ضمن مدارس بلاد المغرب     

 ،(م1161/ه667ت)حيث يشير القرافي إلى حلقة درس الإمام محمد بن محمد بن أبي بكر ،علم الفرائض

كانت وفاته و  ،ائض و الحساب، و هو قلعي الأصلوبالخصوص الفر  ،كان اهتمامه منصبا على الفقه والذي

الفقيه  بجائيةالربما كان من ثمرة تطورات هذه الحلقة على المدى البعيد أن تخرج من المدرسة و  .3ببجاية

 جدل أبو موس ى عمران بن موس ى المشاللعالم بالفروض والمنطق و الأصول و ا
ّ
-1191/ه965-697)الي ذ

 ،حاضرة الجزائر الى -المفروض عليها نتيجة الحصار  -فرّ منها  ، ثمّ عاش و تعلم و درس ببجاية الذي، (م1365

عمد فيها إلى إقراء ما  ،حلقة درس و كوّن هناك ،منها استدعاه صاحب تلمسان أبو تاشفين فدخل تلمسانو 

ت المصادر على أنّ بجاية .4الفرائضفنّ ومنها  ،تخصص فيه من العلوم
ّ
كانت تعج بالعلماء ذوي  وهكذا دل

منها بلاد المغرب  ،التخصص، والذين غادروا بجاية في ظروف مختلفة إلى وجهات متعددةالشهرة و 

الذي دخل الأندلس مرورا  ،ومن هؤلاء أشارت المصنفات إلى منصور بن علي بن عبد الله الزواوي  أوالأندلس،

و على رأسهم الامام  ،، فكان بها تدريسه و درسه و تعامله مع علماء الأندلسم1351/ه953بتلمسان سنة 

ر بههذا الأخير الذي أخذ عن أبي علي الزواوي  الشاطبي،
ّ
 .5، وتأث

فإنّ الونشرس ي ،الشهير بأرجوزتهو  ،السالف الذكر (م1171/ه677ت )ى ابراهيم الوشقي ضافة الوبالإ    

هو محمد بن أحمد بن ابراهيم بن محمد التلمساني سليل  ،أشار إلى عالم آخر كان له رجز في الفرائض

انت سنة كفوفاته  أمّاو  م،1191/ه696 عامذكر بأنّ ولادته كانت  الذي ،إسحاق إبراهيم الوشقي يحفيد أبو 

 ممّ . 6م1363/ه966
ّ
 أنّ الجد على ما يظهر ا يعني أنّ الحفيد تأث

ّ
ر بالجد في مذهبه في العلوم و الفرائض، إلا

 .كان أكثر شهرة بفضل السبق و التأثير

                                                           

 .13، ص5التكملة، ج: أنظر ابن الأبار - 1

 31،33 عنوان ، صص: ـ  الغبريني  2

 .442توشيح، ص : القرافي - 3

 32،ص 5المرجع السابق، ق : ، الحفناوي 414كفاية، ص : ، التبكتي534المصدر السابق، ص : القرافي - 4

 .412، ص 4نيل، ج: ، التنبكتي435المصدر السابق، ص : ابن مريم - 5

 .543سنة من الوفيات، ص  5111: الونشريس - 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

451 
 

صل ببجاية و تلمسان في هذا العلم، و لم يكن علماء حاضرة قسنطينة ليبتعدوا عن ذلك التطور الحا      

كان رائدهم في ذلك أحمد بن حسن بن علي بن قنفد و  ى مدارسها وحلق علمها،جلبه إلبل برز منهم من 

و ابن ، بي القاسم بن باديسأخذ العلم عن الحسن بن أ الذي ،(م1671/ه117ت )الشهير بابن الخطيب 

و بقي هناك . م1351/ه957كانت له رحلة في طلب العلم من قسنطينة إلى المغرب الأقص ى سنة  كما عرفة،

كان منها قسط  ،صنف بعدها مصنفات عدة في شتى العلوم العقلية و النقلية ،عاما (11)ثمانية عشرمدة 

و شرح  ،مضافا إلى ذلك شرح الخونجي في المنطق ،"بغية الفارض في الحساب و الفرائض" للفرائض سماه

بالفرائض داود بن سليمان و لا يقل عنه عناية . 1وكذلك شرح تلخيص ابن البناء و غيرها ،أصلي ابن الحاجب

أشارت المصادر إلى  فقد .م1657/ه163 م، والمتوفى بها سنة1617/ه111 عامد بتلمسان و ولالمبن حسن 

لها ما كان مدرسا لمث ،اعته في الفرائضبر  وتحدّثت تحديدا عن ،المختصر الفرعيالقرآن والرسالة و  هحفظ

 .2وفائق العناية بها

 ،بالفرائضأيضا الذي كان له اهتمام ، (م1657/ه 156ت )و انحدر من آل العقباني قاسم بن سعيد          

من المصنفات في الفقه مضافا إلى جملة أعماله  ،من خلال شرحه للحوفي بطريقة الصحيح و المكسور 

ه دخل القاهرةو والمنطق والتص
ّ
و قد  ه،137نة ة سز وكتب للحافظ ابن حجر بالإجا ،ف وغيرها، و ذكر بأن

 
ّ
وولده  كان منهم الوالي بركات النايلي،فتشكلت من خلالهم مدرسة تلمسان،  ،عددا من التلاميذ فخل

و آخرهم أبو العباس  ،ق و الكفيف بن مرزو  ،و ابن زكري  ،وحفيده محمد بن أحمد ،أبوسالم العقباني

 .3(ه716ت)الونشرس ي 

به من هؤلاء الذين اهتموا بهذا العلم كفن جامع بين  بأسقدم كتب التراجم والطبقات عددا لا و ت     

ى خطابه الجامع الأعظم بتلمسان الذي تول ،المنقول و المعقول، أمثال عبد الرحيم بن أبي العيش الخزرجي

كما أشار التنبكتي إلى سليمان بن يوسف الحسناوي البجائي . 4كان مهتما بالفروضو  ،جامع فاسو 

 ،و قد كان يصرح بالاجتهاد الحساب،من المهتمين بالأصليين والفرائض والمنطق و لذي عدّ ا ،(م1611/ه119ت)

  .5و غالبا ما كان مخالفا لإمامه في الفروع

                                                           

 .551، ص 5بي، ج: ، التنبكتي131، ص 5السراج، ج - 1

 .541المصدر السابق، ص : ابن مريم - 2

 .25، ص 5، الحفناوي، المرجع السابق ق514المصدر السابق، ص : القرافي - 3

 .531ص  5بغية، ج: ابن خلدون  - 4

  541كفاية، ص : التنبكتي - 5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

452 
 

وهو الإمام  ،(م1677/ه175ت)كما انتهت مدرسة تلمسان في الفرائض إلى محمد بن يوسف السنوس ي        

لفرائض على رأسهم  محمد الحباك التلمساني الذي يعتبر سليل تيار من شيوخ االجامع لعدة فنون، و 

ضاف إليه و يُ . 2لتيار العقلي بتلمسان و المغرب الأوسطلمثل الم فرض يال عدديال فقيهال  ،1(م1663/ه169.ت)

الذي لا يعرف تاريخ وفاته،  ،رت  التلمسانينو هو محمد بن قاسم بن تو  ،السنوس يشيخ آخر من شيوخ 

  لكنو 
ُ
ه المنقول و المعقول و الحساب و الفرائض والخط و الهندسة، و شير إلى إمامته في أ

ّ
كان متخصصا في أن

م يكن حيث لالمتميزين في هذا على بقية الطلبة، و  ،تدريس فئة من ذوي الفطانة الثاقبي الفهم في الفرائض

جزء  عمد هذا الأخير إلى تخصيصقد ف ،السنوس ي ليساير ذلك الفهم لحداثة جلوسه إلى محمد بن قاسم

م فيه النباهة و الحذق، فلازمه بعد صلاة العشاء لإقراء جملة من الفرائض حينما توسّ  ،من الليل لتدريسه

و قد آلت هذه المشيخة في اجتهادها إلى بلورة فكر محمد بن يوسف السنوس ي في مجال . 3و الحساب

فاق به من  ،رائض الحوفي شرحا مطولامّما أدى به إلى أن يلتفت إلى العناية والمزيد من الشرح لف ،المعقولات

حيث " المقرب المستوفي في شرح فرائض الحوفي"قد سمى شرحه بالإمام سعيد بن محمد العقباني، و كقبله 

 .4ورقة 313يقع في 

المنحى العقلي الذي سلكه مشايخ و هكذا دلّ اهتمام فقهاء بلاد المغرب الأوسط بالفرائض على ذلك 

ت هذه الجهود على ذلك التأثير و التأثر  جيلطلبة حواضرها، و مدى التواصل العقلي من و 
ّ
لآخر، مثلما دل

و الفرائض  بتعاطي الفقهاء للحسابو  ،الحاصل بين فقهاء المغرب الأوسط و عموم حواضر المغرب و الأندلس

 . التحجر على النصوص المنقولة فقط دلالة على عدم ،و غيرها من العلوم العقلية ،المنطق و الهندسةو 

لة التقليد و الاجتهاد ببلاد المشرق و المغرب أخاض الناس في مس:الفقهاء المقلدون و المجتهدون  - ح

ر من صنف المجتهدين و بعد القرون الثلاثة الأولى، و انقسموا بين ذاهب إلى عدم خلو أي عصر من العص

والدخول في عهد التقليد لانعدام   ،قول بانتهاء عصر الاجتهاد، في حين مال آخرون إلى الوظاهرة الاجتهاد

بعد وفاة النبي  ، وقعتلة التقليد إنمّا هي مسألة حادثةأوقد ذهب ابن حزم إلى أنّ مس .5مواصفات المجتهد

                                                           

 .421المصدر السابق، ص : محمد بن أحمد بن يحيى التلمساني العلامة متخصص في علم الاسطرلاب، ابن مريم - 1

 .533سنة من الوفيات، ص  5111: الونشريس ي - 2

 .442،431، ص ص 4نيل، ج: التنبكتي - 3

 .الرباط.55133المقرب المستوفي في شرح فرائض الحوفي، خ ح، رقم : السنوس ي محمد بن يوسف: أنظر - 4

تحدث كل من الحجوي ومحمد أبو زهرة و عبد الوهاب خلاف عن انتهاء عهد التجديد الفقهي و استقرار المدارس و التزام مذاهب   5

 تاريخ المذاهب: ، وهو يتحدث عن الاجتهاد في عهد الصحابة والتابعين؛محمد  أبو زهرة  4ج : الفكر السامي : انظر الحجوي . المتقدمين 

 عبد) خلاف: وهو يتحدّث عن الاختلاف الفكري عند الناس ؛  عبد الوهاب خلاف .  13ت دار الفكر العربي،دت، صالإسلامية، منشورا

و كان قد تقدم ابن القيم و الشوكاتي في الحديث عن عدم خلو أي .  و ما بعدها  11ص ، 1982 ،1ط .الإسلامي التشريع مصادر : (الوهاب



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

453 
 

ه قبل هذا لم تكن الظاهرة موجودة"  صلى الله عليه و سلم "
ّ
و إنمّا كان الاجتهاد،  ،بمائة و أربعين سنة، وأن

على و تحدث الدارسون أيضا  .1ت الساحة بعد المائتينواعتبر ذلك بدعة لم تزل في الانتشار إلى غاية أن عمّ 

ربطها بظهور مصنفي الأسدية والمدونة، و  ،أنّ ظاهرة التقليد في المذهب المالكي خصوصا برزت في فترة مبكرة

و عدم الخوض في دراسة  ،ني ذلك الاقتصار على دراسة الفروعفكان التحجر على المذهب المالكي، ويع

 . 2( ن و السنة آالقر ) النصوص 

ه ما يجعل:الموقف من التقليد  
ّ
 في العنق عرّف ابن منظور التقليد لغة بأن

ّ
. 3ألزمهد الأمر أي التزمه و ، و تقل

ه قبول قول بلا حجة
ّ
  ،و أمّا اصطلاحا  فقد عُرِّف بأن

ّ
و لا عن سنة رسول  ،يسأل عن كتاب الله د لا و إنّ المقل

ما يسأل إمام مذهبه فقط ،"م صلى الله عليه و سل" الله 
ّ
ز ذلك إلى السؤال عن كتاب الله ، فإذا جاو و إن

 و 
ّ
 . إلى مناصر لها و معارض ، و قد انقسم الناس في هذه المسألة4دالسنة صار غير مقل

ى الحكم بموجب ترجيح مذهب مالك عمد إل لخص الموقف المؤيد للتقليد القاض ي عياض حينما

ليقدم  ،اد و التقليدعباب بحر الاجته في خوض و أسهب القاض ي . 5تقليده و تقديمه على غيره من الأئمةو 

ة النق
ّ
التقليد واقع بعد  معتبرا أنّ  ،ثر الإمام مالك عن غيرهألأجل تتبع  ،ة النظريةالعقليية الأثرية و لالأدل

الذي ( م1177/هـ575ت) و جاء بعده ابن رشد الحفيد. 6معاندته ضرب من الخطأ و الوهمأنّ و  ،ظهور مالك

ل 
ّ
و حاول الخوض  ،برزت في عصره فتحدث عن ظاهرة التقليد التيالاتجاه المخالف،  –على ما نحسب  –مث

طبقة  قد عرّف في ذلكمجتهدين ومقلدين، و ذهب إلى الإقرار بعدم خلو أي عصر من العصور من  فيها، ثم

من  ،ليست هي بالعامية فهم يحفظون أراء المجتهدين ليخبروا بها العوامو   ،ة لاجتهاد الأمة لتعلم العوامناقل

                                                                                                                                                                                                 

( محمد بن علي)الشوكاني  ؛ 542ص  دار الحيل ، بيروت ،،  4ج إعلام الموقعين عن رب العالمين ، ( : الجوزية)ابن قيم  :زمان من المجتهدين 

 . 414، ص   إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول ، دار الكتب العلمية ، بيروت: 

 . 534، ص 1الإحكام في أصول الأحكام ، ج: ابن حزام   1

 .  444،  444المذهب المالكي ، صص : ي الهننات   2

 . 411،ص  4لسان العرب ، دار الصادر ،بيروت، لبنان،  ج: ابن منظور    3

، ص 5، ج 4111إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تح سامي الأثري،دار الفضيلة، الرياض،ط( : محمد بن علي)الشوكاني    4

السيوطي  التحقق من الاصل في الورقةوما بعدها وهو يناقش مسألة الاجتهاد؛    5141، ص 4وما بعدها وهو يناقش باب الإحماع ؛ ج  351

 الاجتهاد في هذا العصر فرض ( : جلال الدين)
ّ
 .    542، ص 5224دار الكتب العلمية ، بيروت ، . كتاب الرد على من أخلد إلى الأرض و جهل أن

  ، 515، ص 5225القول المفيد في أدلة الاجتهاد و التقليد ، تح ابو مصعب سعيد البدري، دار الكتاب المصري ، القاهرة، : انظر الشوكاني   

 .و ما بعدها  31، ص  5ترتيب المدارك ، ج :  انظر عياض  5

 .و ما بعدها   24، ص  5نفس المصدر ج : انظر عياض   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

454 
 

بوقوع هذا بعد أن وصف الزمن الذي قبله غير أن تكون عندهم شروط للاجتهاد، وقد سماهم الفقهاء، و 

ه لا يخلو زمان من مجتهد ،التقليد الغالب على الناس
ّ
 . 1مع أن

  
ُ
بشأنها  صدر فأ ،(هـ 517ت )الجدّ لى ابن رشد ع -مسألة الاجتهاد و التقليد -رحت هذه المسائل و قد ط

ه لا يحوز و ، يجوز لهلا من يجوز له أن يستفتي ومن مسألة ناقش  نءت في فتاويه، حيكلاما جا
ّ
كان جوابه بأن

  ،هذه الدرجة من الاجتهاد
ّ
، فيفتي باجتهاده ،فيما ينزل من النوازل التي لا نص فيها ،فرت له آلاتهامن تو  إلا

 أن يخبر برواية عن عالم فيلقدلم يلحق بهذه الدرجة فلا يصح له ومن
ّ
شرح المسألة نفسها في  ثمّ .  2، إلا

قد وتقسيم صفات المنتسبين إلى العلوم، و  ،و معنى الفتوى  ،حينما تحدث عن صفة المفتي ،الفتوى قضايا 

 ،الاجتهاد في المذهب المالكيفأبان فيها مسألة التقليد و م،1115/ه517المسألة من طنجة عام دت إليه وف

 .3من يجوز له ذلكو 

أنّ الرجلين كانا يقفان (  ه575 .ت)و ابن رشد الحفيد ( ه517 .ت)و يظهر من موافق ابن رشد الجد 

 ينقطع الناس إلى التقليد
ّ
، كما لا يجب أن يتمادى من لا لأنّ ذلك ليس من سمة الشريعة ،على ضرورة ألا

التمسك بالفروع و التقليد على عهد أنّ و هو ما يعني  ،ليحدث فتنة باجتهاده ،يملك آليات الاجتهاد أن يجتهد

لى وضع ضوابط للاجتهاد و التقليد، و دفع ببعض العلماء إ ،المرابطين إلى عهد الموحدين قد شغل بال الناس

 .المسألتينفي عصر شهد صراعا بين 

ابن رشد الجد و الحفيد الموقع الوسط في الذود عن الاجتهاد كمعطى فاعل في كل من لقد مثل 

 ،و عدم الخوض فيه من قبل العوام حتى لا يكون أداة في سبيل الوصول إلى أغراض ،انتعاش الفكر من جهة

كما يمكن أن  .ن قصد أو غير قصد من جهة أخرى ع ،يمكن أن تضر بمصالح المسلمين و مبادئ الشريعة

 ،فكر فئة حاولت التشبث بالفروع في بلاد المغرب نحو ردا قاصما  -ائفة من علماء آخرينمع ط -يمثل فكرهما 

 
ّ
قدم عليه الفقه فيما بعد القرن لا قاعدة صلبة لما سيخصوصا حينما تحجرت على الفروع المالكية، مثلما مث

ة من العلماء ظهر تحينما  م،13هـ9
ّ
 .سواء داخل المذهب أو خارجه  ،الذين و صفوا بالمجتهدين ،ثل

                                                           

الضروري من أصول الفقه ، مختصر كتاب المستصفي ، تحقيق جمال الدين العلوي ، بيروت دار ( : الحفيد)فصّل قي هذا ابن رشد   1

 .و ما بعدها  534، ص  5223الغرب الإسلامي ، 

، ص 4بيروت، دار الغرب الإسلامي، ج ،  تح المختار بن الطاهر التليلي، دار الغرب الإسلامي،4فتاوى ابن رشد، ج ( : 141الجد ت)ابن رشد   2 

 . 341، مسالة رقم  5431،  5433

 .  132، المسألة رقم  5114إلى  5323صص  : المصدر نفس: ابن رشد   3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

455 
 

تقليد من كانت قد ثارت ضد ال ،يؤكد الدارسون لحركة الفقه بأنّ هناك صيحات من فقهاء مالكية 

ت )اد إذ مثل سعيد بن الحد. 1سلوكهم اختيارات أبعدتهم عن التقليد، و تّوجهخلال نقدهم لهذا ال

 " :حينما تساءل سلكهذا الم (م716/ه371
ّ
بلا  ،من العلماء د أحداكيف سعى مثلي ممن أتاه الله فهما أن يقل

لم يكن  ،الوقوف في وجه هذا التيار المتمسك بالفروع أكثرو  ،ذا ما يعني أنّ محاربة التقليدو ه. 2"حجة ظاهرة

هي  ،الذي تحدث عن قاصمة ،عربيانتشر زمن أبي بكر الو  ،لمرابطين، بل ظهر سالفازمن انتشاره على عهد ا

حيث  ،، وتعاطت مناصب الفقهاءالبدع وتسترت المبتدعة بالشريعة مصيبة نزلت على العلماء بعد أن كثرت

ه لا فقه إلا فقه مالك
ّ
التخيير لا بنافع، ولم يمكنهم من النظر و و لا قراءة إ ،ذهب بعض الفقهاء إلى القول بأن

ة 
ّ
 إذا  ،و الاقتداء يقينهم، بل ثاروا على كل قادم من المشرق  ،فصار التقليد دينهم [...]في مقتض ى الأدل

ّ
إلا

ه لولا طائفة نفرت إلى دار  ،كما تحدث عن ذلك التعصب .ومنهم بقي بن مخلد ،تتر بالمالكيةاس
ّ
ليعقب بأن

ت بماء العلم على هذه القلوب ا4و الباجي  3و جاءت بلباب منه كالأصيلي ،العلم
ّ

لكان الدين [ ...]لميتة ، فرش

 .      5قد ذهب

( هـ957ت) بو عبد الله محمد المقري أعليه حيث ثار  ،الحنق ضد التقليد إلى زمن متأخر ةموج تاستمر و 

خمي ،مستندا إلى العز بن عبد السلام الشافعي
ّ
التقليد " وذلك من خلال تصريحه بأنّ  ،و إلى الإمام المالكي الل

يستفرغ و  ،يبذل جهده في استقضاء المسائل يز الأقطار و تعصب النظار ، فترى الرجلمذموم ، و أقبح منه تح

 مذهب من انتصر له وحده. و تحرير الدلائل  ،وسعه في تقدير الطرق 
ّ
مع  ،لمحض التعصب له ،ثم لا يختار إلا

 . 6"فلا يحمل نفسه على الحق إذا رآه ،ظهور الحجة الدامغة، ثم ينكف عن محجتها إلى طرق 

ولم يكن الحديث عن ظاهرة التقليد على مستوى الفقه و الفروع فحسب، بل لجأ فقهاء العقيدة إلى 

ه لا يكفي التقليد في العقائد على ما قرره ابن  ،التحدث عن التقليد في العقائد
ّ
الحاجب في و ذهبوا إلى أن

-و قد ذهب إلى ذلك  النظر،، بل مذهب الجمهور يذهب إلى ضرورة تحري العلم و العقيدة المنسوبة إليه

الطريق إلى معرفة الحق الكتاب  أمّا من زعم أنّ : " الذي قال  ،محمد بن يوسف السنوس ي -صاحب العقائد

                                                           

 . 444،  444صص : انظر الهنتاتي ، المذهب المالكي   1

 . 532طبقات  ، ص : الخشني   2

 .هـ   424أبو عبد الله بن إبراهيم ت هو    3

 .هـ  333هو أبو الوليد سليمان بن خلف ت    4

 412 – 413،صص5233، العواصم من القواصم ، تحقيق عمار طالبي ، مكتبة دار التراث ، القاهرة (: أبو بكر)ابن العربي   5

 .  324، ص   4المعيار المعرب ، ج : انظر الونشريس ي   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

456 
 

و قد أثار السنوس ي مسائل  . 1هما لا تعرف إلا بالنظر العقليتعليه أنّ حج فالردّ  ،و يحرم ما سواهما ،السنةو 

و عدم إعمال النظر، وذكر بأنّ هؤلاء الذين لا يحسنون  ،ليدمست الجانب العقدي من جراء التق ،عدة

 ،قد وقعوا في مطبه التجسيم في ضلال الفلاسفة المنحرفين ،فضلا عن أن يحسنوها نظرا ،العقائد تقليدا

ه يتكلم و  ،زّ وجل حرفا و صوتاو كون كلامه ع ،فقالوا بالجهة و التجسيم
ّ
ومن أهل . يسكت كسائر البشرأن

، وأنّ منهم من كان في تلمسان رأسا في العلم قد نفي يحفظ القرآن رغم أنّ بعضهم ،أنكر البعث البادية من

 . 2الميعاد البدني تأسيا بالفلاسفة

  
ّ
، و هي د بن أبي جمعة المغراوي الوهرانيد زمن محمد شقرون بن أحمكما تمّ طرح مسألة إيمان المقل

و لا يزيد على ذلك، هل هو  ،وينطق بالشهادتين وتنزه الله ،البراهينحول من لم يعرف الدلائل و تدور مسألة 

ولا  ،من باب أنّهم مقلدون في عقائدهم ،و قد أفضت هذه المسألة إلى حدّ تكفير العوام كافر وإيمانه فاسد؟

من التي كانت  ،على تفصيل هذه المسألةالفقيه الوهراني محمد شقرون ، و قد  قام يعرفون دلائل اعتقادهم

 .3الأصول  النقاش في إلىلتنتهي التي انطلقت من الفروع و  ،بين تداعيات الصراع حول التقليد و الاجتهاد

هو بلوغ غاية الأمر الذي لا تألو على " :ما شرحه ابن منظور وفق  الاجتهاد :الموقف من الاجتهاد 

وفي الاصطلاح هو استنفاذ الطاقة  . 4"الجهد فيه، فجهد فلان إذا بلغ مشقته، وأجهدته أن يفعل كذا و كذا 

، أو هو استفراغ الوسع في طلب الظن بالش يء من الأحكام حكم النازلة حيث يوجد ذلك الحكم في طلب

ميزة التشريع  ظاهرة الاجتهاد وقد اعتبرت.  5الشرعية على وجه يحس من النفس العجز عن المزيد عليه

لت في استولاد الأحكام من المصدريين الأساسين –ارسين على خلاف بين الد -الإسلامي منذ العهد النبوي 
ّ
 ،تمث

. ما أبقت على الاجتهاد عنصرا قادرا على الإجابة عن كل نازلة ،تزال الأمة بخير حيث .ااء شرحا أو قياسو س

لعوام للمجتهدين واجب في فإنّ تقليد ا ،بقدر ما يكون الاجتهاد فرض على من اكتملت له شروط الاجتهادو 

ه لا يشترط عموم النظرامالأحك
ّ
بل يجوز أن  ،، و قد وضّحت الكتب شرائط الاجتهاد، وانتهى البعض إلى أن

 .6في مسألة دون مسألة مع الخلافو ،تحصل صفة الاجتهاد في فن دون فن

                                                           

 .1،54، 1،الرباط،ورقة 54144عمدة أهل التوفيق و التسديد في شرح عقيدة التوحيد،خ ح ،مجموع رقم، ( : محمد بن يوسف)السنوس ي   1

 . 53، ورقة  نفسه    2

 .، الرياط 54413خ ح رقم مجموع رقم : انظر مجموع فيه رسائل حول العلوم من حساب و بلاغة و تصوف و شعر و غيرها   3

 .  544، ص  4ج : المصدر السابق : ابن منظور   4

 . 452،  4هـ ،ج 5314روت،الإحكام في أصول الأحكام، دار الكتب العلمية، بي(: علي بن محمد)، الآمدي 542، ص  2الأحكام ، ج : ابن حزم   5

 . 14مختصر تنقيح الفصول ، ص: القرافي    6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

457 
 

إلى مسألة الاجتهاد ( م1199/ه695ت ) حمد بن عجلان القيس يأأشار الغبريني عند ترجمته لأبي العباس 

فيما يخص اختيارات الفقهاء المتأخرين أمثال اللخمي   ،في سؤاله المباشر لشيخه أبي العباس ،المذهبداخل 

ه من سألة بأنّ كل جواب على أصول المذو ابن بشير و غيرهما، وقد انتهت مناقشته للم
ّ
هب و طريقته فإن

يمكن  –المالكي مثالا  –تباع المذهب ا يعني أنّ أممّ  ،1و إنّ أقوال و اجتهادات هؤلاء تضاف إلى المذهب ،مذهبه

 ذلك تقليدا ، و لا يعدّ بالبناء على أصول المذهب ،المذهب لهم أن يجتهدوا داخل
ّ
هو اجتهاد بعيد عن ما ، و إن

ذهب كاجتهاد اللخمي و ابن بشير وغيرهما ن على إثر ذلك أنّ الاجتهاد نوعان داخل المو قد تبيّ . الأخذ بالفروع

أو إعادة ترتيبها على خلاف أصحاب  ،، كاستصدار مصادر أخرى ، واجتهاد خارج المذهبذهب المالكيفي الم

 .هـ ببلاد المغرب 6ما بعد القرن وهي مسألة وقع فيها نقاش كبير في. المذاهب 

-1191/ه965 – 697) بعد عرضه المناظر بين عمران بن موس ى البجاوي  –مثالا  -و قد تحدث المقري 

ه بلغ درجة  قد يظنّ و  ،بأنّ درجات الاجتهاد بين الناس متفاوتة ،بن الإمامو أبي موس ى ( م1366
ّ
بعضهم أن

الاجتهاد لعدم ع في وقت يوجد من هو أكثر منه اجتهادا و تحكما في آلياته، ولكنه لم يدّ  ،الاجتهاد المطلق

 ،ن الحسناوي البجاوي م مثالا عن الإمامين قاسم العقباني و سليما، وقدّ اتساعه في الحفظ ومعرفة الأحاديث

مع أنّ كلا من الإمام الشاطبي و ابن مرزوق  ،حيث صرحا ببلوغ درجة الاجتهاد ،و هما من أهل المائة التاسعة

 . 2وأدق تحقيقا من الذين ادعياها  ،وأوسع باعا  ،و هما أقوى علما ،الحفيد ينفيانها عن أنفسهما

وفق  -، و نسبوا هـ9هرة الاجتهاد فيما بعد القرن ظاو قد انساق كثير من الدارسين وراء نصوص تبرز 

موا نماذج أمثال وقدّ  ،بالنظر إلى مؤلفاتهم و فتاويهم ،الاجتهاد لعدد من الفقهاء -هذه النصوص التاريخية 

و محمد بن  (م1631/  ه161ت )و محمد بن مرزوق الحفيد (  1633/  139ت ) قاسم بن سعيد العقباني 

م آخرون نصوصا تجعل الاجتهاد في الزمن المنسوب إليه في وقت قدّ . 3(م1677/ ـه175ت )ي س يوسف السنو 

بأنّ مدعي الاجتهاد لهذا العهد مردود "  :تصريح ابن خلدون الذي جاء فيهإلى وا استندحينما  ،ضربا من الخطأ

 .4" مهجور تقليده  ،على عقبة

بأنّ : زهار قول ابن خلدون حيث يورد صاحب الأ  ،وتحضر نصوص أخرى في سياق الكلام عن الاجتهاد

يعني بذلك الشريف التلمساني  -من أهل المائة الثامنة من انتهت إليه طريقة التعليم وملكة التلقي 

                                                           

 . 553،  551صص .المصدر السابق : انظر المسألة عند الغبريني   1

  .   435كفاية ، ص : انظر التنبكتي   2

 .و ما بعدها  414، ص  5تلمسان في العهد الزياني ، ج (: عبد العزيز )و ما بعدها ؛ فيلاني  541ص : الحركة الصوفية : بونابي    3

 . 11ابو عبد الله محمد المقري ، ص : أبو الاجفان   4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

458 
 

  -والعقباني
ّ
و الظاهر أنّ الخلط بين  .1فا التصانيف البعيدة، وزاحما رتبة الاجتهاد من غير منازعلكونهما أل

قد تسبب في  -أي داخل المذهب  -والاجتهاد المذهبي ،ي كان لصالح أئمة المذاهب و غيرهمالاجتهاد المطلق الذ

  .إصدار أحكام تحتاج إلى مزيد من النظر و إعمال الفكر لإثبات الحكم أو نفيه

و بالرجوع إلى المصادر و الدراسات فإنّ أصناف الفقهاء في هذا الباب قد تمّ تحديدها وفق درجة 

فتمّ تحديد طبقة الفقهاء المجتهدين خارج  ،التقليد، و تمّ ضبط صيغ لمعرفة مراتب الفقهاء الاجتهاد ومدى

 : مثلما تم ضبط صيغ التقليد وفق التالي ،و داخل المذهب ،المذهب

إجابة عن سؤال ورد عليه فيما يخص القضية عن  -كان رأي الشريف التلمساني  :المجتهد المطلق  -5

 ،إذا عنّت له نازله ،على قواعد الشريعة المحيط بمداركها العارف بوجوه النظر فيهابأنّ المطلع  -أهل غرناطة

فنظر في سنده، و في وجه دلالاته على الحكم المطلوب، ثم  ،بحث عن مآخذ الحكم فيها ،أو سئل عن مسألة

و في الترجيح إن لم  ،وتأويل الظاهر، و تقييد المطلق ،نظر في معارض السند، و في الجمع بتخصيص العام

عمل  يعلم المتأخر بعد الإحاطة بوجوه الترجيح في السند و المتن و الدّلالة و موافقة أصول الشريعة، ثمّ 

و يصير المتقدم لغوا ولا يعتبر في الأصل ولا الترجيح، هذا نظر المجتهد ، بالراجح منها و المتأخر حيث ظهر 

 .2المطلق

الصنف التصرف في  تهد المطلق المستقل، ومن مواصفات هذاالمجمصطلح عُرِف هذا الصنف ب 

ع الآيات و الآثار بمعرفة الأحكام التي سبق الجواب فيها، واختيار بعض بّ تعليها اجتهاداته، و ت أقامالأصول التي 

ة المتعارضة على بعضها
ّ
ةوالتنب ،وبيان الراجح من محتملاته ،الأدل

ّ
الكلام ، ثم يه لمآخذ الأحكام من تلك الأدل

و بذلك صار المجتهد المطلق المستقل هو الذي يضع المنهج العام . 3في المسائل التي لم يسبق الجواب فيها

للاستنباط، فيبيّن الأصول المعتمدة، وكيفية الأخذ منها، يتصرف في هذه الأصول و القواعد و يرجح و يفرع 

د أحدا
ّ
 .4ولا يتقيد بمذهب واحد ،التفاريع ، و بالجملة هو الذي لا يقل

                                                           

 . 44، ص 4أزهار الرياض، ج (: شمس الدين احمد)المقري    1

 . 414،  415صص المصدر السابق ، :  ابن مريم   2

مساهمة ضمن التراث المالكي في الغرب "ه، 3مشاهير الفقهاء المالكية الذين وصلوا درجة الاجتهاد المطلق بعد ق(: عبد السلام)انظر فيغو    3

أبو )ع  المازري؛وللمزيد راج 515، ص 5222،جامعة الحسن الثاني ، عين الشق، الدار البيضاء، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، "الإسلامي

 . 54، ص 5223شرح التلقين ، تح  محمد المختار السلامي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط: م ج5532/ ه141عبدالله محمد بن علي ت 

نظرية الأخذ بما جرى به العمل في المغرب ، رسالة دراسات عليا، إشراف حماد العراقي، (: عبد السلام)انظر تفصيل ذلك عند العسري   4

مراتب المجتهدين في الفقه الإسلامي ، و خصوصيات (: عبد السلام)؛ العسري  411، 413،  صص 5221، 5232دار الحديث الحسنية، 

  . 512، 515، ص  5222، س 5المذهب المالكي في تلك المراتب، مجلة القرويين، جامعة القرويين، مراكش، المملكة المغربية، ع 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

459 
 

لع على قواعد إمامه: المجتهد المطلق المنتسب  -4
ّ
و بمآخذه التي  ،و يحيط بأصوله ،هو الذي يط

يستند إليها  ويعتمدها، ويكون عارفا بوجوه النظر فيها، و بها يكون نسبته إليها كالمجتهد المطلق لقواعد 

ما يقتدي بالإمام في المنهج الشريعة، وهو كذلك لا يقلد الإمام في الحكم أو الد
ّ
ليل، ولا يلتزم بالفروع، و إن

، و في الشافعي كالمزني و ابن شريح ،العام للاستنباط، ومثال ذلك في المذهب المالكي ابن القاسم و أشهب

 . 1كأبي يوسف و محمد بن الحسن عند الأحنافو 

ة الأحكام 
ّ
ينها، ومعرفة الناسح و المنسوخ ب طرق الترجيحو  ،و المجتهد المنتسب تكون له معرفة بأدل

الموصوفين بالاجتهاد في أصوله  و غيرها من شروط المجتهد، مثلما يكون متبعا لأحد ،الراجح و المرجوحو 

ة من مصادرها، ولم يكن قد ابتكرها بل يعتمدها بناءً و 
ّ
له الإمام  على ما أصّ  قواعده في استخراج الأدل

فلأصحابه صفة النظر في .  "المجتهد المقيد"هذا الصنف كذلك مصطلح  ىكما يطلق عل. 2المنتسب إلى مذهبه

ة الأحكام)تمدة الأدلة المع
ّ
، و قد يصلون بعد ذلك إلى م يرتبونها حسب ترتيب إمامهمه، و عند إمامهم( أدل

ام مع الإمفيعلنون إتباعهم  ،، مثلما قد يصلون إلى خلاف ذلكر فيها إلى ما يوافق إمامهمو نظحكم الجزئية الم

فيعتبر قولهم هو المذهب في تلك الحادثة  ،، كما ترد عليهم حوادث لا نص فيها للإمامالمخالفة في الاستنباط

 .3العارضة، و هذا ما يدخل في إطار توسعة المذهب

لا يتعدى قواعده و و  ،يجتهد صاحب الصفة داخل المذهب :مجتهد المذهب أو مجتهد التخريج  -4

التخريج و الاستنباط، و إلحاق الفروع بالأصول و القواعد التي لإمامه، بحيث يقيس أصوله، له قدرة على 

على أصول إمامه كقياس الإمام على نصوص الشارع، و كثيرا ما يكتفي في الحكم بدليل إمامه لا يبحث عن 

 
ّ
مقلد لإمامه وإذا أفتى بتخريجه فالمستفتي  ،ما يبحث عنه في نصوص إمامهالمعارض في نصوص التشريع، و إن

بأن يجد دليلا  ،و تارة لا يجده فيخرّج على أصوله،لا له، و مجتهد المذهب تارة يخرّج من نص معين لإمامه

 .4على شرط ما يحتج به إمامه فيفتي بموجبه

                                                           

أبو عبد الله محمد )؛ العلوني  414ص : المصدر السابق: ، ابن مريم 411، 414الوصول، تح فركوس ، صص مفتاح : التلمساني: انظر   1

جواب الشريف التلمساني  عن مسألة واردة من أهل غرناطة، تحقيق أبو الفضل العمراني الطنجي، ضمن كتاب عمل من ( : احمد الحسني

 .331، 4غاية المرام ، ج: د المسالة عند ابن زكري وتوج.  441، ص 4114، 5طب لمن حب للمقري، بيروت،ط

ه، أطروحة دكتوراه، إشراف محمد الروكي، 2نوازل النكاح و الطلاق  عند فقهاء المذهب المالكي بمملكة غرناطة خلال ق( : علي)حنون   2

، ص 1المصدر السابق، ج : عند الونشريس ي ،و انظر مناقشة المسألة 541، الرباط، المملكة المغربية ، ص 4111-4113: دار الحديث الحسنية

و هو يناقش مسألة  ابن القاسم و موقعه بين الاجتهاد و التقليد ومسألة تعدد   431 -413، ص 55و ما بعها لعدة صفحات، و ج  415

 .الأقوال في المذهب على ما قرره فقهاء المغرب الأوسط آنذاك 

 . 24ص  ،شرح التلقين ، مقدمة المحقق محمد مختار السلامي: المازري  3  

 . 411، 411صص  ،نظرية الأخذ بما جرى به العمل(: عبد السلام)العسري   4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

460 
 

يبلغ رتبة أصحاب التخريج لقصوره عنهم في تلك لم هو الذي : مجتهد الفتيا أو مجتهد الترجيح -3

الاجتهاد، لكنه مستوعب لمذهب إمامه مدرك بمقاصد كلام فقهاء مذهبه، متمكن في  الملكة، وفي بعض أدوات

تنحصر قدرات هذا و  .1لكنها أدنى من المرتبة السابقة  ،و له معرفة بأصول الفقه ترجيح قول على أخر،

ة إلى مرتبة المجتهد في الترجيح بين الأقوال المطلقة من أمثال كبار مؤلفي المذهب، و قد يتجاوز هذه المرتب

ا يجعله في نطاق الاجتهاد المذهبي، و يفسر هذا ممّ  ،ومن أدلة قواعد الإمام ،الاستنباط من نصوص الإمام

 .2و ربما يحصل لمن هو دون مجتهد الفتيا في بعض المسائل ،بكون أنّ الاجتهاد المذهبي قد يتجزأ

 ،صاحبها ضمن مراتب الاجتهادهي مرتبة لا يدرج  :مرتبة الفقيه المستوعب لنصوص المذهب -1

ه لا يستنبط الأحكام من أدلتها التفصيلية
ّ
ولا يخرّج الفروع على أصول إمامه، وإنمّا يقف عند حدود ، لأن

ة و تحرير الأقسية
ّ
وصاحب هذه المرتبة يصح . حفظ المذهب و نقله و فهم نصوصه، فلا يقوم بتقرير الأدل

كما له الفتوى فيما يعلم اندراجه  ،اية لنصوص المجتهدين و أقوالهمالاعتماد عليه فيما يتعلق بالنقل والحك

 .3تحت ضابط 

وقيل أنّ هناك مراتب أخرى يدرج فيها المتعلم الذي  ،الفقيه المقلد الصرفو يأتي ضمن مراتب أخرى 

، المنظوماتأو بمنظومة من ،المشتغل بالمختصرات طالب العلمو هو  ،لم يصل إلى درجة ضبط فروع المذهب

التي لا  ،الذي هو غالبية الأمة العاميثم  ،و هو الذي لم يزل بعد لم يتمكن من الاطلاع على اختلاف الأقوال

 .4و اختلاف علمائه  ،بالأقوال أهلهلا و  ،معرفة لها بالفقه

نشريس ي إذ نجد في معيار الو  ،و حدودهما و شرائطهما ،لقد أشار الكثيرون إلى مسألة المجتهد و المقلد

لماء الغرب الأوسط فيها بالشرح تدخل ع قدعدد من المسائل التي دار حولها النقاش في هذا الشأن، و 

الذي عمل على تقسيم الناس باعتبار التقليد  ،ين، ومن هؤلاء العلماء نجد محمد بن يوسف السنوس يالتبيّ و 

 : إذ جعلهم في أربعة مراتب هي ،فيما يعرض من النوازل  ،في الأحكام الشرعية

                                                           

 . 512،  515مراتب الاجتهاد ، ص (: عبد السلام)العسري   1

 .  142، ص 4المرجع السابق، ج : انظر احمد الخاطب  2

 . 514مراتب الاجتهاد ، ص : ي عبد السلام العسر   3

 . 413نظرية الأخذ بما جرى به العمل ، ص : ، العسري 544، 545المرجع السابق ، صص : علي حنون   4

 و انظر في الموضوع إلى تقسيم محمد أبو زهرة لمراتب المجتهدين إلى مجتهدي مستقلين ثم مجتهدين منتسبين ثم المجتهدين في المذهب الذين

اجتهادهم في استخلاص القواعد و جمع الضوابط الفقهية التي تتكون من علل الأقيسة التي يستخرجها الأئمة ، كما انحصر انحصر 

و هناك المجتهدون المرجحون ثم طبقة المستدلين و هم العلماء الذين لا . اجتهادهم في الاستنباط الأحكام التي لم ينص عليها في المذهب 

لكنهم يستدلون للأقوال و يبينون ما اعتمدت عليه ثم تأتي طبقة المقلدة المتألفة من طبقة الحفاظ و طبقة يرجحون قولا على قول و 

 . 442، 441تاريخ المذاهب الإسلامية ، صص : انظر محمد أبو زهرة .المقلدون 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

461 
 

 .ظن أن الحكم كذا  حتىمجتهد اجتهد  -

  ،و مجتهد تيسر عليه النظر -
ّ
 أ إلا

ّ
 .ه لم ينظرن

  ،و لا يقدر على الاستبداد بالنظر لنفسه ،يبلغ رتبة الاجتهادلم و عالم  -
ّ
 أ إلا

ّ
نت له أدلة ه إذا تبيّ ن

 . الأقوال فهم الراجح منها من المرجوح

 .1و عامي محض -

ذ عهد بعيد من بحكم ما كان يثار من ،قد لجأ العلماء إلى تصنيف الناس تجاه المسائل و الموقف منهال

ه بعد ظهور المذاهب . ناس من الفتوى و استصدار الأحكام، و موقع النقاش حول الاجتهاد و التقليد
ّ
و معلوم أن

، و ازداد م7/ه3وصار التقليد لإمام مذهب من سمة التشريع بعد ق ،حدهاألناس إلى الفقهية قد تخندق ا

إلى أن تمّ إعلان إغلاق باب الاجتهاد، ومع هذا فإنّ صيحات باتت تنادي بخطورة  ،هـ6استفحالا بعد ق 

ا عمدوا إلى وضع ضوابط للإفتاء ، كمدم الحجر على الناس في هذا البابو بضرورة السعي إلى ع ،الموقف

 أن الاجتهاد لا يصح"قول الشافعي ، إذ اجمع الناس على الاجتهادو
ّ
لمن جمع آلاته من علم  ، ولا القياس إلا

و فهم الألفاظ و المعاني  ،جتهادثم تجمع إلى ذلك من آلات الا  ،الكتاب و السنة، و أحكم ذلك على ما يجب

، فمتى اختل على العالم ش يء من و النزاعو مسائل الخلاف  ،و عرف مواضع الإجماع و الاتفاق [...]تصريفها و 

 في إمامته
ً
  ،، و لا ساغ له النظر في الدينمن كماله، ولم يصحّ له الاجتهاد و نقصا ،ذلك، كان خطأ

ّ
بإجماع  إلا

لا القياس على ما و ، و لا الفتوى بين المسلمين ،له الاجتهاد في الدين بهذه القواعد فلا يحلّ  خلّ أذلك، و متى 

 . 2لم يفعله 

حينما تحدث عن القراءات و القائمين عليها، و أشار إلى  ،في نفس السياق أبو بكر بن العربي و سار 

المدينة في الفقه والقراءة،  أخذوا  بمذهب أهل و  ،و انفردوا عن العباسية ،هؤلاء الأموية الذين ظهروا بالغرب

ورة وهي إشارة إلى ضر . 3يتعدونهفجروا عليه و صاروا لا  ،ألزموا الناس بالمغرب بحرف نافع و مذهب مالكو 

 ينضبط الناس بالعصبية و 
ّ

ماو  ،التقليد لأجل التقليدألا
ّ
استصدار وجب إتباع ضوابط في تحري الحق و  إن

وجب توفرها في القائم على ذلك، وقد حدّد الونشرس ي ذلك حينما أدرج أقوال  ،الفتوى وفق مقاييس

 ا بأعارفين بشؤون الإفتاء و الاجتهاد، حيث صرّحو ال
ّ

 أن يكون عارفا بوجوه التعليل  ، يفتي المفتي إلا بنصلا
ّ
إلا

لقا أو على مذهب أمام من ، إمّا مطهحاذقا في بعض أصول الدين و فروع ،بصيرا بمعرفة الأشياء و النظائر

                                                           

 . و ما بعدها  34، ص 54المصدر السابق، ج : انظر تفصيل المسألة عند الونشريس ي   1

، وزارة الأوقاف و الشؤون 5ترتيب المدرك وتقريب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، تحقيق محمد بن تاويت الطنجي،ج : عياض    2

  23ص . 5224، 14الإسلامية، المغرب،ط 

 . 411العواصم من التراجم، ص : ابن العربي  3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

462 
 

والأصول مع معرفة العربية  ،الدراية بالخلافجنب الغرور، وضرورة حفظ الحديث والآثار و مع ت، القدوة

و كثيرا ما نجد في مدونات الفقهاء مثل هذه الضوابط حفظا لمادة الفتوى و مسلك . 1المنقول بالمعقول شفع و 

بمعالم  بما يمكن أن يمسّ  ،يبلغ درجة الاجتهاد على الاتصاف لمو  ،حتى لا يتطاول من لا يملك الأداة ،الاجتهاد

 .2التشريع و مرجعيات المجتمع

، وقدمت لنا لاجتهاد على مستوى المغرب الأوسطمن اتصف باحرصت المدونات التاريخية على ذكر 

و بلغوا درجات متقدمة في هذا الشأن، ولم يكن الأمر مقتصرا على  ،جملة من هؤلاء الذين اشتغلوا بالفقه

 أنّ عدم التقص ي  ،ة قبل ذلكو إنمّا برزت نماذج مغرب أوسطي ،(هـ 7ق  -هـ 9ق ) الفترة مجال الدراسة 
ّ
إلا

و هذا ما يتطلب جهدا مستقبليا  ال قد دفع إلى إغفال هذه الفئة،مضافا إلى ذلك الإهم ،ادة المصدريةقلة المو 

ما قدم الخشني نموذج سعيد بن محمد ، فمثلعتيقلإظهار هذا الجهد ال ،على مستوى قرائن المخطوطات

والقياس والاجتهاد،  به النظر الذي قال عنه بأنّ مذهو  ،الذي ذكره في أصحاب سحنون  ،الحداد أبو عثمان

ه لا يتحلى بتقليد أحد العلماءو 
ّ
ه كان يعتقد بأنّ التقليد منقصة ف ،أن

ّ
كان  و خوارٌ في الهمم، و  ،ي العقول لأن

ذلك  ،نجد الغبريني يحدثنا عن أبي علي حسن بن علي بن محمد المسيلي. 3التقليد بلا حجة ظاهرةن عيبتعد 

إلى  يلقب بأبي حامد الصغير نسبة  صاردرجة الاجتهاد، و  هلو وصب حصرّ الذي  ،الشيخ الفقيه المحقق المحصل

 .4بالظاهر و الباطن امهاهتم كانالذي ذاع صيته آنئذ، و  ،الغزالي

ما كان يعني بها  ،لكن من الواجب التنبيه على أنّ مجمل التراجم التي ورد بشأنها اسم المجتهد 
ّ
إن

 من باب الاطلاع على فتاوى  ،الاجتهاد خارج المذهبعلى الإفتاء وم يكن أحد يجرأ الاجتهاد داخل المذهب، ول
ّ
إلا

كانت له صفة الاختيار بين الفتاوى، حتى و إن كان ذلك خارج المذهب، وكل من ذكرت كتب من أو  ،الآخرين

إنمّا القصد منها درجة الاجتهاد داخل  ،هم وصلوا درجة الاجتهادالطبقات على مستوى المغرب الأوسط بأنّ 

 ".مجتهدو المذهب"أو الطبقة الثانية " المجتهدين المنتسبين"سواء في الطبقة  ،المذهب

استقلال بعض الأئمة الفقهاء في مجال  ،مع العلم أنّ بعض الدارسين قد توصلوا إلى أحكام مفادها 

( ه991ت ) سانيف محمد بن أحمد التلمبأنّ أبا عبد الله الشري واقرر و الاجتهاد عن المذهب المالكي، الفتيا و

ه كان إماما نظارا مشاركا في جميع علوم حيث كان يصرح بذلك ،هاء المجتهدينيمكن عدّه من الفق
ّ
، وأن

                                                           

 . 434، ص 54نفس المصدر ، ج : الونشريس ي   1

 .  515، 511أبو عبد الله محمد المقري ، صص : الأجفان انظر ذلك مثالا عند،  أبو   2

 .  542طبقات العلماء ، ص : الخشني    3

 . 11المصدر السابق، ص : ؛ القرافي 11عنوان، ص : الغبريني   4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

463 
 

و قد . 1و مرجعا لعلماء عصره في المنقول و المعقول، كما استفاد منه علماء الأندلس و فطاحلة تونس ،عصره

نما تحدث عن مكانة الشريف التلمساني حي ،عزز هذا الرأي الذي توصل إليه محقق مفتاح الوصول ت

من خلال الرسالة ( م  1317/ هـ 911ت ) بالاعتماد على تصريح بعض أقرانه وهو الإمام ابن مرزوق الخطيب 

بأنّ الشريف يدخل ضمن المجتهدين في المذهب،  ،(م 1397/ هـ 991ت ) التي ردّ فيها على أبي القاسم الغبريني 

إلى رتبة الفقهاء المجتهدين المطلقين  ،مفادها أنّ الشريف قد تجاوز هذه الرتبة حيث يصل المحقق إلى قناعة

 .2المنتسبين

الذين انتهت إليهم إمامة المالكية  ،آخر الأئمة المجتهدين واعتبرته و تحدثت المصادر القريبة منه

عبد الله المقري و ابن  مضافا إليه أبو ( هـ 991ت )و يمكن عدّ الشريف أبو عبد الله التلمساني . 3بالمغرب

  ،مرزوق الخطيب الجدّ كحلقة أساسية ضمن مدرسة الفقه المغرب أوسطية
ّ
ار عطاءاتهم رت باعتبالتي أث

 :  التالي كمن جهة أخرى  و تأثيرهم في فقهاء المغرب و الأندلس ،تتلمذهم على مشايخ من جهةو 

 ،بني الإمام كان أعلاهم طبقة أبو زيدا"و ذكر كلام الونشريس ي بأنّ  ،كما أشار ابن مريم إلى إبني الإمام

يذهبان إلى  الإمام أبو زيد و أبو موس ى يابن ، ولكن المقري يذهب إلى أنّ "رفا له بذلك في المشرق و المغربمعت

محمد بن محمد بن أبي )أبا عبد الله المقري  ويضيف ابن مرزوق الخطيب الجدّ  ،4الاجتهاد و يتركان التقليد

                                                           

 . 33الشريف التلمساني، ص : ميغا محمد كنان   1

 ، 541ص . 5223، 5تبة المكية، السعودية ، ط مفتاح الوصول، تحقيق محمد علي فركوس، المك: الشريف التلمساني   2

 .  441كفاية، ص : ؛ التنبكتي  442البستان ، ص : أ ؛ ابن مريم/ 3مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه، ورقة : انظر   3

 . 524 -521المصدر السابق ، صص : ابن مريم   4

 التلاميذ                                                                                                                     المشايخ                                         

 أبو زيد عبد الرحمان الصنهاجي    

 البرشكيانالإمام  ابنإ  

 أبو عبد الله بن هدية القريش ي 

 الي شذأبو موس ى عمران  الم

 القاض ي ابن عبد النور الندرومي 

 مي ميأبو عبد الله الت

 أبو العباس احمد بن الحسن 

 محمد بن محمد البروني الجزائري 

 أبو عبد السلام التونس ي 

 بليأبو عبد الله  الآ 

 أبو عبد الله السطي 

 
 
 

 أبو عبد الله الشريف التلمساني              

 أبو عبد الله المقري                

 ابن مرزوق الخطيب الجد             

 سعيد بن محمد العقباني         

 عبد الرحمان بان خلدون 

 أبو إسحاق  موديصإبراهيم الم

 أبو يحي محمد بن السكاك 

 محمد بن يوسف الثغري 

 ابن قنفد احمد بن حسين 

 أبو عبد الله بن زمورك 

        وزكريا يحي السراجأب                     

 أبو إسحاق الشاطبي                    

 لسان الدين بن الخطيب

  أبو زكريا يحي الرهوني 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

464 
 

ه وصل إلى الاجتهاد المذهبي ،ذكره بصاحبنايالذي  (بكر
ّ
بما له  ،و إلى درجة التخيير و التزييف بين الأقوال ،و أن

بن محمد العقياني اللتلمساني يف بعض الدراسات اسم سعيد ضو ت .1المعقول علوم المنقول و من مشاركة في 

ه ك ،م إلى طبقة ابني الإمام و الشريف التلمساني 1671/ هـ 111ت 
ّ
هو و ، ان مجتهدا في المذهبحينما تقرر بأن

ت )لفضل قاسم العقباني أبو ا و قد أخذ عنه ابنه. 2وتلمسانتولى قضاء بجاية و مراكش و سلا وهران الذي 

له جملة من من جتهاد بالدليل و البرهان، وجعله الذي عدّه تلميذه القلصادي ممن ارتقى درجة الا  ،(هـ 156

 . 3وقد نازعه فيها معاصره الإمام ابن مرزوق الحفيد ،اختيارات خارجة عن المذهب

في حين كانت حاضرة بجاية تضم أيضا من  ،وُجِد هؤلاء الفقهاء بتلمسان الحاضرة الزاخرة بالعلوم

( م1331/هـ931 .ت)اتصف بالاجتهاد كمنصور بن أحمد بن عبد الحق المشذالي المكني بأبي علي ناصر الدين 

ه وصل درجة الاجتهاد، و قال عنه منصور الزواوي 
ّ
كان شيخنا : "الذي قال فيه الخطيب ابن مرزوق الجد بأن

و برز بعده من تعود جذوره إلى بجاية و إلى . 4"الفقهاء النظار و إمام الأمصار إماما مجتهدا قطب ناصر الدين

 -( م1653/هـ116 .ت) الغبريني  وهو الإمام عيس ى بن أحمد بن محمد أبو مهدي ،آل غبرين على وجه التحديد

 يهو الذ عدود من مجتهدي المذهب، و الم -من الأمير الحفص ي حسين بن السلطان أبي العباس مكانة قريبلا

، التي تجيز له الاطلاع على كثير من مرتبة قاض ي الجماعة باعتبار بلوغه ،نقل عنه معاصره البرزلي في نوازله

 .5قضايا المجتمع عصرئذ

 ،مرتبة الاجتهاد بشتى أنواعهفقهاء نالوا قد أفرز لنا مجموعة وإنّ التنقيب في كتب التراجم والطبقات 

  ،و كانت لهم رحلات نحو المشرق و المغرب ،ممن ينتسبون إلى المغرب الأوسط
ّ
 فأث

ّ
روا بمن اتصل بهم، روا و تأث

ه بالشيخ الجليل الفا ،ومن هؤلاء يذكر القرافي أحمد بن عثمان بن عبد الجبار التونس ي الملياني
ّ
ضل الذي حلا

و أصول  ،ه وأصولهد إلى بجاية ليقرئ بها الفقثم عا ،حلّ بالمشرق الذي . درجة الاجتهاد  واصلالمحصل ال

 اا يعني أنّ بجاية كانت مركز ، ممّ 6هـ666سنة  باعتبار وفاته ،.هـ9كان ذلك في بدايات القرن  الدين و التصوف،

 .الغبريني من خلال مؤلفه المعروف مهما في مجال المنقول و المعقول و التصوف، و هذا ما أكده امركز 

                                                           

 . 441كفاية ، ص : ، التنبكتي  443المصدر السابق ، ص : ابن مريم   1

ة الأصالة، ع سعيد العقيان التلمساني (: رابح)بونار    2
ّ
، مجلة المؤرخ العربي،  العلاقات الثاقفية: ، ابودياك 13، ص 5234، 5، س  1، مجل

 . 551، ص 5223، 54، س  44ع 

 .21،ص 5تعريف،ق: ؛الحفناوي 425كفاية ،ص : ؛ التنبكتي 455البستان، ص : ؛ ابن مريم511،ص "الرحلة" تمهيد الطالب : القلصادي   3 

 . 3213ص : ، كفاية411، ص 4نيل، ج : التنبكتي   4

 . 121،  123، صص 5الحلل القدسية ، ج : ؛ السراج 444، كفاية، 444، ص 5نيل ، ج : التنبكتي   5

 . 15توشيح ، ص : القرافي   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

465 
 

، ط كانت حاضرة في سيرتهم وعلومهمأنّ ظاهرة الاجتهاد لدى فقهاء المغرب الأوسو نخلص في النهاية إلى 

ومن خلال  -وهو ما سنبيّنه لاحقا -وأنّ تأثيرهم كان باديا من خلال مناظراتهم حول قضية الاجتهاد و التقليد 

لمذهب المالكي، لكن ، هذه الاختيارات التي كانت تصل إلى الأخذ من خارج ااختياراتهممؤلفاتهم و فتاويهم و 

بعيدا عن النزعة  ،محل دراسة و تقص ي ،أو المنسوب للمذهب ،يبقى التدليل على مدى اجتهادهم المطلق

فيحيد عن جادة  ،، حيث يقع الاستلاب للباحثلأشخاص المبحوث في أدائهم العلميالعصبية أو التأثر با

ومن هذا المنطلق وجب علينا طرح تساؤل يُبقي الباب مفتوحا للنقاش، حول مصطلح  .الموضوعية العلمية

الفقيه المجتهد، الذي كانت تورده المصادر  في توصيفها لفقهاء المغرب الأوسط، وهل تمّ ضبط المصطلح 

ب بشكل دقيق من قبل أصحاب كتب التراجم؟ مع العلم أن تحليه الفقهيه بالاجتهاد، سواء داخل المذه

 .أوخارجه، لم يكن بالشكل الذي يتساهل فيه المصرحون بأحوال الفقهاء عصرئذ

ل صنف الفقهاء المناطقة الذين اتخذوا هذا العلم الحادث لدى العرب  :  ةطقاالمنالفقهاء  - خ
ّ
مث

ه الذي عرّف( علم المنطق)المسلمين كتوجه المسلك العقلي في تاريخ حركة الفقه بالمشرق والمغرب، هذا العلم 

ه 
ّ
والحجج المفيدة  ،في الحدود المعروفة للماهيات ،قوانين يعرف بها الصحيح من الفاسد"ابن خلدون بأن

ما هو المحسوسات بالحواس الخمس، وجميع الحيوانات مشتركة في هذا  ،للتصديقات
ّ
لأنّ الأصل في الإدراك إن

ما تميز الإنسان عنها بإدراك الكلي
ّ
فهل وجد . 1"وهي مجردة من المحسوسات ،اتالإدراك من الناطق وغيره، وإن

الوصول إلى مراتب  وأ ،هذا العلم مرتعا له ببلاد المغرب ؟ أم أنّ هذا البلاد كانت بعيدة عن الخوض فيه

 متقدمة في شأنه؟

 ،الدراسات إلى الحكم في مقارنتها بين الإنتاج الصوفي والتاريخ والأدب بالمغرب الأوسط وصلت  

  ،اوإنتاجها في العلوم الرياضية و الطب و المنطق و غيره
ً
 و نوعا

ً
، إذ لم يكن هناك علماء بأنّ الأمر يختلف كما

بما يبرز تواجد هذا العلم و تداوله بين جميع الناس  ،طبيعيون أو أطباء بارزون أو فقهاء خاضوا في المنطق

، فإنّ الملاحظة 3أو إصدار بشأنه ملاحظات ،هانتقاد و مع ما في هذا الحكم من نظر يمكن. 2بشكل مكثف

وقد يكفر الخائض فيها  –الأخرى تكمن في أنّ هذا العلم الحادث والعلوم المماثلة كانت تقابل بالنكران أولا 

 
ً
 ولكن  -بادئا

ً
/ 617ت )، وقد أشار إلى ذلك أبو الحجاج يوسف بن طملوسسرعان ما تتبع و يقتدي بها آخرا

                                                           

  321المقدمة ص : ابن خلدون  -  1

 . و ما بعدها 511، ص 5تاريخ الجزائر ، ج : انظر سعد الله  -  2

كتب البروفسور مصطفى خياطي المختص بالطب مصنفا يجمع فيه العديد من الذين اختصوا في العلوم العقلية والطب منها تحديدا   3 

   .                                               في العصر الوسيط والحديث ، راجع                                                                                               

    Mostéfa  khiati, La    médecine  en  Algerie au moyen-àge (9eme- 17 eme siécle), houma éditions,algerie, 2013 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

466 
 

، لم يجهله أهل الأندلس وهو المنطقد للتأليف في ع، و هو يمهّ لصناعة المنطقلمدخل في كتابه ا( م1113

حيث تنكر لها الأندلسيون  ،و التوجه الأشعري الغزالي و غيرهما ،ويضرب مثالا بتوجهات كالمذهبية المالكية

ت على مثل هذا تلك الوصية التي تركها أبو . 1 أخذوا بها آخرًا ثمّ أولا 
ّ
الوليد الباجي حينما حذر ولديه وقد دل

 
ً
فإنّ ذلك مبني عل  ،إياكم و قراءة ش يء من المنطق و كلام الفلاسفة:" من الخوض في المنطق والكلام قائلا

ك كان يجد له من العلماء العنت الخوض في هذا المسل وعليه فإنّ .  2"والبعد عن الشريعة ،الكفر و الإلحاد

، واندمج 3الجدلعلم الكلام والمنطق و  الذي تهجم على ،ابن حزم الأندلس يو تأكد ذلك من موقف  ،النكرانو 

( م1791-ه775/ه 663 -ه  315) نمري ضمن هذه المدرسة الأندلسية في نفس الموقف ابن عبد البر يوسف ال

أنّ الخوض في العقيدة مبناها على التسليم و  ،حينما تكلم عن الاجتهاد والتقليد ، والموقف من الجدل

 .4ومع ذلك فهو يرى أن الجدل والمناظرة في هذا لها شروطها و ظروفها ،عتقادوالا 

، وامتد 5ن المسائل التي دار حولها النقاشبقي الموقف من مسائل الكلام و الخوض في علم المنطق م 

، تقر النقاش بين علماء المشرق فقط، أو بين علماء المغرب فقطإلى زمن متأخر من العصر الوسيط، ولم يس

  حول المنطق -بل جرت هناك مناظرات و مراسلات 
ً
 بين المغاربة والمشارقة -مثالا

ً
، إذ يخبرنا ابن مريم بأنّ نزاعا

حرّم و  ،خير الذي اتبع طريقة المحدثينهذا الأ  ،6وقع بين محمد بن عبد الكريم المغيلي و جلال الدين السيوطي

 سماه  ،المنطق
ً
خص كتاب ابن تيمية المسمى "في تحريم علم المنطق لقول المشرق ا" و ألف في ذلك كتابا

ّ
" ، ول

، 7"صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام" و له كتاب ،"يمان في الردّ على منطق اليوناننصيحة أهل الإ 

الفكر إلى  منح الوهاب في ردِّ "و بعث بالردّ عبر رجزه ،، وقد انتفض المغيلي على هذا الموقف7"والكلام

 :جاء فيه،"الصواب

                                                           

وس الذي يعود إلى باعتماده على نص ابن طمل 23،  24دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي ص : شرح هذه الظاهرة محمد الأمين بلغيث  -1   

  .ف تقبل أهل الأندلس المنطق ه و كي 3ق 

تحق عبد اللطيف الجلالي ، دار البشائر الإسلامية، : وصية الشيخ الحافظ أبو الوليد الباجي الأندلس ي لولديه ( : أبو الوليد)الباجي  -  2

 .33،ص4114، 4بيروت،ط

عباس المؤسسة العربية للدراسات إحسان : حقيقة الإيمان ضمن رسائل ابن حزم الظاهري تحقيق رسالة البيان عن : ابن حزم   - 3

  523، ص  4، ج  5223:  4، بيروت ط والنشر

 . 21ص ،5،5221د و الإيمان دار العاصمة للنشر والتوزيع،السعودية،ط عقيدة ابن عبد البر في التوحي(: سليمان بن صالح)الغصن   - 4

قدّم عبدالسلام دراسة  حول موقف  فقهاء بلاد المغرب من المنطق  ضمن مساهمة علمية بجامعة محمد الخامس بالرباط راجع ،   -  5

العلم والفكر العلمي بالغرب الإسلامي في العصر الوسيط، المملكة المغربية، جامعة محمد الخامس ، الرباط، سلسلة رقم (: بناصر)البعزاتي 

 .41 – 44، ص 4115جاح الجديدة، الرباط،، مطبعة الن23

  441ابن مريم البستان ص  -  6

الإمام المغيلي وآثاره في الحكومة الإسلامية في القرون الوسطى في نيجيريا، مطبعة مصطفى بابي الحلبي، (: آدم عبد الله)الآلوري  -7

  . 45، ص 5233، 5مصر،ط



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

467 
 

 ه حُ كمُ و كل حديث حُ  عت بمثلهمِ عت بأمر ما سم مِ سم 
م
 هصلِ كم أ

 حُ  لمِ في العِ  أن المرءم  مكنُ أيُ 
ٌ
 عن الفُ  ىو ينه جة

م
 ولهرقان في بعض ق

 عبارة
ّ
 عن الحق أو الحقيقه حين جهله هل المنطق المعني إلا

 دليلا صحيحا لا يرد لشكله ؟ معانيه في كل الكلام فهل ترى 

 على غير هذا تنفها عن محله منه قضيةأريني هداك الله 

 ن أثبت صحة نقلهإرجال و  و دع عنك ما أبدى كفور و ذمه

 دليلا على شخص بمذهب مثله خذ الحق حتى من كفور ولا تقم

 : ا جاء فيه و الوزن ممّ  ،و قد كان جواب السيوطي على نفس القافية

                              

 صلاة للنبي و أهله يو أهد لفضله حمدّت إله العرش شكرا

 أتاني عن حبر أقر بفضله عجبت لنظم ما سمعت بمثله

   
ً
 فيه جم بنقله تعجب مني ألفت مبدعا

ً
 جموعا

ً
 كتابا

 و ما قاله من قال من ذم شكله  أقرر فيه النهي عن علم المنطق  

 فذا  وصف قرآن كريم لفضله و سماه بالفرقان يا ليت لم يكن   

 عن محله قد قال محتجبا بغير رواية و    
ً
 مقالا عجيبا نائيا

 خذ الحق حتى من كفور بختله و دع عنك ما أبدى كفور و بعد ذا    

 علوم يهود أو نصارى لأجله و قد جاءت الآثار في ذم من حوى               

 1يعذب تعذيبا يليق بفعله  يجوز به علما لديه و أنه   

                                                           

 " لب الألباب في رد الفكر إلى الصواب" تمّ تحقيق المخطوط  تحت عنوان  441،  441المصدر السابق ، ص : ابن مريم  - 1 

 .4111لبنان ,، بيروت5، دار ابن حزم ،ط لب الألباب في رد الفكر إلى الصواب ( :بلقاسم الجزائري )من طرف ضيف 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

468 
 

اعتبر نفسه مجددا  في وقت ،ل المغيليضفقد اعترف ب ،السيوطي الذي حاوره المغيلي الإمام مع الملاحظة أنّ 

 :للعصر، وقد طمح إلى ذلك بقوله في أرجوزته 

 ئين و قد            أتت و ما يخلف ما الهادي و عديهذه تاسع الم                                                 

 و قد رجوت أنني المجدد           فيها و فضل الله ليس يجحد                                                

الذي أتقن  ،أمثال الإمام الغزالي ،م ما قد سبق الإقرار به من قبل المجددين الأوائلو مع هذا نجده يحرّ 

 قسم الإلهي ،الفلسفة و سائر فروعها
ّ
 ،معرفة له بالمنطقمن لا " ات، و الغزالي هو القائل و لم يحرم منها إلا

بل عمد إلى شرح  ،"د الوهاب في رد الفكر إلى الصوابمنح عب" و لم يكتف المغيلي بمؤلفه . 1"فلا يوثق بعلمه

 .2"فصل الخطاب" نطق بمؤلف آخر سماه قصيدته هذه في الم

صورة واضحة المعالم على ذلك الإتجاه  ،نقاشا حاداجال بين مغربي و مشرقي في قضايا أثارت يقدم لنا السّ 

 أنّ هذا الاتجاه الذيالسائد في تلمسان و المغرب عموماالعقلي 
ّ
و الحافظ التنس ي  ،مثله المغيلي ، إلا

هذا الاتجاه الذي سيضعف  ،3ه و يقلّ سالكوه17، قد أخذ يضعف في أوائل القرن السنوس ي و العقبانيو 

 أنّ  ،بعض العلماء وطلبة العلم قد حاولوا الاستمرار في هذا التوجه رغم أنّ  ،شريتلاش ى بعد القرن العاو 
ّ
 إلا

ن بن أليف عبد الرحم، و من بين المحاولات التي خاض من خلالها العلماء تالمتميز بالتدني فرض نفسهالواقع 

و هو عبارة عن  ،"ق السلم المرونق في علم المنط" في المنطق الموسوم بـ ( م1596/ه713ت) محمد الأخضري 

 :أرجوزة جاء فيها 

 نتائج الفكر لأرباب الحجا     د لله الذي قد أخرجا        الحم

 
ّ
 كل حجاب من سحاب الجهل  عنهم من سماء العقل         وحط

 نـــــــــسبته كالنحو للسان       ــــد فالمنطق للجنان         و بعـــــــــــــــــ

 غير خطأ            و عن دقيق البهم تكشف الغطافيعلم الأفكار من  

 تجمع من فنونه فوائد          واعد     فهناك من  أحواله ق

 يرقى به سماء علم المنطق                  يته بالسّلم المرونق     سم

، وقد زةل وضع لهم شرحا على هذه الأرجو ولم يكتف الأخضري تحت إلحاح طلبته و مريديه بهذا، ب       

 . 4أرجوزته و شرحهفي أنفاسه الأخيرة مع الأخضري و  العلماستمر هذا 

                                                           

 .  43المرجع السابق ص : الآلوري آدم عبد الله - 1

 . 42، ص  4114، س  5كريم المغيلي ، المجلة الجزائرية للمخطوطات ، ع محمد بن عبد ال( : أحمد)مقال الحمدي  -2 

وحققه ايضا عبد المجيد خيالي ، دار الكتب   54، ص  4113مصباح الأرواح ، تح رابح بونار ، الجزائر ، (: محمد بن عبدالكريم)المغيلي  - 3

 .ذلك وسيأتي بيانه لاحقا ، ولكن المحققين وقعا ضحية خطإ الناسخ في 4115العلمية ، بيروت، ط

   4/  554رقم ( . خ ص ) مخطوط شرح السلم المرونق في علم المنطق ، ( :  224عبد الرحمان ت )الأخضري   -  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

469 
 

المنطق أحدث ثورة فكرية في ميدان  الذي ،أفضل الدين الخونجيإلى يعود الخوض في هذا العلم 

و هو " كشف الأسرار " في هذه الصناعة كتاب حين صنّف  ،إلى بلاد المشرق صداها  وصل ،ببلاد المغرب

جامع مأخذ ب ختصر الجُمل في قدر أربع أوراق،ثم م ،و هو حسنٌ في التعليم ، و مختصر الموجزِ طويل مصنف

، وقد وضعه الخونجي 1وهُجِرت كتب المتقدمين ،تداوله المعلمون في عصر ابن خلدون و  ،هذا الفن و أصوله

 .2م1119/ه616سنة  ان مجاورًا للحرم الشريفك الذي ،هو شرف الدين المرس يو  ،بطلب من بعض أصحابه

 أنّ ةيلقلال هورقاتفرغم  ،مصدرا مهمامثل هذا المؤلف 
ّ
 ،حيث انسلت منه مؤلفات عديدة ،فوائده جمّة ، إلا

 و خدمت هذا العلم و التوجه العقلي ببلاد المغرب الإسلامي عموما
ً
  فقد. الأوسط خصوصا

ّ
ف الشريف أل

قام المقري الجد محمد و  الدين الخونجي في فن المنطق،لأفضل "  شرح الجمل"  ( م1397/ه991ت ) التلمساني

كما شرحه كل من برهان الدين  ،3لم يكمله لكن و  ،ه على شرحه أيضا957عبد الله ت  بن أحمد المقري أبو 

، و أحمد بن أحمد بن عبدالرحمن الندرومي 4"نسْج الحلل لألفاظ الجمل" بن فائدة الزواوي تحت اسم 

، وأبو عثمان (كفاية العمل) اختصار جمل الخونجي لشيخه ابن مرزوق سماه  له( ه137كان حيا سنة )

و قد بلغ " نهاية الأمل في شرح الجمل " ، ومحمد بن مرزوق الحفيد له ( ه111ت)سعيد بن محمد العقباني 

و هو أبو كان ممن أعطى دافعا لهذا التوجه العقلي المنطقي الكلامي  .5مؤلفا 19المهتمون بشرح جمل الخونجي 

 في علم المنطقعبد الله محمد بن يوسف السنوس ي
ً
 مختصرا

ّ
 ، فقامد فيهيتأليف تقيب قامثم  ،، الذي ألف

 ، 6 -كما صرّح  -تصار على المهم دون الزيادة قالإيجاز و العدول عن الإكثار، و الابشرح هذا المختصر بطريق 

بالإضافة إلى مختصره  ،البرهان البقاعي وشرح تأليف كما صنف السنوس ي شرحا لإيساغونجي في المنطق،

 . 7العجيب، وشرح جمل الخونجي

رواده بالمغرب الأوسط كان  و أن من بين ،ه17بهذا العلم إلى حدود نهاية ق  و هكذا تبين الإهتمام

، بالإضافة إلى سيطرة الفكر الصوفي الذي ذ و غيرهم ، لكن صعوبة هذا العلمالسنوس ي و المغيلي و ابن قنف

نا و قد قدمت ل  .8ه17و ضعف التعاطي معه بعد ق  ،م بهدفع إلى عدم الاهتما ،يذهب إلى النفرة من المنطق

                                                           

  322المقدمة ، ص : ابن خلدون  -  1

 إشراف محمد شرح الجمل لشريف التلمساني ، ر د د ع ، كلية الأداب محمد الخامس الرباط ، رسالة تحت (: عمر)آسفي  -2

   53ص  5223 – 5221الروكي ، 

  . 421، ص  3نفح الطيب ، ج ( :  5135) المقري  -  3

  5212مخطوط بزاوية تمكروت رقم  -  4

  . 51_  53المرجع السابق ، ص : آسفي عمر -  5

 ب   522ب إلى  541خ ح من ورقة  54145تقييد في شرح مختصر علم المنطق ، مجموع ( : محمد بن يوسف)السنوس ي: راجع  -  6

  . 441،  443المصدر السابق ، ص : ابن مريم  -  7

 .  512، ص  4تاريخ الجزائر الثقافي ، ج : سعد الله - 8 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

470 
 

ممن اهتم  ،أنواع المصادر عددًا من فقهاء حواضر المغرب الأوسطنا تآليف التراجم وكتب الطبقات و ل

خذه هؤلاء الفقهاء كمسلك و ، و هو ما يبرز التوجه العقلي الذي اتم العقلية عموما والمنطق خصوصًابالعلو 

والجدول التالي يقدم نماذج لهؤلاء المهتمين بعلم المنطق ببلاد المغرب  .تعاطي الثقافة وتطوير الفكرلمنهج 

 :الأوسط

 المصدر الصلة بالمنطق الفقيه الحاضرة

 قسنطينة

أحمد بن حسن بن  -

علي بن الخطيب بن 

 (ه 117- 967) قنفذ 

 شرح جمل الخونجي -

 667ص 1ج:السراج 

، ص 1نيل ج: التنبكتي 

117 

ابراهيم بن فائد بن  -

موس ى الزواوي 

 159- 976)القسنطيني 

 (ه

أخذ المنطق و درسه  -

عن حافظ المذهب أبي 

 زيد عبد الرحمان الباز

 

 1ج  1مج : السخاوي -

 116ص 

 77كفاية ص : التنبكتي 

أحمد بن يونس بن  -

 سعيد القسنطيني

 (ه 191 – 113)

 

قرأ عن ابن غلام الله  -

 .القسنطيني المنطق 

 1ج 1مج : السخاوي -

 151ص

 69ص : كفاية 

 ندرومة

احمد بن احمد بن 

عبد الرحمان الأستاذ 

 )الندرومي 
ً
كان حيا

 (ه  137

له شرح اختصار على 

شرح شيخه ابن مرزوق 

 على جمل الخونجي

 56ص : البستان 

تعريف ، : الحفناوي 

 31، ص  1ق

 تلمسان

أحمد عثمان أبو 

( ه 911:  667)العباس 

 ابن البناء

 

 617،ص1ج:السراج  - تمكن في المنطق و أثر -

محمد بن : الآبلي  -

إبراهيم العبدري 
 ابن خلدون  أخذ العلوم



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

471 
 

 – 611) التلمساني 

 (ه  959

 

أبو عبد الله المقري  -

محمد بن محمد بن 

 (ه  957ت ) أبي بكر

 

له  مشارك في المنطق

 شرح جمل الخونجي

  136: البستان 

 311ص : الديباج 

 

أبو عبد الله محمد بن  -

أحمد الشريف 

 ه 991التلمساني ت 

 

لزم الآبلي له شرح 

 جمل الخونجي
 135ابن مريم ص 

عبد الله بن محمد بن  -

 971أحمد الشريف ت 

 ه

 

ابن الإمام الشريف اتبع 

 نهج أبيه

 195: ابن مريم ص 

 161كفاية 

عبد الرحمن بن  -

 ه171خلدون ت 
 657ص  1ج: السراج  ألف في المنطق

محمد بن عبد الكريم  -

 المغيلي

 

 336: البستان  له شرح جمل الخونجي

أحمد بن محمد بن  -

 زكري 

تقدم في الأصول و  -

 المنطق

ترجمة الشيخ بن  -

 زكري 

 

 ابراهيم -

 بن يخلف التنس ي

أخذ المنطق و الجدل  -

 و عادلمصر 
 16كفاية ص  -

أبو العباس أحمد  -

 النقاوس ي

اهتم بالمنطق و  -

 الأصول 
 66كفاية  -

يحيى بن محمد أبو  -

السادات المديوني 

 التلمساني

 أخذ عن السنوس ي -

 المنطق
 367ابن مريم  -



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

472 
 

محمد بن أحمد بن  -

 166النجار ت 
 179ابن مريم  - قرأ جمل الخونجي -

قاسم بن سعيد  -

 العقباني
 151توشيح  - شرح جمل الخونجي -

 

ابن زاغو محمد  -

 165الصمودي ت 

 

 له سبق في المنطق -

 

 69كفاية ص  -

 بجاية

 

محمد بن محمد بن  -

أبي القاسم المشذالي 

 (ه111ت ) أبو الفصل 

 شرح الخونجي  -

 حاذق في المنطق  -

، 7،ج5مج : الضوء  -

  113ص 

 666ص 1ج: السراج -

منصور بن أحمد بن 

عبد الحق المشذالي أبو 

 علي 

 165ص : توشيح  مشارك في المنطق  -

منصور بن علي بن عبد 

الله الزواوي أبو علي 

 (ه997كان حيا )

 له تقييد في المنطق  -
نيل  391البستان ، -

 371،ص 1،ج

عبد الحق بن الربيع بن 

أحمد الأنصاري 

 م1199/ه695ت

 131ص : توشيح  - اهتم بالمنطق -

سليمان بن يوسف 

 ه 119الحسناوي ت 
 136كفاية ، ص  - اهتم بالمنطق -

حمزة بن محمد بن 

 771حسن البجائي ت 
 اهتم بالمنطق التأليف -

، 1ج: السراج  -

  631ص

 65ص : توشيح  -

عمران بن موس ى بن 

 (ه  965ت )يوسف 

درس المنطق ببجاية و 

 الجزائر 

 163ص : توشيح  -

 91، ص1ق: الحفناوي -

أبو زيد عبد الرحمان 

بن علي بن أبي دلال ت 

 م1191/ه  667

  175ص : الغبريني  - مشارك في المنطق  -

 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

473 
 

ة صعانصورة  ،ودرّسوا فن المنطق ،لفواتقدم لنا هذه النماذج من الفقهاء الذين اهتموا وشاركوا وأ           

تقدم لنا نماذج أخرى أثر هؤلاء العلماء في الفن ذاته خارج هذا  على تعاطي هذا الفن بالمغرب الأوسط، كما

سواء في بلاد المغرب الكبير أو بلاد المشرق، فالحديث عن عبد الوهاب بن يوسف بن عبدالقادر  ،المجال

وبرع هناك في المنطق على طريقة المتأخرين المنسوبة إلى الفخر الرازي، والذي  ،الفقيه الذي رحل إلى المشرق 

على قيمة هذا العلم عند أهل المغرب الأوسط، ذلك  ، يدلّ 1عُدّ من أعلم الناس بأسرار الخونجي والمنطق

ر من بجاية إلى تأكيدا على ذلك، وهو الذي ساف م1393/ه996بن موس ى الرهوني ت ىمثلما يزيدنا يحي

 .2في المنطق والكلام ةمامالإ  بلغ درجةو  ،بالأصول  امهاهتمب قد اشتهرالقاهرة، و 

أبوعبدالله )ويورد كل من السرّاج والقرافي علماء ذوي أصول مغرب أوسطية أمثال محمد الرّصاع             

كيف أقرأوا العلوم ومنها  ،ثم صار مستقرا بالزيتونة ،الذي يعود أصله إلى تلمسان ،(محمد بن القاسم

وهو ما نكتشفه من خلال عمر بن محمد  ،فريقية قد أخذوا عن علماء تلمسانإالمنطق، وأنّ بعضا من علماء 

كما تشير الدراسات إلى . 3الذي أخذ الأصلين والمنطق عن أبي عبدالله بن مرزوق  ،بن عبدالله القلشاني الباجي

مية والعقلية ومدى تأثيره على الحياة العل ،4ذلك التواصل في مجال العلوم بين المغرب الأوسط والأندلس

دخل إلى حواضر المغرب الأوسط عدد من علماء الأندلس الضالعين في فن ، حيث نتحديدا على المجالي

رغم التضييق الذي كان يعانيه هؤلاء بالأندلس، إذ تشير هذه الدراسات إلى عبيدالله بن محمد ، المنطق

وقد  ،الذي رحل إليها من الأندلس بسبب الغزو الصليبي م،1165/ه661النفزي أبو الحسن دفين بجاية سنة

ثم بجاية أحمد بن خالد أبو العباس  ،ارعا مشاركا في المنطق، كما انتقل من الأندلس أيضا إلى مراكشكان ب

كان مهتما بالمنطق في بجاية، مثلما استقر علي بن محمد بن علي  و  ،وهو من أهل ملقا ،(م1161/ه667ت)

لإساغونجي في  شارحو الهو  ،(م1616/ه171)القرش ي البسطي أبو الحسن القلصادي ببجاية وتوفي بها سنة 

 . 5بالعلوم العقلية على الجملة هتمّ والم ،المنطق

نخلص في الأخير إلى عناية علماء المغرب الأوسط بالمنطق كمظهر للعلوم العقلية، وأنّ هذا المسلك لم  

ره مثله مثل بقية العلوم، وقد تميز هذا التوجه بعبو  ،حوالشر يكن بمنأى عن الدرس والتأليف والاختصار 

ولا شك أنّ . ه، وتأرجح بين الاهتمام الكبير والعزوف في الأخير17ه إلى نهاية ق6بمراحل منذ نهاية القرن 

                                                           

 .543المصدر السابق، ص : ـ القرافي  1

 .343المصدر السابق، ص: ون ـ ابن فرح 2

 .134، ص5الحلل، ج: ؛ السراج551نفس المصدر، ص :  القرافي  3

 . 311، 432. 412دور زواوة، صص: راجع خلفات مفتاح    4

 .554،543، ص 5223، 54، س44، مجلة المؤرخ العربي، ع العلاقات الثقافية: راجع مقال أبودياك  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

474 
 

صعوبة  كان له دور في أفول وضمور هذا الفن، كما أنّ  ،تدافع الاتجهات الفكرية والروحية ببلاد المغرب

بعد فترة  ،في تراجع هذا العلم وتخلفه ه قد كان له مفعوله17وضعف الأداء التعليمي بعد ق  ،التعاطي معه

 . ظهور وازدهار وانتشار

 العلماء الجزائريون في المنطقتصانيف 

 التأليف العالم

 117يوسف بن أحمد الندرومي ت

 م1671/هـ

 .اختصار شرح ابن مرزوق على محل الخونجي

 "كفاية العمل في شرح شيخه ابن مرزوق على محل الخونجي"

 .أرجوزة في نظم الحونجي 1637/هـ161تابن مرزوق الحفيد 

 .تلخيص العمل في شرح الجمل 1671/هـ117ابن قنفذ الفسطي ت

السنوس ي محمد بن يوسف 

 م1677/هـ175ت
 شرح إيساغوجي

 شرح تنبيه الإنسان في علم الميزان م1616/هـ171القلصادي ت 

 ل الخونجيمجشرح  هـ117أحمد بن حسين بن قنفذ ت

 ل الخونجيمجشرح  م1677/هـ111 سعيد العقباني ت

 ل الخونجيمجشرح  هـ191محمد بن عباس العبادي ت

محمد بن أحمد الإدريس ي الشريف 

 ه991ت 

 ل الخونجيمجشرح 

 ل الخونجيمجشرح  هـ165قاسم بن سعيد العقباني ت

 شرح على رجز الشيرازي  م1616/هـ171لصادي ت قال

 المنطقشرح مختصر البقاعي في  هـ175السنوس ي ت



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

475 
 

أحمد بن عبد الرحمن الندرومي ت 

 هـ137
 ل الخونجيمجعمل في شرح شيخه ابن مرزوق على كفاية ال

 نهاية الأمل في شرح كتاب الجمل للخونجي 1637/هـ161ابن مرزوق الحفيد ت

 

ل الفقهاء تيارا فاعلا على مستوى المجتمع والسياسة ببلاد المغرب، وظهرت  :الفقهاء القضاة - د
ّ
شك

 ،فتولوه ومارسوه، حيث اعتبر القضاء مجالهم العلمي ،فاعليتهم وقوتهم حينما تمكن صنف منهم من القضاء

مثلما اعتبروا أنفسهم مكلفين بتطبيق تلك التعاليم . لما يحملون من فقه وآراء تصب في إطار الثقافة الشرعية

اد مجتمعهم من عامة وخاصة كانوا وجب القيام عليه مهما كان الأمر، خصوصا وأنّ أفر  ،تكليفا شرعيا

 ،نوازلهم المتنوعة باعتبارهم علماء طلب الجواب علىو  ،يُهرعون إليهم وقت الحاجة لطرح إشكالاتهم المتعددة

ذلك أنّ العالم لا يسمى عالما على الإطلاق حتى  .وللثقة التي كان يحوزها هؤلاء، فيقضون فيها بما يعرفون 

أبو علي منصور الزواوي، أحدها كونه محيطا بمعرفة أصول ذلك العلم  شار أتتوفر فيه أربعة شروط كما 

وثانيهما كونه قادرا على التعبير عن ذلك العلم، وثالثهما كونه عارفا بما يلزم عنه، ورابعا كونه  ،على الكمال

 .1قادرا على رفع الإشكالات الواردة عليه

لأنّ هناك دراسات تناولت هذا الموضوع بعضها وليس مجالنا أن نتحدث عن القضاء في بلاد المغرب، 

ما وجب التنبيه على أنّ . 2والآخر تعمّق فيه واستبحر ،على سبيل التعريف به
ّ
هذا التنظيم الإداري تلازم  وإن

مثلما تلازم مع حركة الفتح والتواجد الإسلامي، حتى وإن كانت  ،مع وجود المجموعة البشرية الساكنة

ذا الجانب، فإنّ حضور العشرة الذين كلفهم عمر بن عبد العزيز ببلاد كل الواضح إلى هتشير بالش المصادر لا 

  ،بين مهامهم الإشراف على قضايا الناسقد كان من  ،المغرب
ّ
ف هشام بن عبد الملك أحد هؤلاء مثلما كل

القضايا لم نجد وهذا لا يعني أنّ الفصل في   .3(م936/ه115ت)بقضاء الجند وهو جعثل بن هامان الرعيني 

 
ّ
ما المصادر لم تفصح عن ذلك في الفترات الأولى، بل من المؤكد أنّ أمراء له قاضيا أو فاصلا بين النزاعات، وإن

                                                           

 .455، ص 4أنظر التنبكتي، نيل، ج 1

هناك دراسة لأحمد علي بعنوان القضاء في المغرب والأندلس خلال العصور الوسطى، والتي تظهر قاصرة على تلبية المطلوب لغلبة   2

: عنوانالتعميم وانعدام التعمق والتدقيق، وأبرز دراسة جادة تناولت الموضوع في القرون الثلاثة الأولى بعد الفتح دراسة إبراهيم بحار بكير ب

 .ء في المغرب الإسلامي من تمام الفتح إلى قيام الدولة الفاطميةالقضا

 .،524، تح عبد المجيد الخيالي ص5معالم الإيمان، ج: الدباغ.  553، ص5رياض النفوس، ج: المالكي   3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

476 
 

ه داخل في إطار  ،ورعوه أحسن رعاية ،الجيش الفاتح والولاة فيما بعد قد أعطوا لهذا المجال أهمية
ّ
لأن

 .الاختصاص الموكل إليهم

إلى أن صار جهازا متكاملا له  ،هذا المنصب أخذ يتطور من فترة إلى أخرى أنّ أيضا من المؤكد 

بن خالد  ىوهو أبو الحاتم يحي ،اختصاصاته وأدواره، و إن كان أبو العرب قد أمدّنا بشخصية تولت القضاء

ه كثير الصلاح قليل الفقه، وكانت قد درس بمصر ،السهمي، والذي كلفه سحنون بقضاء الزاب
ّ
، 1ووصفه بأن

لكن الأمر تغير بعد زمن المرابطين أكثر مما يحمله من فقه، ،كان يُنظر إلى صلاح الشخص المتولي للقضاء ربماف

مع  ،فالموحدين، إذ تقدم لنا المصادر شخصية قاضية متميزة بالفقه والتحصيل والاجتهاد والإمامة والعبادة

هـ، حيث 6قهو من أهل محمد المسيلي، و وهو حسن بن علي بن  ،بالأصول  امهتمالخوض في التصنيف والا 

وكتاب  ،(النبراس في رّد على منكري القياس)وفي الفقه  ،(التذكرة)ذكرت المصادر تصانيفه في أصول الدين 

ه سلك مسلك أبي (. كتاب التفكير فيما تشتمل عليه السور والآيات من المبادئ والغايات)سماه 
ّ
وقد ذكروا بأن

، مما يعني أنّ منصب القضاء لم يكن في متناول جميع من "أبو حامد الصعير"  2حامد الغزالي حتى سمي به

ما لابد للفقيه أن يبلغ مرتبة ما حتى تتسنى له التحلية بالفقيه القاض ي ،اتسم بالفقه
ّ
 .وإن

ز هؤلاء الفقهاء القضاة في الفترة مجال الدراسة بالخوض في التصنيف كطريقة لإظهار التفوق لقد تميّ 

( ـم1119/ه511ت)محمد عبد الحق الإشبيلي  والتميز عن بقية الفقهاء، إذ يحدثنا الغبريني عن أبي ،هادوالاجت

وقد  - (م1677/ه111ت)ويشار إلى سعيد بن محمد العقباني . 3الوافد على بجاية بأنه كان مصنفا للدواوين

ه عمد إلى شرح وتفسير بأ -تولى قضاء بجاية وتلمسان ووهران وسلا ومراكش حيث كان قاض ي الجماعة
ّ
ن

وقصيدة  ،وشرح الحوفية ،بعض سور القرآن الكريم، وقام على شرح ابن الحاجب الأصلي والعقيدة البرهانية

فإنّ حضور القاض ي أحمد بن  ،ا في حاضر قسنطينة التي كانت تابعة للحفصيينأمّ  .4البردة في المديح النبوي 

وكذلك  ،بتونس، قد صنّف بقسنطينة شرح ابن الحاجبوالذي سيكون قاض ي الجماعة  ،محمد القلشاني

 
ّ
ونفس الطريق سلكه بقسنطينة أحمد . 5نه في النوازل والأحكامشرح المدونة، كما اعترف له القلصادي بتمك

                                                           

 .541طبقات علماء أفريقية، تح ابن أبي شنب، ص : أنظر أبو العرب 1

 .551كفاية، ص  :التنبكتي.   11توشيح، ص : أنظر القرافي 2

 .34عنوان، ص : الغبريني 3

 .542كفاية، ص : التنبكتي.   543الوفيات، ص : الونشريس ي 4

 .14التنبكتي، كفاية، ص  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

477 
 

ه الوزير السرّاح بالعالم المتفنن والقاض ي  ،(هـ117ت)بن حسين بن علي بن قنفذ القسنطيني 
ّ
حينما حلا

 .1المصنف

فخاضوا فيها إجابة للمجتمع والسلطة، وإذ لا  ،هؤلاء الفقهاء القضاة بالأحكام والنوازل كما اهتم 

ه من باب المثال الإشارة إلى الفقيه القاض ي البجائي عيس ى بن  ،يمكننا أن نحصر هذا النطاق الواسع
ّ
فإن

كما أشارت  .2ياروالذي تتوافر فتاويه على مستوى مصنف المع م،1351/ه953بركات أبو موس ى المتوفى سنة 

، فقيهالإمام الوقاض ي مازونة ( م1697/ه113ت )بن أبي عمران موس ى بن عيس ى المغيلي  ىالمصادر إلى يحي

وقد ساهم منصبه كفقيه قاضٍ في . 3التي استمد منها الونشريس ي نوازله وفتاويهالذي ألف نوازله المشهورة 

فريقية، وساق لنا إلثقافية ببلاد المغرب والأندلس و وا الإلمام بالعديد من القضايا الاجتماعية والاقتصادية

صورة صادقة عن واقع الحال عصرئذ، مع الملاحظة أن كّلا من المازوني والونشريس ي صاحبا النوازل قد نقلا 

وهو الذي ذكر اسمه الثعالبي في مصنفه  ،عن فقيه قاض مفت آخر هو عبد الحق بن علي قاض ي الجزائر

فقد عدّ من طبقة محمد بن العباس  ،صفه بالفقيه القاض ي، وإن كنا لا ندري سنة وفاتهوو  ،العلوم الفاخرة

 .4التلمساني

وهو المصدر  ،الاهتمام بالحديث وعلومه ،ومن جملة المواصفات التي تميز بها هؤلاء الفقهاء القضاة

ن عبد الحق التلمساني الثاني في التشريع بعد القرآن الكريم، حيث يشير ابن قنفذ إلى أبي عبد الله محمد ب

ف مصنف ، (هـ615ت )
ّ
 " لجمع بين المنتقى والاستذكارالمختار في ا"الذي أل

ّ
ه كان فقيها قاضيا ومحدثا على أن

ت )م القاض ي الفقيه حسن بن أبي القاسم بن باديس وسار على منواله العديد من الفقهاء منه. 5محققا

فريقيين وعن الإ  ،الذي روى عن البجائيين أمثال ناصر الدين المشدالي وابن غريون البجائي( م1315/ه919

  ،أمثال ابن عبد الرفيع القاض ي
ّ
ا وعن المشارقة أمثال صلاح الدين العلائي المقدس ي وخليل المكي، ولكن لم

ة الآخذ غلب عليه الانقباض
ّ
ويحضر من المدرسة القسنطينية أيضا أحمد بن . 6عنه ينوالتحفظ وجدنا قل

والحديث، ولتأخره كفقيه قاضٍ اهتم بالأخبار ( م1671/ه117ت)العباس  و لمكنى أبحسن بن علي بن قنفذ ا

                                                           

 .131، ص5الحلل السندسية، ج: السراج 1

 .444التنبكتي، كفاية، ص  2

 .431، ص 5نيل، ج: ؛التنبكتي511الوفيات، ص : الونشريس ي 3

 .454، ص 5نيل، ج: نظر التنبكتيا 4

 .455شرف الطالب، ص : ابن قنفذ 5

 .553،552كفاية ص ص : ؛ التنبكتي23شرف الطالب، ص : ابن قنفذ 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

478 
 

 
ّ
شايخ لقي هناك مو  ،من علماء المغرب الأوسط، وكما اتصل سنده بعلماء المغرب الأقص ى ةفقد أخذ عن جل

 .1والحافظ موس ى العبدوس ي، وأحمد بن عاشر ،القاسم السبتي اأبرزهم الإمام أب

 وإعمال ،الفقه والقضاءالذين تميز أصحابها بكما تحضر أصناف أخرى في إطار الفقهاء القضاة 

وما لها من آثار على مستوى الرواية والحديث، وهناك من برع في مسائل الأصول  ،بالرحلة نحو الحج

لكن لا يمكن أن نغفل صنفا آخر داخل هذا النموذج وهم الفقهاء . والمعقولات وغيرهما مما سنبينه لاحقا

 أنّ ذلك لم يؤثر على مستوى التعاطي في القضاء
ّ
رغم أنّ  ،القضاة الذين سلكوا مسلك الزهد والتبتل، إلا

النصوص لا تسعفنا في الجزم بهذا الحكم، ومع ذلك فالإطلالة على ملامح شخصية محمد بن أحمد بن 

في القضايا  هضو خب وكان فقيها بارعا ،الذي تولى قضاء الجماعة( م1669-ه191ت)قاسم بن سعيد العقباني 

ظهر النوازلية، 
ُ
هذا المسلك قد اهتم بالجدل  بأصحا لاحظ أنّ بعضي اوم .2في التصوف تهالمصادر ملك ت

ه  ى،أمثال المقري الجد محمد بن محمد بن أبي بكر بن يحي ،والمنطق والأخبار والتاريخ وحفظ الحديث
ّ
 أن

ّ
إلا

وهناك العديد من هؤلاء الفقهاء والقضاة الذين تميزوا بالزهد والصلاح . 3كان يتكلم في الطريقة الصوفية

رغم هذا الاهتمام الروحي و  .4تواتإقليم وهو فقيه قاضٍ من  ،(م1697/ ه113ت )أمثال ابن زكريا التواتي 

عدهم الصوفي على الفشل في أداء مهمة القضاء إلى وبُ  ،تذكر المصادر تأثير زهد الفقهاء والعناية بالباطن لم

عن ملاذ طاع غاية وفاتهم، ممّا يعني أنّ الطريقة الزهدية لم تكن لتجسد الانقطاع التّام عن الناس، بل الانق

 ،ما تتأكد من وراء هذا التلازم الذي آل إليه الوضع المذهبي ببلاد المغرب عموما والأوسط خصوصاالدنيا، ك

 . في التقاء التصوف والتيار الأشعري في البوتقة المالكية

ومن الفقهاء من برع في الشروط والوثائق والعقود، وهو علم ينظم سير العلاقة بين الناس، ويحدد 

من  ،واجتهادات الفقهاء، وما جرى به عمل القضاة ،معالم ذلك التعامل بين الناس طبقا للنصوص الشرعية

 ،ن عناصر كل اتفاقية معقودة بين شخصين أو عدة أشخاصغير إغفال عمل الناس وعاداتهم، فهو علم يبيّ 

موضحا لكل من العاقد والمعقود ويحسم مادة النزاع بين الأطراف المتعاقدة،  ،يضمن استمرارها وأثر مفعولها

ومما يفهم من  .5عليه ما له وما عليه، والذي يتعاطى هذا الفن هم الشهود أو ما يعبر عنهم اصطلاحا العدول 

                                                           

 .14كفاية، ص : ؛  التنبكتي512، ص 5نيل ج: التنبكتي  1

 .345كفاية، ص : التنبكتي 2

 .412، ص 3نفح الطيب، ج: المقري  3

 .511الوفيات، ضمن ألف سنة من الوفيات، ص : الونشريس ي 4

هي صناعة جليلة شريفة وبضاعة غالية : قال ابن فرحون  .554الكي في الغرب الإسلامي، ص محاضرات في تاريخ المذهب الم(: عمر)الجيدي  5

والاطلاع على أسرارهم وأحوالهم،  غالية منيفة تحتوي على ضبط أمور الناس على القوانين الشرعية، وحفظ دماء المسلمين وأموالهم،

التبصرة، : أنظر ابن فرحون ". ومجالسة الملوك والاطلاع على أمورهم وعيالهم، وبغير هده الصناعة لا ينال أحد ذلك، ولا يسلك هذه المسالك



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

479 
 

من والقاض ي في إثبات الأحكام، و  كن عدّه دعامة مهمّة بالنسبة للقضاءمالتوثيق يُ  هذه التعاريف أن فنّ 

تلمساني الهدية القرش ي القاض ي ابن  -طور من مرحلة لأخرى الذي صار يت - بهذا العلم ينهتملا

كما كان الفقيه القاض ي . 1بهاوالعارف بالوثائق صير البمن ولد عقبة بن نافع، المعدود ( م1335/هـ936ت)

ف فيه مصنفا سماه ف ،مهتما بهذا الفن ،والد صاحب النوازل  ،ي المغيلينالمازو  ىموس ى بن عيس ى بن يحي
ّ
أل

ف مصنفا سماه . 2 .."تدريب الناش ئ من القضاة وأهل الوثائقالرائق في "
ّ
وأخذ الونشريس ي نفس المنحى فأل

 .3تاليشلمعاصر والتالي في شرح وثائق الفبالفائق في أحكام الوثائق، وقيل المنهج الفائق، ونسب له غنية ا

سواء بالعزل من  ،ومن خصائص قضاة بلاد المغرب الأوسط أنّ عددا منهم لم يكن ليستقر في منصبه

، (ه937 ت)نت د اللهمثلما جرى لمحمد بن يعقوب بن يوسف المنجلاتي الزواوي الشهير بأبي عب ،الحاكم

  ،الذي تولى قضاء بجاية ثم عزل 
ّ
وقد كان صديقا لناصر  -صاحب نظر حسنو  ،ه كان فقيها فاضلارغم أن

مثل الفقيه القاض ي أبو عبد  ،ره الانتظام فيهوك ،رام الفرار عن المنصب عددا منهمأو أنّ . ـ4الدين المشذالي

ه قام عليه أحسن قيام، لكنه فيما بعد طل ،الله محمد بن محمد بن محمد المقري التلمساني
ّ
ب رغم أن

رغم الإلحاح من السلطان، فترك لشأنه بعد عناء شديد في طلب بقائه الاستمرار  وكره ،الاعتزال عنه
كما . 5

ه لم يقتنع بسلطة بني غانية تأخر المسيلي أبو حامد 
ّ
الصغير عن القضاء، واشتغل بالتدريس والتعليم، لأن

الذين سيطروا على بجاية وما حولها مدّة من الزمن، وهو تعبير عن موقف سياس ي من قبل قاض له مكانته 

ع في ينوبه في منصبه حفيده الذي بر  ،وكان فيما سبق حينما يتأخر لمرض أو غيره. 6على مستوى المجتمع

 .7وربما كان يعود إلى جده لمناقشة المسائل بعد الفراغ من التقاض ي بين الناس ،الأقضيات

لم تقتصر أعماله على القضاء فحسب، ولكن بحكم معرفته ف ،كان القاض ي متعدد الاختصاصات 

الأماكن  والإشراف على ،لى أعمال إضافية كالإمامة والخطابةإشرافه عامتدت  ،للشرع والأحكام الإسلامية

                                                                                                                                                                                                 

دلس، رسالة دكتوراه العلوم، علم الوثائق بالأن: يراجع في علم الوثائق دراسة لزميلنا همال عبدالسلام. 553نفسه، ص : نقلا عن الجيدي

 .4155-4151جامعة الجزائر، إشراف الدكتور عبدالحميد حاجيات، 

 .22مفتاح الوصول، تحقيق فركوس، ص (: التلمساني)الشريف   1

 .414، ص 4ذيل، ج: التنبكتي  2

 .11المصدر السابق، ص : أنظر ابن مريم  3

 .411كفاية، ص : التنبكتي  4

 .512،ص5221،دار الآفاق الجديدة،بيروت،ط "المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا"المرقية العليا أو(: أبو الحسن المالقي)النباهي   5

 .551كفاية، ص : التنبكتي  6

 .13توشيح، ص : أنظر القرافي  7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

480 
 

وأخذ البيعة  ،وولاية الحج ،والمكاييل ،الدينية وعلى أموال الغائبين والمفقودين، وعلى الذهب والفضة

 .1ومصاحبة الجيوش ،للخليفة

ليس و فإنّ بعض العلماء اشترطوا أن يكون القاض ي غنيا  ،ولأجل أن يكون القاض ي مستقيما في حكمه

ما أحب أن يكون "ولا يحتاج لغيره، وهو ما آثره الأندلسيون عملا على ما قرره سحنون سابقا بقوله  ،بمديان

 على قدر ذاته، ولا يتكلف أكثر مما في وسعه
ّ
فكانوا بذلك يميلون إلى تولية القضاء للغني . 2"عيش الرجل إلا

قد طرحت منذ القرون الأولى،  ، وهي مسألة تدخل في باب تقاض ي الأجر على القضاء، وكانتبدل الفقير

وتدخل العلماء في تبيانها، وافترقوا فيها بين القائل بجواز أخذ الأجرة كالأحناف، وبين الكارهين لذلك 

  ؟3كيف يقض ي القاض ي بين المتخاصمين، ثمّ يأخذ على ذلك أجرة: متسائلين

حتى لا يؤثر ذلك على  ،ممن اهتم بإعالة نفسه دون الاستناد إلى طرف اوقد ذكرت المصادر بعض

الذي تفقه بالمشرق  ،بن خلدون عن أبي محمد عبد الحق بن ياسين المليتي المسناوي  ىحكمه، إذ يخبرنا يحي

ير ،وعاد إلى بلاد المغرب
م
ه لم يتعاطى أثناء قضائه بها على  ،تلمسانبثم نزل  ،فأخذ عن أبي الحسن الصُغ

ّ
أن

وكان يحمل خبزه  ،لجأ  إلى شراء نفقته بنفسه من السوق فيحد، بل كان يخدم نفسه بنفسه، جراية من أ

محمد عبد الله بن حجاج بن  يأب ،وفي مصنف الغبريني يشير إلى ذلك الفقيه القاض ي العدل. 4بيده إلى الفرن 

وهو الذي طالت مدته في  ،بها القضاء يتولالم ،فد على بجايةاو ال ،(م1163/هـ667ت)يوسف الجزائري 

ه لم ،منصبه
ّ
أمّا أحمد بن أحمد . 5يكن يأخذ جراية، وكان يعول نفسه من عقارات له بالجزائر ورثها هناك بأن

ف بالشدّة في و عر لمعدّة آخرها بجاية، واتولى القضاء في أماكن  الذي ،(هـ976ت ) أحمد أبو العباس الغبريني

ه لما تولى القضاء ،حكمه
ّ
حتى ،  6اخله الناسترك الولائم ودخول الحمام، وسلك طريق اليأس في مد ،فإن

ممن كان تحت حكم  ،حاكمهم وبيقية الناس ،غنيهم وفقيرهم ،يكون على مسافة واحدة بين جميع الناس

 .قضائه

                                                           

 .312الجزائر في التاريخ، ص (: عطاء الله)دهينة   1

 .513ابق، ص المصدر الس: النباهي  2

أدب القاض ي والقضاء،تح فرحات الدشراوي، الشركة التونسية (: م222/ه431هيثم بن سليمان القيس ي ت ) أنظر أبو المهلب  3

 .وأشار ايضا إلى آفة الرشوة وباب الهدية وغيرها من المظاهر المتعلقة بالقضاء. 45-53ص/ 5231للنشر،

 .542، ص 5المصدر السابق، ج: بن خلدون  ىيحي 4

 .451-451عنوان، ص ص : الغبريني 5

 .544المصدر السابق، ص : النباهي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

481 
 

وتعدد القضايا ذات الإشكالات  ،وبالنظر إلى التطورات الحاصلة على مستوى مجتمع المغرب الأوسط

 
ّ
فإنّ صنف الفقهاء القضاة عرف تخصصات حسب مجالات التقاض ي وأنواع المشكلات، وتمّ  ،هاالواجب حل

وهو أعلى  ،إلحاق مجال ومكان التخصص بالفقيه القاض ي، ومن ذلك ظهر قضاة الجماعة أوقاض ي الجماعة

الجماعة قد أنّ إضافة لفظ القضاء إلى  ،مرتبة، وبالرجوع إلى أصل التسمية يذكر النباهي في المرقبة العليا

، وهو ما يقابله بالمشرق قاض ي 1كان بالأندلس حادثا منذ سنين، وأوعز كلمة جماعة إلى جماعة القضاة

وقد أشار .  زمن الخلافة العباسية ،الذي كان أوّل من سمي به هو أبو يوسف صاحب أبا حنيفة ،القضاة

بعد استقرار الزيريين بتلك المدينة، ، قاض ي المهديةفريقية تسمى به إجي إدريس إلى أنّ لقب قاض ي قضاة رو 

الجماعة بالمغرب الأوسط، أي بعد أن استقر قاض ي بمثلما تسمى قاض ي بجاية آخر عهد الحماديين 

 .3، في حين بقي قضاة حواضر المغرب الإسلامي يعرفون بالقضاة لا غير2الحماديون ببجاية

 اسم ا ما عرف به بعض القضاة بأمّ 
ّ
بالنظر إلى مفهوم ما ذكره النباهي فيما  - هقاض ي الحضرة فإن

الراجح هو حدوث هذه التسمية متأخرة عن لفظ قاض ي الجماعة الذي عرفت به  -يخص قاض ي الجماعة

، وأنّ لفظ قاض ي الجماعة الذي كان زمن 4بلاد المغرب والأندلس، وقد ظهر زمن الحفصيين والمرينيين

تمّ مرادفته باسم قاض ي الحضرة، وهي تسمية اقترنت بالحضرة قد  ،وظهر بالأندلس ،الزيريين والحماديين

ل وه ماعة نفسها مهام قاض ي الحضرة؟فهل كانت مهام قاض ي الج. السلطانية زمن الحفصيين والمرينيين

ففي  ؟ظ قاض ي الجماعة بالبلدة والحاضرةألا يمكن أن نضبط لف مجال اختصاصهما متفق أو مختلف؟

وُجد   ،زمته للأمير السلطان في حدّ ذاته فسمي بقاض ي الحضرة السلطانيةحين اختص قاض ي الحضرة بملا 

أكثر استقلالية من الأخير كان فالحضرة السلطانية،  أوسع منولكنه في إقليم  ،قاض ي الجماعة بالتوازي معه

ء ضاتولى ق ،وهو القاض ي الكبير، فابن الغماز أحمد بن محمد بن الحسن أبو العباس مثلا قاض ي الحضرة؟

. 5م1195/ه693وكانت وفاته سنة  م تولى بعدها قضاء الحضرة بتونس،ث بجاية وخطابة جامعها الأعظم،

كان قاضيا  ،وهو أبو عبد الله محمد بن عبد النور الفقيه العلامة ،ويحضر نموذج آخر ذكره ابن خلدون 

                                                           

 .45المصدر السابق، ص : التباهي 1

 .511، ص 4الدولة الصنهاجية، ج: نظر هادي روحي إدريسا 2

 .421، ص 5القضاء، ج: بحاز إبراهيم 3

والظاهر أن المراد بالجماعة جماعة القضاة، إذا كانت ولايتهم قبل اليوم غالبا من قبل القاض ي بالحضرة : النباهي حينما يقول  راجع 4

 .45المرتبة العليا، ص : النباهي. السلطانية

 .14توشيح، ص : القرافي  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

482 
 

و تونس، في حين تولى أخوه وتوجه معه نح ،ثم تولى قضاء الحضرة المرينية زمن السلطان أبي الحسن ،ببلده

 .1حواضر المغرب ومستقلا بكثير من ،القضاء نائبا عنه

أنّ الوصول إلى قضاء الحضرة في الزمن المتأخر يأتي  -وهناك نماذج أخرى  -فما يلاحظ من النموذجين 

هو قاض ي إذ ذهب هوبكنز إلى أنّ قاض ي الجماعة . 2بعد تولي قضاء البلد أو ما سماه البعض بقاض ي الحاضرة

قاض ي الجماعة المعين لوأنّ . لالة على قاض ي الأقاليم، ولم نعثر أبدا على مثال للتسمية للدّ "البلدة"الحاضرة 

 .3الاختصاصات المحدودة ي منها تعيين بقية القضاة ذو  ،اسعةمن قبل الحاكم صلاحيات و 

عن أبي عبد الله محمد بن  حينما يتكلم ،راج في حلله مثالا آخرودعما للمثالين السابقين يورد السّ 

ه تولى ولاية الأهلة ،الذي دخل أفريقية مبكرا ،قاسم الرصاع التلمساني
ّ
ثم  ،ثم صار قاض ي الأنكحة ،بأن

ثم اقتصر على الإمامة بجامع الزيتونة وخطيبها، وهو ما يعني أنّ الوصول إلى قضاء الجماعة  ،قاض ي الجماعة

ه بعد قضاء الجماعة قضاء آخر أكثر  يعتبر مرتبة متقدمة بالمقارنة مع باقي
ّ
الرتب الأخرى، مّما يعني أيضا أن

في إطار القضاء هي إمرة الشكايات، وقد كان ممن  ةفس السياق تحدث التنبكتي عن مرتبوفي ن. 4اختصاص

حيث تولى إمرة الشكايات   ،وهو جد ابن مرزوق الحفيد لأمّه ،تولاها أحمد بن الحسين المديوني بن سعيد

 .5ي الحسين المريني، ثم تولى القضاء زمن أبي عنان إلى وفاتهلأب

عارفا  ،وقد أفادت بعض المصادر والدراسات بأنّ عددا من العلماء ممن كان حجة في الفقه المالكي

 (م1199/ه695ت)قد كان القضاة يجلسون إليه ويستمعون منه، فعبد الحق بن الربيع البجائي  ،بالأحكام

وناب عن القضاة في الأحكام، وكان المشاور عندهم والمعمول بما له، وكان هو  ،تخطط بالعدالة في بلده

ه مرجعهم
ّ
في حين كان أبو محمد عبد الله بن محمد بن عمر القلعي الذي . 6القاض ي على القضاة بالحقيقة لأن

ارا نصوحا في مجلس الذي درس بالقلعة يجلس إليه القضاة ليسمعوا منه، وقد عيّن عضوا أو مستش

ا يعني أنّ القضاة كانت عليهم سلطة معنوية ممّ . 7م1177/هـ677وكانت وفاته سنة  ،الديوان، ورحل إلى بجاية

                                                           

 .545، ص 5بغية، ج(: يحيى)  دون لابن خ  1

 ،5224، 5، تر حمادي الساحلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط4الدولة الصنهاجية، ج(: روجي ادريس)نظر في ذلك هادي ا 2

 .422، ص 5القضاء، ج: وإبراهيم بحاز. 534ص  

النظم الإسلامية في المغرب في القرون الوسطى، ترجمة أمين توفيق أحمد، شركة النشر والتوزيع المدارس، الدار .(: ب.ف.ج)هوبكنز  3

 س.وما بعدها 513، ص 5222، 4البيضاء، ط

 .134، ص 5الحلل، ج: السراج 4

 .33التنبكتي، كفاية، ص  5

 .542توشيح، ص : نظر القرافيا 6

 .41، ص 5أعلام الفكر، ج(: يحيى)بوعزيز  7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

483 
 

يأخذ  ولا تنصاع إلى الحاكم ،وعلمي تتميز بالاستقلالية ،معنوية يرجعون إليها غير رسمية ذات تأثير اجتماعي

 .نماذج من قضاة الجماعة ببلاد المغربدول التالي يوضّح والج     .الذين يعيّنهم السلطانبرأيها القضاة 

 المصدر القاض ي الحاضرة

حاضرة 

 تلمسان

أبو الحسن علي بن أبي القاسم عبد الرحمن بن أبي قنون ت  -

 .هـ113

 511،ص5بغية،جـ 

 .32توشيح، ص ـ  م5413/هـ312أحمد بن الحسن بن سعيد المديوني ت -

 .535الوفيات ص: الونشريس يـ  م5342/.هـ231ت محمد بن أحمد بن مرزوق الحفيد  -

 .543سنة، ص 5111ـ  م5312/.هـ255أبو عثمان سعيد بن محمد العقباني ت -

 .511كفاية، ص : التنبكتيـ  5333/هـ221إبراهيم بن قاسم بن سعيد محمد العقباني ت -

 

 .454كفاية، ص : التنبكتيـ .هـ221عبد الواحد بن أحمد بن قاسم العقباني ت  -

حاضرة 

 بجاية

 .هـ313أحمد بن أحمد بن عبد الله الغبريني أبو العباس ت -

 

. 442شرف الطالب،ص ـ 

 .3توشيح،ص.541الديباج،ص

 .441كفاية، ص ـ  م5434/.هـ334ابن مسفر محمد بن يحيى الباهلي البجائي ت  -

 

أبو العباس أحمد بن أبي القاسم بن أبي عمار المسيلي 

 م5423/.هـ322ت

 .412شرف الطالب، ص ـ 

 

 .هـ223سليمان بن يوسف بن إبراهيم الحسناوي البجاوي ت -

 

 .541كفاية، ص ـ 

 قسنطينة
أبو القاسم بن محمد بن أحمد القسنطيني الوشتاتي  -

 م5333/.هـ233ت

 .55، ص 4نيل، جـ 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

484 
 

 .122، ص 5الحلل، ج

 .14كفاية، ص ـ  أحمد بن محمد بن عبد الله العلشاني أبو العباس -

عيس ى بن أحمد بن محمد بن محمد الغبريني أبو مهدي  -

 م5353/.هـ251ت

 .444، ص 5نيل، جـ 

في فاس 

 وغيرها 

ـ  .413، ص 3نفح الطيب، جـ  .هـ311محمد بن محمد بن أبي بكر بن يحي  المقري ت -

 .441كفاية، ص 

 .545، ص 5بغية، ج

 

 .511البستان، ص  هـ255سعيد بن محمد بن محمد العقباني التلمساني ت  -

542كفاية،ص.411الديباج،ص

. 

منذ بدايات الفتح  ،الذين كانت لديهم مكانة جد هامة في تنظيم الدولة ،ويبرز في إطار الفقهاء القضاة

ه بدخول عبد الرحمن بن  حيث، 1إلى نهاية الزيانيين، نوع آخر من القضاء سمي قضاء الجند
ّ
ذكر النباهي أن

 : "  وقد قال محمد بن حارث. (قاض ي الجند) بن يزيد قاضيا ىألفى فيها يحي ،معاوية قرطبة
ّ
وقد رأيت سجلا

حكم محمد بن بشير قاض ي الجند بقرطبة، قال وأن : "عقده سعيد بن محمد بن بشير بقرطبة يقول فيه

الأولى  وقد نبه هوبكنر أن التسمية. 2"تسمية القاض ي اليوم بقاض ي الجماعة محدث، لم يكن في القديم

أي أنّها كانت مقرونة بحركة الفتوح، ثم بدأ استعمال  م،951/هـ167للقضاة هو قاض ي الجند إلى قرابة 

 أنّ هذه التسمية الأخيرة لم تبطل التسمية الأولى
ّ
 .3مصطلح قاض ي الجماعة، إلا

ت )ن بشير ا العمل زمن ابوفي الوقت الذي يشير فيه هوبكنر بأنّ نهاية تسمية قضاء الجند انتهى به

ضاة العسكر الذي صار متداولا فيما قتطابق التسمية بين قضاة الجند و  فإنّ بحاز يشير إلى ،(م113/هـ171

                                                           

سبق أن تمّ الحديث عن قول كل من المالكي والدباغ حول التابعي أبي سعيد جعتل بن هاعان الرعيني بأنه تولى قضاء الجند بإفريقية  1

 : هـ، أنظر صفحة544لهشام بن عبد الملك، لضبط ثورة البربر سنة 

 .45المصدر السابق، ص : النباهي 2

 .511المرجع السابق، ص : هوبكنر 3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

485 
 

بن محمد الغساني  ىحينما تحدث عن محمد بن يحي أحد الباحثينوهو نفس الطرح الذي لمح إليه . 1بعد

ه تولى قضوالذي  ،(م1316/هـ916ت )ا القاسم المكنى أب
ّ
كِر بأن

ُ
 .2وأشار إلى الجند أيضا  ،اء العسكرذ

 يشيخ أب م،1367/هـ967وظهرت تسمية قضاء العسكر في ترجمة محمد بن عبد النور الندرومي ت 

طلب من ابن الإمام أن يختار له  ،، إذ لما استولى أبو الحسن على تلمسان(ه957ت) عبد الله المقري الفقيه

  ،فأشار عليه بابن عبد النور  ،من أصحابه من ينظمه في فقهاء المجلس
ّ
بقي فيه  قدو  ،ه قضاء العسكرفولا

ه شهد في فه -تلمسانيالصل ذو الأ  -صاع يفيدنا الرّ كما  .3إلى أن توفي بالطاعون 
ّ
عبد  فارس يدخول أبرسته بأن

الإمام الصالح أبو عبد الله محمد الشمّاع، وكان مفتي ( قاض ي عسكره)وكان قاضيه  ،العزيز إلى تلمسان

منذ عهد  هر و ظهب ابديهيأمرا ء العسكر يمكن اعتباره والحقيقة أن قضا .4عبد الله محمد الحسين و عسكره أب

لّ الجيوش فيما وج ،وربما كان الإمام قائد الجيش هو القاض ي، ولكن من المعلوم أنّ الجيش الفاتح ،الفتوح

عند تقسيم  تحدث بينهم خصوماتأو  ،تخرج عن طاعة أحد قادتهاقد كانت تضمّ فئات من الناس  ،بعد

 .عدو المتربصويعزز قوة ال ،فيحضر هنا قائد الجند ليحكم فيما قد يذهب بقوة الجيش الغنائم،

ظهر  -قطاع شغله القضاء ببلاد المغرب الذين مثل قطاعهم أوّل  -" العسكر"بالإضافة إلى فئة الجند 

القائم عليه يسمى قاض ي الأنكحة، وهو يخص صار و  ،صطلح عليه بقضاء النكاحهو ما او  ،مجال آخر للقضاء

 .حسب التسمية مجال العلاقات الأسرية وبالأخص الزوجية، ويهتم بعقود الزواج والطلاق وما يتصل بهما

بحيث يطغى على أغلبه  ،قضاء ببلاد المغرب الإسلامي تكتنفه الصعوبةوإن كان قد حكم البعض بأنّ تاريخ ال

حكم روجي إدريس  فإنّ ما يعزز هذا التوجه لهذه الفترة هو . 5خصوصا في القرون الأولى بعد الفتح ،الافتراض

النوع من  إلى التشكيك في وجود هذا  -إلى قاض ي المناكح أو الأنكحة لمازرياإشارة بالاستناد إلى  - يذهبالذي  

 على عهد الحفصيين ،القضاء
ّ
 .6إلا

  
ّ
فقيه ذكرته المصادر وهو عبد العزيز بن عمر بن مخلوف أبو محمد  ءل هذا الفرع من القضامث

 حين والذي كان يسمى بخزانة المذهب المالكي،  ،(م1119/ه616)القيس ي
ُ
سند إليه قضاء الأنكحة ببجاية عن أ

                                                           

 .422، ص 5ضاء، جالق: بحاز 1

 .5542، ص 5223، 54، س 41، مجلة الؤرخ العربي، ع العلاقات الثقافية: أبو دياك  2

 .133، ص 5الحلل، ج: ؛ السراج. 552الوفيات، ص : الونشريس ي.  11-13رحلته، ص (: عبدالرحمن)ابن خلدون    3

 .45الرصاع، الفهرست، ص   4

 .414، ص 5القضاء، ج: بحاز  5

 .534، ص 4المرجع السابق، ج(: روجي إدريس)هادي   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

486 
 

كما أشارت الدراسات إلى . 1ثم بمدينة قسنطينة ثم الجزائر ،قلابعض قضاتها، ثم ولي قضاء بسكرة مست

رحل إلى إشبيلية قد و  ،والذي أصله من الجزائر ،شخصية عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن السطاح

زاول هناك منصب قضاء الأنكحة إلى أن توفي سنة فثمّ عاد إلى بجاية واستقر بها،  ،لأخذ الإجازة العلمية

حد أبناء الفقيه القاض ي الجزائري عبد الله بن حجاج بن يوسف أ وهو -بو علي عمر أواهتم . 2م1131/هـ617

أن كان قاضيا على بعض بعد  ،أيام أخيه أبي محمدببجاية قضاء الأنكحة ب -(م1163/هـ667ت)الجزائري 

 .3هاكور 

ولكن . فإنّ النصوص تعوزنا في ذلك ،ا عن قاض ي البادية والذي يقابله قاض ي الحاضرة أو البلدةأمّ 

يحكم قاض ي البادية في يردّ فيها عن مسألة جواز أن  ،وردت جوابات عائدة إلى الإمام محمد بن سحنون 

ولكن الوزان في وصفه . 4بل بالمنع في خوض أهل البادية في القضاء ،بالنفي ه فيهابواجوكان الحاضرة، 

إنّ هؤلاء لا ": حينما يتحدث عن القبائل الرّحل النوميدية يقول  ،لإفريقية يشير إلى وجود مثل هذا القضاء

يخضعون لقانون ولا شرع، لهم أمير شبه ملك يعظمونه، أميون يجهلون كل ش يء، لا يكاد يوجد في قبيلة 

بأسرها قاض يفصل في نازلة، فمن تورط منهم في خصام أو كان ضحية جريمة، لزمه أن يسافر مسافة 

ثم يضيف بما يمكن أن نضعه ضمن قضاء . 5"خيمة القاض ي"على الجمل ليصل إلى  خمسة أيام أوستة

  ،البادية على وجه التحقيق
ّ

 مكرها، إذ لا يستطيع تحمل عاداتهم ولا بأنّ القاض ي لا يأتي إلى هؤلاء الرعاع إلا

 ،قعت في الباديةوالظاهر أنّ الواقعة كانت إذا و . 6طريقة عيشهم، غير أنّ من يأت منهم يتقاض ى أجرا حسنا

وغالبا ما يكون رئيسها  ،إن لم يأت قاض أو لم تمر قافلة، فإنّ الحكم يكون فيها من طرف أحكم القبيلة

 .، وغالب الأحيان يكون حدّ السيف هو الفيصل في الأقضياتحسما لمادة الخلاف

أدائه وتمكن وبرع في  ،ومن أصناف الفقهاء القضاة من تولى مناصب القضاء خارج المغرب الأوسط

منه، وتأثر به من قدموه، حيث تذكر المصادر العديد من فقهاء المغرب الأوسط من تقلد المنصب هذا خارج 

 .، وهذا بالنظر للقيمة والدرجة العلمية التي وصلها هؤلاء الديار

 

                                                           

 .523كفاية، ص : التنبكتي. 531توشيح، ص : القرافي. 25عنوان، ص : الغبريني 1

 .544، ص 5223، 54، س 44مجلة الؤرخ العربي، ع  العلاقات الثقافية،: أبو دياك 2

 .451، 451عنوان، ص ص : الغبريني 3

 .414، ص 5القضاء، ج: لا عن بحاز إبراهيمنق: نظر أجوبة محمد بن سحنون ا 4

 .14، ص 3وصف إفريقية، ج: الوزان الحسن 5

 .12، ص 5ج: الوزان نفسه  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

487 
 

 

 

 الخارجنماذج من الفقهاء القضاة في المغرب الأوسط في شغل منصب القضاء في                    

 المصدر مكان التقاض ي فرع القضاء الفقيه

تلمسان، بجاية، مراكش، ـ  قضاء الجماعةـ  هـ255سعيد بن محمد العقباني ت  -

 سلا، وهران، هنين

، 5البغية، جـ 

 .544ص

 

 قاض ي الجماعة هـ 251أبو مهدي الغبريني ت  -

 

 تونسـ 

 

 

السندس،  الحللـ 

 .123، ص 5ج

 

 

 هـ254ت محمد بن إبراهيم الفهري  -

 

 

 قاضـ 

 

 الجزيرة، الأندلس،ـ 

 مراكش

 

 443توشيح، صـ 

 

 

 

أحمد بن سعيد بن محمد الشهاب  -

 المغربي

 قاض  ملكي

 

 

 دمشق، الإسكندريةـ 

 

 

، 5السخاوي، مجـ 

 411، ص5ج

 

 

 هـ211عبد الواحد الونشريس ي ت -

 454ـ كفاية، ص ـ فاس ـ قاض  ومفتي

 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

488 
 

 

 

 هـ234سالم الزواوي المغربي ت  -

 

 

 قاض   ـ

 

 ـ دمشق

 

، 4،ج4ـالسخاوي،ج

 .434ص

 

 

محمد بن سليمان بن سومر الزواوي  -

 هـ352ت

 

 قاض ي القضاةـ 

 

 "دمشق"الشام ـ 

 354الديباج، صـ 

 

 

عيس ى أبو الروح بن مسعود  -

 هـ334لاتي ت جالمن

 

 

 قاض  ـ 

 

 قابس، دمشق، مصرـ 

 

 424الديباج، صـ 

 

 

أبو القاسم الوشتاني القسطيني  -

 هـ231ت

 

 

 قضاء الجماعةـ 

 

 

 تونسـ 

 

، 1السخاوي، مجـ 

 .531، ص55ج

 

 حمد بن محمد التميميأأبو العباس  -

 

 

 قاض  

 

 

 فاس، تلمسانـ 

 

 .545،ص5البغية،جـ

 

 

امي توفي تميمون بن جبارة الك -

 هـ123بتلمسان سنة 

 

 

 قاض  ـ 

 

 

 اشبيلية، بجايةـ 

 

 

، 5البغية، جـ 

 .542ص

 

 

 هـ112أبو عمران بن مروان ت  -

 موس ى بن محمد وهراني الأصل

 

 قاض  ـ 

 

 مالقة وغرناطةـ 

 

، 5البغية، جـ 

 .554ص



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

489 
 

 

 

 ه141مروان بن محمد بن علي ت  -

 

 قاض  ـ 

 

تلمسان،سبتة، غرناطة، ـ 

 مرسية

 .511،ص5البغية،ج

 

محمد بن محمد بن أب القاسم  -

 اليذالمش

، 1السخاوي، مجـ  الشام ثم مصر تعين للقضاء فأبى

 .523، ص2ج

إطار صنف الفقهاء القضاة تبرز أسر توارثت القضاء، وقامت على هذا الشأن على مستوى مجال المغرب في 

 .الأوسط وبلاد أخرى، والجدول يبين ذلك

 المصادر مجال قضائه الفقيه القاض ي الأسرة

 العقبانيون 

 هـ255سعيد بن محمد بن عثمان  ت -

 

-  

بجاية، تلمسان ـ 

 سلا، مراكش

 411الديباج، ص

 511البستان، ص

 قاسم العقباني بن سعيد  -

 

-  

 

 تلمسانـ 

 511تمهيد: القلصاوي ـ 

 

 هـ 231أحمد بن قاسم بن سعيد ت -

 

 ـ11كفاية، صـ  تلمسانـ 

 هـ221إبراهيم بن قاسم بن سعيد ت -

 

 

 

 تلمسانـ 

 

 511وفيات الوشريس ي 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

490 
 

  هـ235محمد بن أحمد بن قاسم ت  -

 تلمسانـ 

 

 ؛345، 511كفاية ـ 

 .31البستان، ص

 المروانيان

أبو عمران بن مروان ابن أبي عبد الله  -

 هـ112ت

 

 مالقا، غرناطةـ 

 

 554، ص5بغية،جـ 

 

 هـ 141أبو علي مروان بن محمد الوهراني ت -

 

 تلمسان، سبتةـ 

 غرناطة، مرسية

 511، ص5بغية،جـ 

 آل مقري 

 فاسـ  هـ 311أبو عبد الله محمد بن أحمد المقري ت -

 

 ؛545، ص5بغية،جـ 

 441كفاية، ص 

 

 ابن عمه أبو الحسن المقري  -

  تلمسانـ 

 545، ص5بغية،جـ 

 المازونيان

موس ى بن عيس ى بن يحي المازوني المغيلي  -

 الوالد

 مازونةـ 

 

 .414، 4نيل، جـ 

 244ابن عمران موس ى بن عيس ى الابن  ىيحي -

 هـ

 ؛511وفيات الوشريس يـ  مازونةـ 

 431، ص 4نيل، ج

 

بنو حجاج 

 الجزائري 

 حجاج بن يوسف الجزائري الجد -

 

 

أبو محمد عبد الله بن حجاج بن يوسف ت  -

 م5434/هـ 131

 الجزائرـ 

 

 بجايةـ 

 عنوان : الغبرينيـ 

 451،451ص ص

 عنوان : الغبرينيـ 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

491 
 

 

 

 أبو زيد عبد الرحمان بن عبد الله بن حجاج  -

 

 أبو محمد عبد الواحد بن عبد الله بن حجاج -

 أبو علي عمر بن عبد الله بن حجاج -

 

 

 قسنطينة، الجزائر

 

 بجايةـ 

 

 كور بجايةـ 

 451،451ص ص

 

 عنوان : الغبرينيـ 

 451،451ص ص

 عنوان : الغبرينيـ 

 451،451ص ص

 عنوان : الغبرينيـ 

 451،451ص ص

 بنو عبد النور 
 أبو عبد الله محمد بن عبد النور  -

 أبو الحسن علي بن عبد النور  -

 فاس، تونسـ 

 حواضر المغربـ 

 545، ص5بغية،جـ 

 545، ص5بغية،جـ 

آل بنو هدية 

 القرش ي

أبو عبد الله محمد بن منصور بن علي بن  -

 هدية القرش ي 

 أبو علي منصور بن محمد بن منصور  -

 تلمسانـ 

 

 تلمسانـ 

 551، ص5بغية،جـ 

 

 553، ص5بغية،جـ 

 آل حسن بن علي 

 1حسن بن علي المسيلي توفي أواخر ق -

 

 حفيده -

 بجايةـ 

 

 بجايةـ 

 13القرافي، توشيح،صـ 

 551كفاية، ص 

 551كفاية، ص ـ 

 

 

 آل باديس

حسن بن أبي قاسم بن باديس  -

 م5421/هـ323ت

 

 

 قسنطينةـ 

 

 

 552كفاية، ص ـ 

شرف الطالب، : ابن قنفذ

 23ص 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

492 
 

 413شرف الطالب، ـ  قسنطينةـ  حسن بن خلف الله حسن بن باديس -

ألف سنة من الوفيات 

 23ص

 آل التميمي

 

 331أبو عبد الله محمد بن أحمد بن علي ت -

 م5414/هـ 

 

 ولده أبو العباس أحمد بن محمد  -

 وجدة، تلمسانـ 

 

 من عدول تلمسانـ 

 535بغية، صـ 

 

 535بغية، صـ 

 آل ابن رحمون 

أبو زكريا يحي بن عبد الله بن عبد العزيز بن  -

 رحمون 

 ابنه أبو العباس بن رحمون  -

 تلمسانـ 

 

 تلمسانـ 

 511، 4،ط4بغية، جـ 

 

 511، 4،ط4بغية، جـ 

 آل الغبريني

 353أو  313أبو العباس أحمد بن أحمد توفي  -

 هـ

 أبو مهدي عيس ى بن أحمد الغبريني  -

 

 

أبو محمد عبد الحق بن يوسف بن حمامة  -

 منسوب لبني غيرين 

عدة أماكن آخرها ـ 

 بجاية 

 تونسـ 

 

 مناطق في بجايةـ 

 544صالمرقبة العليا، 

 542شرف الطالب 

 444، ص5نيل، جـ 

 123،ص5السراج،ج

 412عنوان الدراية، صـ 

 

ببلاد المغرب الأوسط، وازداد قوة  هقام نظاموعلى أكتافها  برز القضاء،  فمن خلال هذه البيوت

 .وتنظيما بتأييد الأسر الحاكمة للأسر المتوارثة للقضاء

الفترة مجال الدراسة، إذ بلغت العلاقة بين الفقه ز في هؤلاء صنف متميّ  :الفقهاء المتصوفة - ذ

 يشوبها نوع من الحرج والتحفظ ،والتصوف درجة الانصهار
ً
واضطراب المواقف تجاه  ،بعدما كانت سابقا

وقد حاولت دراسات قديمة وحديثة تتبع ظاهرة  .والفقيه في الصوفي ،اندماج الصوفي في الفقيه ظاهرة



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

493 
 

إذا كان الفقيه هو و . 1وخلصت إلى نتائج مهمة في هذا الشأن ،بالمغرب الإسلاميالتصوف في المجتمع والثقافة 

المتصوف منسوب إلى التصوف الذي  الموصول إليها بالأدّلة التفصيلية، فإنّ  ،ذلك العالم بالأحكام الشرعية

ه 
ّ
ة، وأنّ سلف الأمّة وم"قال عنه ابن خلدون بأن

 
ن بعدهم كانوا على علم من العلوم الشرعية الحادثة في المل

طريق الحق والهداية، وأصل المصطلح العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراض عن زخرف 

ة و مال و جاه، و الانفراد عن الخلق . الدنيا و زينتها
 
 .2"الخلوة للعبادةبوالزهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذ

 زمن الصحابة و سّمت و أضاف ابن خلدون بأنّ هذا ال
ً
قبال ، ولكن لما انتشر الإ3السّلفكان متوافرا

اختص المقبلون على العبادة باسم  ،ومال الناس إلى مخالطة الدنيا ،وما بعده م7/ه1على الدنيا في ق

القشيري صاحب الرسالة الذي ذكر أنّ لا اشتقاق لهذا الاسم من جهة العربية  هصوفية والمتصوفة، وخالفال

ه مشتق من الصوف وهم في الغالب مختصون بل هو لقب، حيث اعتبر الأظهر عند ابن خلدون  و الاقتباس
ّ
أن

في رسالته يقول أبو القاسم القشيري بأنّ الأفاضل الذين رأو الرسول صلى الله عليه وسلم قد و. 4في لبسه

ت التسمية، وبعد تسموا بالصحابة و تسمى من جاء بعدهم بالتابعين ومن بعدهم بتابعي التابعين، ووقف

                                                           

من أجل إعادة تقويم الحدث الصوفي (: عبد الحميد)إسلام المتصوفة؛ الصغير (: محمد)بن الطيب : نظر على سبيل المثال لا الحصراـ 1

المغرب والأندلس في عصر المرابطين، الذهنيات الأولياء (: إبراهيم القادري )نشأة التصوف الإسلامي ؛ بوتشيش (: إبراهيم)بالمغرب؛ بسيوني 

نللي )العلماء والسلطة والمجتمع؛ العامري (: أحمد)الفكر الصوفي و الإنتحالية بالمغرب ؛ البوزيدي : عبد الله عبد العزيزالمجتمع؛ بن 

العلماء و الصلحاء و السلطة بالمغرب والأندلس في عصر الموحدين؛ (: محمد)؛ المغراوي 4115الولاية و المجتمع، جامعة منوبة،(: سلامة

نماذج من القرن "التصوف والمجتمع (: عبداللطيف)الشاذلي م؛ 53/ه2الصوفي و المجتمع في الأندلس و المغرب أثناء ق  التيار : مفتاح محمد 

، (: أحمد)؛ بوكاري .5222العاشر الهجري،مطبعة سلا، المغرب،ط
ً
الإحياء و التجديد الصوفي؛ أما فيما يخص مجال المغرب الأوسط تحديدا

 بعض الرسائل العلمية با
ّ
لمغرب الأوسط قد استنفذ أصحابها الوسع أو الطاقة لأجل دراسة الظاهر في هذا المجال، و تبقى رسالتي فإن

الحركة الصوفية بالمغرب الأوسط، : للماجستير و الدكتوراه لبونابي لطاهر بمثابة نموذج جاء في هذا الشأنإ إضافة إلى عمل أمال لدرع

المرأة والتصوف بالمغرب الإسلامي،مناقشة بجامعة محمد منتوري بقسنطينة، بالإضافة : جامعة محمد منتوري بقسنطينة، دحماني سهام

 عبد العزيز بن عبد الله حينما دون معلمة التصوف الإسلامي في أجزاء
ً
 في حين تبقى بعض المصادر كمادة خام لجلّ . إلى ما كان قدمه سالفا

كتاب أنس الفقير و عز الحقير لابن قنفذ القسنطيني الرائد في هذا، بالإضافة إلى الدراسات للسيطرة على الموضوع ومن هذه المصادر يحضر 

كتاب التميمي الذي حققه محمد . قواعد التصوف لأحمد زروق، كما تقوم كتب المصادر الأخرى شاهدة على انتشار هذه الظاهرة، أمثال

د ، وكتاب المقصد الشريف و المنزع اللطيف في التعريف لصلحاء الريف المستفاد في مناقب العباد بمدينة فاس و ما يليها من البلا : الشريف

 . للباديس ي؛ و كتاب التشوق إلى رجال التصوف لابن الزيات التادلي

طرح بعضهم ما يعرف بأزمة المصطلح الذي يقتض ي أن يكون مفهومه موحدا لدى كل الناس، وهو ما لا . 314المقدمة، ص : ـ ابن خلدون  2

راجع الشاذلي . ه مصطلح التصوف، فأوجد بذلك أزمة، من حيث عدم اتفاق الناس على مفهوم موحد فيما يخص التصوفيتوافر علي

 .3عبداللطيف، المرجع السابق، ص

شيخ الشيوخ أبو ( :عبدالحليم)مال إلى تاصيل التصوف وإرجاعه إلى العصر الأول عدد من الدارسين للتصوف، أنظر أبرزهم  محمود .  3

 .53الغوث، حياته ومعراجه إلى الله، المكتبة العصرية، صيدا، لبنان، د ت، صمدين 

 .314نفسه ، ص : ـ ابن خلدون  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

494 
 

ذلك قيل للفضلاء من أهل الدين الزهاد و العباد ثم ظهرت طائفة سمّوا بالصوفية بعد تمام المائتين 

 .1للهجرة

ليس :" هلو قبتوصيف التصوف  صوفية المغرب و الأندلس أبو مدين شعيب فقد ذهب إلى أما زعيم         

ما التصو التصوف بتشهيد الأحكام ولا بتدريج الأقدام،  العمل ف سلامة الصدور و سخاوة النفوس و وإن 

 قال2بالمرسل
ً
ومن خصال الفقير ـ يعني الصوفي ـ خمسة أشياء حفظ : ، وجعل للمنتسب إلى التصوف خصالا

الأسرار، ومحبة الفقراء الأخيار، واجتناب السفهاء و امتثال أوامر القهار، و إتباع سنة النبي المختار صلى الله 

 .3لمعليه وس

حينما انحرف عن  ،و يدخل هذا التعريف في ذلك السياق التصحيحي لمسار الزهد و الانكفاء على الذات        

إلى مظاهر لم يوجد لها دليل على مستوى النص، حيث بدأ سلوك الزهد بعد تابعي التابعين  ،غايته الالتزامية

بن عمر  ىالتشنيع عليه، إذ تورد المصادر بأنّ يحي ا أدى بالفقهاء والصلحاء إلىممّ  ،يشوبه نوع من الانحراف

للذكر و العبادة، وكانوا ينشدون  4صاحب الأحكام قام ضد بعض العلماء الذين اجتمعوا بمسجد السبت

، وقد كان من بينهم أصحاب سحنون، مما يعني أنّ الأمر كان لقيام بالتطريب الجماعي و الفرديالأشعار و ا

 في مواعيده و أ
ً
 في نشوء التصوف أو في 5ماكنه و بمشايخهمنظما

ً
 داخليا

ً
، وهذا ما يمكن أن نعتبره سببا

 إلى أسباب أخرى اختلف الناس في ترجيح الأولى منها ممّ  ،الانتقال من الزهد إلى التصوف
ً
نه مضافا ا سنبيِّ

 صريح
ً
، بالإضافة إلى أنّ الحادثة تعتبر تعبيرا

ً
 على ذلك النزاع الذي كان يطفلاحقا

ً
من حين لآخر بين طبقة  و ا

، وقد أشار إلى هذا السياق ابن زاغو حينما أورد الكلام المنسوب للقاض ي عياض 6الصوفية الأوائل والفقهاء

ه ألف في النهي عن حضور مسمر السبت وحكى عن عن أبي بكر بن 
ّ
م عن يحيى بن عمر على أن

ّ
الذي تكل

                                                           

الرسالة القشيرية، تح عبد الحليم محمود و محمود بن شريف، مطابع  ( :ه311أبوالقاسم النيسابوري الشافعي ت)، القشيري ـ أنظر 1

المقصد الشريف و المنزع اللطيف في التعريف بصلحاء (: عبدالحق بن إسماعيل)الباديس ي   ؛34نص 5222مؤسسة دار الشعب، القاهرة، ط 

-5441)وقدّم لنا العلامة الشيخ عبدالهادي بن رضوان نجا الأبياري . 43، ص 5224الريف، تحقيق سعيد أعراب ، المطبعة الملكية، الرباط، 

الصوف بما يفيد اختلا ف الناس  فهذا الشأن من خلال نص مأخوذ من كتابه عدّة تعاريف وتفاصيل حول المعنى (  م5222-5245/ه5411

فن تصوف (  : م5222-5245/ه5411-5441عبدالهادي نجا  )أنظر ابن رضوان . م5211سعود المطالع المطبوع بمطبعة بولاق بمصر سنة 

 .4154ات الجزائر للكتب، اجزائر ، ط، ترجمه إلى الفرنسية السيد أرنو، تقديم عبدالرحمن رباحي،منشور (العربي فرنس ي)

 .41، ص 4115، 5ط. القاهرة. ، دار المقطم للنشرأبو سهل نجاح عوض صيام، تح  أنس الفقير و عز الحقير : ـ أنظر ابن قنفذ 2

 .41نفس المصدر، ص : ـ ابن قنفذ  3

  عرفت جلسات الخميس والسبت بالقيروان ، وهي تواقيت يجتمع فيها الزهاد الفقراء لأجل العبادة والتبتل  4

 .54،ص 5231كتاب النظر و الأحكام في جميع أحوال السوق، الشركة التونسية للتوزيع، تونس، (: ه422يحيى ت)ـ بن عمر  5

 .رعي و السني بالنسبة لكل من سلك طريق الزهد و العبادةخلال التعريف بالتصوف على التوجه الشـ وقد شدد من  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

495 
 

ه كان يحضر جلسات
ّ
ولا يطئون :" قال تعالى: السبت، ويقول لمن أنكر عليه ذلك اللباد شيخ ابن أبي زيد على أن

 .2"وحضور السبت يغيظ بني عبيد: "، قال 1.."موطئا يغيظ الكفار 

فإنّ  ،أو التنافر اساد بعض الالتباس في التمييز بين الفقيه و الصوفي، ومدى التوافق بينهمربما و 

التصوف الفقه و : " من الغموض حينما قال الحكم الذي وصل إليه الشيخ أحمد زروق قد أزال الكثير 

شقيقان في الدلالة على أحكام الله و حقوقه، فلهما حكم الأصل الواحد من الكمال والنقص، إذ ليس 

 إلى ضرورة أن يكون الم. 3"أحدهما بأولى من الآخر في مدلوله
ً
، عوض أن يكون و كان يشير دوما

ً
 صوفيا

ً
رء فقيها

ه إذا لزم الرجوع من التصوف إلى الفقه فقد وقع الاكتفاء به دونه
ّ
، وأن

ً
 فقيها

ً
و لا يمكن أن يكون  ،صوفيا

  ،الرجوع من الفقه إلى التصوف
ّ
وهذا في حقيقة الأمر النتيجة التي تمّ التوصل إليها . 4ه لا يجوز و لا يصحلأن

 . لاث قرون في إطار نشوء و تطور الصوفيةبعد مسار دام أزيد من ث

وفي خلال هذا طرحت الدراسات مسألة تحقيب التصوف، ففي الوقت الذي يجزم فيه البعض بأنّ        

الصوفي ببلاد المغرب ليس في صورته تيار يعيق التحديد الدقيق لمسار المما  ،المسألة في غاية الصعوبة

التأسيسية التمييز بين المرحلة الزهدية و  ، فإنّ الاتفاق على أنّ 5بل في اكتمال صورته التصوفية ،الزهدية

يعدّ بداية الانتشار التدريجي للتصوف ( م11/ه6)حيث أنّ القرن السادس  ،يكاد يكون مجمع عليه ،للتصوف

ض الصوفية بالأندلس، في مختلف الأنحاء و الأوساط، وذلك بالنظر إلى مجموعة من الأحداث كنكبة بع

وأنّ من جملة القائمين على الفعل الصوفي كان أبو يعزى . وإحراق الإحياء، ووجود بعض كتب التصوف

م، 1176/ ه677م، وأبو العباس السبتي ت 1171/ ه 576م، وأبو مدين شعيب ت 1191/ه591الهزميري ت 

مع الملاحظة أنّ بعض الباحثين . 6ادم، وغيرهم من المتصوفة الزه1119/ه 616وعبد السلام بن مشيش ت 

في . ه5وبالضبط في أواخر ق  ،بأنّ البداية الحقيقية تبقى قبل ذلك -بعد أن ساق الطرح السابق -قد جزم 

وساقها آخر إلى أنّ أوّل من صاغ التصوف . 7إشارة منه إلى تأثيرات الغزالي أبو حامد وتلاميذه الأندلسيين

من ( ه115ـ 77)هي رابعة العدوية  كان على يد امرأة عربية ،حيث تحددت القواعد و المعالم ،صياغة نظرية

                                                           

.541سورة التوبة، آية رقم   1  

 .14، ورقة  54434 جلاء الظلام، خ ح رقم: ابن زاغو  2

 .42، ص4114قواعد التصوف، تحقيق عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية (: أحمد)ـ أنظر زروق  3

معلمة التصوف الإسلامي، مطبعة المعارف الجديدة، (: عبد العزيز)من قواعد التصوف التي أشار إليها بن عبد الله  42ـ و هي القاعدة  4

 .34، ص 5، ج4115، 5الرباط، ط

 .14، 52ص : التصوف السني: ـ بوتشيش وآخرون 5

؛ 52التصوف السني، ص : ؛ بوتشيش وآخرون21، ص 5221/ 5311، 51، س 22مجلة الثقافة، ع  سيدي محمد الهواري،: حاجيات ـ  6

 . 31، ص 5232، 2، س14، مجلة الثقافة، ع التصوف الإسلامي و أصوله الهندية(: إسماعيل)العربي 

 .التصوف السني في المغرب مقدمات في الفهم والتأصيل: من خلال مساهمة محمد بركة. 14التصوف السني، ص : ـ بوتشيش 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

496 
 

التي ستكون أساس جميع مذاهب التصوف على ما بينهما من فوارق في نوعية هذا  ،نظرية الحب الإلهي خلال

ثم نظرية الفناء في  ،( م161/ه169ت ) المصري  ن رية المعرفة التي أعلنها ذو النو لتأتي نظ ،الحب وطبيعته

ثم تأتي تصاريح  ،(ه179أو  171ت) ثم يظهر الجنيد  ،(ه167أو  161ت )البسطامي ذات الله لأبي زيد 

 الله( ه311 أو 377ت )الحلاج
 
 .1بأنّ ما في الجبّة إلا

 B.Alfred) ) و من الذين أثاروا مسألة التحقيب التي تصب في إطارها إفادة محمد بركة نجد ألفرد بل             

على يد رجلين هما القشيري والغزالي، ه 5الذي انتهى إلى أن التوفيق بين الإسلام و التصوف، قد تمّ في ق 

ن فيها مبادئ التصوف المبنية على أساس 1765/ ه 639الأوّل بعث رسالته إلى صوفية بلاد الإسلام سنة  م يبيِّ

م الذي انقطع عن الدنيا بعد تدريسه في المدرسة 1111/ ه 575الشريعة الإسلامية، والثاني الغزالي ت 

 .2فألف في دمشق و القدس كتابه الإحياء ،النظامية

 حينما يصرح بوجود إشارات على مظاهر التصوف         
ً
 ،و تأتي دراسة حديثة لأحد الباحثين لتزيد الأمر إشكالا

 كالصوفي و الصوفية
ً
ة مباشرة

ّ
تعود إلى على أنّها الولي وغيرهما، كالبدل و الوتد و مباشرة و غير  ،وكلمات دال

ت )ياني وأبي إسحاق الجبن( م 1711/ ه613ت )وأنّ علماء أمثال محرز بن خلف . القرن الثالث للهجرة

ولكن مع ما لهذه الإشارات من دلائل لا . 3نواة للتيار الصوفي بأفريقية والمغربقد اعتبروا ( م797/ ه367

، إذ ظلت تلك ه5رتقي إلى درجة التأسيس للتوجه الصوفي بالمفهوم الذي ورد فيها بعد ق يمكن أن نعتبرها ت

 .المصطلحات تؤدي مفهوم التعلق بالله و الزهد في غيره

و قد توصلت دراسات متأخرة إلى محاولة فك الإشكال في موضوع التحقيب للتصوف حينما مايزت           

وقد سميت بمرحلة الإقتداء  ،الزهدية التي ضمت أسماءً ذات بعدٍ صوفيبين المرحلة الأولى و هي المرحلة 

في حين تقوم المرحلة التأسيسية مع أبرز شخصيات مثلت عمق التصوف أمثال  ،تنتهي إلى عهد المرابطينو 

ثم . وهي المسماة بمرحلة الاستواء ،دينوارتبطت بفترة الموح ،أبي مدين شعيب و أبي يعزى و ابن حرزهم

الزوايا، إذ برزت المؤسسات أو مرحلة الانتماء و الطوائف و  ،ءلة الثالثة وهي مرحلة المؤسسة والعطاالمرح

 .4م15/ه7وهي مرحلة ظلت مستمرة إلى حدود ق  ،الصوفية المساعدة على تثبيت الصوفية

ذات النشأة تدخل الدراسات الاستشراقية ضطراب في تحديد الهوية الصوفية و وفي خضم هذا الا        

باعتبار أنّ  ،تحمل في عمقها خاصية الاستعلاء و المنّ على الحضارات لكنّهاو  ،تظهر علمية ،الأهداف المختلفة

ما هو سابق  ،حياتيلال اعتبار التصوف كمنهج عبادي و كل موروث يعود إلى ذواتهم وتاريخهم، وذلك من خ إن 
                                                           

 .31،ص 5231، 5، مجلة الثقافة المغربية،عالتصوف الإسلامي في المغرب( : علال)؛ الفاس ي 12، 12المرجع السابق، ص : ماعيلالعربي إس .1

 .433الفرق الإسلامية في شمال إفريقيا، ص : ألفرد بل ـ   2

 . 12، ص 4112،  5بيروت، ط م، دار الطليعة،51/ ه2الفكر الصوفي في أفريقية و المغرب الإسلامي، ق (: محمد)الكحلاوي  ـ  3

 .23،  52التصوف السني، ص : بوتشيش وآخرونـ  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

497 
 

ه يذكر ألف حيثيعود إلى زمن المسيحية، و  ،عن دخول الإسلام
ّ
قبل أن يقر  الإسلام في المغرب بهذا "رد بل بأن

تأثير الطيب القاض ي على الشرور، وأنّ البل و أشياء تقدس على أنّها مصادر  ،كان يوجد أناس ،التقديس

بسط نفوذ الولي الوريث للآلهة م لم يفعل أكثر من تقوية و 11ذ ق إدراج التصوف في الإسلام الرسمي من

مما يتوجب  ،ولمثل هذه الطروحات نظائر شتى في مدارس الإستشراق. 1"البربري المسلمالوثنية في معتقدات 

 .و الحذر من الأغلوطات  التاريخية ،على الباحث تمحيص المعلومة

وهو اتجاه عملي  ،لقد سلك أهل المغرب في توجههم الزهدي الصوفي طريق التصوف السني الأخلاقي      

تحري السلوك القويم وفق الفقه  لامية، إذ كان اعتمادهم جهاد النفس و وجداني بعيد عن المؤثرات الك

سلوك طريق واضح في الاقتداء بالاتجاه الأخلاقي الذي مثله أبو  نيث، وهذا الانتساب هو الإعلان عالحدو 

 في بلاد  ،في حين مثل الاتجاه الثاني الفلسفي أبو يزيد البسطامي ،القاسم الجنيد
ً
. 2المشرق والذي كان متوافرا

أبو مدين )السلوك الأخلاقي بالتنمية والتزكية شعيب بن الحسن الأندلس ي على وقد أسس لهذا التوجه القائم 

 من صدور الأولياء ،( م1171/ه576الغوث ت 
ً
جمع بين الشريعة  إذ ،الأبدالبدل و  ،الذي اعتبر صدرا

 ،ترمذي، كما كان يلازم كتاب الإحياءخصوصا جامع ال ث،من أعلام العلماء وحفاظ الحدي الحقيقة، وكانو 

، وتخرج عليه الكثير من العلماء والمحدثين، ى في المذهب المالكي فيجيب عليهاكانت ترد عليه فتاو . يعلق عليهو 

و قرأ بفاس و بها أخذ  ،درس بالأندلس، وقد (م119/ ه591ت ) ه أخذ عن شيخه أبي يعزى وفي مسلك

حيث ثم تلمسان التي كانت آخر مطافه  ،ثمّ استوطن بجاية ،حرم الشريفالخرقة، وتوجه إلى المشرق حيث ال

 .3توفي بها

ت )إلى أبي الحسن الشاذلي و قد تفرعت عن الطريقة المدينية الطريقة الشاذلية المنسوبة          

 هم تلميذه ابن عباد الرندي توالذي سا ،و هو أحد تلاميذ الشيخ عبد السلام بن مشيش4( م1151/ه656

  م1665/ه167في نشر الشاذلية التي بلغت على يد الجزولي ت  م1377/ه971
ً
، ومن المعلوم أنّ ابن  شأنا

ً
كبيرا

تلميذ الشاذلي لتستمر الشروح على الحكم (  م1377/ه971ت ) بن عطاء الله ااد هو أول من شرح حكم بع

                                                           

 .، وقد سار على منوال هذا المستشرق العديد من المستشرقين بجل أصنافهم432المرجع السابق ، ص : ـ ألفرد بل 1

 .11، 14، ص نفس المرجع: شيش القادري وآخرونبوت ـ  2

شيخ الشيوخ ابو مدين الغوث حياته ومعلااجه إلى (:عبدالحليم)للمزيد راجع دراسة الشيخ محمود . 511،  511البستان، ص : ـ ابن مريم 3

 .الله، منشورات الكتب العصرية، بيروت،دت

ال من اهل القرن السابع والثامنى حين الف في تراجم الرج -عرّفه عبد الواحد محمد بن الطواح القريب منه زمانا ومكانا وهو ابن وطنه   4

) بأنه ينسب إلى الحسن بن على رض ي الله عنهم، وأنه منسوب إلى شاذلة بتونس وأنه رحل إلى مصر فأخذ عن العز بن عبدالسلام  -

ه حامل لواء ال/ ( ه144ت)مثلما أخذ عن أبي محمد عبدالسلام بن مشيش /  (ه111ت
ّ
أنظر . عرفان ، وقد عرف الشاذلي بتنسكه وزهده وأن

 .31،33، ص5221، 5سبك المقال لفك العقال، تح محمد مسعود جبران،دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط: ابن الطواح 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

498 
 

ه خلال القرنين B.Alfred) )وقد لاحظ ألفرد بل . 1إلى زمن متأخرٍ 
ّ
اهتم علماء الأندلس بالجانب ه 9و  6 أن

 عددين ،العقلي
ً
يفسرون لتلامذتهم  ،المغربفي الأندلس و  وهم الذين هيأوا للتصوف في هذين القرنين شيوخا

 .2كتب الغزالي و رسالة القشيري ومشاهير رجال المشرق 

عصر ما و التي يمكن اعتبارها سمة  -( الفقهاء المتصوفة) إنّ من سمات هذا الصنف من الفقهاء    

 بعد العناية  -بعد الموحدين
 
هي التلازم بين الشريعة والحقيقة، إذ صار سلوك طريق التصوف لا يتمّ إلا

 فهو متوقف على  ،التامة بأمور الشريعة
ً
 مبتدئا

ً
 إذا تحقق الثاني، فإذا كان الإنسان متصوفا

 
ولا يتمّ للأوّل إلا

في هذا الشأن، وقد سبقت تصاريح الشيخ أحمد زروق . 3من الأعمال الشرعية الالتزام بقسط معقول 

 وهي مقو 
ً
يلاحظ اجتناب المسائل فقه العبادات دمة فقهية في بالعودة إلى دراسة كتاب الوغليسية مثلا

 على الجانب الروحي ،جمع بين الفقه و أسرار أحكامهالالنزوع إلى الخلافية و 
ً
 العقل وا ،مركزا

ً
لقلب مخاطبا

 
ً
ن ك ،لتحقيق الكمال على نموذج الصوفية، وهذا ما يدلّ على سمة الجمع بين الفقه و التصوف ،معا ما يبيِّ

 . 4م16/ ه 1سيادة عنصر الفقهاء المتصوفة في بجاية خلال ق 

مبتعدين في ذلك عن النقاشات  ،تشبثوا بمنهجه الأخلاقياعتنق أهل المغرب التصوف السني و لقد  

 أبعدهم عن القول  ،وهو ما ميزهم عن متصوفة المشرق و الأندلس ،كرية، فاهتموا بالرقائقالنظرية الف
ً
تمييزا

 .5بالشطحات المغالية

في إطار هذا الاتجاه السني الأخلاقي للتصوف الذي عرف به المغاربة بين نوعين من  ز يمكن أن نميّ 

على رأسهم سعد الله إلى هذين النوعين حيث يشير عدد من الباحثين . التصوف من خلال مقياس المجال

و أعطاها باحث آخر تسمية قريبة من ذلك حينما قرر بأنّ في . 6وهما التصوف الحضري و التصوف البدوي 

 ( التصوف السني والأخلاقي ) هذا الاتجاه 
ً
 واحدا

ً
  ،الذي لم يكن تيارا

ّ
ما هناك اتجاه العامة الذين لا و إن

إن كان هؤلاء لا يرومون اء يجمعون بين الفقه و التصوف، و تصوفة فقهيقرأون و لا يكتبون، وهناك م

                                                           

 .511ص : التصوف السني: ـ القادري وآخرون 1

 .421المرجع السابق، ص : ـ ألفرد بل 2

، 514، ص4111،  5دار البيضاء، طلنشر و التوزيع ، المدارس، الالصوفي و الآخر، شركة ا: نظر تفصيل ذلك عند عبد السلام الغرمينياـ  3

 .ما بعدها لعدة صفحاتو 

 .513، ص 4111، 1حوليات المؤرخ، عابو زيد عبد الرحمن الوغليس ي،(: الطاهر)ـ بونابي  4

 .12، 12التصوف السني، ص : ـ بوتشيش وآخرون 5

 .445، الجزائر، ص 4112، 5،دار عالم المعرفة، ط"حراك في التناقض" على خطى المسلمين(: أبو القاسم)ـ سعد الله  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

499 
 

ومثله آخرون بالتصوف الشعبي في خارج المدن، و التصوف الفكري . 1استعمال فقههم في الخطط والمراتب

 .2داخل الحواضر

فلسف الذي و مع أنّ التوفيق قد يجانب سعد الله حينما ذكر بأنّ الغالب على التصوف الحضري هو الت     

ه يتفق مع طروحات آخرين الذين لا حظوا بأنّ نفوذ التصوف إلى البوادي و الأرياف  كان له زوايا بالمدن، فإن 

ما كان بفضل علماء من الحضر أو شيوخ تعلموا بالمدينة فأسسوا زوايا في  ،ثم انتقلوا إلى البوادي والأرياف ،إن 

 .3إطار علوم السنة

 ولأجل التوضيح أكثر ي 
ّ
و الذين يمكن أن  ،بالفعل هناك صوفية الحواضر و المدن همكن أن نلحظ بأن

الفقهي والذين قاموا على الحركة الصوفية بالمدن من حيث الإشراف على الدرس  ،نلقبهم بالفقهاء المتصوفة

في حين كان حظ متصوفة البوادي أقل في جانب . المتصوفةة للمريدين و بسنبال ،و العقدي و السلوكي

أمّا . لتدريس و الهيكلة، وتمّ تعويض ذلك بمزيد من الأذكار و الأوراد و الوقوف على الضروري من السلوكا

 على البوادي ،فيما يخص مسألة الأذكار والحركات الجماعية والرقص و التطريب
ً
ه لم يكن مقتصرا  ،فإن 

ما وجدنا ذلك في المب  للحضر، وإن 
ً
 مخالفا

ً
، في سياق مجالس السبت حيث يمكن أن يكون مقياسا

ً
دن أيضا

ه في الوقت الذي كان . الخميس التي كانت تدار في المرحلة الزهدية بالقيروان على سبيل المثالو 
ّ
ومن الملاحظ أن

في البوادي  فإنّ ذلك كان يقلّ  ،الفكري مع مزيد من التعاطي  ،يتمتع فيه متصوفة الحواضر بتلقي العلم

وما  ،ياءليعوض بالميل إلى مزيد من رواية الأخبار العجيبة عن الأول ،أوفي أوساط التصوف الشعبي ،والأرياف

 .4..وارق خيصدر منهم من كرامات و 

ا وقع ذلك تحت  ،لينشأ من العدمه  5فهم بعد ق أو تصوّ ه 5ولم يكن زهد المغاربة فيما قبل ق        وإنم 

 دفعت إلى إفراز هذه  ،تأثيرات خارجية
ً
فإذا كان التأثير المشرقي . الظاهرة على مستوى بلاد المغرب عموما

الذين اعتمدوا الزهد طريقة، أو من خلال  ،التابعينمن خلال مجموعة من الصحابة و  ،منذ البدايات اواضح

فإنّ دخول المصنفات . 5والذين أظهروا التقشف والزهد و التبتل ،أصحاب الدعوات الفارين من المشرق 

قد جعل من العلاقة  ،الأندلسفريقية و المغرب وإالمشرقية بواسطة الحج والرحلات العلمية إلى  الصوفية

                                                           

 .511السلطة بين سنن و التشيع، ص (: مصطفى)ـ بنسباع   1

 .512التصوف السني، ص : ـ  بوتشيش و آخرون  2

 .445خطى المسلمين، ص على : ؛ سعد الله311، 313ـ ألفرد بل المرجع السابق، ص   3

 .23، 21، ص 5221/ ه5311، 51، س 22مجلة الثقافة، ع   سيدي محمد الهواري،: ـ حاجيات  4

 لا بأس به في إفراز التصوف و الزهد لأجل جلب  5
ً
ـ إن دعاة الحركات الصفوية و الإباضية و الشيعة الأدارسة و الفاطميين كان لهم قسطا

 .التعاطف الشعبي نحو أفكارهم



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

500 
 

 علاقة متينة إلى حدود ق
ً
كما مثل كتاب الإحياء المعين الصافي للحركة . 1م17/ه6بين المشرق و المغرب عموما

ار هزة مستوى الفكر المغربي، مما أث د  المصنف هذا ثورة علىوعُ  ،الزهدية الصوفية في بلاد المغرب و الأندلس

الموحدين  سببت وقوع ارتدادات سلبية انعكست في إحراق الإحياء، و لكن بمجيء ،عنيفة على عهد المرابطين

 .2الإحياء و فكر الغزالي حعادت كفة الميزان لترج

 آخر لحركة الت : متصوفة الأندلس بالمغرب الأوسط     
ً
 قويا

ً
صوف التي انبعثت أعطى الأندلسيون دفعا

صنف الفقهاء المتصوفة، وإذ لا يمكن حصر عدد هؤلاء الأندلسيين الذين عبروا  مما أنتج ،في كيان الفقهاء

 من الأندلس إلى بلاد المغرب واستقروا به
ً
أو هؤلاء الذين عبروا من الأندلس إلى المشرق بغية الحج  ،مباشرة

المغرب، فإنّ الإطلالة على بعض الفقهاء المتصوفة الذين ثم عند عودتهم استقروا ببلاد  ،أو طلب العلم

ل هذه الظاهرة، حيث حدثنا الغبريني عن أبي عبد الله الذي استقروا بالمغرب الأوسط يعتبر الأنموذج الحي 
ّ
مث

 وقد
ً
 عابدا

ً
 لمذهب مالك ،اختص بالأصلين و الفقه و التصوف بن شعيب الذي كان مجتهدا

ً
 ،وكان محصلا

هف
ّ
ة اجتيازه (13)ثلاث وعشرينوبقي بالإسكندرية  ،رحل إلى المشرق  ذكر بأن   .3سنة، و قد دخل بجاية مد 

ة في بجايةمعلوم و  لا يمكن أن تمر  دون  ،أو غيرها من الحواضر لمثل هؤلاء العلماء أنّ الإقامة ولو لمد 

 وأنّ هذا الفقيه العالم  ،الاستفادة والإفادة والمناقشة مع الطلبة والعلماء
ً
والاستجازة والإجازة، خصوصا

 .4فصار من الفقهاء المتصوفة ،العامل قد صنف ضمن أهل العرفان

 صوفيا فريداشكنا بمثل هذه الشخصية التي تأمدّ  و إن كان الغبريني قد            
ً
 من روافد  ،ل عنصرا

ً
ورافدا

بجاية وتلمسان  ت قد أفادت بأسماء رحلت من الأندلس نحو العرفان السني على بجاية، فإن  بعض الدراسا

 ،ي المكنى أبا الحسنز توح النفإذ يُذكر من هؤلاء عبيد الله بن محمد بن عبيد الله بن ف ،عززت هذا المنحنى

ماله من علم و أصول و فقه و قد عرف بالورع و الزهد و العزلة مع م، 1165 /ه 661دفن ببجاية  الذيو 

 ىه سلاطين بجاية نجد عبيد الله بن عبد المجيد بن عمر بن يحييُنسب إلى الأندلس و قربّ وممن  .ومنطق

 صاحب كرامات، في حين  الذيو  ،ببجاية م1171/ه671ت ( أبو الحسن ) الأزدي 
ً
ه كان صوفيا

ّ
عرف عنه أن

                                                           

 .11المرجع السابق، ص : الكحلاوي محمدـ  1

الغزالي بين : محمد زنيبر.ـ كتب في ذلك العديد من الباحثين و للإفادة مقالات ذات الصلة، مضافة إلى ما هو معروف من الدراسات 2

قضية إحراق كتاب الإحياء، هيسبريس تمودا، جامعة محمد (: عز الدين)؛ جسوس 5224، ديسمبر  2، س 41الخصوم والمعجبين المناهل، ع 

(: عبد الواحد)، بنصيح 3، س 2إحراق كتاب الإحياء، المناهل، ع (: محمد البدراوي )؛ اليعقوبي 41ـ  2، ص 4111، 35الخامس الرباط، ع 

؛ النيفر 545ـ 513، ص 5221، 52الرقم التسلسلي،  11، ع المبررات، مجلة الإحياء، الرباط قضية إحراق كتاب الإحياء الملابسات و الأسباب و 

، ص 5221، 5311السياس ي في بلاد المغرب الموحدي، بحث في ملتقى عند الغزالي و تجديد الفكر الديني، القيروان، تأثير الغزالي (: أحميدة)

 .511ـ  33

  .524ـ الغبريني المصدر السابق، ص  3

 .534ص : ـ نفسه 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

501 
 

ن عبد الله ومنهم محمد بن إبراهيم ب ،الخطابةلب عليه التصوف، ومارس الإمامة و دخل تلمسان بعض من غ

 بين حواضر المغرب الأوسط والذي عاش مت ،بن مالك النفري الرندي
ً
/ ه 971و قد توفي سنة  ،الأقص ىنقلا

 .1م1377

حيث قام عدد منهم  ،التصوف السني ن ببجاية حركة التأليف فيو ومن الآثار التي خلفها الأندلسي         

يشير التنبكتي إلى أحد العلماء  حيثإظهار الطريق الذي اقتنع به، بغية   ،تجاوز تأثير السلوك إلى التدوينب

ـ  661) وهو عمر بن علي بن عتيق بن أحمد الهاشمي ،المتصوفة الغرناطيين من الذين دخلوا بجاية

" التقى ناصر الدين المشدالي وأخذ عنه، وكان له تأليف في التصوف سماه  الذيو (  م1366-1197/ه966

 . 2"قيق و الهداية مطلع أنوار التح

لم يكن وليد  ،مع العلم أنّ هذا التبادل الزهدي الصوفي بين الأندلس و حواضر المغرب الأوسط

ما تخبرنا المصادر الأندلسية أن  ع التنسك ددا ممن سلك نهج العلم و الزهد و القرن السادس و ما بعده، وإن 

ون الأولى للهجرة، وعلى سبيل المثال لا الحصر القر قد وصل إلى الأندلس من حواضر المغرب الأوسط منذ 

ه من أهل طبنة وسكن قرطبة،  ،شكوال إلى عبد الرحمن بن زياده الله بن علي التميمي الطبنيبيشير ابن 
ّ
أن

ه كان  ،وكان ممن له فضل و أدب و زهد و تنسك
ّ
، 3م1711/ه671وقد كانت وفاته سنة، مهتما بالحديثوأن

  .تجذرة بين مجالي المغرب الأوسط والأندلسالرابطة الصوفية المعلى ا يدلّ وهذا م

قبول  مّ تالذي أنّ طبيعة التوجه الصوفي  معلوم   :رواج طريقة أبي مدين بالمغرب الأوسط

على عكس ما كان يميز الأندلس من أنواع  ،في التصوف السني العرفاني قد انحصر  وفوده من الأندلس

أنّهم  ،من سمات هؤلاء الفقهاء الصوفية الذين زخر بهم المغرب الأوسطد كان فق .ومنها الفلسفي ،التصوف

ن ة، فكاو تقويم سلوكها على نسق الشريع ،مي إلى مجاهدة النفسار كوا التصوف السني العرفاني السل

ذلك على الطريقة المنسوبة إلى أبي مدين الغوث، إذ الحركة الصوفية في هذا مسلك الحقيقة و الشريعة، و 

 المجال الفسيح قد تأسست في السند الصوفي السني منذ أن حل  ببجاية قدوة السالكين وصدر صدور أولياء

 4ج على يديه ألف شيخ من أولياء اللهمع بين الحقيقة و الشريعة، وقد تخرّ اجالله الأبدال أبومدين شعيب ال

كرامات الأولياء نتاج :" عن مسلكه بقولهأبومدين ر و قد عبّ  .منهم زهاد المغرب الاوسط من بجاية إلى تلمسان

سنده إلى أبي بو طريقتنا هذه أخذناها عن سيدي أبي يعزى  ،معجزات سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم

                                                           

 .541 ـ 544، ص 5223، 54، س 44، مجلة المؤرخ العربي، ع العلاقات الثقافية: أبو دياك: نظر دراسةاـ  1

 .441كفاية، ص : ـ التنبكتي 2

 .411، 123الصلة، تر : ـ ابن شكوال  3

وما  421، ص 4155، 5ط.. محمد أحمد الديباجي، دار الصادر، بيروت: ، المصدر محقق453، ص 5251النجم الثاقب، خ ع، : ـ ابن صعد 4

 .بعدها



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

502 
 

القاسم الجنيد عن سيدي السقطي عن حبيب العجمي عن الحسن البصري عن أمير المؤمنين علي بن أبي 

 .1."م عن جبريل عليه السلام عن رب العزة جلا جلالهطالب عن النبي صلى الله عليه وسل

غرب  -في هذا السلك الزوايا كهيكل للممارسة الصوفية، كان منها الزاوية الملارية  وقد اندرج 

، ابن قنفذ التي تموقع في هيكلها وسندهاالتي أنشأها يعقوب بن عمران البويوسفي، وهي زاوية  -قسنطينة 

ة أحد حلقات سلسلالمعدود ك -م 1363/ه 966وسف بن يعقوب الملاري ت الذي أخذ عن جدّه لأمه ي

تلميذ أبي مدين  ،والذي أخذ بدوره عن والده يعقوب عن أبي مسعود بن عريف الشلفي  -الطريقة المدينية 

عن أبي الحسن بن حرزهم عن القاض ي أبي بكر بن العربي عن أبي حامد الغزالي عن إمام الحرمين الجويني 

ي طالب المكي عن أبي القاسم الجنيد عن سيدي السقطي عن معروف الكرخي عن داود الطائي عن عن أب

 .2حبيب العجمي عن الحسن البصري عن علي بن أبي طالب عن النبي صلى الله عليه وسلم

مد أبو عبد الله محكان ومن ضمن من ترتب في السند المديني الغزالي الجنيدي من أعلام المغرب الأوسط      

تعلم بقلعة حماد ثم رحل . م أصله من برج حمزة و بها توفي1137/ ه  611بن علي علي بن حماد الصنهاجي ت 

حيث سمع منه المقصد الأسنى في شرح  ،وبها أخذ عن شيخ الصوفية الأندلس ي أبي مدين الغوث ،بجاية

ويوزع الطريقة  ،ن علمائهاعذ الأوسط كالجزائر و تلمسان يأخ أسماء الله الحسنى، وقد جاب حواضر المغرب

وهي آخر مقر لجأ إليه أبو مدين شعيب صاحب التوجه  - مع الملاحظة أن تلمسان. 3التي تربى عليها في السلوك

فصاحب البستان وهو  ،لى هذا التوجهإالفقهاء المتصوفة، أو من يميلون قد أبانت على عدد من  -و التأثير 

وبيته بيت علم ودراية "يقول ( ه 911ت ) أحمد بن محمد الخطيب يتحدث عن المرازقة في شخص محمد بن

ار الحفيد ابن مرزوق ظيه محمد وأحمد وحفيده الإمام النكولدة وصلاح كأبيه وجدّه وجدّ أبيه و ودين وولاي

حفيد الشيخ  أبا العباس مرزوق ويجعل أحمد . 4"وولده المعروف بالكفيف وحفيد حفيده المعروف بالخطيب

عين و الزهاد و أصحاب الذي أخذ عن ابن الإمام و عن عبد الله بن هدية في زمرة الور سيد محمد بن مرزوق و 

 .5الكرامات، و أن قبره كان يُقصد للتبركالولايات و 

كما ترتب ضمن هذا السند الصوفي الإمام الفقيه الصوفي أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف 

حيث ألف الأنوار  ،و مؤلفاته يرتهوالذي برزت طريقته من خلال س ( م1691/ه 195ت ) جزائري الثعالبي ال

                                                           

 .441نفس المصدر، ص: ـ ابن صعد 1

شجرة  12نظر الملحق رقما. 32الفارسية، ص: ؛ ابن قنفذ24ص سنة من الوفيات، تح حجي،  5111شرف الطالب، ضمن : ـ ابن قنفذ 2

 .الزاوية  الملارية

 .44، ص 5أعلام الفكر، ج(: يحيى)؛ بوعزيز 411، ص 3المصدر السابق، ج(: محمد)ـ بن مخلوف  3

 .411كفاية، ص : ؛ التنبكتي414المصدر السابق، ص : ـ ابن مريم 4

 .41نفس المصدر، ص : ـ ابن مريم 5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

503 
 

ر الفائق في الأذكار ، والعلوم الفاخرة في أحوال الآخرة ولعل . 1المضيئة في الجمع بين الشريعة و الحقيقة، والد 

تظهر لنا مدى  ،الزاخرة لهذا التوجهالعصر الذي عاشه الثعالبي المتلوّن بالتصوف السني الغزالي ومؤلفاته 

 من أعلام حاضرة الجزائر ومجال  ،الانخراط الذي سجّله الثعالبي على نفسه في التصوف
ً
وهو يمثل علما

وأقاليم الجنوب كإقليم  ،وعموم بلاد المغرب ،2متيجة، ومدى تأثيره في علماء تلمسان على وجه الخصوص

 .ا وما فيه من حواضر كتمنطيط وغيره ،توات

تلمسان بالإمام الفقيه الصوفي عبد الرحمن الثعالبي الإمام العلامة والفقيه من أهل من تأثر م وكان        

الذي يدخل في إطار السند المديني الغزالي الجنيدي، كما أخذ عنه  ،المتصوف محمد بن يوسف السنوس ي

ة من المشايخ
 
ومنهم إبراهيم ) بالإضافة إلى الثعالبي ،إجازة بعض كتبه، وصار السنوس ي بعد تتلمذه على جل

و مؤسس منظومة فكرية فقهية سلوكية في إطار  ،رائد مدرسة العرفان السني( التازي ، والحسن أبركان

وممن مثل التوجه المديني الغزالي على الطريقة الشاذلية أبو العباس أحمد بن يوسف . 3التوجه المديني

 
ً
  ،الراشدي نسبا

ً
 ا ،المالكي مذهبا

ً
وهو الذي تأثر بالقطب . 4الشاذلي طريقةو  ،و الصوفي حقيقة ،لملياني مزارا

والمارّ  ،الذي مثل السند الصوفي الموصول إلى أبي القاسم الجنيد( ه  177ت ) العارف الصالح أحمد زروق 

المديني  وقد كان أحمد زروق الذي انتهت إليه سلسلة السند  .5عبر أبي الحسن الشاذلي و أبي حامد الغزالي

قد تتلمذ على شيوخ المغرب الأوسط  6والمعتبر آخر الأئمة الصوفية المحققين الجامعين بين الحقيقة والشريعة

اع و الأوسط و أبرزهم عبد العزيز ا السنوس ي محمد بن يوسف و التنس ي و أبي سعيد لثعالبي و المشذالي والرص 

ذلك الولي الكبير  ،الغماري التلمساني( الحسن و قيل )الحسين  ، مثلما تتلمذ علي أحمد بن7اك و غيرهمبالح

 .8صاحب الكرامات الكثيرة الظاهرة و المناقب الفاخرة و الآيات الباهرة ،الشاذلي المسلك

ن لنا إذا من خلال استقراء النسيج السلوكي لفقهاء المغرب الأوسط          لذلك تصوّ  أنّ  ،تبي 
ً
فهم كان مخالفا

إلى المشرق من قبل أعلام  رغم الرحلات التي كانت تشدّ  ،في جانبه الفلسفي المشرق التوجه الذي اتسم به 

يهم النهج السلوكي السني كان دافعهم إلى عدم التخوف من ذلك المزج الذي حدث تحرّ  و أنّ  ،فقهاء المغربو 

ه بالرغم من قرب المسافة بين 
ّ
ن أن المغرب والأندلس، بين الفقه و التصوف أو الشريعة و الحقيقة، كما تبي 

                                                           

 .424، ص 5المرجع السابق، ج(: محمد)ـ بن مخلوف  1

 .5234،  2،2، مجلة الثقافة، ععبد الرحمن الثعالبي و التصوف(: عبد الرزاق)نظر دراسة قسوم اـ  2

 .431ـ  443د ، خ ع، ص  332مناقب السنوس ي محمد بن يوسف، مخطوط ، مجموع رقم : مؤلف مجهول ـ  3

 .51، ورقة  5313مناقب سيدي أحمد بن يوسف الراشدي، خ ع ، : ـ مخطوط 4

 .51ورقة : ـ نفسه 5

 .34كفاية، ص : ـ التنبكتي 6

 . 35ـ نفسه، ص  7

 .422، ص 5المرجع السابق، ج: ؛ محمد بن مخلوف 13كفاية، ص : ؛ التنبكتيي532الوفيات، ص : نظر الونشريس ياـ  8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

504 
 

 عن كثير من الآراء  ،كثافتهالتواصل الثقافي و وسهولة 
ً
 ظل بعيدا

ً
 و الأوسط منه خصوصا

ً
 أنّ المغرب عموما

 
إلا

وسط في أثناء التقارب التي كانت تطبع تصوف الأندلسيين، وعمد فقهاء المغرب الأ  ،الصوفية الفلسفية

وتصفية ذلك التراث الفقهي  ،بة في الأخذ عن الأندلسيينلرقاالثقافي مع الأندلس إلى نوع من االعلمي و 

التي كانت بين مجالي المغرب الأوسط  ،الرحلاترغم عدد الهجرات و  ،الفكري و السلوكي الوافد من الأندلسو 

 .و الأندلس

 :نماذج من الفقهاء المتصوفة بالمغرب الأوسط

 المصدر الملاحظة الفقيه المتصوف

 155ت: الزواوي  ىبن يحي ىـ يحي

 م5451/ه

 ـ فقيه صالح ولي

 

 12ص  ،ـ ألف سنة من الوفيات

ـ أحمد بن عثمان بن عبد الجبار 

 م5433/ه133ت : الملياني

ـ له علم بالعربية و الفقه و أصوله 

 وأصول الدين و التصوف

 .15ـ توشيح، ص 

 

ـ ابن الربيع عبد الحق بن أحمد 

 م5433/ه 131الأنصاري ت 

الفقه و الأصلين و المنطق و ـ له من 

 التصوف

 .542ـ توشيح، ص 

 

) ـ واضح بن سليمان المكناس ي الشلفي

 (ه2ق 

 ـ مشهور بالعلم و الزهد و الولاية

 

، 5251ح ، ع : ـ النجم الثاقب

 .441ص 

ـ الوغليس ي أبو زيد عبد الرحمن 

 م5423/ه321البجائي ت 

 

 ـ فقيه صالح مفتي

 .413ص : ـ شرف الطالب

 

 

يوسف بن إسماعيل الزيدوري ت  ـ

 م5334/ه231

 

 

ـ فقيه عالم متصوف، له في 

 الرياضيات

 

 

عهد الطالب، ص : ـ القلصادي

511. 

 

ـ فقيه محصل، عارف بأخبار  ـ أبو عبد الله الشريف التلمساني

 الصوفية و مذاهبهم و إشارتهم

ـ  مجموع مناقب أبي عبد الله 

 .ب 41الشريف، ورقة 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

505 
 

 

بن عبد الرحمن  ـ أبو العيش

 .المخزومي

 ـ أصولي، له نظم في التصوف

 

 .514، ص 5ـ بغية الرواد، ج

 

 ه 232ـ عيس ى الزواوي المغربي ت 

 

ـ مهتم بالفرائض و الحساب و كان 

 
ً
 صوفيا

ً
 صالحا

 .512،ص 1،ج4مج:السخاوي .

 

"             بن عيس ى الورنيدي  ـ أحمد

 "أبركان 

قرئ الفقه و التصوف  و ـ كان ي 

 المنطق

 .44ص : ـ ابن مريم

 .544، ص 5ج:ـ بغية ـ عالم فقيه صوفي ـ أبو الحسن علي بن عبد النور 

ـ أحمد بن محمد بن عبد الرحمن بن 

 م5334/ه231زاغو ت 

 .11ص: ـ كفاية ـ ولي زاهد صوفي علامة محقق

ـ إبراهيم بن موس ى المصمودي ت 

 م5314/ه211

 ـ زاهد صالح عالم

 

 .22ص : ـ كفاية

 .14ـ البستان، ص  ـ عالم فقيه متصوف ـ جعفر الفقيه، مجهول تلمساني

 .551، ص 5ـ بغية،ج ـ فقيه ولي زاهد له كرامات بن الصقيل ىـ أبو زكريا يحي

ـ محمد التواتي أبو عبد الله ت 

 م5111/ه251

 .511الونشريس ي، ص : وفيات ـ فقيه عالم صالح

ـ محمد بن العباس العبادي 

 م5114/ه5155التلمساني ت 

 ـ فقيه إمام عالم متصوف

 

 .434البستان، ص ـ 

 

 14.1ص : منشور الهداية يـ فقيه صوفين مفت ـ أبو عبد الله محمد الفكون ت

                                                           

 على الوفرة لهذا الصنف على  2إلى ما بعد ق  3ـ هي بعض النماذج التي شكلت طبقة الفقهاء المتصوفة من ق  1
ً
ستوى مللهجرة تنهض دليلا

 .المغرب الأوسط



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

506 
 

        

 :عوامل تجذر التصوف بالمغرب الأوسط

 لمنظومة فكرية سلوكية ،هذه النماذج التي تندرج في صنف الفقهاء المتصوفة إنّ 
ً
نواتها  ،كانت نتاجا

الذي مثل مرحلة الانتقال من الزهد إلى التصوف، إذ أسس  ،زمن المرابطين كانتالأولى بالمغرب الإسلامي 

أسهمت في نشر الإسلام بكل أبعاده و مكوناته ولم يفرق  ،علماء المرحلة مساجد صغيرة و رباطات عديدة

 انتهت إلىف ؤسسات من حيث المناهج و الهياكلو تطورت هذه الم .1هد آنذاكالمغاربة بين التصوف و الز 

 من و  ،تدرس أنواع العلوم العقلية و النقلية ،مدارس في الزمن ما بعد الموحدين
ً
لم يكن التصوف مستبعدا

ه كبر فيهاعلى طيع أن نتصور هذه المدارس، بل نست
ّ
دد من م كان ع16/ ه1ق   خارجها، إذ في مثلما تطور  ،أن

، و في ترجمة ابن 2الذي تعلم بالمدرسة التاشفينية ،الصوفية يتعلمون في المدارس أشهرهم إبراهيم المصمودي

ه لازمه في المدرسة اليعقوبية ،يحدثنا تلميذه القلصادي( م 1661/ه165ت) زاغو 
ّ
لأخذ التفسير و الحديث  ،بأن

كان يأخذ عنه الأصول والعربية والبيان والحساب ا زمن الصيف فو كان ذلك في فصل الشتاء أمّ  ،و الفقه

الجمعة للتصوف وتصحيح تآليفه، وأنّ أوقاته معمورة وأفعاله و كان يخصص يومي الخميس و  ،لفرائضاو 

 .3مرضية

أن دروسهم في العلوم ب ،أحد هؤلاء الفقهاء الذين انتزعوا إلى التصوف السني كما لا يمكن أن نتصور أن       

فصاحب مناقب أبي عبد الله الشريف حينما يخبرنا عن  ،لية كانت تخلو من المسحة الصوفيةالنقالعقلية أو 

م لمنتهى بغيته التفكر في أمر الله، و كان أمله العلم و ضالته الحكمة و :" و زهده وتدينه يقول  ،انقطاعه للعلم

 من مدرسته
ً
في و. 4"نفقه أبوه تجاهه فيكتفي بذلكغير ما كان ي ،يشغله الأهل و لا المال، وكان لا يأخذ مرتبا

يدرس العلوم دون أن يأخذ التصوف على أحد الشيوخ، ويبدو للم يكن المرء  (.ه957.ت)عصر محمد المقري 

فكتب رسالة في التصوف تصب في إطار التصوف المديني، و قد سلك  ،أنّ المقري قد ولع بالتعليم الصوفي

 للصوفي أبي مدينإذ كان جدّه عب ،طريق سلفه في التصوف
ً
 .5د الرحمن تلميذا

فإنّ طابع التأليف  ،(تيار الفقهاء المتصوفة) و بمثل ما ساهمت الهياكل التربوية في تجذر هذا التيار          

الذي  ،المدونات قد عمل على ترسيخ هذا التوجه، وتغليبه ضد طرائق أخرى، فبالإضافة إلى كتاب الإحياءو 

                                                           

 .33التصوف السني، ص : ـ بوتشيش و آخرون 1

 .411المرجع السابق، ص : ـ ألفرد بل 2

 .33، ص 5تعريف الخلف برجال السلف، ف: فناوي و ما بعدها؛ الح 11كفاية، ص : التنبكتي ـ  3

 أ /23ـ مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه، ورقة  4

 .411، 413المرجع السابق، ص : ـ ألفرد بل 5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

507 
 

لازم قراءته أبو مدين الغوث و عكف عليه
المهيمن على الدرس السلوكي ببلاد المغرب منذ أيضا الذي ظل و  ،1

 عمدة الدرس ببجاية و المغرب -وف و هي رسالة جليلة في التص -نكبته زمن المرابطين، كانت رسالة القشيري 

الحقائق " بـالشهير ه 957د الله ت أبو عب، مثلما يأتي كتاب المقري 2الأوسط في اتجاه التصوف الصحيح

:" كدليل مادي على تلازم الفقه والتصوف، يقول المقري واصفا كتابه ،حةذو النزعة الصوفية الصري" الرقائقو 

خلاصة ر و هو كتاب شفعت فيه الحقائق بالرقائق، و مزجت فيه المعنى الفائق باللفظ الرائق، فهو زينة التذكي

 .3، و قد رتب الكتاب حقيقة و رقيقة على التعاقب"م و نقاوة العملوصفوة العل ،المعرفة

 على حكم ابن عطاء الله      
ً
. 4كما اجتهد ابن زاغو التلمساني في التصنيف للشأن الصوفي بوضعه شرحا

نزهة المريد في معاني " بتأليف م 1536 /ه 767وقام الفقيه الصوفي طاهر بن زيات الزواوي القسنطيني ت 

كان و . 5و هو الذي أخذ عن الشيخ زروق وولده زروق الصغير ،"القصد إلى الله " ورسالة " التوحيد  كلمة

بحر للعارف أبي الحسن الشاذلي، أحمد زروق قد وضع قواعدا على طريق الصوفية، كما قام بشرح حزب ال

 .6وشرح الوغليسية. ة الكافية لمن أحب الله بالعافيةالنصيحو 

مصنفات ابن خلدون و ابن الخطيب الذين ساهما بكتابين في التصوف سمى الأول ويمكن إدماج 

ب في قوت القلو "، وكتابي "روضة التعريف بالحب الشريف"، و الثاني "شفاء السائل في تهذيب المسائل"كتابه 

ية لحقوق الرعا"و . /ه316لأبي طالب المكي ت " المريد إلى المقام التوحيد قوصف طري"و " معاملة المحبوب

 كل هذه المصنفات ضمن العوامل التي ساهمت في ترسيخ البعد الصوفي بالمغرب الأوسط، للمحاسبي،" الله

 عليه من  حيث
ً
تعتبر هذه المصنفات بمثابة النماذج لذلك التصوف الفكري السني الذي بقي محافظا

 . 7خلالها

الذي أخذ عن الشيخ  ،8 الثعالبي الإمام ساهم بتصانيفه في ميدان الزهد و التصوف ومن ضمن من

الأنوار " ساهم بدوره في تغذية تيار التصوف و علم الكلام من خلال كتابه  هذا الاخير الذي ،أحمد النقاوس ي

                                                           

 .425النجم الثاقب، ص : ـ ابن صعد 1

 .531المصدر السابق، ص : ـ الغبريني 2

 .511أبو عبد الله محمد المقري، ص : ؛ أبو الأجفان545أعلام الفكر، ص (: محمد الفاضل)ـ ابن عاشور  3

 .31، ص ، 5المرجع السابق، ف: ـ الحفناوي  4

 .535المصدر السابق، ص: ـ ابن مريم 5

قهاء الصوفية في مواجهة تيار المرابطين ؛ و الوغليسية من خلالها حدد الوغليس ي موقعه ضمن تيار الف42،  42التوشيح، ص : ـ القرافي 6

حيث تزامن تأليفها مع تآليف في هذا الصدد تأليف أبي الحسن الصغير لكتاب البدع، و تآليف الشاطبي للموافقات والاعتصام و قد تأثر 

" وكتاب " المسلسل بالأولوية " حيث لا يستبعد أنه أخذ عنه في التصوف كتبه ككتاب . ه 311الوغليس ي بشيخه أحمد بن أدريس الأيلولي ت 

 .551ـ  512، ص 4111، 1الوغليس ي عبد الرحمن، حوليات المؤرخ، ع(: الطاهر)أنظر بونابي " مصافحة المعمرين 

 .512التصوف السني، ص : ـ بوتشيش و آخرون 7

 .23، ص 5التاريخ الثقافي، ج: ـ سعد الله 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

508 
 

 .1بتونس أحمد الغبرينيبن وقد أخذ النقاوس ي القصيدة عن شيخه عيس ى  ،"المنبلجة من أسرار المنفرجة

ليوسف أبي الفضل بن النحوي في دفع حركة التصوف ببلاد المغرب قصيدة المنفرجة سالفا ساهمت  مثلما

 تأفكار و أسرار أبانت عليها شروحاعلى وجه التحديد إلى أبعد حدّ، وذلك بما تملكه من  ،الأوسط

 .تخميسات ظهرت بعدهاو 

            
ً
اء وأبان عن صنف الفقه ،ويدخل نمط آخر في إطار التصنيف الذي خدم حركة التصوف عموما

 
ً
مما دفع إلى الإطلاع على  ،حينما عمد التلاميذ والأتباع إلى التأليف المناقبي لشيوخهم ،المتصوفة خصوصا

فقد ألف ابن صعد محمد بن الفضل . هم و أسرار طريقتهم في إطار المنحى الصوفي السنيكمناهج سلو 

أورد فيه ترجمة و " من مفاخر المناقبولياء الله ما للأ يالنجم الثاقب ف" الفقيه( م1676/ ه771ت) التلمساني 

أنهاها بيوسف و  ،دأها بإبراهيم بن أدهم التميميب ،من الأسماء المشرقية و المغربية و الأندلسية( 97) سبعين 

وهم الهواري ،"نسرين في مناقب الأربعة الصالحينروضة ال"لى تأليف قام عكما  .2بن عبد الله التيفريس ي

ت )إبراهيم التازي ، و (م1653/ه 159ت)، الحسن أبركان ( م1667/ه163ت )محمد بن عمر 

 .3(م1697/ه196ت )، و أحمد الغماري (م1661/ه166

         
م
 ت
م
وسية في المناقب المواهب القُ " ى هذا الاتجاه الأخير الرّامي إلى تعزيز تيار الفقهاء المتصوفة بكتابوّ ق د 

الذي نفتقد لسنة وفاته، وفيه لجأ إلى جمع كل ما تعلق لأبي عبد الله محمد بن عمر الملالي " السنوسية

تآليفه، ويعد فتكلم عن شيوخه وكراماته و  ،عقائدبمحمد بن يوسف السنوس ي الفقيه الصوفي صاحب ال

 .4هذا المصنف من أشمل ما عرفته الكتابة المنقبية والتعريف بالعلماء

أنّ بروز هذا الصنف ـ صنف الفقهاء هو   الدراساتما توصلت إليه   :نقد العلاقة بين الفقيه والصوفي  

 
ً
ل بإذابة الجليد الذي كان قائما ، هو الذي عج 

ً
المتصوفة ـ ككتلة لها مفعولها بعد عهد المرابطين خصوصا

 
ً
 زمنا

ً
 بعد  ، بين الفقهاء والمتصوفة، حيث احتاج الفقيه إلى تزكية النفس و تقويم السلوكطويلا

ً
خصوصا

 ،إلصاقه بهم زمن المرابطين، في حين احتاج الصوفية إلى الشريعة لأجل تقويم الطريق الاتهام الذي تمّ 
                                                           

 .24، ص 5نفس المرجع، ج: ـ سعد الله 1

 .4155، 5تحقيق محمد أحمد الديباجي، دار صادر بيروت، ط: النجم الثاقب: ابن صعد: ـ أنظر 2

  .311كفاية، ص : ـ التنبكتي 3

ق عليه علال بوربيق، دار كردادة، الجزائر، طبعة خاصة،  4
ّ
ـ تم طبع الكتاب ضمن تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية، حققه و عل

ف مصنف صلحاء ؛ و تأتي مصنفات 4155
 
أخرى تصب في نفس الإطار مثلما قام به أبو عمران موس ى بن عيس ى المازوني المغيلي حينما أل

ه أحوج الورى إلى عفوه، محمد بن أبي القاسم بن محمد   الذي جمعه هو تلميذه و كاتبه الفقير إلى ربّ 
ّ
وادي شلف و قد كتب في آخره بأن

 .ه5124سيلي و ذلك سنة المغربي الشريف الحسني الجزائري الم

الرباط ، وهناك مصنف عن أحمد بن يوسف السنوس ي  4434مخطوط رقم  . صلحاء وادي شلف، ح ع: المغيلي: أنظر رقم المخطوط 

الراشدي و سمي بكتاب التعريف بنسب الشيخ الإمام، والذي يرجع نسبه إلى علي بن أبي طالب حسب المخطوط، ومؤلفه غير مذكور، 

 .ورقة 554د بالخزانة العامة بالرباط و تقع في 5313رقم مجموع تحت 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

509 
 

هذه الفئة ذات التأثير الكبير على  نبوغمما دفع إلى  ،تنقيته من البدع، و برز بينهما نوع من التواصل الإيجابيو 

ف من تصوّ :" مد زروق بقوله عبّر عنه شيخ المتصوفة المتأخرين أحالذي توجه هذا ال. 1مستوى بلاد المغرب

 ". ولم يتفقه فقد تزندق، ومن تفقه ولم يتصوف فقد تفسق

 
ً
جميع المتصوفة و الفقهاء؟ أم أنّها ظلت منحصرة لدى فئة ضئيلة لفهل كانت هذه العلاقة شاملة

همن الطرفين؟ وما هي الدواعي التي دفعت إلى ا صوف ن تمن تشرع و لم يتصوف فقد تفسق، أو م عتبار أن 

إذ  ،خشية أن يتألب ضده المجتمع و السلطان ،لم يتشرع فقد تزندق ؟ وهل سلم الفقيه للصوفي بالولايةو 

ه قد بلغ  يات،عمق الاجتماعي في ظل الظروف القاسية على جميع المستو ال لامسأن التصوف بقدر ما  فإن 

 مستويات عالية تمثل في تزلف السلطان 
ً
هل كان الصوفي صاحب الحقيقة؟ و الصالح و الصوفي للولي أيضا

وفرض الأوراد  ،لشريفالاحتفال بالمولد النبوي او ،الشطحبغ تصرفاته المتمثلة في السماع و في حاجة إلى ص

يعطى لها حكم غيرها من الأعمال التي كان يعتبرها الفقيه منزوعة الغطاء الشرعي، فأراد أن و  ،والأدعية

 ؟كفقيه هالقبول في طرف

ن فيهم الز حظت الدراسات أنّ لقد لا       
ُ
حرصوا في هد و الرغبة عن كل امتياز، قد رجال التصوف الذين يظ

متهمين إياه بالتفريط في  ،ليهإالذي يزعم الاستناد  ،يه إلى النصنزاعهم مع الفقهاء على الطعن في ولاء الفق

 و  ،السلطة المعرفية
ّ
 على ذلك الرسالة  .2ه وقع في شراك السلطة لتبرير أعمالهم اللاشرعيةأن

ً
و تنهض دليلا

، وهي "في الرد على أبي الحسن الصُغير نصرة الفقير " ب المنسوبة إلى محمد بن يوسف السنوس ي الموسومة 

ه اتبع أهل الظاهر فقط
ّ
 . 3عبارة عن انتقاد لاذع من قبل عالم متصوف إلى فقيه اعتبره من أهل البدع، وأن

 منهم لم ينكر السلوك والقيام على النفس  ،للمتصوفةا من جهة الفقهاء و انتقادهم أمّ  
ً
فإنّ عددا

ما حارب سلوكات تظهر له على وجه الابتداع، فقد كان أبو عبد الله الشريف  بالتربية و التقويم، و إن 

 على أهل البدعة ،التلمساني شديد الالتزام بالسنة و الجماعة
ً
لا يقوم  ،بأس في نصرة الحق صاحب ،شديدا

كما ساق لنا الرّصاع في فهرسته الموقف  ،4و لا تشتهر في قطره بدعة ،و لا تهتك له حرمة ،دع بحجةله مبت

                                                           

(: مصطفى)؛ بنسباع 121، ص4الحركة الصوفية، رسالة دكتوراه ، ج : ، بونابي554التصوف السني، ص : ـ أنظر بوتشيش و آخرون 1

، تح أحسن زقور، دار (ه222ت)المقدمة القرطبية شرح أحمد زروق (: ه113 -ه331يحي )؛ القرطبي511السلطة بين السنن و التشيع، ص 

 . 31، ص 4111، 5التراث ، الجزائر ، ط

، دار "قراءة في نشأة علم الاصول ومقاصد الشريعة" الفكر الأصولي و إشكالية السلطة العلمية  في الإسلام (: عبد المجيد)ـ الصغير  2

 . 53، ص5223، 5المنتخب العربي، بيروت ، ط

صرة الفقير في الرد على أبي الحسن الصغير، : يمحمد بن يوسف السنوس : ـ أنظر 3
 
صرة الفقير في   (:حسن)من خلال مقال حافظي علوي ن

 
ن

وقد حكم السنوس ي بحرمة النظر  ،444-523،الدار البيضاء، المغرب، ص4115، 5،ع5، مجلو دفاتر البحث، مج الرد على أبي الحسن الصغير

 .في هذا التأليف

نظم الدر و العقبان، تحقق : ، التنس يه2التصوف في ق : ب؛ وأنظر حوله ظاهرة/ 42 الشريف وولديه، ورقةـ مجموع، مناقب أبي عبد الله 4

 .54حاجيات، ص 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

510 
 

نكرون الم ،الذي قام ضد بعض علماء الظاهر ،تجاه الولي الصالح أبو المواهب فتح الله العجمي الخوارزمي

 من جهة الشرع، و منهم من 
ً
الم القاض ي أبو العباس قده العيسلم له ويعتقده، فكان ممن اعتكان عليه أمورا

  بن عقاب، في حين أنكر عليه محمد الإمام أبو عبد اللهو ،الشمّاع
ً
العالم أبو عبد الله محمد بن مرزوق أمورا

 تتبع بعض الفقهاء ما وقع عليه الإنكار 
ّ
 في السنة من جهة الشرع، ولما

ً
 .1و جد له مستندا

من خلال دراسته لنوازل البرزلي كيف أصبح الفقهاء يستنكرون بحساسية  نقد لاحظ أحد الباحثيل

ماع والشطح ، ومن ذلك قضايا السّ 2يقع في حلقات الذكر الصوفية بعض اعمال الزهاد، ومنها ما كانمفرطة 

من قواعد  ه على خطورة ما أحدثته الصوفيةنبّ  حين، 3في ذلكشاهد موقف الإمام الشاطبي و التطريب، و 

بمرتبة شريعة  -حسب حكمه  -خاصة في الجانب التعبدي، بل صارت عندهم  ،ها ملزمةر ااعتبو  ،يماتتنظو 

ولجأ الشاطبي إلى تحديد مواقع . 4ن موقف السنة من ذلكيّ وتبي ،فقام على دحض أعمال المتبدعة ،أخرى 

عصريه عبدالرحمن بالإضافة إلى موقف  .5الخروقات التي انتهكها هؤلاء المتصوفة في حق الشريعة

هؤلاء، واعتبرهم من المجانين الصبيان وجهالا، يستند في ه الذي ذهب إلى انتقاد الفقي (ه916.ت)الوغليس ي

 ضد  كما ثار محمد بن عبد الكريم المغيلي ضد هؤلاء الصوفية، و شنّ . 6ذلك إلى أقوال صاحب المذهب
ً
حربا

جعلهم عنصر ف ،، فامتهنوا السحر للتدليل على ولايتهمخداع الناسلالزهاد إلى نسبوا الذين  ،علماء السوء

 ، 7أصدر فيهم فتوى بالجهادو  ،فساد

ما قاموا بالنكير و ذا لم يقف الفقهاء أمام تعديات وهك  النفير هؤلاء المتصوفة مكتوفي الأيدي، وإن 

البعض سنة، وهي في ، اعتقدها من شوائب تظهر في صورة غير لائقةصيانة الدّين لحماية الشريعة و  ،تجاهها

 .حقيقتها من البدع المنكرة، التي وضع لأجلها الشاطبي مصنفه الاعتصام

                                                           

 .522الفهرست، ص : ـ الرصاع 1

 .511، ص 5232، 51مجلة حوليات الجامعة التونسية، ع كتب الفتاوى و قيمتها الاجتماعية،(: سعد)غراب : ـ أنظر 2

ـ قدم الشاطبي مواقفه تجاه البدعة وما كان بروج  في عصره منها وثار على فئة المتصوفة الذين قسمهم إلى صنفين مقبول وغير مقبول،  3

، 5،تح أحمد عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت،ط5الاعتصام، ج(: أبو إسحاق ايراهيم)وجعل في ذلك تفصيلا مهما أنظر الشاطبي 

 .33ـ 42، من ص 55المعيار ، ج: تاوى الشاطبي وغيره من العلماء حول التصوف وتصرفات بعضهم عتد الونشريس ي؛ وانظر ف5222

حيث تحدث عن بدع أصحاب الأهواء ومعاندتهم للسنة، وجعل . ، وما بعدها لعدة صفحات555، 21، 21، ص5الاعتصام، ج: الشاطبي ـ  4

 .في ذلك تفصيلا مهما 

لماء المغاربة في محاربة البدع ؛ وقد جاءت دراسة إبراهيم التهامي حول جهود الع121المرجع السابق، ص(: المجيد عبد)الصغير : نظراـ  5

ـ  111جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، ص (: إبراهيم)غيرها في إطار السياق الذي يبين هذا النزاع، يراجع، التهامي و 

121  
ً
 . وما بعدها أيضا

 .43، ص55نفس المصدر، ج: الونشريس ي  ـ  6

أسئلة الأسقيا و أجوبة المغيلي، تح عبدالقادر زبايدية، الشركة الوطننية للنشر والتوزيع، ( :محمد بن عبدالكريم)المغيلي ـ  7

 .41،ص 5،4114المجلة الجزائرية للمخطوطات،ع: محمد بن عبد الكريم المغيلي(: أحمد)وما بعدها؛ الحمدي  45،ص 5233الجزائر،



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

511 
 

ن مدى التعاطي بين الفقهاء و قف تحضر أمثلة أخرى مخالفة تاالمو في وأمام هذه القراءة            ،المتصوفةبيِّ

ا، بل صارت مجالس الدرس ل منهجهموكان نتيجة ذلك أن تعدّ  ؟وكيف سلك الفقهاء سبيل الحوار مع هؤلاء

وسلم الفقهاء  ،انتفت علاقة التشنجو  ،ملتقى الفقهاء و المتصوفة ،قسنطينة ووهران و تلمسانببجاية و 

، و أنّ بعض مظاهر التصوف قد فرضت 1للصوفية في كثير من القضايا في ظل انتصار السلطة للصوفية

خاصة ما تعلق بمواكب المولد  ،رغم الحرج ،وصار بعض مشاهير الفقهاء مضطرين إلى مسايرتها ،نفسها

 .2النبوي، و أمام بعض الملوك، وبذلك رضخ هؤلاء للتيار الجارف المتصوف

حيث ذهب  ،ويأتي ما بادر به أبو العباس بن زاغو من تأليف مصنفه جلاء الظلام ضمن هذا التناغم         

 بين الفقهاء و المتصوفة 
ً
من هذا ففصل فيها في أبواب  ،من قضايا نقاشفيه إلى طرح ما كان يشكل عائقا

ذكر ما يؤخذ منه جواز الاجتماع على ذكر الله تعالى، وباب رفع اليدين في الدعاء  المصنف، حيث جاء في باب

ة عليه ،و مجالس الذكر و غيره ،في مواطن الدعاء
ّ
 .3وباب جامع في الاجتماع للذكر ،والأدل

  والحقيقة أنّ موضوع العلاقة      
ً
منذ ظهور الحركة الصوفية في  -بين الفقهاء و المتصوفة ظل يشكل دوما

مجتمع المغرب الإسلامي، والدراسات أحد حلقات الممارسة والنقاش في  -ه 7مراحلها الجنينية إلى غاية ق

 في مدى التوافق أو الصراع و النزاع بين 
ً
 نهائيا

ً
كما . 4الفئتينالحديثة التي خاضت في الموضوع لم تعط حكما

أنّ موضوع المرابطين كسلطة وموقفهم من الصوفية يحتاج إلى إعادة حلحلة، إذ أن الأحكام الصادرة بشأن 

 ،دواعي ذلك قد لا تكون صائبة في توصيف العلاقةالصوفية من خلال إحراق الإحياء و الموقف المرابطي تجاه 

 إذا وصلت القناعة باعتبار أنّ ما قبل ق  ،غير كافية في إصدار أحكام قاسية باعتبار أنّ الأدلة
ً
ه 6خصوصا

 .5بالنسبة للتصوف تعتبر مرحلة تأسيسية انتقالية من الزهد إلى التصوف

بقات والتراجم بش يء من الإمعان وكتب الط ،نعتقد أنّ الرجوع إلى إعادة قراءة المصنفات المناقبية

 لمعطياقد يغيّ  ،التدقيقو 
ً
تها، وقد تعطينا إجابات مغايرة لفهم عدد من الناس، ر في كثير من الأحكام وفقا

يض يء  قدنّ الاطلاع على مصادر المرحلة ا يدعم هذا الاتجاه، وأفهناك أخبار كثيرة في التشوف و المستفاد ممّ 

الكثير من الزوايا المظلمة في تاريخ العلاقة بين المتصوفة والفقهاء، فقد ذكر الجزنائي عند استحضاره للفقيه 

                                                           

  .121،ـ 121، ص 4الحركة الصوفية، ق(: الطاهر)دراسة بونابي  راجع ـ  1

 .515كتب الفتاوى و قيمتها، ص : ـ سعيد غراب 2

 .الرباط. 54234، 5434جلاء الظلام، خ ح، رقم (: أبو العباس) ابن زاغوـ  3

وما بعدها؛ الكحلاوي  22الصوفي و الآخر ، دراسة نقدية في الفكر الإسلامي المقارن، ص : عبد السلام الغرميني: نظر دراسة كل مناـ  4

 . و ما بعدها 512، ص ه 2الفكر الصوفي في أفريقية و المغرب الإسلامي في ق(: محمد)

وهو عبارة عن مساهمة لمجموعة من الباحثين، و بالأخص مقالي القادري : ـ يراجع مصنف التصوف السني للقادري بودشيش و آخرون 5

التصوف السني بالمغرب مقدمات في : و ما بعدها ومحمد بركة بعنوان 51بودشيش حول ثقافة الوسطية في التصوف السني بالمغرب، ص 

 . ا بعدهاو م 13الفهم و التأصيل، ص 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

512 
 

والدي امش ي للفقيه ابن  قال لي: ، بأنّ الشيخ الصالح علي بن حرزهم قاليوسف بن النحوي الفضل  يأب

داوله في الزمن وهو ما يظهر العلاقة بمظهر مغاير لما ت 1..فدعا لي [...]اسأله الدعاء، قال، فأتيتهالنحوي و 

 
ً
ع كبير في الشأن الاجتماعي أبانت على تنو ، إذ الفترة المرابطية وما جرى فيها من أحداث قد المرابطي تحديدا

وقف المرابطي من الكلام يجعل الباحث يعيد طرح الأسئلة حول ماهية الم والثقافي، و الغوص في كتب المصادر 

 ارها دولة فروعية و ليست أصولية؟إلى أي مدى يمكن اعتبموقفها من الزهاد و المتصوفة؟ و و  والأصول؟

بعض هذه الإشكاليات حينما اعتبرت موقف الدولة المرابطية من  الدراسات لتجيب عن و قد جاءت

الدولة المجالين، إذ كانت  لاختلاف طبيعة تصوف ،قفها من متصوفة الأندلسالمتصوفة المغاربة هو عكس مو 

ومحاربة للتصوف الأندلس ي، بل إنّ الحاكم المرابطي هو أول من دافع عن  ،منسجمة مع التصوف المغربي

لم لحضوره بالمغرب كممارسة منضبطة ،ي الزُهدي في تاريخ المغربالتصوف السن العلاقة بين  وأنّ . و أص 

إذ بالرجوع إلى كتاب التشوف نلحظ ذلك العالم الزاهد أبا الحجاج  .2الفقه و التصوف و الأشعرية لم تسقط

دم على السلطاوقد  ،يلبس عباءة الصوفعلى أحسن هيئة، وهو الذي رؤي  ،الضرير
م
ف ن فبعث إليه وم

ليس نكرانا للأمير، وإنما زهدا [ ..].على الناس  أغمات حتى فرقهامن مراكش إلى الضرير لم يخرج بالأموال، و 

نّ أحدهم زهد و حبس ماله بعد أن كان إ، بل 3في الدنيا وإيثارا على نفسه نحو من يعرف عوزه وحاجته

، فأراد السلطان أن يستلف منه
ً
 اللخمي احمود بن سمعون ) تاجرا

ً
حرفة  إلى و صار فيما بعد ،لذي كان تاجرا

 .4ثم جعله في حلّ من ماله ،فأقرضه( أخرى 

صدر في شأن العلاقة الصوفية المرابطية ين        
ُ
ن أنّ الحكم الذي أ بغي أن لا نعتمده فمن النصين تبي 

المرابطين كانوا يؤمنون  الدراسات أصدرت حكمها بأنّ  بل إنّ . ت فقطهو يصلح لبعض الحالا و كحكم نهائي، 

ة التطبيق لمقتضيات الشرع، وإذا  برتبة الولاية في خواص بعض المسلمين، ويعترفون بميزة الصلاح نتيجة شد 

فإنّهم في نفس  ،"مع ظواهر الشريعة" كان المرابطون مناهضون لكل تفلسف في الدين أو شطح لا ينسجم 

عن سفاسف الأمور، بل كانوا  ن من العبادة المترفعينيلمكثر ا دين للورعين من العلماءيّ الوقت كانوا مؤ 

 .5كلها مور الأ لى استشارتهم في يهبون إو  هم،اطر و خو يجتهدون في إرضائهم و تطييب  بون منهم الدعاء،حيست

                                                           

 .21جني زهرة الآس، ص (: علي)ـ الجزنائي  1

 .24التصوف السني، ص : بودشيش و آخرون ـ  2

 .511،  511التشوف، ص   : ـ ابن الزيات 3

 .555المصدر السابق، ص: ـ ابن الزيات التادلي 4

 .514المرجع السابق، ص : ـ الغرميني 5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

513 
 

ت )قوال كل من العز بن عبد السلام فقد تأكد بالنظر إلى أحكام و أ 7، ق1ا في المراحل الأخيرة ق أمّ        

ه من تشددعن صرامته و  بتعدأنّ الخطاب الفقهي بدأ ي 1ما صدر عن البرزلي في فتاويهو ( م 1161/ ه667

 و 
ً
، بل أخذ في الاعتراف به، وعمل على الانسجام معهحيث أنّ التصوف صار علما

ً
 و منهجا

ً
فأصبح  ،أخلاقا

 المغرب في الفريقية و إمجتمع 
ً
في حين انتهى حاجيات إلى .  2جناحينيطير ب عهد الحفص ي و المريني مجتمعا

 شهد خللا في  م15/ه7الفقيه بأنّ قإصدار حكمه في شأن العلاقة بين الصوفي و 
ً
في المغرب الأوسط خصوصا

و أنّ اهتمام بالعلوم الأخرى  ،التوازن بين العقلانية و الروحانية، إذ أصبحت هذه الأخيرة تسيطر على الفرد

  صار يقلّ 
ً
 فشيئا

ً
 . 3دي إلى مرحلة الجمود فيما بعدهو ما سيؤ و  ،شيئا

حيث تمّ  للهجرة 1 و9 رنينقالو أرجع البعض هذه المظاهر و التقارب بين الفقهاء و الصوفية إلى 

ذلك في ميدان التأليف في الفقه و فروعه و أصوله، مما جعل و ظهر  ،التقاطع بين الفقهاء و الصوفية

التي  حتى تلك ،شر المذهب المالكي في كل مجالس الدرسلتشارك في ن ،الحركة الصوفية تصطبغ بالمالكية

 .4وصل الصوفية إلى  مشارك الفقهاء في الفتياو تعقد بالزوايا و المدارس، 

 لحراك ( لمتصوفةالفقهاء ا) و ما يمكن الخلوص إليه أنّ هذا الصنف من الفقهاء 
ً
 قد كان نتاجا

د بدوره إذ انتهت بهم العلاقة إلى الانصهار ف ،قطباه الفقه و التصوف
 
 مزيدا من ي هذا الصنف الذي ول

 التوافق بين الحقيقة و 
ً
و نزاع أحايين أخرى، وأفرزت  ،الشريعة، رغم ما شاب هذه العلاقة من فتور أحيانا

 
ً
 مميزا

ً
 ثقافيا

ً
المسك الجنيدي عري و شحينما تمّ الجمع بين الفقه المالكي و التوجه الأ  ،لبلاد المغرب نموذجا

الأولياء في الكيان المغربي حتى قيل هاء على استشراء طبقة المتصوفة والصوفي، كما دل  هذا الصنف من الفق

ه إن كان الشرق بلد الأنبياء فإنّ المغرب بلد ." " إنّ أرض المغرب تنبت الأولياء كما تنبت الأرض الكلأ" 
ّ
و أن

 .5"الأولياء

 عديدة من الفقهاءأفر   الفقهاء الشرفاء - ر
ً
ضاف إلى جانب إنحينما  ،ز مجتمع بلاد المغرب أصنافا

فقه هؤلاء وعلمهم  تحليات اجتماعية معتبرة كالصوفي والشريف والولي والصالح والعارف والأصولي 

القرب من السلطان  وغيرها، و بقدر ما كان لخاصية الشرف على السياسة الأثر البارز في مدى و  ،والمشارك

  ،إدارة الحكم والقبول من طرف المجتمع
ً
 .فإن  وقعها في الميدان العلمي لم يقل عن ذلك شأنا

                                                           

 .343، 344، 315، 311، ص1الفتاوى، ج: البرزليـ  1

  .443المرجع السابق، ص : ـ الكحلاوي محمد 2

 .53، ص "تاريخ دولة الأدارسة"نظم الدرر و العقبان : ـ حاجيات 3

 .122، ص4الحركة الصوفية، ق: ـ بونابي 4

 51التصوف السني، ص : بو تشيش   5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

514 
 

، فشرف العلم منصوص عليه ما هو زيادة في المكانة و الرفعةإن   ،معلوم أن  إضافة الشرف للفقيه و         

ر أولوا الألبالذين يعلمون والذين لا يعلمون قل هل يستوي "
ّ
ما يتذك

ّ
في هذا السياق  النصوصو  ،1"اب، إن

ا شرف النسب فقد اختص به البعض فقط باعتبار القرابة  ،كثيرة، وهو ما يشترك فيه الفقهاء والعلماء، أم 

 على حدّ قول ابن مرزوق الجامع بينهما فصار  ،من النبي صلى الله عليه وسلم
ً
 وعرفا

ً
شريف النسب شرعا

 .2م1637/ه161الحفيد ت

 لقيمة الشرف على ذهنية المجتمع المغربي         
ً
طرح العديد  وتمّ  ،النقاش احتدم في المسألة فإنّ  ،و نظرا

و قد صارت هذه النازلة مسألة تجاذب بين  ؟3من الآراء في شأنين، أولهما ما مدى اعتبار الشرف من جهة الأم

 إلى حدّ اختلاف علماء تونس و علماء المغرب عمو 
ً
ح علماء ، حيث صرّ م1316/ه916اية سنة علماء بجما

 
ً
 ولا شريفا

ً
ي حين تحدث ابن مرزوق عن المسألة، وذكر أنّ علماء تلمسان ، ف4تونس بأنّ ذلك لا يدعى شرفا

ي زمانه أبا إسحاق وعلى رأسهم ناصر الدين المشذالي قد أفتوا به، فخالفوا بذلك رئيس التونسيين ف ،بجايةو 

 .5مال ابن مرزوق  بالإثبات ى القول ، وإلبن عبد الرفيع

  نحي( م1397/ه991ت)وخاض في المسألة نفسها أبو عبد الله الشريف الفقيه التلمساني          
ُ
رحت في ط

 ظهر له من الفضل في ذلك ،عصره وسئل عنها
ً
فبعد أن سرد . ما لم يتوافر للكثير من الفقهاء 6فأجاب جوابا

 وكلام الفريقين لم يتحقق منه م: رأي البجائيين والتونسيين قالالتلمساني 
ً
عنى الشريف المتنازع فيه نفيا

ه النسبو 
ّ
، لكن المفهوم من الكلام أبي إسحاق عن الشرف أن

ً
لدين أنه ومن كلام أبي علي ناصر ا ،إثباتا

 الذي يعني العلوالفضيلة على الغير
ً
وقد ناقش المسألة من . 7، وراعى في ذلك ناصر الدين معنى الشرف لغويا

ة من حيث دوافعها وتداعياتهاوانب ج ، مما يعني أنّ هذه ائل العالقة بها كالتحبيس والإرث، والمسعد 

 من الجدل ،القضية
ً
 . لحساسيتها الاجتماعية والسياسية ،قد أخذت من تفكير الفقهاء والعامة قسطا

                                                           

  12سورة  الزمر   ، أية رقم  1 

 .443، ص4111،مطبعة الشرف، وجدة، المغرب، 4إسماع الصم في إثبات الشرف للأم، تح مريم لحلو ،ط(:الحفيد)ـ ابن مرزوق  3

إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل  هو( ه  212ت )ـ صنف علماء المغرب في هذا الشأن تصانيف منها تصنيف محمد المراكش ي الأكمه  1

وتحدث . إسماع الصم في إثبات الشرف للأم ؛ وقد تم تحقيقهما من طرف مريم لحلو( : ه 234ت) الحفيد  الأم؛ وتصنيف محمد بن مرزوق 

عن تحفة الوارد في اختصاص الشرف من الوالد؛ وصنف أحمد بن المبارك اللمطي السجلماس ي ( ه 251ت) ابن قنفذ أبو العباس أحمد 

؛ والعابد بن أحمد بن الطالب بن سودة 224لخزانة الصبيحية ،سلا، رقم ا: إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل الأم : كتاب 

ورود العاهات على من أزال : ؛ ومؤلف مجهول 5132إزالة اللبس والشبهات عن ثبوت الشرف من قبل الأمهات، خ ع رقم: في ( ه5412ت)المري 

 .5552اللبس والشبهات عن ثبوت الشرف النسبي من قبل الأمهات،خ ع، رقم

 .515إسماع الصم، ص : الأكمه ـ  4

 443إسماع الصم، ص:ـ ابن مرزوق الحفيد5

 .أ 33،ورقة 453مكتبة آل سعود، مجموع رقم: ـ مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه 6

 .ب 33ورقة : ـ نفس المصدر 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

515 
 

ث ابن رشد الجد حينما تحد ،تداولها في أزمنه متقدمة أنّ مسألة الشرف في النسب قد تمّ  ومعلوم

، لا يدخل ولد البنت في النسب والذرية كالعقب، وأنّ منهم من قال يدخل: أنّ من الأشياخ من قال( ه517ت)

: حينما قال( م111/ه175ت)هي نفس القضية التي ذكرها الشافعي و . 1وأشاروا في ذلك إلى الإمام مالك

 .الشافعي ينسب إلى العترة النبوية من جهة الأم، مع العلم أنّ الإمام 2"الشرف من قبل الأم ثابت"

ل في ذلك النقاش حول المسألة من حيث الأولوية بين شرف العلم وشرف           
ّ
أمّا الشأن الثاني فتمث

إلى ما صنفه أبو عبد الله محمد المهدي الصخراوي ت  يوانته ؟سؤال أيّهما أفضللطرح تمّ و  ،النسب

نّ شرف العلم أفضل من شرف أ :على من قال في الردّ  ،خلاصة الأدب" من خلال كتابه م1973/ه1116

ه لا يفضل على بضعة الرسول "النسب
ّ
، وذكر مقارنة بين قولي الإمام مالك والشافعي، حيث ذهب الأول إلى أن

 
ً
 صل من ذلك تفصّ وف ،صلى الله عليه وسلم أحدا

ً
ذا ، هذا إ4وذهب الشافعي إلى أنّ العلم أفضل من غيره. 3يلا

فمن خلال هذا . ذا لم يقترن الشرف بالعلم، أمّا إنّ اقترن كل من العلم والشرف فإنّ شرف النسب معتبرإ

ن لنا قيمة الانتساب إلى العترة النبوية كانت وكيف حاول البعض أخذها كمستند متين لبلوغ غايات  ،يتبي 

 . 5سياسيةغالبها  

قد أضفى على علمهم وفقههم  ،من أسر ذات النسب الشريف ا في المجال العلمي فإنّ بروز علماءأمّ          

وقد تحدث عن مكانة الشرفاء ببلاد المغرب .  لقيت القبول عند العامة والخاصة وذوي السلطان ،ميزة خاصة

 إذ يذكر أنّ الشريف إذا ورد المغرب صار نزهة وأعجوبة في البلاد التي يمر  عليها، وأنّ  ،ابن مرزوق في مسنده

ومرتبات شهرية على قدرهم،  ،اء الأدارسة وشرفاء مراكش و التلمسانيين لكل منهم جرايات كافيةالشرف

 .6مع الكسوة الجارية في السابع من المولد النبوي  ،ذكورهم وإناثهم

كما تبرز هذه الحظوة في ذلك المقام الذي حازه الشرفاء في بلاط أبي عنان المريني الذي خصص لهم          

وقد دار النقاش في ذلك . 7"نقيب الشرفاء"ــأو ما يعرف ب "مزوار الشرفاء"ـــــي مجلسه سماها التنبكتي  بمرتبة ف

                                                           

 .442إسماع الصم، ص :، أخذا عن ابن مرزوق الحفيد255، 4ـ مسائل أبي الوليد بن رشد،ج 1

 . ؛ مع الملاحظة أن المحقق لم يقف على مثل هذا القول عند الشافعي 511إسماع الصم، ص: كمه ـ الأ 2

، تحقيق خالد زهري، دار "أن شرف العلم أفضل من شرف النسب"خلاصة الأدب في الردّ على من قال (: أبو عبد الله)الصخراوي  ـ  3

 .34إلى  42، ص من4151، 5الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، المغرب، ط

 . وما بعدها 34نفس المصدر، ص : ـ الصخراوي  4

مثلما أسس بنو عمر منهم السليمانيون إمارتهم تلمسان و المغرب ه 534تهم ببلاد المغرب الأقص ى سنة ـ يبرز ذلك حينما أسس الأدارسة دول 5

إلى اعتماد النسب الفاطمي الشريف في ه 4الأوسط في نفس الفترة مع الأدارسة وربما كان ذلك قبلهم، كما عمد الفاطميون أواخر القرن 

 .ه423إعلان كيانهم ببلاد كتامة وذلك سنة 

 .515المسند، ص: ـ ابن مرزوق  6

،رسالة دكتوراه،دراسة ه312قواعد الفقه لقاض ي الجماعة أبي عبدالله محمد بن محمد بن أحمد المقري الجد (: محمد)ـ الدردابي  7

 .31، ص 5221وتحقيق، إشراف علي سامي النشار، دار الحديث الحسنية، الرباط،



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

516 
 

حول  ،السلطان ةحضر  وهذا في ،و مزوار الشرفاء( م1351/ه957ت)المجلس الذي كان يحضره المقري الجد 

، وقد اعترض المقري  القياموضرورة  ،شرف آل البيت
ً
ا و أمّ  ،(للمقري ) بأنّ شرف العلم قائم  لهم احتراما

 لأقمنا  شرف المزوار فلا يعلم بعد مرور سبعمائة سنة،
ً
 لو علمنا شرفك قطعا

ً
فالشرف بذلك مظنون، مضيفا

 .1فسكت المزوار ،وأجلسناك (وأشار إلى السلطان أبي عنان)هذا من هذا 

ولا يمكن أن يحكم  هم ليسوا شرفاءاعتبار أنّ على  -وقد تعارض هذا الموقف للمقري من بني مرين           

بموقف آخر حينما نسب صاحب روضة النسرين بني مرين إلى البيت  -لأحد بالشرف بالنظر إلى البعد الزماني

ثم زعم بأنهم شرفاء، وقد رفع نسبهم من جدهم الأمير عبد  ،على أنّهم فخذ من زناته ومن أشرافهم ،الشريف

على أنّ خطاب الشرف والانتساب إلى هذا المفهوم كان له  ا يدلّ ، ممّ 2علي بن أبي طالب الحق إلى أمير المؤمنين

البالغ على ذهنية المجتمع، وقد أشارت المصادر إلى ظاهرة ذات صلة بموضوع الشرف، حيث انسلت  تأثير ال

من موضوع الشرف وموضوع النبوءة ، واشترك كل (الشرف) هذا المعلم مسألة النبوءة و المهدوية من رحم 

 يلة الفاعلة في إظهار النقمة علىالمهدوية في قواسم هي السيطرة على المجتمع، وصارا الملاذ الوحيد والوسو 

ولفت انتباه العامة والخاصة إلى الواقع المعيش و ما يجب أن  ،أو على الوضع الراهن ،السلطة الحاكمة

التي  3وقد حاولت بعض الدراسات الإشارة إلى هذه الظاهرة .ة عالية، أو الوصول إلى مراتب سلطانيكون ي

الذي تصرف فيها بحكمة بالغة  ،مرتو برزت ببلاد المغرب والأندلس منذ ما قبل الموحدين إلى أن جاء ابن ت

 .عصبية والقبلية، فكان نجاح دعوتهحينما مزج بين معطى المهدوية ومعطى ال

عدد من مدعي المهدوية، حيث أشار ابن الشماع إلى أحدهم وهو  مرتو وقد حاول الاقتداء بابن ت 

احترف  نم، حي1113/ه611وبويع بتونس سنة  الذي ولد بالمسيلة و ربي ببجاية ،أحمد بن مرزوق المسيلي

  ،الخياطة وانتمى إلى آل البيت
ّ
 التحق بطرابلسولم

ً
حيث بدأ دعوته واستولى على  ،ا فضح أمره بسجلماسة أولا

 سنة ،فريقيةإ
 
م على يد 1116/ه613واضطر الأمير الحفص ي وولده إلى الفرار نحو بجاية، ولم ينته الأمر إلا

ر  إلى الأندلس ،الأمير الحفص ي أبي حفص بن المولى أبي زكريا
م
ف

م
وهناك تمت محاكمته وقطع  ،حيث قاتله ف

رأسه
سلامي في تلك القيمة التي لقد تقاطع موضوع الشرف في النسب مع موضوع المهدوية بالمغرب الإ  .4

                                                           

 في المعيار أنظر المعيار، جوقد أورد في ذل.444كفاية ، ص : ـ التنبكتي 1
ً
 .441، ص54ك الونشريس ي تفصيلا

، المطبعة الملكية، 4114، 5344، 4روضة النسرين من دولة بني المرين، تحقيق عبد الوهاب بن المنصور، ط(: إسماعيل)بن الأحمر : ـ أنظر 2

 . 53الرباط، ص 

دور علماء (: إبراهيم القادري )، المملكة المغربية؛ بوتشيش 4112، س41، مجلة الأكاديمية،عأشباه ابن تمرت(: محمد)بن شريفة : ـ أنظر 3

، جمادي 4111، 41مجلة الأحمدية،ع ،ه1إلى منتصف قه 1المغرب والأندلس في تدعيم المذهب المالكي في المغرب الإسلامي من منتصف ق

 .453، ص 5341الأول 

، ويحتاج هذا الموضوع إلى مزيد من تسليط الضوء عليه وقراءة تأثيره على المجتمع 32، 32النورانية، الأدلة البينة : ـ أنظر ابن الشماع 4

 . والسلطة بالمغرب الإسلامي في العصر الوسيط والحديث



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

517 
 

 أو غير قاصدٍ  ،أسداها مجتمع المغرب لمن اتسم  بهما
ً
من الطبقة العالمة كان سواء  ،و استعملهما قاصدا

 .طبقة السلطة الحاكمةأو 

وأنّ مفعوله تراجع مع  ،(ه957ت)الجد  ي و إذا كان موضوع الشرف قد تم  الفصل فيه من قبل المقر          

 إلى ما بعد زمن المقري ولا يزالمرور القرون، ف
ً
باعتبار اقتران زمانه بآخر  ،إنّ موضوع المهدوية بقي ساريا

 آخر  ،ومكانه ببلاد المغرب ،الوقت
ً
 من الآفاق في هذا الشأن وهو ما يتطلب بحثا

ً
 .يفتح مزيدا

مارست أسر شريفة الفقه في بلاد المغرب الأوسط، ونالت بالإضافة إلى شرف النسب شرف العلم،           

والقبول الواسع من العامة، وصارت تمثل طبقة  ،ولقيت بفعل علمها ونسبها المكانة الرفيعة من السلطان

الشريف العلوني  ومن بين الأسر الشريفة أسرة محمد بن أحمد  .خاصة متميزة في مجتمع المغرب الأوسط

بن أحمد السراج في  ىوقد ذكر نسبه يحي( م1397-1311/ه991 -917ت)المعروف بأبي عبد الله الشريف

ه وقف على نسبه فقال
ّ
بن علي  ىهو أبو محمد عبد الله بن أحمد أبو العباس بن علي بن يحي: "فهرسته، وأن

عمر بن إدريس بن إدريس بن عبد الله بن  بن محمد بن القاسم بن حمود بن ميمون بن علي بن عبد الله بن

-1361/ه971-961) و سمى السراج عبد الله بن محمد الشريف  .1حسن بن الحسين بن علي بن أبي طالب

ا يدل على المعاصرة والملازمة و القرب، مثلما أشار صاحب الكفاية إلى نفس النسب ممّ  ،بصحابنا( م1377

ه وجده بخط ولده عبد الله ا
ّ
لشريف، وذكر بأنّها أسرة تقوى وشرف ونباهة، كما أنّها بيت علم وذكر بأن

ف الشريف وولديه فلخصه ابن مريم في جزء . 2وصلاح كما أشار صاحب البستان إلى أنّ أحد التلمسانيين عر 

، وقد ذكر بأنّ الشريف كان آخر الأئمة "القول المنيف في ترجمة الإمام أبي عبد الله الشريف" سماه 

 .3ين الراسخين، وحلاه بجملة من المناقبالمجتهد

          
ّ
 مث

ً
 مبرزا

ً
 عاقلا

ً
 وجيها

ً
 جليلا

ً
 4ل هذه الأسرة أبو العباس أحمد والد أبي عبد الله محمد، وقد كان فقيها

ة أم أبي عبد الله فإن  خاله ا من جهشريف، أمّ الفقيه ال صارالفقه فمعطى إلى بذلك مكوّن الشرف ف يضفأ

ز بالحرص على تميّ المو  ،وجاهة في قومه ويسار في رزقه صاحبالكريم بن عبد الكريم الذي كان محمد عبد  اأب

 في دمجه ضمن سلسلة العلم  ،العلم، فهو الذي تفرس في ابن أخته النجابة فأحبه ولازمه
ً
وكان سببا

                                                           

، رسالة دكتوراه، إشراه2فن الفهرسة بالمغرب خلال ق ( : نعيمة)ـ بنيس  1
ً
ف محمد ، فهرست أبي زكريا يحي بن أحمد السراج نموذجا

 ) ، دار الحديث الحسنية، الرباط 4111الراوندي 
ً
، وقد سجل محقق التباين الخلاف في موضوع النسب في  443ص( نص السراج محققا

 .  513ص : ابن مريم.  النسخ

 .11مفتاح الوصول إلى بناء علم الأصول، مقدمة فركوس، ص : ـ الشريف التلمساني 2

 ىوالمقصود بأحد التلمسانيين الذي عرّف بالشريف وولديه هو حفيده الشريف أحمد بن أبي يحي. 442المصدر السابق، ص : ابن مريم ـ  3

: كان قاض ي الجماعة وهو محقق ومفسر أخذ عن الحفيد ابن مرزوق أنظره 221عبد الرحمن  بن أبي عبد الله الشريف، المتوفى سنة 

 . 421، ص5شجرة، ج: محمد بن مخلوف

 .11مفتاح الوصول ، تحقيق فركوس، ص : فالتلمساني الشري ـ  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

518 
 

وإن كان رأس هذا البيت الشريف . 1بالمدرسة التلمسانية التي مثلها كل من أبي زيد بن الإمام ثم الإمام الآبلي

صاحب أبو العباس أحمد الأب فإن  عمدته هو ابنه أبو عبد الله محمد بن أحمد الشريف، الذي قال عنه 

ه ولد سنة 
ّ
واتفق ه 917الذي قيد ولادته سنة  مصدر آخر وهو بذلك يختلف عن  م1319/ه916المناقب بأن

وانتهت إليه إمامة  ،، وكان آخر الأئمة المجتهدينوالمنقول  ، اهتم بالمعقول م1397/ه991على  وفاته سنة 

عن زهده ( م1677/ه175ت  ىأحمد بن أبي يحي) و قد تحدث حفيده صاحب المجموع. 2المالكية بالمغرب

 على أهل البدع ،وانقطاعه للعلم، و التزامه الكتاب والسنة
ً
 عن السنة ،وأنه كان شديدا

ً
 .3منافحا

استبحر في صول والكلام، وأخذ عن الآبلي و الأ  مافأخذ عنه ،ابني الإمام لىأبو عبد الله عتفقه الشريف          

هذا الأخير أخذ عن الشريف تلخيص  معارفه، وأخذ في تونس عن أبي عبد الله بن عبد السلام، وقيل أنّ 

في ذكر و أفاض حفيده صاحب المناقب . 4وعلوم أخرى كان يختص بها الشريف ،كتاب أرسطو لابن رشد

والقاض ي أبي عبد الله محمد بن عبد النور، والقاض ي محمد بن هدية  ،شيوخه كأبي موس ى عمر المشدالي

 .5القرش ي وغيرهم من المشايخ

يعتبر الشريف سليل مدرسة الآبلي المائل إلى النظر والحجة، القائم على الأصول والكلام، الجامع لكثير           

، مثلما كان علماء من العلوم العقلية و النقل
ً
 عظيما

ً
ية و القديمة منها و الحديثة، وقد كان الآبلي يقدره تقديرا

 ، أيضا يقدرونه( تونس) إفريقية 
ّ
ا علماء وأمّ . 6"ماتت بموته العلوم العقلية" ا علم ابن عرفه بموته قالولم

 
ً
ونه أيضا

ّ
ف م ،الأندلس فقد كانوا يجل

 
 إذ كان لسان الدين بن الخطيب كلما أل

ّ
 بعث به إليه ليخط

ً
 صنفا

بعث  ،إذا أشكلت عليه مسألة( ت   )شيخ الأندلس ابن لبعلمه وعلو قدره، مثلما كان  ةلاللج ،عليه بيده

 7يطلب منه التوضيح والبيان بها إلى الشريف
ً
هو أعلم : " ، وأما ابن مرزوق الحفيد فقد أقر له بالعلم قائلا

بإلمامه بمذاهب م 1677/ه175ت  ىيما ذكر حفيده أحمد بن أبي يحيو قد برز تأثيره ف. 8"أهل عصره بإجماع 

 بلسان العرب آية في البيان يمي
ً
به، عارفا

ُ
ه كان يخوض في إزاحة الش

ّ
ل إلى الشعر والأمثال بمذاهب الفرق، وأن

 . 9لطات و القضاء و القدرغالمنطق شرح جمل الخونجي، و في المأخبار الأمم و الصلحاء، له في او 

                                                           

 .أ /1ورقة: ؛ مجموع مناقب سيدي أبي عبد الله وولديه513المصدر السابق ، ص : ـ ابن مريم 1

المصدر : ؛ ابن مريم541، ص  5بغية الرواد، ج: أ ؛ ابن خلدون /3مجموع مناقب سيدي أبي عبد الله الشريف وولديه، ورقة راجع. ـ 2

 .441السابق، ص 

 .  ب/ 42أ، /43مناقب أبي عبد الله الشريف، ورقة : ـ أحمد بن أبي يحي 3

 .441المصدر السابق، ص : ب ؛ ابن مريم/1ـ نفس المصدر، روقة  4

 .ب/  1ورقة : ـ المناقب 5

 .ب/  2ب؛ ورقة /  1ورقة : ـ المناقب 6

 .أ/  42ـ نفس المصدر، ورقة  7

 .441المصدر السابق، ص : ـ ابن مريم 8

 .أ/  43ب؛ /  41ب؛ /  41مناقب، ورقة : أحمد بن أبي يحي ـ 9



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

519 
 

لقائه بالآبلي و قراءته عليه،  قبل م،1367/ه967يده في المناقب رحلته إلى بجاية و تونس سنة ذكر حف      

فأعجب به طلبتها، ودخل تونس  ،وتكلم في مسائل ابن الحاجب ،قد كان ببجاية علماء أجلاء فجلس إليهمو 

بعض المسائل، منها شارح ابن الحاجب الفروعي وناقشه في  ،إلى أبي عبد الله بن عبد السلامأيضا فجلس 

 
ّ
لقد بلغت . 1وكان الحق إلى جانب أبي عبد الله ،ووقع بينهما تعارض ،ه القلب أم اللسانقضية الذكر هل محل

أبو سعيد، و أبو ) بلغت شهرة أبي عبد الله وفضله إلى أن قربه الملوك و عظموه، و قدموه في مجالسهم 

 .2ن النعم له ولبنيهب مجوأغدقوا عليه ما ي ،أجروا عليه الجراياتو  ،(عنان

نُوه وأحفاده هذا البيت الموصوف بالشرف في النسب والشرف في العلم، وورثوه في ذلك           كما شكل بم

 -959)  ىو عبد الرحمن أبو يحي( م1377-1361/ه971 -961) كله، فكان منهم ابناه عبد الله أبو محمد 

مد الشريف بن ماء هذا البيت وهو عبد الله أبو محكما تحدث التنبكتي عن أبرز عل(.  م1613-1356/ه116

ه بالإمام العلامة المحقق المتقن الحجه النظار، أخذ منهج أ(  ه971-ـ961) محمد بن أحمد 
 
بيه محمد أبي وحلا

  ،الطبيعيات والتصوففاهتم بالأصلين والجدل والمنطق و  ،(ه991ت) عبد الله الشريف
ً
وازداد اهتماما

والحسن  لقباباأحمد و العبدوس ي حينما أخذ عن الخطيب أبي مرزوق والفقيه أبي عمران  بالمنقول والمعقول 

علمه حينما أخذ عن الفاسيين وفي مقدمتهم الأستاذ النحوي أبو عبد الله بن  أساسوقد كان . 3الونشريس ي

زيد الفاس ي بجامع القرويين
4 .  

السلطان وعلاقته بالمرازقة، وأخذه عن  بعد أن ذكر قربه من( الحفيد ) كما أفاد صاحب المناقب   

أنّ أهم ما كان يدور في حلقة العلم  ،العباس أحمد بن الحسن و وهو الفقيه القاض ي أب ،شيوخ آنذاكأبرز ال

 ا في غير الفروع فإنّ و ابن الحاجب الفرعي هذا في الفقه، أمّ  ،قراءة الموطأ والتهذيب ،من مواد للتدريس

ب المقاصد وكتاب الاقتصاد في الاعتقاد وشفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل مؤلفات الغزالي ككتاحضور 

ومفتاح الوصول  ،كانت تشكل بالإضافة إلى المحصل للفخر الرازي وابن الحاجب الأصلي ،ومسالك التعليل

كتاب المقترح كتحضر كتب الجدل كما  .5لأبيه نواة المنظومة التعليمية في مستويات متقدمة بتلمسان و فاس

كمصنفات شكلت هي  ، 6روني، وهندسة إقليدس و جمل الخونجي في المنطق، و الميزان للغزاليالبلالمقترح 

ا ه، ممّ المسانية كان عمدتها الشريف و ابنوالصوفي من جهة ثانية لمدرسة ت وغيرها التوجه العقلي من جهة
                                                           

  . أ، ب/  3مناقب، ورقة : ـ أحمد بن أبي يحي 1

 .أ/ 51ب، /  11أ، / 42ب، / 43ورقة : ـ نفس المصدر 2

 .514كفاية، ص : ـ التنبكتي 3

 .434، ص5ـ التنبكتي نيل، ج 4

كتاب شفاء الغليل ، مخصص لدراسة مسألة العلة وبيان قياس .  أ/ 14ورقة المصدر السابق، : ـ أحمد بن أبي يحي بن محمد الشريف 5

 الشبه والأوصاف المخيلة، وفيه جعل الغزالي خلاصة تفكيره القياس ي

 .434، ص5نيل، ج: ـ التنبكتي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

520 
 

لأجل الاستزادة من العلم، ومثلها على  ،مورةمن آفاق المع ،من قبل الطلبة( إلى المدرسة) دفع بالرحيل إليها 

وهو ما صر ح به أبو العباس أحمد بن موس ى  ،(ه971ت) وجه الخصوص عبد الله بن محمد الشريف 

 
ً
لغزارة علمه و سهوله  ،لا يوجد اليوم من يرحل إليه في هذا البلد مثل شيخنا أبي محمد:" البجائي قائلا

 .1"خفض الجناحو  ،الإلقاء

على أن الطلبة كانوا في مرحلة ما  ،تشير المصادر إلى ملامح التعليم في زمن عبد الله بن محمد الشريف          

مما يعني حرص السلطان على اختيار  ،و كان السلطان يشرف على هذا العمل ،يختارون لنجابتهم و ذكائهم

مشاروتهم، كما نستشف من بعضها أن بعض العلماء قد تخصص لإقراء ذوي الكفاءة للإستئناس بهم و 

هم أولاد الشرفاء و العظماء، و قد مثل هذا الصنف من العلماء الأستاذ النحوي أبو  ،وتعليم أبناء فئة معينة

 .  2شيخ الشريف أبو محمد عبد الله ،عبد الله بن زيد الفاس ي

على نهج أبيه أبي عبد الله  السائر نهجه في الدرس م إلى  -المصادري حسبما جاء ف -قد اشرنا سالفا و          

 بالتحقيق والاستبصار، مما ربما حيث اعتمد النقل والنظر و التحقيق، و  ،الشريف
ً
كان الابن أشد استمساكا

يبه بن محمد الشريف لِحُسن تقر  الإشادة بالابن عبد اللهإلى الذين درسوا عن الابن والأب  من دفع بالبعض

ف هذا العلم  . 3بسيطهو 
 
 عم ( عبد الله بن محمد بن أحمد الشريف) وخل

م
 آخر هو محمد أبو عبد الله ل

ً
ما

 
ّ
ه القلصادي في رحلته بشيخنا الفقيه الإمام الصدر والعالم الحسيب الأصيل، وذكر الشريف، وهو الذي حلا

 
ّ
لتصانيف كمفتاح الوصول والتسهيل ه كان إمام جامع الخراطين، وقد قرأ عليه القلصادي جملة من ابأن

إنما  و ،لابن مالك وجمل الخونجي، و تنقيح القرافي، و أشار إلى أنه ليس هو الشريف التلمساني المدعو حموّ 

 .  4ه 196 يختلفان في سنة الوفاة إذ كانت وفاته سنة

ت )ومحمد أبو عبد الله الأب بعد أحمد الشريف الجد  -تقلد المرتبة الرابعة لهذه الأسرة الشريفة          

الشريف  ىالإمام المفسر النظار عبد الرحمن أبو يحي -(ه971ت ) الشريف الإمام الابن ثم عبد الله( ه991

يذكر صاحب و  .6الباطنالحجة النظار من علماء الظاهر و  ،العلامة المحقق 5(ه 116 - 959)التلمساني الأخ 

ر به في منامه و 
 

تسميته تعود إلى عالمين جليلين  مثلما تفيد المصادر أنّ  ،7هو في بطن أمهالمناقب أن  أباه بش

                                                           

 .434، ص 5نفس المصدر، ج: ـ التنبكتي 1

 .434، ص 5نيل، ج: ب؛ التنبكتي/11، ورقة أ/15المصدر السابق، روقة : أحمد بن أبي يحي بن محمد الشريف ـ  2

  .443، ص5نيل،ج: أ؛ التنبكتي/13المصدر السابق، ورقة : أحمد بن أبي يحيى ـ 3

، وحسب اقتفاء الأثر نجد اسم هذا العالم هو محمد بن عبد الله 444المصدر السابق، تح عبد الرحمن طالب،ص: ابن مريم:ـ أنظر 4

 .413، ص 4نيل، ج: ؛ التنبكتي355كفاية، ص : الشريف بن محمد أبو عبد الله بن أحمد الشريف، أنظر أحمد التنبكتي

 .ضمن مائة سنة من الوفيات 542الوفيات، ص : الونشريس ي: مسان أنظربتله  241ـ جعل الونشريس ي وفاته سنة  5

 .523كفاية، ص : ـ التنبكتي 6

 .أ/12المصدر السابق، ورقة : ـ أحمد بن عبد الرحمن أبي يحي 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

521 
 

  ىو الفقيه القاض ي أبو يحي( م1676/ه171ت )هما أبو زيد عبد الرحمن بن خلدون 
ّ
حاضرين  اكان. اكبن السك

 بهما ،ليلة ولادته
ً
 لهما، وتيمنا

ً
فأخذ  ،تأثر بأبيه العالم أبي عبد الله محمد الشريف وقد.  1فسمي بهما إكراما

كان منها الموطأ وابن الحاجب الأصلي، وحينما  ،في شتى أنواع العلوم العقلية والنقليةعنه جملة من الكتب 

، فأخذ عنه علومو توفي أب
ً
 وعلما

ً
  اه اعتمد العلم عن أخيه عبد الله الذي يفوقه سنا

ً
 كثيرة

ً
 وكتبا

ً
 .2جمة

جملة من الكتب التي أخذها عن أبيه ( م1677/ه175ت)و قد سجل لنا ابنه أحمد صاحب المناقب         

وعن عدد من علماء عصره أمثال سعيد العقباني وابن حياتي الغرناطي وأبي القاسم رضوان، مما  ،وأخيه

بناء، وقد كانت منذ الجد والأب إلى الحفيدين فالأ  ،جعل هذه الأسرة تتصدر مدرسة تلمسان فترة من الزمن

" المطغري  ىهذه المدرسة التي قال عنها الفقيه الصالح أبو يحي. 3مدرسة عظيمة في فنون العلوم العقلية

 
ً
 وغربا

ً
أخذ بعضهم عن  ،4"فما رأيت ولا سمعت مثل أبي عبد الله وولديه ،حضرت مجالس العلماء شرقا

لعقلية على وجه التحديد، كان أحدهم يجلس بعض، وشكل هؤلاء سلسلة ذهبية في أداء العلوم النقلية و ا

م به المرض أمره أن يجلس مكانه و   .مكان الآخر في حياته
 
قد أوردت المصادر أن  أخاه  عبد الله حينما أل

 على قواعد  ،أن ما كان يورده و أقرّ  ،، و اعترف له بالفضلم1313/ه916للإقراء سنة 
ً
ما كان مبنيا إن 

 صحيح المعنى، وأنّ ممن أخذ عن أبي يحيالتحقيق و الإتقان، مؤد
ً
عبد الرحمن العالم ابن زاغو و أبي عبد  ىيا

ه قد و . 5باعتبار أنه بلغ الغاية في العلم و النهاية في المعارف الإلهية ،الله القيس ي
 
بالإمام الأوحد  الأوائلحلا

. 6ابن العلماء و الأئمة الكرامو  ،نعلماء الظاهر والباطشريف العلماء و عالم الشرفاء، و آخر المفسرين من 

م فيها  وقد أظهر مخطوط المناقب براعته في التفسير حينما عمد
 
إلى تفسير آيات من سورة الفتح في ورقات أل

 .7بالجانب اللغوي والمعنى الصحيح

 بالو           
ً
-1376/ه175 -976) علمه وبراعته اصطفاه الأمير الفاضل الكامل أبو زيان محمد ى لإنظرا

قد و  ،مكنونهوجليه و  ،وأسانيده ومتونه ،نونهفو فتعلم عليه أصول العلم  ،اختاره لنفسهو  ،لمشيخته( م1673

ة مصنفات صاحب مخطوط مناقب سيدي أبي (ه 175ت) والعلم ابنه أحمد  ةوورثه في الإمام .8قرأ عليه عد 

                                                           

 .431نيل، ص : ؛ التنبكتي523البستان، ص : أ؛ ابن مريم/ 12المصدر السابق، ورقة : ـ أحمد بن عبد الرحمن بن أبي يحيى 1

 .431، ص 5نيل، ج: ؛ التنبكتي523كفاية، ص : ـ التنبكتي 2

 .523ة، ص كفاي: ؛ التنبكتي431، ص 5نيل، ج: أ، ب؛ التنبكتي/ 11المصدر السابق، ورقة : ـ أحمد بن أبي يحيى 3

 .521المصدر السابق، ص : ـ ابن مريم 4

 .431، ص 5؛ التنبكتي، نيل، ج521المصدر السابق، ص : ـ ابن مريم 5

 .431نفس المصدر، ص : ؛ التنبكتي524نفس المصدر، ص : ـ ابن مريم 6

 ليغفر لك الله ما " أ؛ يوجد بالمخطوط تفسيره حينما سئل عن الآية/14المصدر السابق، ورقة: ـ أحمد بن أبي يحيى 7
ً
 مبينا

ً
إن  فتحنا لك فتحا

 . 33إلى ورقة  14وامتد تفسيره للآية من ورقة ..." تقدم من ذنبك وما تأخر

 .ب/ 33نفس المصدر ، ورقة  :ىيحي: ـ أحمد بن أبي 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

522 
 

ه الونشريس ي بالإمام االذي  ،1عبد الله الشريف وولديه
ّ
 و . 2لفقيهحلا

ّ
 ،ه كان ذا مكانة مرموقة في الفقهيظهر أن

من جدل و مراجعة حول  ،حيث برز فقهه وعلمه من خلال ما وقع بينه و بين ابن مرزوق الحفيد ،الفقه

 .4، أورد ذلك الونشريس ي في المعيار3ثم يطلع عليه رجل بالماء ،يدخل في الصلاةالذي  ،مسألة المتيمم

 ما اختلطت أذهان  ،و تماثل هذه الأسرة في الشرف من جهة النسب ومن جهة العلم          
ً
أسرة أخرى كثيرا

وشكلت بعض الاضطرابات لدى أصحاب المناقب والتراجم والمتأخرين، حيث تحدثت المصادر  ،الناس حولها

. ني المعروف بحمو الشريفلتلمساعن أسرة الشريف رأس هذه الأسرة وهو محمد أبو عبد الله الشريف ا

 و 
ّ
 الذي تقل

ً
 قاضيا

ً
وذكر الونشريس ي . وني في نوازله مجموعة من الفتاوى أخذ عنه الماز ،د القضاء فصار فقيها

 .5م1617/ه131وقيل سنة  ه،131وقيل سنة م،1637/ه133وفاته سنة

يختلط اسمه عند  -رجح على الأ  -ه  133و أشار ابن مريم إلى أنّ هذا الفقيه القاض ي المتوفي سنة         

وقد اقتفى . شيخ القلصادي المنحدر من أسرة أحمد الشريف التلمساني ،البعض بمحمد الشريف التلمساني

، و  الذي م1666/ه161حمو ابناه أبو محمد عبد الله بن محمد ت الشريف أثر 
ً
 شريفا

ً
تذكر عنه لا كان فقيها

و هو الفقيه أحمد أبو العباس  ،م1663/ه169الذي توفي قبله سنة  أشارت إلى أخيه لكنها، و ذلكالمصادر غير 

ه التنبكتي بالفقيه الحاج الذيبن القاض ي، و 
 
ا يعني أنّ مكانة الأخير كانت تبزّ ممّ . 6و الخطيب الصالح ،حلا

 ،ةالأول، باعتبار الخطابة والصلاح والحج، ويضيف الونشريس ي في وفياته اسما آخر يرجعه إلى نفس الأسر 

عبد الرحيم بن حمو الشريف، وجعل وفاته سنة  والمسمى الابن الثالث للقاض ي الشريف حمو هو و 

ابن مخلوف "سم حمو كنية إإلى ونشريس ي لاأضاف  وو قد اعتبر من فقهاء تلمسان،  ،م1656/ه151

تُب التراجم الأخرى، و هو ما يظهر أن البحث في مجا 7"الراشدي
ُ
ل الأسر العالمة لا ، و هذا ما لم نجده ضمن ك

 من الجهد و التحقيق و الترتيب
ً
 .لا يزال يتطلب مزيدا

 

 

                                                           

جعله أسد أسرته، ابتدأ فيه ـ كتب المخطوط في عهد أبي زيان محمد بن الخليفة أبي حمو موس ى بن الملوك الراشدين وبأمر منه لي 1

 صالحة من المناقب
ً
 ثم ولديه، ورتب الكتاب في عشرة أبواب تضمنت جملة

ً
 .بالتعريف بالإمام أبي عبد الله أولا

 .514الوفيات، ضمن ألف سنة من الوفيات، ص : ـ الونشريس ي 2

 .33المصدر السابق، تحقيق، عبد الرحمن طالب، ص : ـ ابن مريم 3

وما بعدها لعدة صفحات، حيث  يشرح قضايا التيمم وما تعلق بالعاجز عن إيجاد الماء  وما  11، ص 5ـ أنظر الونشريس ي، المعيار، ج 4

 .اتصل بذلك  

 .511، ص 4نيل، ج: ؛ التنبكتي431؛ وتحقيق محمد بن يوسف،ص 415المصدر السابق، تح،عبد الرحمن طالب، ص : ابن مريمـ  5

 .512كفاية، ص : ؛ التنبكتي415، ص 5نيل، ج: ؛ التنبكتي544صدر السابق، تح، عبد الرحمن طالب، ص ابن مريم المـ  6

 .531سنة من الوفيات، ص  5111الوفيات، ضمن : ـ الونشريس ي 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

523 
 

 

 

 

 

 

 

  

                                       
أسرة 
أحمد 
الشريف

: 
 

 

 :الشريف" حمّو " أسرة                                         

 احمد الشريف

محمد بن احمد الشريف  

ه 771-710) مفتاح الوصول )  

 ابو عبد الله

-757ابو يحي عبد الرحمن 

ه826  

احمد صاحب مناقب الراوي 

895عبد الله ت   

عبد الله الشريف ابو محمد 

ه748-792  

او  846محمد الابن العالم ت

ه 847  

 قرأ عليه القلصادي



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

524 
 

 
 

  ،وسطكما تفيد المصادر ببعض الأخبار عن شرفاء المغرب الأ         
ّ
أسهموا و  دوا الإمامة والفقه،الذين تقل

، إذ يخبرنا يحي
ً
بن خلدون عن أسرة شريفة زعيمها أبو  ىبالقسط الكبير في الحركة الفقهية والعلمية عموما

رثه ابنه أبو قد و و  ،العلم و الفقه الذي كان من أهل ،العباس أحمد بن علي بن أحمد القيس ي المشوّش

ش  سمّ  ،العباس أحمد بن المشو 
ً
 عدلا

ً
 وقاضيا

ً
 كبيرا

ً
 . 1اه ابن خلدون بصاحبنافكان فقيها

ّ
ل هذا في حين مث

حيث كان من علية  ،شالبيت لدى السلطان الفقيه الحفيد أبو عبد الله محمد بن محمد بن أحمد بن المشو  

الإمامة، وهي وظيفة تنم  عن حسن تعاطي الفقهاء لكتابة وتكليفه بايبه و لى تقر السلطان إ قد لجأالفقهاء، و 

هذه الوظيفة  كما أنّ . 2تدينصاحب إذ كان ذا ثقة و  ،وصل إلى تسيير صندوق المالقد مع السلاطين، و 

 .3تقتض ي أن يكون متقلدها صاحب دراية بشؤون المال والتجارة و الحسبة

حمد بن مثله أبو القاسم م ،خلال القرن الثامن للهجرة لى بيت علم وشرف آخر برز بكتي إأشار التنو           

اشتهر  ،السراج صاحب الفهرسة ى، وهو شيخ يحي(م1317-1311/ه911-911) حسن بن يوسف الحسيني

ه لم يكن في عزله عن مجتمعه
ّ
 جهده في  ،بالعلم والجاه والشرف، ويظهر أن

ً
بل كان يخدم مصالح الناس باذلا

 عند الأمراء والخاصة ،ضاء حوائجهمق
ً
 في بقية  ،مكينا

ً
 بأصول الفقه مشاركا

ً
مهتما بنظم الشعر ، وكان عارفا

مثلما  ،بالحديث و الروايةأيضا والمهتم  ،والده أبي علي الشهير بالفقه والقضاء لىتتلمذ هذا الفقيه ع. 4العلوم

                                                           

 .544، ص 5بغية الرواد، ج(: يحيى)ـ ابن خلدون  1

 .544ص : ـ نفس2

 .ـ نفسه 3

 .512، ص 4ـ التنبكتي نيل، ج 4

 محمد ابو عبد الله القاض ي التلمساني

م 1430/ ه 833حمو الشريف ت   

 الفقيه عبد الله بن محمد التلمساني

م 1464/ ه 868ت   

الفقيه ابو العباس احمد بن القاض ي ابي 

م1464/ ه868عبد الله حمو ت   



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

525 
 

مثلما أخذ كذلك عن ابني الإمام بتلمسان، و قد كانت له رحلة نحو الشرق قصد التعلم و الاستجازة من 

 . 1ئهعلما

هم إليه، فإنّ فتواتر الناس على نسبت ،و لئن كان موضوع الشرف قد تمّ حسمه لدى بعض الأسر          

 
ً
، و من ل النسب القرش ي لدى البعضنقاش حو جرى الحينما  تجاه أسر عالمة أخرى، النقاش ظل محتدما

صاحب نفح الطيب في أثناء  ّفإنّ . واهتموا بالعلم ثم التجارة ،ذلك آل المقري الذين وفدوا على تلمسان

اعتبروا غوا صفة القرشية عن آل المقري، و حينما أل ،مه بعض المغاربةعلى ما كان يتوهّ  تعريفه لجده كان يردّ 

 من ال
ً
إلى تصاريح أبي الفضل بن الإمام التلمساني و غيره من العلماء لإثبات هذا  لجأقد و  خيال،ذلك ضربا

تحدث و   ،2"النور البدري في التعريف بالفقيه المقري " بل ذهب ابن مرزوق إلى تأليف كتاب سمّاه  ،النسب

 . فيه عن النسب القرش ي لآل المقري و أثبته

ت )ضية لدى تصنيفه في شأن أبي عبد الله محمد المقري أبو الأجفان إلى تحليل هذه الق لجأو قد           

من المغاربة من شكك في ذلك النسب،  أنّ ل المقري، و القرش ي لآنسب الالنقاش واقع حول  و ذكر بأنّ . (ه957

نثير ابن الأحمر في و  ،ما قاله ابن خلدون في تاريخيه ، وساقأحمد المقري لإثبات النسب فتصدى الحفيد

وأحمد .(م167/ه177ت )وأحمد زورق البرنس ي(م1513/ه717ت)غازي المكناس يوابن  .الجمان

 .3(م996/1395ت )بن الخطيباهادة بالإضافة إلى ش.(م1577/ه716ت)الونشريس ي

متصوفة من علماء وأمراء و  -طبقات الناس لقد مثل عنصر الشرف في العلاقات الاجتماعية بالنسبة ل          

  -وعامة 
ً
 مميزا

ً
. وبالأخص على مستوى السياسة والعلوم ،على مستويات متعددةفعل نت له ردّات كا،حضورا

من حيث المفاضلة  ،وصار هذا العنصر خصلة فارقة بين هذه الفئات الاجتماعية، وحتى داخل الفئة الواحدة

  ،و المكانة و القيمة الاجتماعية
ً
دمجه كقيمة مضافة في  الشرف الذي تمّ  الجزم بأنّ  ن تمّ إولا نعدم صوابا

خاصية تمايز بها الفقهاء، مثلما أعطى ذلك بالنسبة للسلطة الحاكمة  علم لدى طبقة الفقهاء قد أحدثال

في  ،ومحاولة تمرير العديد من المواقف ،قصد السيطرة على الذهنية الاجتماعية ،أداة لتقريب هؤلاء الفقهاء

 . ظل التوافق بينها وبين هذه الفئة من العلماء

     :الفقهاء و السلطة - ز
ّ
ل كل من فئتي الفقهاء و السلطان دورًا هامًا في الشأن العام ببلاد المغرب شك

من  ،بغض النظر عن طبيعة العلاقة ،الأوسط في العصر الوسيط، و قد تلازما مع بعضهما في جميع الفترات

                                                           

 .512نفس المصدر، والجزء، ص : بكتيالتن ـ  1

 .24، ص 4نيل، ج : ؛ التنبتي413، ص 5نفح الطيب، ج: المقري  ـ  2

 .44ابو عبد الله محمد المقري، ص : الدراسة في هذه القضية لدى أبو الأجفان اجعر ـ  3



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

526 
 

باعتبار  ،ومن المؤكد أنّ هذه الطبيعة قد انعكست بشكل لافت على المجالات الأخرى . حيث التنافر أو التقارب

  .كالتجار و الجند و العبيد و بقية العامة ،الارتباط الحاصل بينهما و الفئات الأخرى 

صراعاتها، ومنافساتها و م خاض غمار السياسة هعددا من نتيجة ذلك فإنّ و  ،د احتك العلماء بالسلطةلق

وآل ذلك إلى القتل أو النفي أو الفرار  ،فامتحن عدد منهم، لم يسلموا هم أنفسهم من عواقبهاواصدموا بفتن 

قد طرحت الدراسات الحديثة ولا تزال إشكالية و  .1ابن زمركماذج هؤلاء ابن الخطيب و ومن نمن الفتن، 

العلم و مشكلة ي، و ما يعكس ذلك من ارتباط عميق بين السلطة و المعرفة، أو حضور السياس ي في المعرف

  ،السلطة
ّ
ن ذلك من أزمات سميت بالفتنة، ووصلت هذه الدراسات إلى ملاحظات أثبتت نجاح عد و ما تول

هم فاقدو عصبية  -السلطة في كثير من الأحيان في إقناع الفقهاء 
ّ
بخطورة الانشغال بالسياسة، حتى  -و جل

ومع هذانلاحظ  تميز علاقة الفقيه بالسلطان والسطان  .2السياسة و يدعون إلى تركها صار الفقهاء يلعنون 

بالفقيه بوجهين بارزين، شكل الوجه الأول مظهر الودّ والتقارب والمصالح المتبادلة، في حين شكل الوجه 

 ل المغرب الأوسط؟فإلى أي مدى كان ذلك صحيحا بالنسبة للعلاقة في إطار مجا. الثاني مظهر النفور والنزاع 

الأوسط لاحظته على مستوى المغرب عموما وما يمكن م   :مظاهر التقارب بين السلطان والفقيه

أنّ علاقة الفقهاء بالسلطة ظلت إلى حدّ بعيد متميزة بالتوازن بين القوتين إلى غاية نهاية  ،خصوصًا

و بشتى الوسائل الكفيلة لتحقيق  ،الموحدين، حيث كان كل طرف يريد إخضاع الآخر لطروحاته و أهدافه

صار يقدم للسلطة  -وهو يمارس نشاطه العقلي -الفقيه  ، في حين تميزت في زمن ما بعد الموحدين بأنّ 3ذلك

وظهر جليا انخراط الفقيه في أسلوب التعامل . 4استمرارهاغير قصد المبرر الشرعي لوجودها و بقصد أو ب

ن أدوات تحقيق أهدافها، مثلما كان واضحًا العمل الانتقائي الذي السياس ي للسلطة، و قد صار بذلك أداة م

حينما اختار إلى جانبه ذوي التأثير البالغ، حيث عمل على استمالة نماذج  ،مارسه السلطان تجاه الفقهاء

مهمّة ذات مواصفات يمكن أن يأنس إليها الجميع، ومن ذلك قدرتها تحقيق التواصل بالشكل اللائق بين 

و المجتمع، و هو أسلوب توافر زمن الموحدين واستمر بقوة فيها بعد الموحدين، حيث تحدث صاحب السلطة 

كيف  ،الذي نشأ بتلمسانو ذو الأصل الوهراني  ،(م1175/هـ671ت)بي عبد الله محمد بن مروان البغية عن أ

 حيث استقدمه المنصور الم ،كان فقيها مستبحرًا في حفظ المسائل و ماهرًا في النظر
ّ
ه قضاء وحدي وولا

                                                           

أنظر نعيمة . حتفهما بفعل دسائس السياسة يراجع في ذلك المآل  الذي آل إليه كل من لسان الدين بن الخطيب و ابن زمرك حينما لقيا 1

 .512، ص5هـ، ج 2. فن الفهرسة بالمغرب خلال ق: بنيس

 .54،54الفكر الأصولي و إشكالية السلطة المعرفية، ص ص (: عبد المجيد)انظر دراسة الصغير  2

 .انظر نماذج ذلك على عهد الفاطميين، و المرابطين و الموحدين 3

 .51المرجع السابق، ص: الصغير عبد الحميد  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

527 
 

اليعقوبي المتوفى وأضاف في مسرده فقيها آخر هو أبو عبد الله محمد بن عبد الحق . 1الجماعة بمراكش

و كونه فقيها متكلمًا  ،، و الذي كان يمزج بين خاصتي الزهد على الطريقة المدينيةم1111/هـ615بتلمسان في 

صار ف ،لسلطان يعتمده في كسب المشروعيةجعل ا يملك من الوجاهة في بلده ماهو ، و راوية و صاحب خلق

 .2ه القضاء مرتينتأكثر قربا وتأثيرا بتولي

حيث يذكر ابن فرحون العالم  ،في زمن ما بعد الموحدين -أسلوب الانتقاء  -استفحل نفس الأسلوب 

د وقد عدّ  -الذي قربّه الملوك و السلاطين ،محمد بن أحمد بن محمد بن أبي بكر بن مرزوق العجيس ي

ا و خصوصيته و لطافة -نبامواصفاته من كل الجو 
ً
من  نظيف البزة لطيف التأني ،إذ كان طرف دهره ظرف

دربًا على صحبه الملوك  ،طيب الحديث مقدر الألفاظ عارفا بالأبواب ،طلق الوجه خلوب اللسان  ،خير بيت

 .3]...[ة ألف مألوفعظيم المشارك ،ممزوج الدعابة بالوقار و الحشمة بالبسط ،الأشراف

 من اطمأن و 
ّ
وخصوصًا إذا تعلق الأمر  ،العلم و الفقه ه، إضافة إلىإليكان السلطان لا يختار إلا

بالإضافة  ،كما أشارت المصادر إلى تقريب السلاطين لفئة مهمة ذات بعد اجتماعي. 4بالمشاورة أو صندوق المال

، إذ يحدثنا ابن خلدون عن أبي علي بن يوسف "الشرفاء"وهم الحاملون صفة الشرف  ،إلى العلم و الوقار

و توفي بها  ،و صار في أعلى الطبقات، وفد على تلمسان ،الذي تولى قضاء تلمسان ،السبتي الشريف المحدث

ان أيضا ، وقد ورثه في نفس المكانة إبنه أبو القاسم بن أبي علي السبتي الذي كم1353/ه956أو  953سنة 

ح جورج مارس ي  .5صدرًا من صدور العلماء
ّ
سلوب الذي اعتمده كل من إلى الأ  (George Marçais)ولقد لم

ا عندهم  ،حينما قربا من كانت له معرفة بأحوال البربر ،بن زيان وابنه عثمان نيغمراس
ً
و من كان معروف

 ،لعديد من المشاغلصفات تجنبها ابلسلطة على فقهاء كانوا يحظون وهكذا اعتمدت ا. 6ذائع الصيت بينهم

 .في سبيل تحقيق أغراضها العويصة، ر الكثير من المراحلتيسّ و 

تمّ بذلك اقتحام الفقهاء لمجالات واسعة داخل السلطة، وتعاطوا معها بشكل يحفظ لها  قدو 

الاستقرار، و يظهر مدى التجاوب بين الفئتين، فكثيرا ما وصل الفقيه إلى الوزارة و الحجابة، ومن ذلك ما  

                                                           

 .54، ص 5بغية، ج: ابن خلدون يحيى 1

 . 554، ص 5نفس المصدر، ج 2

 .421المصدر السابق، ص : ابن فرحون   3

 .544، ص 5بغية، ج: ابن خلدون يحيى 4

 .545،544، ص ص 5بغية، ج: أنظر بن خلدون  5

 .33تلمسان، ص : جورج مارس ي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

528 
 

ى منصب الحجابة الذي  تول ،ضاربا المثل بالفقيه أبي عبد الرحمن يعقوب بن عمر ،أشار إليه ابن فنقذ

 .من العلماء الفقهاء اوهم ،1عبد الله محمد بن سيد الناس بالإضافة إلى أبي ،ببجاية الحفصية

ذلك الفقيه الخطيب الذي تمكن زمن أبي  ،كما تحدثت المصادر عن أبي محمد عبدون بن محمد الحباك

جمع بين الفقه والسياسة  ين الجميع حينمامن تولى الحجابة، وهو الذي كان متميزا ب نبغمراس ىيحي

ه من نمط التجار الأخيارو 
ّ
و ممن تمّ تعيينه في منصب الحجابة زمن  .2التجارة، حيث وصفه ابن خلدون بأن

 ،الذي تعرف على حياة البلاط بفاس عند المرينيين ،ابن خلدون  ىالأمير أبي عبد الله محمد الحفص ي يحي

الاستقرار و زمن  أثناءالحفص ي في السّراء والضراء، و  لازم الأمير  حيث - حينما تولى وظيفة ديوان الإنشاء

 م،1365/هـ966بدل أخيه إلى سنة الأمر ن بن خلدون عبد الرحم إلى أن تقلدوقد بقي الأمر كذلك  -الفرار

 ا يعني أنّ هذا الفقيه وغيره ممن تولوا الحجابة كانوا من أقرب الأقربين إلىقتل الأمير الحفص ي، ممّ  نحي

اطلاعهم على أخص خصوصيات السلطان  حيثمن  ،3تعاملوا معه في قضايا جدّ حساسةو  ،السلطان

 .باعتبار منصب الحجابة  ،والسياسة

مع نيل درجة الرّياسة في  ،ارتقى إلى مصاف الولاة وإمارة الناسثمّ  ،من وصل إلى الحجابةمن الفقهاء 

، ودفن م1355/ه956ي الذي تولى إمارة بجاية سنة أبو عبد الله أحمد بن محمد التميمومنهم  ،الفقه

ه  إلى( م1336/هـ936. ت)محمد بن منصور التلمساني ويشير النّباهي في حديثه عن . 4بتلمسان بمقبره العباد
ّ
أن

ه كان أثيرًا لدى السلطان
ّ
ده مع قضائه كتابة سرّه، وصار من الخواص فوق مرتبة الوزارة نحي ،أن

ّ
لا ف ،قل

 لا ينفذ أمر  وكاندون علم أو مشورة هذا الفقيه، يجري أي ش يء 
ً
 بعد استطلاع رأيه مذكرًا سلطانه بالخير  ا

ّ
إلا

وتشير المصادر إلى جملة من العلماء الفقهاء . وعليه فقد بلغ بعض الفقهاء مرتبة السلطان بلا تقليد.  5]...[

بن أحمد بن أبي بكر المقري  أمثال حسن بن خلف الله بن القنفذ ومحمد بن محمد السلطان واممن خدم

فكل هؤلاء . 6م1137/هـ619خلفتن بن أحمد نزيل تلمسان ت التلمساني مع أبي عنان، و عبد الرحمن بن ي

كان ممن تولى خدمة الأمير سواء بتولية الكتابة أو نيل القضاء أو الاستشارة، وربما قدم هؤلاء الفقهاء من 

مثلما ذكر ذلك ابن قنفذ  ،السلطان على حاله وتسيير شؤون رعيتهبلاد مجاورة بعيدة لأجل أن يستعين بهم 

                                                           

 .511سية، ص الفار : ابن قنفذ 1

 .541، ص 5بغية، ج: ابن خلدون يحيى 2

 .543،541، ص ص 4أعلام الفكر، ج: بوعزيز يحيى 3

 .544، ص 5بغية، ج: بن خلدون يحيىا 4

 .543المرقبة العليا، ص : النباهي أبو الحسن 5

، ص 5221، 5فيض العباب وإفاضة قداح الآداب، تحقيق محمد ابن شقرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان ط : ابن الحاج النمري   6

 .434، ص5221، 1دار العلم للملايين،ط،  4الأعلام، ج: ؛ الزركلي 441صالمصدر السابق، : ؛ ابن مريم 532



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

529 
 

ولقيه  م،1357/ه967غمراسن سنة يالذي سار إلى  ،أبي بكر بن زيتون  وهو يشير إلى الفقيه أبي القاسم بن

الذي هاجر إلى  ،الأندلس يو كذلك محمد بن عبد الله بن داود بن خطاب الغافقي . وتعاونا على شؤون الرعية

 .1م 1131/هـ 636عمل كاتبًا عند يغمراسن، وبقي هناك إلى وفاته سنةن و تلمسا

ة  ،كما تشير المصادر إلى الإنجاز الذي قام به أبو الحسن المريني    
ّ
حينما عمل على إحاطة نفسه بجل

ونظمهم في مجلسه،  ،ألحقهم بحضرتهف ،قصد الاستفادة منهم أيام السّلم و الحرب ،من الفقهاء و العلماء

وأبو موس ى بن  ،2وقد كان منهم الفقيه المحدث الحافظ أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الله بن الحاج النمري 

 967فريقية  سنة إبالقيروان طريف و  تيوحضر معه موقع ،الذي لازم السلطان ،الإمام و الإمام الآبلي

رحلة أبي الحسن المريني  تظم فيالذي ان( م1367/هـ957ت )حمد بن النجار التلمساني ، و م3 م 1361/هـ

 .4أجرى عليه الرزقو 

أشرفوا و  ،انتظموا في بلاط أبي الحسن المريني ممنالعلماء من يفيدنا ابن مرزوق في مسنده عن كثير 

من هؤلاء كان بقيت لديهم زمن ابنه أبي عنان، و وربّما  مّ إسنادها إليهم زمن أبي الحسن،على عدّة مهام ت

ثم تولى  ،الشكاياتالذي استعمل على الزكوات و  ،النور د بن عبد الله بن عبد الفقيه أبو عبد الله محم

حيث عرف بفصاحة لسانه بالعربية والزناتية، ونفس المسار اتبعه  ،قد سمي بمحبوب بن مرينالقضاء، و 

هو من بني عبد العزيز من أحواز د بن الحسين بن سعيد المديوني، و عالم و فقيه آخر هو أبو العباس أحم

و علاقتهما بالسلطان يلحظ نفس المسار الذي كان يشكل الوجه  ،كما أنّ الدارس لسيرة ابني الإمام .تلمسان

 .في العلاقة بين الفقهاء والأمراء فيما بعد عصر الموحدين أساسا ،5الغالب آنذاك

فوا بها من قبليبرز دور العلماء في الحياة السياسية من خلال أعمال السفارة و  ِ
ّ
إذ  ،الأمراء التي كل

رًا الحسن سفيبعد أن عينه أبو  ،يخبرنا ابن خلدون عن تلك المهمّة التي تكفل بها ابن مرزوق الخطيب الجدّ 

وعلى رأس هؤلاء الأسرى كان أبو عمر تاشفين  ،تقرير الصلح و استنقاذ الأسرى لإلى الأندلس و إلى قشتالة 

                                                           

أثروا علماء الذين عملوا لدى السلطان و دياك إلى العلاقات الثقافية ببلاد المغرب إلى حركة ال؛ و أشار أبو  544الفارسية، ص :  ابن قنفذ  1

 .545، ص 5223، 54، س44، مجلة المؤرخ العربي، ع العلاقات الثقافية: في الحياة الثقافية و السياسية، يراجع مقال أبو دياك

 .431المسند، ص : ابن مرزوق  2

؛ جزيرة طريف على البحر الشامي في أول المجاز المسمى بالزّقاق، ويتصل غربيها ببحر الظلمات، وبها  13،13رحلته، ص ص : ابن خلدون  3

نزهة الأنظار في (: محمود)مدينة صغيرة، وأمامها جزيرتان وهما على مقربة من البر   وهي من إقليم الأندلس وفق ما ذكر  أنظر  مقيديش 

 . 511ص ، 5مج ، 5222، 5لزواري ومحمد محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت،طعجائب التواريخ والأخبار، تح علي ا

 .552وفيات، : الونشريس ي 4

أزهار الرياض في اخبار القاض ي عياض، تح على عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ( : شمس الدين)؛ المقري  532كفاية، ص : التنبكتي 5

 لعدّة صفحاتوما بعدها  2،ص1، ج4151، 5مصر، ط



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

530 
 

سر في ي
ُ
أبو )رة إلى بسكرة و تونس لإنقاذ العائلة المرينية كما تكفل ابن مرزوق بالسفا .وم طريفالذي أ

م، مثلما تولى مهام السفارة مكلفا من قبل أبي سعيد عثمان إلى السلطان أبي 1361/هـ967بعد سنة ( الحسن

كان يتكفل بتسويتها العلماء الذين ( داخل الأسر الحاكمة)ومعلوم أنّ الكثير من النزاعات الداخلية . 1الحسن

رب إلى هؤلاء الحكام، حيث يشير ابن خلدون إلى ذلك الدور الذي تقلده هو و ابن مرزوق في تجميع كانوا الأق

سنة وقد كافأهما أبو سالم بعد نجاح المهمة . شيوخ بني مرين لأجل تهيئة الناس لخلافة أبي سالم

 .2م1357/هـ967

الأمراء هي ذلك الانتقال ء ولال قراءة العلاقة بين العلماومن الملاحظات التي تتطلب الوقوف في خ

رغم التنافر الموجود بين السلاطين، ففي خضم  ،والخروج من سلطان لآخر ،للعلماء بين الموالاة والمعاداة

ا و يعادون الآخر
ً
يعادون ن ما ينضمون إلى الطرف المعادي و ثم سرعا ،الصراع السياس ي نجدهم يوالون طرف

أم أنّ القضية  ،يصل مفعول المناصب إلى هذا الحدّ من العلماءالذي كان مواليا، وإذ كنا لا ندري هل 

به ،متعلقة بضرورة القبول بالأمر الواقع
ّ
بغية تجنب الفتن، وهذا ما يلاحظ في  ،من باب إقرار المتغلب على تغل

ل العرب و عبد الرحمن مع أبي حمو الثاني و قبائ ىخلدون يحي يالمسيرة السياسية للعلماء أمثال ابن

في أثناء حديثه عن ابني الإمام ( George Marçais)و ربما يجيبنا جورج مارس ي  حفصيين و المرنيين؟وال

نا بأمثلة عديدة لهذه السهولة التي تتوفر عند العلماء على الانتقال بكون أنّ العصر الوسيط يمدّ  ،البرشكيان

الفارين، واعتبر قبول العلماء من إمارة من مملكة إلى أخرى عدّوة، وقدرة الأمراء على توظيف هؤلاء العلماء 

 عدو 
ّ
و هو اعتراف من جورج . 3ن من إدارة البلاد، و تهدئة الرأي العامة بمثابة إضافة نوعية لأجل التمك

ر من بأنّ الجانب العلمي كان له قيمته من خلال العلماء، فحينما يقع التغيّ ( George Marçais)مارس ي 

و العلماء، وتظل قيمتهما دومًا مكفولة من قبل الحكام و العامة، يشير إلى  سلطان لآخر يبقى الضامن العلم

ذلك التنبكتي حينما يتحدث عن علاقة الآبلي محمد ابراهيم بالسلطان أبي الحسن الذي أنتظم في طبقة 

 لينظم ،ثم نجده يستدعى من قبل أبي فاس ،و حضر معه طريفًا ،فاهتم عنده بالتدريس و التعليم ،علمائه

 .4م1356/هـ959سنة  و يبقى هناك إلى وفاته ،إلى أشياخه

                                                           

 .33،ص الصلات الثقافية بين تلمسان و تونس: ؛ بوعزيز يحيى413المصدر السابق،ص: ؛ ابن مريم  12رحلته، ص : ابن خلدون  1

 .و ما بعدها 33الرحلة، ص : ابن خلدون   2

 .14،15تلمسان، ص ص : جورج مارس ي  3

ام و انتقالهما بين أبي يعقوب و ابي حمو ثم أبوتاشفين لتزداد مكانتهما عند و نفس المصدر يحضر في ذكر ابني الإم. 441كفاية، ص : التنبكتي 4

 .451، ص3نفح، ج: أنظر المقري . عند أبي الحسن و بعد موقعة طريف ينظم أبو موس ى بن الإمام إلى أبي عنان بفاس



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

531 
 

أن  ات خدمال أجلّ من كانت ة من خلال خدمة السلطة للفقيه، و ظهر التقارب بين الفقيه و السلط

 
ُ
في أهم مظهر هو بناء المدارس  في مجاله الحيوي، وتمثل ذلك رتعوأن ي ،ح للفقيه في تعاطي العلمفسِ أ

د حمو شيّ  اته لابني الإمام بأنّ السلطان أبعلمائها، حيث يخبرنا ابن مريم في ترجمالإشراف على شيوخها و و

و تفقها  ،بعد أن أخذا العلم عن ابن زيتون  ،داخل باب كشوط حينما عادا من تونس ،انلهما مدرسة بتلمس

 ،ا أبوتاشفينعلى أصحاب أبي عبد الله بن شعيب الدّكالي، وقد بقيت المدرسة في أعقابهما، كما اعتنى بهم

و أخبر التنبكتي  .1و حضرا معه موقعة طريف م،1339/هـ939قربهما أبو الحسن عند دخوله تلمسان سنة و 

ي الفقيه العالم ابراهيم بن حكم الكناني السلوي الشهير بأبالأمير الزياني و عن ذلك التقارب الحاصل بين 

قد أخذ ، و (هـ939 -911)ن بن أبي حمو بي تاشفيأيام أ م1317/هـ917الذي دخل تلمسان سنة  ،اسحاق

و قد تفقه عليه جماعة منهم  ،له السلطان مدرسة أولاد الإمام شيدن الفقيه عمران المشذالي، حيث العلم ع

 
ّ
 م1339/ه939اغتياله عند دخول أبي الحسن تلمسان سنة  أنّ هذا الفقيه تمّ  أبو عبد الله المقري، إلا

 .2لحادثة سابقة بينهما

العلاقة بين الفقيه والسلطان مجال التواصل بالمهام إلى التقارب بالأرحام، وتمّت المصاهرة تعدّت 

ليضاف إلى  ،شرف العلم الذي كان يرومه الأمراءو  ،نة التي كان يحظى بها الفقهاءبينهما إمعانا في القيمة والمكا

  فحينما ،نماذجة عدّ إذ تذكر  ،وقد أبانت المصادر عن هذا التوجه. شرف الإمارة والرياسة
ُ
لك إلى بني رجع الم

 ،من فاس( هـ991 -917)التلمساني استدعى الشريف ( هـ 971 -967)هـ أيام أبي حمو الثاني 967زيان سنة 

علم بها و بقي ي ،هجعل في بعض جوانبها مدفن أبيه و عمّ  ،له مدرسة أقامثم  ،أصهره في ابنته فزوجها إياهو 

وبعث إلى ولده الفقيه أبي  ،وحينما سمع الأمير أبو حمو بوفاة الشريف تأسف .3هـ991إلى وفاة الشريف سنة 

 .. رفع مجلسهعبد الله، فلما دخل عليه أكرمه و محمد 
ّ
و أجلسه مجلس  ،فه بالمدرسة التي كانت لأبيهثم كل

يهم إلى زمن بأيدذلك و بقي  ،أبيه، ورتب لبنيه كلما كان للشريف من المرتبات و الأجنة و المحارث و البحائر

 .4بعيد

لت بلاطات الحكام مساحة واسعة
ّ
وسمع كل  ،ومرتعًا مهما التقى في خلالها الحكام و العلماء ،كما شك

التي كانت تقام أيام  وقبل بطروحاته التي لا تعارض العقل أو النقل، فالمقري يذكر تلك المناظرات ،ن الآخرم

نت تدار بين أبي زيد بن الإمام و أبي موس ى عمران بن و كا ،تاشفين  نب عبد الرحمن أبي موس ىالسلطان 

                                                           

 . 524المصدر السابق، ص : ابن مريم  1

 .21كفاية، ص : التنبكتي 2

 .33رحلته، ص : ابن خلدون عبدالرحمن 3

 .411المصدر السابق، ص : ب ؛ ابن مريم/11نظر مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف و ولديه ورقة ا 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

532 
 

ل الأول المدرسة الفقهية التلمسانية ،1موس ى المشذالي
ّ
ل الثاني مدرسة بجاية وهو الوافد على  ،وقد مث

ّ
ومث

الفقيهان، بل كان مجلس علم يتعاطى في بلاط الحكام ليحضره الفقيه و  ولم يكن المجلس. تلمسان من بجاية

ا يعني أنّ حلقة السلطان كانت تعج بالعلماء والطلبة، و يستمتع به الحكام والطلبة، ممّ  ،لماءمن خلاله الع

فقد ذكر صاحب مناقب أبي عبد الله الشريف اجتماعًا في حضره أبي عنان اجتمع له فيه العلماء، وقد أمر 

م أبا عبد الله الشريف الذي و قدّ  ،أبو عنان الفقيه العالم أبو عبد الله المغربي أن يفسّر، فامتنع عن ذلك

زمن أبي حمو فيما  كما طرحت على أبي عبد الله مسائلا . 2وجميع الحضور  ،استطرد في ذلك فأبهر السلطان

 .3تحليلها أمام جمع من العلماء و الطلبةلاء المريني، وقد خاض في شرحها و بعد الاستي

ام و العلماء لم يكن الطلبة بمنأى عن 
ّ
ا يعني أنّ السلطة قد المشاركة والتعاطي، ممّ وفي مجالس الحك

حينما تمّ  ،المناظرات دون تدخل، و إنمّا أفاضت في  إكرامهاليس في عقد المجالس و  ،تركت الحرية للجميع

وربما كان بعض العلماء ومنهم الشريف  ،ثم الإغداق عليهم بالهدايا ،إكرام الطلبة بالحضور و النقاش

كما كان . 4ويسميهم بأسمائهم للرفع من شأنهم ،على طلبته لة التي ترد من السلطانالتلمساني من يحيل الأسئ

و الاعتماد عليهم في إدارة  ،لتمييز أهل النجابة منهم وتقريبهم و اللارتقاء بهم ،السلطان يخضع الطلبة للاختبار

 .5شأن الدولة

ين الفقيه والسلطان تحضر و في مقابل هذا التناغم الحاصل ب :من السلطانالفقيه نفور مظاهر 

كانت ترى في مخالطة السلطان مخاطرة، وهي في ذلك تقف إلى طرف النقيض من هؤلاء الذين  ،نماذج أخرى 

 ،تعاملوا مع السلطان بقصد ترشيد سياسته، بل ذهب بعضهم إلى التشكيك في حال بعض الفقهاء والقضاة

 يعزلهم، مما دفع بالشيخ الصالح أبي زكريا الصعري الذين تملقوا السلطان خوفا من موليّهم المنصب حتى لا 

 "إلى الدعاء عليهم بقوله  –صالح بجاية  -
ّ
و قد طرح هؤلاء أنفسهم . 6"صغيري الشريعةعن الشيعة و هم ألالل

 ،كبدلاء عن السلطان حيث التفت حولهم الجماهير حينما تعمق الوعي بفقدان الثقة برجال السلطة

                                                           

من المسائل التي كانت تثار في هذه النقاشات مسألة مكانة ابن القاسم هل هو مجتهد أم مقلد؟، و مسألة تلقين الميت الشهادة و مسألة  1

أنظر . و مسألة استلحاق مجهول النسب. و عن الجلوس على الحرير هل هو لباس أم غير ذلك؟. تسليم الإمام هل يثبت بعد السلام أم لا؟

 .541،543شيح، ص ص تو : القرافي

 . ب/2مناقب أبي عبد الله الشريف و ولديه، ورقة  2

بب إلي من دينكم ثلاث( " صلعم)منها مسألة سأل عنها السلطان أبو حمو موس ى بن يوسف في قول الرسول  3 النساء و الطيب وجعلت : ح 

 534ول، تحقق و دراسة فركوس، ص مفتاح الوص: أنظر الشريف التلمساني...". و أن الصلاة ليست من الدنيا " قرة عيني في الصلاة

 .3/15؛ و النسائي  4/512مد الحديث النبوي رواه أحو 

 .435، ص 5223، 5، ع54، مؤتة للبحوث و الدراسات مجمدينة تلمسان و دورها الحضاري : أبو دياك 4

 .أ/11مناقب أبي عبد الله الشريف و ولديه، ورقة  5

 .33، ص4الفتاوي، ج: البرزلي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

533 
 

فتحول  ،علاوة على تقلص نفوذ السلطة على المستوى الداخلي ،خصوصًا بعد توالي الهزائم والنكسات

 .1العلماء من الموقعين عن السلطان إلى الموقعين عن رب العالمين كسلطة إنقاذ للمجتمع

لا  إضفاء الشرعية على أعمالها، بل وقف عدد فياء ليسايروا السلطة و يساهموا لم يكن جلّ الفقه

و المحذر من مخاطرها، حيث رصدت  ،أو الرافض للتعامل معها ،يحص ى منهم موقف المتشدد من السلطة

المصادر جملة من هذا الصنف الذي شكل معارضة على اختلاف حدّتها، ففي معرض ذكر الغبريني لترجمة 

ة ( م1613/هـ115ت )الشهير بالأصولي البجائي  أبي عبد الله محمد بن إبراهيم الفهري 
ّ
يشير إلى شدّته على الولا

. 2و يجاهدهم بما يكرهون في حق الله ،الذين يكونون ببلد قضائه، إذ كان لا يسامحهم في ش يء من أمورهم

تولى  الذيو  ،فيما يخص أبا علي حسن المسيلي ،صاحب المصنفسابقا وهو نفس الموقف الذي أشار إليه 

عليه لإكراهه على بيعتهم،  ضغطال حاولوا، و م1116/هـ511سنة  3دخل عليه الموارقة وقد ،قضاء بجاية

لا نبايع من لا يعرف هل هو رجل أم : " وكانوا يتلثمون فلا تبدوا وجوههم، وقد امتنع عن البيعة لهم قائلا 

 .4و الكشف عن وجهه ،، مما دفع بالميورقي إلى إماطة اللثام"امرأة 

أو تأخذه العزة  ، يتمادى في غفلته عن شؤون الرعيةلكي لا  ،شكلت هذه المواقف رادعًا تجاه السلطان 

 ،لقائه بابني الإمامدخول أبي الحسن المريني تلمسان و فقد حدثنا صاحب المسند عن . و هو في نشوة النصر

هم "كنة، وصرح حينما توسط باب كشوط كيف ساهما في إخماد نار غضبه تجاه الساو 
ّ
إني عفوت عنهم لا الل

و زيد بن الإمام أهل كما جنب أب. 5قد كان قبل ذلك يرجو عند دخوله ولقائهم الفتك بهم ، و "رياء و لا سمعة

 ،أبي الحسن حينما تقاعسوا عن عمارة أسطول الفتح، و همّ أبو الحسن بفرض العقوبة ةالجزائر غضب

ايات لما فطلب موقف الشرع من أبي زيد، فأجاب بأنّهم لا يستحقون ذلك باعتبار امتلاء بيت المال بالجب

يحتاج إليه المسلمون، وأنّ الأمر لا يلزمهم، فكان بذلك الموقف سببا في ردع السلطان عن العقوبة أهل 

 .6حاضرة الجزائر

ما يحفظ ماء الوجه بقد جرت بعيدًا عن أعين المجتمع  المعارضة لمواقف ا كانت هذه النماذجو إذ

 
ً
ا شاهدا على جرأة العالم في ردع الحاكم، ممّا لا يسع للسلطان، فإنّ مواقف أخرى كان الجمهور عنصرًا ثالث

                                                           

 .331الفكر الأصولي، ص : الصغير عبد المجيد 1

 .441توشيح، ص : ؛ القرافي 12عنوان، ص : الغبريني 2

 .هم بنو غانية بقايا المرابطين زمن الموحدين الذين شكلوا شوكة في حلق الموحدين إلى زمن سقوطهم 3

 .12نفس المصدر، ص : الغبريني 4

 .412المسند، ص : ابن مرزوق  5

 .514، 515نفس المصدر، ص ص : ابن مرزوق  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

534 
 

إذ يورد الشفشاوني موقف عبد الواحد بن أحمد الونشريش ي الذي كان يقوم . 1الحاكم احتماله أمام الملأ

خير أبطأ الخرج وقت صلاة العيد، ولما على إمامة الجامع زمن السلطان أبي العباس أحمد المريني، وأنّ هذا الأ 

يا معشر المسلمين عظم الله أجركم في صلاة العيد، : طان وقف الشيخ عبد الواحد على المنبر قائلاحضر السل

ر السلطان يّ وانصرف، و لم يراع تغأمر المؤذن فأذن و أقام الصلاة و صلى بالناس الظهر  فقد عادت ظهرًا، ثمّ 

 .2و لا فضيحته

مع السلطان الراغب عنه، وقد اعتبر في حين يقف فقهاء و علماء آخرون موقف الرافض للتعاطي 

حيث أنّ جده محمد بن محمد بن أبي بكر أراد الانقطاع و التخلص من أعباء  ،المقري مخالطة الملوك آفة

جدّه، كما أشار صاحب المناقب المرزوقية إلى موقف أبيه و . 3و لم يتركهلكنّ أبا عنان المريني ألحّ عليه،  ،الدولة

ا بامتناعهحيث كان الجدّ محمد بن 
ً
أبو ) كان أبوه عن رؤية السلطان في حدّ ذاته، و  محمد بن أبي بكر معروف

أنّ الخوف كل الخوف ناقب الحذر من متابعة السلطان، و قد جعل من بين وصاياه لإبنه صاحب الم( العباس

ه وقع في بح ،من مخالطته، و هو ما وقع بالفعل لابن مرزوق الخطيب
ّ
هو و  ،ر الوحلةحينما صرّح فيما بعد بأن

وربما كان سبب انتقال أبيه من فاس إلى تلمسان هروبه من السلطان أبي سعيد . 4بسببها اليوم ممتحن

و يريد التواصل معه، فلم يرغب في ذلك، و قد تنكر أيضا الأب للسلطان أبي  ،الذي كان يطلبه ،عثمان المريني

ه كان يرى مثل رأي أبيه  ،حينما دخل تلمسان ،حمو
ّ
 ما كان  ،أنّ أجرة الموثقين سحت منهي عنه( الجد)لأن

ّ
إلا

 ،و أشار ابن مريم إلى الفقيه المطماطي إبراهيم بن يخلف بن عبد السلام التنس ي. 5من ثمن الكاغد و المداد

 ،يغمراسن يخطب ودّه ىالفتوى في المغرب كله، إذ كان السلطان أبو يحيالذي انتهت إليه رياسة التدريس و 

 بعد حدوث فتنة المغراوي  ،ويريد وروده على تلمسان، لكنه كان دومًا يرفض طلبه، ولم يستوطن تلمسان
ّ
 ،إلا

 .6انتفع به أهلهاو  ،فسكن تلمسان

في الواقع  ااه إلى أعلام أكثر شهرة، و أظهر تأثير بل تعدّ  ،ولم يقتصر موقف المقاطعة على هؤلاء الأعلام

 جادًا حول علاقة الفقيه بالسلطان من المنظور الشرعي ممّ  ،غربالديني و الاجتماعي ببلاد الم
ً
ا يطرح تساؤلا

و المعروف ( م1366/ه 965 ت)حمد بن عاشر الجزي السلوي ألاء العلماء، إذا المتفحص لسيرة بالنسبة لهؤ 

                                                           

فيض : ؛ ابن الحاج النمري  323المسند، ص : نموذج حسن بن خلف بن باديس، ابن مرزوق  نظر نموذج ابن مرزوق مع أبي الحسن، و ا 1

 .533العباب وإفاضة قداح الآداب، ص 

 .14دوحة الناشر، ص : الشفشاوني 2

 .451، ص 1نفح، ج: المقري  3

 .431، 514المناقب المرزوقية، ص ص : ابن مرزوق  4

 .443نفس المصدر، ص : ابن مرزوق  5

 .24كفاية، ص : ؛ التنبكتي 21المصدر السابق، ص : مابن مري 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

535 
 

 ،ان يرتحل إليهكيف كان أبو عن ،الكثير التفكرو  ،الوقارهيبة و الالشهير ب ناس،ين والقبول لدى البالعلم و الدّ 

لكنه لم يسمح له  ،و عاود ذلك حبا في لقائه. لكن ابن عاشر كان لا يأذن له ،و يقف ببابه طلبا للدخول 

وغير بعيد عن ذلك يأتي موقف أعلم علماء بلاد المغرب محمد بن . 1بالوصول إليه إلى أن توفي الفقيه بسلا

واعتبرهم أهل دنيا وجب الفرار منهم،  ،الذي كان يبغض الاجتماع بالسلطان أو النظر إليه ،يوسف السنوس ي

فهل كان موقفهم نابع عن فتوى تحريم المقابلة  . 2عطية غيرهأعطية السلطان مع قبول أوكان لا يقبل 

 من باب تركيز أمثال هؤلاء على عدم
ّ
ه لا يمكن الإقرار بذلك إلا

ّ
التشويش على مسارهم  والداعم للمقاطعة؟ إن

الخوض مع  –بالنظر إلى واقع الحال  -والانقطاع لهموم التربية والعبادة، واعتبروا  ،العبادي والعلمي

الكامل لتحقيق السلطان ملهاة عن أداء الرسالة حق أدائها، وأنّ طريق الانقطاع و التصوف يقتض ي التجرد 

و جهره  ،إلى ضغط هذا الأخير -نعزال عن السلطانو هو الا -في حين أرجع البعض هذا الموقف . رادالم

 .3بالطغيان و الظلم، عوض أن يهاجر من بلاده كما فعل المشذالي و الونشريس ي

هو و  ،الإسلامي عمومًا و الأوسط خاصةوإذا كان هذا موقف عدد من العلماء من أوضاع بلاد المغرب 

 ،المعارض للواقع والسلطانو الانكفاء على الذات بالتربية و الزهد، فإنّ بعض العلماء شكلوا الموقف الرافض 

ل هذا الاتجاه محمد بن عبد الكريم المغيلي الذي حدثت في 
ّ
بعد إعلان الحجة و توضيح الغاية، وقد مث

لجأ بعض الفقهاء إلى  قد، و 4و تلمسانعصره مسألة يهود توات، و دخل في نقاش حولها مع باقي فقهاء فاس 

ه يريد على  المغيلي، ثارة السلطان ضدإ
ّ
هذا ما اضطره إلى ومعاندة السلطان، و  ،نتصار لنفسهالا السمعة وأن

التصريح الواضح بمعارضته موقف الفقهاء هؤلاء، وعدم قبوله بموقف السلطان الذي اتهمه بالرغبة في 

 "نده، و هو ما دفع بالمغيلي إلى التصريح بأنّ الملك عقلب الأوضاع لفائدة غرائز سياسية
ّ
 هو ما هو و الله إلا

                                                           

له ترجمة مفيدة تم تحقيقها، حيث ألف أحمد بن عاشر بن عبد . و ما بعدها 521، ص 5251النجم الثاقب، خ ع، مخ رقم : القلصادي: 1

في مقدمته بوجوب التفريق بين تحفة الزائر بمناقب الحاج أحمد بن عاشر، وبين المحقق "كتابا سماه( م5311/ه5514ت)الرحمن الحافي

ه، وثانيهما عبدالواحد بن احمد بن 313ثلاثة من الأعلام الذين يحملون هذا الإسم وهم الحاج أحمد بن عاشر الأندلس ي دفين سلا سنة 

لوم الدين، المرشد المعين على الضروري من ع" وهو صاحب الرجز المشهور  م،5145/ ه5131علي  بن عاشر الانصاري المتوفى بفاس سنة 

راجع الترجمة عند أحمد بن عاشر بن عبد .وهو صاحب الكتاب ( م5311/ه5514ت)وآخرهم أحمد بن عاشر بن عبد الرحمن الحافي

تحفة الزائر بمناقب الحاج أحمد بن عاشر، تح مصطفى بوشعراء، منشورات الخزانة العلمية (:م5311/ه5514ت)الرحمن الحافي

 .5222الصبيحية بسلا، المغرب

 .451المصدر السابق، ص : ابن مريم 2

 .451، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله 3

 .سيأتي بيان هذه المسألة و تداعياتها في الباب الرابع عند الحديث عن الدور الإجتماعي لفقهاء المغرب الأوسط 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

536 
 

ه لن يلتقي سلطانًا"الكنيف سيّانو 
ّ
واستعاض سلطان تنبكتو  .1، ثم خرج إلى الصحراء لينفّذ رؤاه، وأن

 .2و بلاد السودان ،ثمّ استقرا بإقليم توات. بسلطان بلاد فاس و تلمسان( الأسكيا محمد الكبير)

فيما أمام هذه المواقف المختلفة من العلماء و الفقهاء  :موقف السلطان اتجاه نفرة الفقيه 

هذه الفئة، التي شكلت هيئة رقابية فاعلة كان أداتها  منتسجل المصادر مواقف السلطان  ،السلطان يخص

بالتشدد تارة إلى أن  العلم و المجتمع، حيث كانت ردود فعل ولاة الأمر متباينة، حسب الواقع و الحال، تميز 

و في هذا . القبول بأحكام الفقهاءرى إلى غاية الانصياع و النّدم و وتلين أحيانًا أخ ،تصل مرحلة الاغتيال والقتل

والفتاوي غير الدّاعمة  ،المواقف المعارضة ضد عن المنصب كرادع من قبل الأمراء الخضم تحضر أداة العزل 

على واقع الحكم، أشار إلى ذلك ابن قنفذ حينما تحدّث عن الفقيه لسياسة الحاكم، ممّا أحدث اضطرابا 

ر عن القضاءو  ،أبي العباس بن الغماز ِ
ّ
خ

ُ
الشيخ أبي محمد عبد الحميد بن أبي الدنيا  ةتمّت توليو  ،الذي أ

شهرته عزل هو بدوره في رمضان من رغم على الولكن  ا،لقب بشيخ الفقهاء، وقد كان العمل بفتواه مستمر لما

و يعاد إلى سدّة  ،، و تمّ تقديم الفقيه أبي القاسم بن زيتون اليمني ليتمّ عزله بدورهم1111/ه617سنة 

 . 3القضاء ابن الغماز

م سبب هذا العزل أو التولية من جديد غير الرغبات السياسية
م
والنزوات الشخصية التي  ،و ليس يُعل

ا نظر عن مدى مقدرته العلمية أو فهمه للواقع، ممّ بغض ال ،تعزل القاض ي الفقيه تارة و تقيده تارة أخرى 

قد لا يسايرها الفقيه فيعزل كإجراء وقائي لسياسة  ،يعني أنّ سطوه السلطان كانت أقوى من فرض رؤى

إلى أنّ سبب تراجع تأثير هذه  ،و يستشف من واقع الأحداث التي تعرضت إليها أسرة المقري . يراد تنفيذها

 أنّ  مة لبلاد المغرب يعود إلى عدم قيام أفرادهاالأسرة على الحياة العا
ّ
فه السابقون، إلا

ّ
بأمر التثمير لما خل

ا سبب لها حالة من النقصان ممّ  ،صاحب الأزهار يؤكد وقوع الجور من قبل السلاطين على هذه الأسرة

هذه الأسرة إلى المحن و التضييق  تتعرض وقد . 4التراجع في المكانة،  فأثرّ ذلك على موقعها الاجتماعي والدينيو 

  نحي ،السلطان أبي عنان المرينينزاع بين أبي عبد الله المقري و  بعد أن وقع
ّ
ازدادت ه القضاء ثم عزله، و ولا

رًا لأبي عنان الذي طلبه المقري بقي هنالك متنكولكن  ،حينما بعثه في سفارة إلى الأندلسالعلاقة توترا 

                                                           

 .552السابق، ص  المصدر : ؛ الشفشاوني 52مصباح الأرواح، تح رابح بونار، ص : المغيلي: نظرا 1

 .552نفس المصدر، ص : الشفشاوني 2

 .535الفارسية، ص : ابن قنفذ 3

 .411، ص1؛ نفح الطيب، ج 41، ص 12أزهار الرياض، (: شمس الدين)المقري  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

537 
 

و رعاية أمير غرناطة  ،ن الأندلسيين الشريف الغرناطي و أبي البركات بن الحاجلولا شفاعة الفقيهيو  ،بدوره

 .1فأكثر لتدهورت العلاقة بين الطرفين أكثر 

 ،كما وقع تحت طائلة السجن فقهاء صمدوا لأجل آرائهم و مواقفهم، ولم يسايروا الأمراء في مناحيهم 

فقد ذكر صاحب . السلاطين لامتلاك رقاب الفقهاءا أدّى إلى نكبتهم بالسجن كوسيلة رادعة استعملها ممّ 

المناقب تلك المكانة التي تمتع بها أبو عبد الله الشريف زمن السلطان أبي سعيد، ولكن بمجيء أبي عنان 

 ،ا أدى إلى نكبته واعتقالهممّ  ،المريني انقلب واقع حاله إلى محنة إثر خصومة بين الفقيه الشريف و أبي عنان

ك إلى هلاك ليسترجعه أبو عنان في مجلسه بعد حركته نحو قسنطينة، و يستمر في ذل ،2هرثمّ سجنه مدة ش

و إلى نفس السياق أشار التنبكتي حينما تحدث عن الفقيه العالم الخطيب . 3هـ957أبي عنان آخر سنة 

ش الذي عايو هو  -( م1317/هـ911. ت)بن محمد شمس الدين مرزوق التلمساني محمد بن أحمد بن محمد 

وأشار إلى تقريبه وسجنه و إطلاق سراحه، وقد بقي  -با عنان و أبا سعيد و أبا ثابت المرينيينأبا الحسن و أ

ولم . 4ليستقر بالقاهرة على رأس القضاء و التدريس هناك ،الحال كذاك إلى أن سافر إلى المشرق مرّة ثانية

يكن حال الفقيه الباديس ي حسن بن خلف بعد استيلاء بني مرين على قسنطينة بأحسن حال عن السابقين، 

ه انقلب على بني مرين ،دعايةبل شنّ عليه ابن الحاج النمري 
ّ
 ،وصفه من خلالها بالفتان المثير للخلاف، وأن

  ،بعاده عن البلدةا استوجب قطع رأسه و إراقة دمه، ولكن الأمير أمر بربطه و إممّ 
ُ
ه أبو القاسم و ذ أخخِ و أ

 .5فسُجن

في زمن  ،لردع كل تحرك مشبوه عندهم ،برزت وسيلة سجن العلماء كردّ فعل قوي من قبل الحكام 

سجن بريء تستقيم به : شهد الاضطرابات، وصارت الناس تؤخذ بالتهمة، وربما كان لسان حالهم يقول 

وقد تفطن بعض الفقهاء إلى ما يحاك ضدهم من قبل . "الأمور  خير من ترك متهم تضطرب به ،الأحوال

وإذا . ليكون مآلهم السجن الذي لا يعلم مداه ،و ترك ما لديهم عوض البقاء ،فآثروا الهروب و الهجرة ،الأمراء

، فإنّ 6انتهاب داره من قبل حكام تلمسان، و م1616/ه 119كان الاتفاق حول فرار الونشريس ي مكرهًا سنة

سوى أنّ الونشريس ي قد انتقد الموقف  ،هذا العمل المعادي من قبل الأمير الزياني لم نجد له مبررًادواعي 

                                                           

 .544أعلام الفكر، ص (: محمد الفاضل)؛ ابن عاشور  441كفاية، ص : التنبكتي 1

 .أ/42ب و /43مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف و ولديه، ورقة  2

 .441المصدر السابق، ص : ابن مريم 3

 .414، 414كفاية، ص : التنبكتي 4

 .533فيض العياب، ص : ابن الحاج النمري  5

 .412، ص5221، 1، دار العلم للملايين، ط5الأعلام، ج: الزركلي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

538 
 

و التقاعس من قبل الأمير تجاه ما يحدث على الضفة الشمالية للبحر،  ،الزياني السلبي تجاه الواقع الأندلس ي

هم الودّ بشأنالذين أظهر  ،وأنّ هذا الموقف من حكام تلمسان دفع بالونشريس ي إلى الميل نحو الحفصيين

، بالإضافة إلى 1و سوء العلاقة ين الدولتين آنذاك تتميز بالتوتر والتقارب، في وقت كانت فيه العلاقة ب

من  ،مجتمع بلاد المغرب الأوسطو  الوضع الذي آلت إليه سلطة فيما يخصنتقادات التي كانت للونشرس ي الا 

وعموما . 2وهو ما يتوضح من خلال تفحصنا لكتاب المعيار ،شيوع الفساد السياس ي وانتشار البدع

كراه من قبل السلطة و أدوات الإ ،فالمضايقات و الابتلاء بالسجن في حق العلماء كان من بين وسائل الضغط

، و أبو إسحاق إبراهيم بن 3تجاههم، و قد ابتلى بهذا عدد غير قليل أمثال الشريف العلوني من قبل أبي عنان

ق الذي سجن و أطلق سراحه و ابن مرزو . 4يخلف جد ابن مرزوق الخطيب لأمه من قبل صاحب تلمسان

 .5لطانههـ بعد مقتل الأمير المريني أبو سالم و افتراق س966سنة 

لأجل تلبية رغبات السلاطين،  ،و إن كانت وسائل الإكراه و السجن و الضغط الممارسة في حق العلماء

 أن يسجل إحجام الحكام عن استعمال وسيلة القتل في حق العلماء 
ّ
ه لا يسع الدارس إلا

ّ
وهي التي كانت  -فإن

 حالات ناد -مستشراة في بلاد المشرق 
ّ
مثلما وقع للفقيه إبراهيم بن حكم الكناني  ،رةولا تعطينا المصادر إلا

دخلها أبو الحسن حيث قتل بباب المدرسة يوم  ،و لازم الفقيه عمران المشذالي ،السلوي الذي دخل تلمسان

 .، كما سبق ذكره6وهذا بسبب حادثة سالفة بين الطرفين م،1391/هـ993المريني آخر 

 لم يصل الخلاف بين السلطة و الفقيه حدّ 
ً
التنكر لمنجزات السلطة من جهة، أو لقيمة العلماء من  إذا

 
ُ
 في القليل النادر على إلغاء فكر جهة ثانية، بل توفر نوع من التعاطي بين الطرفين، ولم ت

ّ
قبل السلطة إلا

ما يمكن ملاحظته هو علاقة  ئذ، و عصر افر لبيوتات العلم المعروفة أو ما تو  ،بحجم ابن خلدون أو ابن مرزوق 

فاستعمل أفرادها العلم لإبراز القيمة السياسية  ،التناغم بين بعض الأسر التي نالت القرب من قبل السلطة

 -615)الحفص ي  ىزكريا يحي أبا ف ابن قنفذ في الفارسيةفقد وص. ة لهذه السلطة أو تلكو التاريخي

هعدّه من العلماء، و  و لعاقل العالم الفاضل او  ،بالسعيد الحليم( م1157-1111/هـ669
ّ
العلماء غدق على أ أن

                                                           

أبو العباس أحمد بن ) ؛ الونشريس ي 15، 32، ص ص5المنهج الفاتق و المنهل الرائق للونشريس ي، ج: الحسنينظر تحليل ذلك عند لطيفة ا 1

 .51، 51هـ، صص  5351-5221، 5عدّة البروق، دراسة وتحقيق حمزة أبو فارس، دار المغرب الإسلامي، بيروت، ط(: يحيى

     .114-321، ص ص 4المعيار، ج: الونشريس ي  2

 .34رحلته، ص : ابن خلدون  3

 .425المناقب المرزوقية، ص : ابن مرزوق  4

 .14الرحلة، ص : ابن خلدون عبدالرحمن 5

 .21كفاية، ص : التنبكتي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

539 
 

هم الخطط الرفيعة، وجعل أيامه أيام خير ،أموالا جمّة
ّ
وبالمقابل نال أفراد هذه الأسرة بفعل التعامل . 1و ولا

رة و لذا لجأ ابن قنفذ إلى تخليد مآثر الأس. واكتسبوا من جرائها ثروة ،الإيجابي القرب من السلطان الحفص ي

نفس الملاحظة تطرح حينما دوّن ابن قنفذ مصنفه أنس الفقير و عز الحقير، الحفصية في كتابه الفارسية، و 

ه يلتقي مع مصالح الدولة الحفصية، حيث لاحظ الباحثون أنّ الكتاب  ،فبالرغم من توجهه المناقبي
ّ
 أن

ّ
إلا

غلال العلم و المعرفة لأجل التفاعل مع باست ،يندرج ضمن أهداف سعى إليها ابن قنفذ مثل بقية أفراد عصره

بقدر ما تحويه  ،الجهاز الحاكم، واعتبر هذا المؤلف بالإضافة إلى المسند أو الذخير السنية أو روض القرطاس

 ،لأجل صدارتها ،لزواياهمفإنّها وجهت السلطة والفاعليات المتصلة بالتصوف إلى جلب الاهتمام ، من مآثر

 .لتظهر قوية قادرة 2كأن تتوصل بالمال الجزيل

والتي أغدقت الأرزاق  ،سواء الحفصية منها ،كما كانت أسرة ابن خلدون ترتبط بالسلطة الحاكمة

 ،حمو الثاني ازيانية حينما يصف صاحب البغية أبأو السلطة ال ،3قدّمت الأقطاع حينما التقتا بإشبيليةو 

وقار الصفات الحياء و وأشار إلى وطباع كريمة، بأنّهم كانوا ذوي أخلاق سريّة  ،ملوك بني زيانمن ومن ورائه 

وعليه فإنّ . التي توسّموا بها 4الوفاء بالعهد و العفاف و التديّن والاقتصاد في المعاش واللباس و السكنىو 

ر العالمة و الأسر قد مثلا ذلك التواصل الذي طبع العلاقة بين الأس( ابن قنفذ، ابن خلدون )النموذجين  هذين

براز مفاخر الدولة وأفرادها لأجل التمكين و إظهار إ وفالتأليف . الحاكمة، و كيف استفاد كل طرف من الآخر

وتقريب أفراد الأسر العالمة من المناصب والاحتفاء  ،كان له مقابل من طرف السلطان في إغداق المال ،القوة

بغض النظر عن الحالات النادرة التي عكرت صفوة  ،ة بعضهمابهم، ويمكن اعتباره اتفاق غير موثق في خدم

 .العلاقة من حين لآخر

تدخل ظاهرة الأسر العالمة بالمغرب الإسلامي عمومًا والأوسط  :العلم بالمغرب الوسط اتبيوت  - س

من حيث أنّ  ،الذي ساد هذا المجال، وأعطى لحركة العلوم دفعًا قويًا ،خصوصًا ضمن الملمح الثقافي الفكري 

الذي تدفق منسوبه على  ،هذه الأسر والبيوتات العريقة قد سرى في عروق دمائها فيض العلوم المختلفة

تمّ الاقتداء به و الالتفاف  ،كما شكلت هذه البيوت نسيجًا اجتماعيا متميزا. الآخرين، فترتبت عليه آثار جليلة

 .أشعت أنوارها على الأماكن التي حلت بها ،ا اعتبر بالفعل نواة لحركة علمية فكريةحوله، ممّ 

                                                           

ا لأسرته و مدينته: عبد العزيز فيلالي: و أنظر أيضا. 554الفارسية، ص : ابن قنفذ 1
ً
 .444، ص ابن قنفذ مؤرخ

منقذ و الانتصار للزاوية الملارية، مساهمة ضمن محطات في تاريخ المغرب الفكري و الديني، تنسيق محمد انس الفقير لابن : محمد فتحة 2

 .531، 511العبادي، ص ص 

 .12، ص 5بغية، ج: ابن خلدون يحيى 3

 .44، ص 5نفس المصدر، ج 4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

540 
 

 حيًا لهذه الظاهرة ببلاد المغرب، فبقدر ما كانت حركية هذا البيت على    
ً
أعطى آل ابن رشد مثالا

مستوى بلاد الأندلس ذات قيمة علمية، فإنّ تأثيراتها لم تقتصر على الأندلس فحسب، بل امتدت لتشمل 

 بن رشد الذي كان حيًا لبيت أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد اللهكان زعيم هذا ا. جميع حواضر المغرب

ورثه و  ،، و هو جدّ الرشديين1مشهورًا بالعلم و الجلالة و العدالة مثلما ذكر ابن فرحون  م،1777/هـ611سنة 

ة التأليف، المعترف له بصحة النظر وجود( م1116/هـ517ت )محمد بن أحمد بن رشد الجد ابنه أبو الوليد 

ف البيان و  زعيم
ّ
انتهت هذه الشجرة إلى أبرز علماء الأندلس محمد بن و . 2التحصيلفقهاء الأندلس الذي أل

المشاركة في علوم جمّة، ، الذي عُرف بالحفظ و (م1177/هـ575) الشهير بالحفيد المتوفى سنةأحمد بن رشد 

نهاية المقتصد، و الكليات (غاية)و  بداية المجتهد مصنف  لهو  ،الكلامالأصول و مثلما عرف بالرواية و الدراية و

 .3و مختصر المستصفى في الأصول  ،في الطب

 
ّ
 ،التحصيلوالمغرب من خلال مصنفه البيان و ر الجدّ في النشاط الفقهي ببلاد الأندلس بقدر ما أث

، فإنّ عمله على جمع فقه مالك للمرة 4أو ما يعرف بالمستخرجة من الأسمعة ،ن شرحا للعتبيةالذي تضمّ 

في . 5فقهاء المالكية عمومًاد به الأندلسيين و أفا امشروعيمثل و ابن يونس،  ثالثة بعد ابن أبي زيد القيروانيال

من خلال توجهه العقلي الذي  ،المدرسة المالكيةتطورًا آخر في الفقه و ( ه577 .ت)حين مثل ابن رشد الحفيد 

  .أثار الكثير من فقهاء المالكية مما سنبينه لاحقًا

 ،اه والعلم والنفوذ والوظائفعلى الجأسر لم يخل المغرب الأوسط من هذه البيوت، بل تنافست 

ونة و وهران و الجزائر و بجاية اشتهرت بالتأليف و الزهد، إذ في كل مدينة من المدن كتلمسان و ماز و 

العقبانيين قريين و علم و الأعمال، كأسرة المبسكرة، كانت تقوم هذه البيوت على شأن الوقسنطينة وعنابة و 

 .6بتلمسان و ابن باديس و ابن قنفذ بقسنطينة، و المنجلاتيين و المشذاليين ببجاية

                                                           

 .555الديباج، ص: ابن فرحون  1

 .521، ص5شجرة النور، ج: بن مخلوف محمد 2

 .378الديباج، ص: ؛ ابن فرحون  13، ص4112الملتمس، الهيئة المصرية العام،  بغية: الضبي 3

المستخرجة من الأسمعة مما "و " المستخرجة من الأسمعة المسموعة غالبًا من مالك بن أنس"و قد وجدت لهذا المؤلف عدة أسماء منها  4

العتبية و ضرورة تكوّن المجتمع الإسلامي : عند الشريف محمد أنظر دراسة على ذلك" و المستخرجة العتبية على الموطأ" ليس من المؤطأ

 434، ص4115، 5342، 52،مجلة التسامح مح، ع( 415-435)بالأندلس 

 .141تطور المذهب المالكي، ص: أنظر الشرحبيلي 5

ا(: عبد العزيز)، فيلالي  44،43، ص ص5تاريخ الجزائر الثقافي،ج: سعد الله: 6
ً
 .443، صابن قنفذ مؤرخ



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

541 
 

و امتد تأثيره  ،كان له بصمته على الحركة العلمية بالمغرب الأوسط ،تحدّثت المصادر عن أعرق بيت 

عن بلدتيهما بعد مقتل أبيهما ، رحلا 1الذي يعود أصلهما إلى برشكبيت إبني الإمام هو  ،إلى خارج تلمسان

أصحاب أبي عبد  لىن عالمها ابن زيتون، كما تفقها عو هناك أخذا العلم ع ،العالم إلى تلمسان ثم إلى تونس

ثم عادا إلى تلمسان على عهد أبي  ،الله بن شعيب الدكالي، و انتقلا بعدها إلى الجزائر ثم مليانة و درّسا بهما

 .2ة المسماة بهما داخل باب كشوط، و قد بقيت المدرسة في أعقابهماالذي اختط لهما المدرس ،حمو

وزيد أبو ربما كان . بلغ المشرق الذي و ذاع صيتهما   ،أبناء الإمام أبوزيد و أبو موس ى بالاجتهاد اشتهر

ا له  ،باعتراف أهل المشرق و المغرب مرتبة،عبد الرحمن أعلى 
ً
ارًا معترف

ّ
مة نظ

ّ
مثلما كان أخوه أبوموس ى علا

لخطط ايد عبد الرحمن المعروف بالفقه و وانحدر من الأخوين كل من أبي سالم ابراهيم بن أبي ز . 3بذلك

اشتهر بفتاويه في المازوينة قد ، و م1375/هـ979سنة  ، التي كانت بها وفاتهذي نزل فاسًاالو  ،المشاركةو 

 .لد أبي القضل بن الإمام العلامةو هو وا ،4المعيارو 

. 5فقد كان الشيخ الصالح أبو محمد عبد الحق بن أبي موس ى ،ا من انحدر من نسل أبي موس ىأمّ     

من  ،الذي عاصر ابن مرزوق الحفيد  ،من الشهير بأبي الفضل بن الإماممحمد بن ابراهيم بن عبد الرحعدّ و 

ا من الأئمة إماملقلصادي ا واعتبرهى ما ذكر ابن مرزوق الكفيف، ، و هو إمام و حجة علراد هذا البيتأف أجلّ 

لذا ، و 6الأدب و الشعر و الطبفي البيان والتصوف و قد كانت له مشاركةعقول، و العلم بالمفي الفقه و  البارزين

 و 
ّ

 ،لقد شكل هذا البيت بزعيميه أبي زيد وأبي موس ى مدرسة بتلمسان. 7ه ابن مريم بأعجوبة الزمانلذا حلا

اعتبرت أساسا للحركة العلمية و الفقهية بالخصوص، لى فاس وحواضر المغرب الأوسط، و امتد تأثيرها إ

ينتحلون العلم  ،الأخوين تركا خلفًا كثيرًا بأنّ  بن خلدون قد أقرّ  ىو إن كان يحي. مزجت بين المعقول و المنقول 

 كبيرًا و 
ً
صاحب  فإنّ . 8في النوازل نجابة و درسًا و نظرًاالفتيا عدد منهم مقام التدريس والعلم و و بلغ  ،صغيرا

                                                           

عرف ببني حوا، ذات  - 1  موقعها الآن ي 
ّ
برشك مدينة ساحلية تقع بين شرشال وتنس حسب تحديد الإدريس ي وغيره ، وحسب تحرياتنا فإن

 . الميناء التقليدي، وهي  قرية تقع بين الجبل والبحر القريبة من شرشال بعشرين ميلا غربا

 .524البستان، ص: ابن مريم 2

 .521،524نفس المصدر، ص: ابن مريم 3

 .21كفاية، ص:  بابا التنبكتي 4

 .524المصدر السابق، ص: ابن مريم 5

  6المصدر السابق، ص: القلصادي 

 .534الوفيات، ضمن ألف سنة من الوفيات، محمد حجي، ص: ؛ الونشريس ي312كفاية، ص: ؛ التنبكتي 421ق، صالمصدر الساب: ابن مريم 7

 . 541، ص5بغية الرواد، ج: ابن خلدون يحيى 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

542 
 

 بعده البستان صرّح 
ّ
 صاحبنا و تلميذنا الطالب الخيّ  ،عقب تلمسان –في عصره  -ه لم يبقى لهما الآن بأن

ّ
ر إلا

 . 1أبو العباس أحمد بن أبي الفضل بن إبراهيم

بل  ،لعلمي بتلمسان و المغرب الأوسطو أثرت على الواقع ا ،و من بين الأسر التي كونت مجتمع العلماء       

ذكر ابن خلدون  حيث ،الأصول العربية ي آل خلدون ذو كان  ،ل البلاد الإسلاميةامتد نفوذها و أثرها إلى كام

ذكر و . 2من أقيال العرب، وهو إلى وائل بن حجر  ،نسبهم يعود إلى حضرموت من عرب اليمن نفسه بأنّ 

تفرعت عن خالد هذا . 3جدهم الأول الذي دخل الأندلس هو خالد المعروف بخلدون بن عثمان كذلك بأنّ 

 ،مميزات، فمنهم كريب بن خلدون الثائر على الأمويينانفردوا بو  ،بأعمال أفرادها و اختص ،لدونيةالأسرة الخ

الحسن بن ، و 4م1751/ه667المتوفى سنة  للحكم باشبيلية، و عمر بن خلدون الفيلسوف الطبيب يالمتول

كان منقطعا لخدمة الأمير الحفص ي أبي هو الذي و عبد الرحمن، و  ىخلدون جدّ الخلدونيين الشقيقين يحي

و هو والد  ،تولى مكانه ابنه أبو بكر محمد بن خلدون بن خلدون الجدّ و بعد وفاة الحسن  ،زكرياء بمدينة بونه

 .5و عبد الرحمن ىالمؤرخين يحي

في اية غن في إشبيلية خلدون التي الآ  يتب" هذا البيت حينما ذكر بأنّ  ةان إلى مكانه ابن حيّ وقد نبّ  

درت هذه الأسرة نحو سبته منذ و قد انح .6"رياسة علميةالنباهة، و لم تزل أعلامه بين رياسة سلطانية و 

كانة تزل الم و مع ذلك لم. ذلك بسبب الخطر الإسباني، و م1161/ه667ثم إلى إفريقية قرابة  م،1133/هـ637

حيث حظي آل خلدون بالقرب  ،مثلما ارتبطت بالأسرة الحفصية، رياسةنفسها لهذا البيت من علم و 

 و  ،المؤانسةو 
ُ
 .7عوا الأقطاعقطِ أ

فكان منهم الوزير والقائد  ،بلاد إفريقيةأشتهرت الأسرة من قديم عهدها بإشبيليا إلى مجيئها إلى لقد 

بن  ى، و بالإضافة إلى ما ألفه كل من يحي8غوي و المؤرخ و الفيلسوفالحاجب و الفقيه و القاض ي و اللو 

                                                           

 .524المصدر السابق، ص: ابن مريم 1

 .51التعريف بابن خلدون و رحلته، ص: ابن خلدون عبدالرحمن 2

روا رجلا لعلمه ومكانته أضافوا إلى إسمه واوا ونونا، فيقولون لعمر عمرون، . 55نفس المصدر، ص: ابن خلدون  3
ّ
كان الأندلسيون إذا  وق

 .زيد زيدون، وسعد سعدون، ولخالد خلدون ول

عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تح نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، (: موفق الدين أحمد بن القاسم الخزرجي )ابن أبي أصيبعة  4

 .321بيروت، دت ص

 .و ما بعدها 432، ص5221، 5311 ،51، س21، مجلة الثقافة، عابن خلدون و عصره(: عبد الرحمن)نظر دراسة الجيلالي ا 5

 .54التعريف، ص: ابن خلدون  6

 .و ما بعدها 2، مقدمة حاجيات عبد الحميد ، ص5ج. بغية الرواد: بن خلدون يحيى: 7

 .432ابن خلدون و عصره، ص: الجيلالي عبد الرحمن 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

543 
 

فأبو  ،التصنيفسلافهم كانوا على قدر من العلم و أ ذكرت الدراسات بأنّ  ،خلدون و عبد الرحمن بن خلدون 

ف كتابًا في صناعة كتاب الدولة سماه  ،بكر الذي شغل مكان أبيه الحسن في وظيفة الإدارة المالية
ّ
أدب " أل

هذا  ، ذكر فيه إرشادات من حيث التنظيم الإداري و المالي للدولة، لكن ابن خلدون لم يذكر "الكتّاب 

الذين مارسا التأليف  يين،خلدونال و عبد الرحمن ىن الشقيقين يحيو انتهى هذا البيت إلى الأخوي ،1المصنف

  .هتمام بشؤون المجتمع و السياسةو الا  ،التدريس و الفتياو 

الذي ترك مقدمة في العمران و فنون العلوم لم يُأت  ،عبد الرحمن ابن خلدون  زعماء هذا البيتأبرز  

و هو تصنيف غاية في  ،و قد ترجم ذلك في أثناء التعريف بنفسه. بمثلها، و كوّن مدرسة لا تزال آثارها باقية

 ،والمغرب الأقص ى ،وسطحواضر المغرب الأ و  ،خصه وأسرته في إفريقيةالعلمي لشوضح فيه البعد  ،الأهمية

الذي لم يبلغ مبلغ عبدالرحمن في ذيوع الصيت والتدوين  ىأما أخوه يحي. 2مجموع الأقطار التي حلّ بهاو 

ي فقد خلف لنا في مجال التراجم والتواريخ مصنفا يُعتمد عليه في تتبع الواقع العلمي والسياس  ،المتنوع

، وهو مصنف بقدر ما "بغية الرواد في ذكر ملوك بني عبدالواد"والاجتماعي لبلاد المغرب عموما، وهو المسمى

ه يقدم لنا إفادات مهمة حول أعلام بلاد المغرب -آل بني عبد الوادي -يؤرخ للأسر الحاكمة 
ّ
م وأدواره ،فإن

 .العلمية والاجتماعية والسياسية

هي ، و 3ينالعقبانيبيت  من الأندلس إلى بلاد المغرب و من الأسر التي رافقت آل خلدون لنفس السبب         

تولوا ، فعلماء أجلاء في القضاء والتشريعاستقرت بها، نبغ منها دلسية تجيبية هاجرت إلى تلمسان و أسرة أن

قد تحدث المعاصرون لأوائل هذه الأسرة و  .4في حواضر المغرب الأقص ىو ،مناصب الإفتاء بتلمسان و بجاية

ارة في نال الصدو  ، ضيًاو قا اء البيت، إذ كان فقيهاكأول نجب( هـ111-917)عقباني ال عن سعيد بن محمد

لقضاء ل تهولاي دامتو . الفقهاء متوافرونفي وقت كان فيه  ،ببجاية أيام أبي عنان تولى قضاء الجماعةو العلم، 

 ،بالقضاء في بجاية و مراكش و سلا و وهران و هنين هذا الفقيه  ر ااشته زاةابمو و . 5مدة تزيد عن أربعين سنة

ه مارس الخطابة كذلك بجامع تلمسان
ّ
 .6فإن

                                                           

 الذي أشار إلى دراسة . مقدمة بغية الرواد: نظر في ذلك دراسة حاجياتا 1

Levi provençal : le traité d’adab. Katib D’Abu bakr b. Khaldun. Dans Arabica II. 1955 PP 280-288. 

 .التعريف بابن خلدون و رحلته غربا و شرقا: يراجع في ذلك ابن خلدون  2

 .و عقبان قرية بالأندلس 3

 .32، 33، ص ص42س، 511ع. ، مجلة الهدايةالصلات الثقافية بين تلمسان و تونس(: يحيى)بوعزيز  4

 .411الديباج، ص: أنظر ابن فرحون  5

 .544، ص5بغية الرواد، ج(: يحيى)ابن خلدون  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

544 
 

أخذ  نالآبلي الذيكإبني الإمام و ،شيوخ المدرسة التلمسانية لىتتلمذ عقد سعيد العقباني أنّ ومعلوم 

الأصلي والعقيدة شرح ابن الحاجب قام على حيث ،التصنيفالخوض في لم يعدم  كما.  1الأصول  معنه

هما كلا  اعتبر ، و 3لشريف التلمسانيل اقرين و قد عدّه البعض. 2بالإضافة إلى تفسير بعض السور  ،البرهانية

كما تناولت المصادر ابنه قاسم بن سعيد حيث أشار القلصادي إلى تتلمذه  .4بلغ درجة الاجتهاد الفقهيممن 

ه بالإمام الفقشيخنا و بركتنا، و  هعليه بلفظ
ّ
و نظرا . 5فرد بالمعقول والمنقول المن يه المرتقي درجة الاجتهادحلا

 .6صغره منذتلمسان بقضاء ال أسند إليه ولاية فقد  في هذه التخصصات، براعتهو لعلمه و فقهه 

بالإضافة إلى الجدّ سعيد  –و كان ممن نبغ في ذلك . اهتم أفراد هذه الأسرة بالقضاء و الفتيالقد 

إذ تولى قضاء  ، و هو والد محمد الحفيد ،م1639/هـ167بن قاسم بن سعيد ت أحمد  –والإبن قاسم 

 م 1696/ه117كان ابراهيم بن قاسم ت ماك .7تلمسان
ً
تتلمذ عليه الونشريس ي صاحب  ،وإمامًا قاضيًا فاضلا

قد النوازل، و مد بن قاسم بتلمسان قضاء الجماعة لمعرفته بالفقه و أحمحمد بن و اعتلى الحفيد . 8المعيار

اكتسب ذلك من خلال تتلمذه على مشايخ أسرته و بلده، كما كان للرحلة دور بارز في صقل موهبته 

  ،التصوفالقضائية، و هو الذي أثر عنه الخوض في 
ّ
وفاته سنة  سجّلو  ،يس ي بشيخناه الونشر وحلا

 . 9م1669/هـ191
ّ
وغنية الذاكر في تحفة الناظر " ف لنا هذا الفقيه مصنفا غاية في الأهمية سماه وقد خل

يحدد فيه مشروعية التغيير وكيفياته وضوابطه وآثاره على المسلم وأهل " حفظ الشعائر وتغيير المناكر

بن أحمد العقباني الذي توفي سنة  ىكما ذكر الونشريس ي شخصية عقبانية أخرى هو أبو يحي. 10الذمّة

المصادر وعليه فإنّ  .11فقهية بها أيضاالنته مكا تحدّث عنو  ،القضاء بتلمسان و أشار إلى توليه ،م1691/ه196

مثلما  ،و بالأخص قضاء الجماعة ،ودورها في مجال القضاء ،تكاد تتفق كلها على المكانة العلمية لآل العقباني

                                                           

 .511البستان، ص: ابن مريم 1

 .542كفاية، ص: ؛ التنبكتي543وفيات الونشرس ي ضمن ألف سنة من الوفيات، تح محمد حجي، ص: الونشرس ي 2

  3.سيأتي بيان أسرته ضمن بيوتات الشرف 

 .13، ص5234، 5، س1مجلة الأصالة، ع سعيد العقباني التلمساني،(: رابح)أنظر بونار  4

 .511ص. تمهيد الطالب: القلصادي 5

 .425كفاية، ص: التنبكتي 6

 .11كفاية، ص: التنبكتي 7

 .511الوفيات، ص: الونشرس ي 8

 .345كفاية، ص: ؛ التنبكتي 532المصدر السابق، ص: الونشرس ي 9

تحفة الناظر  وغنية الذاكر في حفظ الشعائر وتغيير المناكر ،تح علي الشنوفي، (: ه235محمد بن أحمد بن قاسم بن سعيد ت )العقباني   10

 .5213دمشق 

 .511نفس المصدر، ص: الونشرس ي 11



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

545 
 

رغم الاختصاص  ،مع الإقلال في مجال التأليف و التصنيف. نشاطهم في ميدان النوازل تذكر فتاويهم و 

 .الواضح في الفقه وشؤونه

، افعين، كان انتقالهم إلى تلمسان لد1نسبون إلى مقرةالم ،ومن الأسر الوافدة على تلمسان آل المقري 

أما الثاني  ،الذي كان يروم لقاء المنصور الموحديو  ،مدين شعيب في رحلته إلى تلمسان أبيمصاحبة  هماأول

ذكر ف ،صاحب النفح إلى نسب أسرتهو قد أشار . 2فهو عامل التجارة التي كانت حرفة هذه الأسرة العريقة

 كان - الجد الخامس -أحد أجداده و هو عبد الرحمن  و أنّ  ،فاس ةالذي كان قاض ي قضا ،جدّه الإمام العلامة

 .3والبركة الذي دعا له و لذريته بالفلاحو  في رحلته، مدين أبيلشيخ لصاحب الم

 صارتبل تلاشت هذه الميزة و  هذه الأسرة،بالنسبة ل ا كتب له البقاءلم يكن مفعول التجارة ممّ  و    

شرف كما ساهمت مسألة . يهالصار هذا المنحنى هو الغالب عالأسرة مهتمة بالعلم و التفقه والقضاء، و 

الشكوك التي  بالرغم منو في تقوية تواجد الأسرة على مستوى مجتمع المغرب،  لنسب القرش ي للمقريينا

إلى إثباته  -صاحب النفح -أحد ابنائها ب دفع افإنّ ذلك ممّ  ،المرتبةضمن نفي التي تتو  ،حامت حول الموضوع

بأنّ  ،المغاربة زعمهردّ على ما كان ي ،ففي تعريفه بجده محمد بن محمد بن أحمد المقري الجدّ  .بطرق شتى

 قائ الذي صرّحلفضل بن الإمام التلمساني دفاع الإمام أبو ا استند إلى، و النسب القريش ي للمقريين وهم
ً
بل ": لا

 أن . أعربت عنه الخلال الكريمةو  ،الإجازاتالمكاتبات ونطقت به الألسن و  -النسب القرش ي -صحيح 
ّ
إلا

، و ممن صرح بالقريشية في "البلدية يا سيدي أبا عبد الله تجعل القريشية في إمام المغرب أبي عبد الله وهمًا

ابن الغازي و الولي أحمد زروق، جمان، و الشيخ و ابن الأحمر في نثر ال ،حق الجدّ ابن خلدون في تاريخه

" النور البدري في التعريف بالفقيه المقري " العلامة شيخ زمانه الونشريس ي، بل ألف ابن مرزوق كتابًا سماه و 

 .4المقري  قرشية و ذلك في شرف

 أو إثباته ذلك ، و صار نفيكبيراعلى ذهنية المغاربة والنسب القرش ي مسألة الشرف تأثير لقد كان 

توظيف هذا المعلم على مستوى  مما يؤثر على واقعها و وضعها الاجتماعي و الديني، و تمّ  ،لأسرة معينة

                                                           

ال،  ينسب إليها عدد من مقرة حاضرة بالقرب من حاضرة المسيلة إلى الشرق منها،كانت ذات قيمة ونشاط في العصر الوسيط ولاتز  1

  .ه صاحب القواعد 312العلماء أبرزهم المقري الجد ت

الإمام المقري سيرته  (:محمد)؛ أبو الأجفان 541إعلام الفكر و أركان الثقافة بالمغرب العربي، ص(: محمد الفاضل)أنظر بن عاشور  2

 .، ص4114ماي -، أفريل5344: ربيع أول  43، س5، مجلة الهداية، عمراحل حياتهو 

 . 413، ص3نفح الطيب، ج: المقري  3

 .413، ص5نفح، ج: اثبت ذلك كله المقري في نفحه، أنظر المقري  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

546 
 

الخوض في المسألة بشكل جدي قد  و لذا يلاحظ أنّ . قامت كيانات و دول على أساسهحيث  ،السياسة بنجاح

 .1و تطول حوله النقاشات لأمد بعيد من الزمن ،تكثر فيه الكتابات

حيث تشير النصوص  ،سر عالمة أخرى تقائها و اقترابها من ألكما ازدادت أهمية آل المقري من خلال ا

م بين المقريين و المرازقة، إذ كان أبو عبد الله الجدّ خالا للشيخ إلى ذلك التقارب الحاصل على مستوى الدّ 

ه علامة حيث يشير إليه أبو عبد الله في أثناء حدي ،محمد بن أحمد بن مرزوق 
ّ
ثه عن أبي عبد الله المقري، بأن

 
ّ
أم الجدّ أحمد هي بنت الفقيه العلامة محمد بن  أنّ  باعتبار ، 2ه من أخوال أبيهمحقق و قاضٍ عدل و أن

 . 3مرزوق المعروف بالكفيف

وكان عمدة هذا البيت الإمام المشار إليه بالاجتهاد و الحفظ محمد بن محمد بن أحمد بن أبي بكر  

مارس التصنيف  قدو  ،الجدل و المنطقفي  والبارعو المشارك في الأصلين، الفقيه المفسر المعروف ب ،المقري 

جة ممن وصل در  عتبر و  ،بعلو القدر و الشهرة( الجد)له ابن مرزوق الخطيب  أقرّ . 4الشعر و الفقه و التصوفو 

علماء على إثرها فالتقى  ،جل الحجالرحلة لأ  مارسكما . 5التزييف بين الأقوالوالتخيير و  ،الاجتهاد المذهبي

 و  ،المشرق بالحجاز ودمشق
ُ
و قد أشارت الدراسات إلى أثر رحلاته على مستوى  الدراية،رف له بالفضل و اعت

ج العلوم العقلية و أثر ذلك على مستوى مناه ،(الحجاز و الشاممصر و ) ربط الأسانيد المغربية بالمشرقية

و يجعله  ،ه الأمير أبو عنان المرينيإلى بلاد المغرب ليقربّ المقري  بعدها عاد و   .6الشرعية و الأدبية ببلاد المغربو 

 ،ارة إلى الأندلسو عمد إلى تعيينه قاضيًا على فاس مدّة من الزمن، ثم كلفه بالسف ،ضمن خاصة قومه

باعتبار سوء التفاهم بين الأمير المريني والعالم المقري، لكن  ،يحاول الاستقرار بهاو  ،الفرصةالفقيه ليغتنم 

الأمير أبا عنان ضغط لإرجاعه إلى فاس، فكان له ذلك، وشارك في الجيش المريني لإخماد الثورات، و كانت 

  .7م1359/هـ957وفاته بتلمسان سنة 

 مقريً  قدّم (هـ957. ت)إلى المقري الجدّ  بالإضافةو 
ً
ا
ً
ا آخر هو ابن عم المقري الجد صاحب البغية عالم

ه بالفقيه القاض ي، و قد تولى قضاء تلمسان زمن يحي
ّ
وكان  ،بن خلدون  ىالمسمى أبا الحسن المقري الذي حلا

                                                           

  .راجع عنوان الفقهاء الشرفاء، و الموضوع سنبيّنه لاحقا، أنظر الباب الرابع   1

 .12، ص4المعيار، ج: الونشريس ي 2

 .434، ص3أزهار الرياض، ج: أنظر المقري  3

 .443المصدر السابق، ص: مابن مري 4

ه يختار من الأقوال ويرد ويبطل منها ما يراه غير صواب. 441كفاية، ص: التنبكتي  5
ّ
تاج العروس، مادة : أنظر الزبيدي. والتزييف والتخيير ان

 . 354،ص44زيف، ج

 .544-541، ص5223، 54، س44مجلة المؤرخ العربي، ع العلاقات الثقافية،: أبودياك 6

 .و ما بعدها 412، ص 3نفح الطيب، ج:  المقري  7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

547 
 

ا آخر في إطار آل المقري . 1يقرنه بسلفه الصالح
ً
و هو الشيخ سعيد بن أحمد المقري  ،مثلما ذكرت التراجم شيخ

اهتم  .2و هو حفيد حفيد محمد بن مرزوق  ،م1671/هـ1711ان حيًا سنة م و قد ك1511/هـ711المولود سنة 

منهم ابن أخيه أحمد بن محمد  ،أخذ عنه جيلٌ من الطلبة ، و علوم شتى منقولها و معقولهاهذا العالم ب

عامًا، كما ( 66)ن يو أربع يضا منصب القضاء بتلمسان لمدة ستالمقري صاحب نفح الطيب، و قد تولى أ

 . 3اء و لا تعلم سنة وفاتهفتالإ مارس 

وممن بقيت آثاره العلمية إلى يومنا من آل المقري أحمد بن محمد بن أحمد المالكي الأشعري صاحب 

بها ولدت أنا و أبي " أة بقوله على أنه تلمساني المولد و النشو  ،يب، و قد نصّ على نسبه و مولدهنفح الط

ذكرت و  .4"م1671/هـ1777بيبة إلى فاس سنة تسع و ألف الشجدي، و قرأت و نشأت إلى أن ارتحلت في زمن و 

 لا ريب أنّ ازل، و توليه الخطابه والفتوى والإمامة بجامع القرويين، و النو المصادر حفظه و استحضاره للفقه و 

له ار القاض ي عياض، و بوأزهار الرياض في أخ ،الشيخ خليلحيث يذكر له مختصر  ،أكثر ما عرف به التصنيف

بالإضافة إلى مصنفات أخرى كان أهمها نفح . 5"ة في عقائد أهل السنةإضاءة الدجنّ "لعقائد سماه نظم في ا

شهد له بالعلم أحد ن و كان مم. 6الطيب من غصن الأندلس الرطيب و ذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب

ه بالحافظ النحرير الذي ،(ون الفك)معاصريه 
ّ
وجه من فاس إلى درّة وقته، وذكر خر أفصح زمانه و  ،حلا

 .7إقامته بمصروسفره إلى المشرق لأجل الحج و  ،رالجزائ

                                                           

 .545، ص5بغية الرواد، ج: بن خلدون يحيى 1

 .511، ص4اعلام الفكر، ج: بوعزيز يحيى 2

 .141الإكليل و التاج، ص: القادري  3

 .2/434ج:  النفح 4

وهي منظومة في بيان الحكم وأقسامه، والحث على النظر العقلي في العقائد وبيان الصفات ورؤية الله وصفات النبوة وما يجوز ولا يجوز  5

 :في حق الأنبياء وبيان المعجزات وغيرها من الأحكام المتعلقة بالعقيدة ، وتبدأ المنظومة بالبيت القائل

 المالكي الأشعري  يقول أحمد الفقير المقري    المغربي

 الحمد لله الذي توحيده     أجل ما اعتنى به عبيده

ة في عقائد ه ، سماها رائحة الجنة شرح إض5534قام بشرح المنظومة العقدية هذه الشيخ عبدالغني بن إسماعيل النابلس ي ت 
ّ
اءة الدّجن

  .المعرفة الدولية للنشر والتوزيع ، الجزائر  ،4155ط تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية، ، وتم نشر الرسالة ضمن تظاهرة أهل السنة

 ,وجل المصنفات المنسوبة إلى هذا العلامة المقري هي مطبوعة يمكن الرجوع إليها. 514،514الإكليل و التاج، ص ص : القادري  6

د الله، دار الغرب الإسلامي، بيروت، منشور الهداية في كشف حال من ادعى العلم والولاية، تحقيق أبو القاسم سع: عبد الكريم الفكون  7

المقرى التلمساني و التواصل بين المغرب و المشرق، : و أنظر دراسة في شخصه و رحلته عند  ابتسام مرهون الصفار. 444، ص 5223، 5ط

 .514-541،  بيروت، ص4114، 5344، 4، س55،54مجلة الذخائر، ع



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

548 
 

لقد اهتم أسلاف هذه الأسرة العريقة بالتجارة و توارثوها، و لكن لأسباب الفتن و تواليها، لم يستمر 

لى أن ، إ1لذا لم يزل حالهم في النقصانو  ،هم لم يسلموا من جور السلاطينأبناؤهم في تثمير ما ورثوا، كما أنّ 

 و . تلاشت تجارتهم وخمدت فيها مساعيهم
ّ
 أثر يضيف صاحب الأزهار بأن

ّ
نعمه أتخذ  ه لم يدرك من ذلك إلا

و يسترزق من أهل  ،كان يدرس من خلالهاالتي  ،كتبالما ورثه خزانة كبيرة من  ةومن جمل. فضولها عيشا

 .2البلد أعلى أساسها

ما فكانت أسرة نموذجًا من حيث التنوع ب النسب القرش ي، شرفالمال و العلم و  ون المقري لقد جمع

ورها الفاعل ا يظهر دممّ  ،إفتاءً قضاء و و تأليفًا تدريسا و  ،الفاس ي ماديًا و معنويًاأفادت به المجتمع التلمساني و 

 .السلطة ببلاد المغرب عمومًاعلى مستوى المجتمع و 

 و زمانًا و ميدانًا علميمكن اعتبار أسرة المرازقة كأكبر عائلة علمية كما   
ً
. يًاشغلت بلاد المغرب مجالا

 ،الأندلس و المشرق كما جاب أفرادها ببلاد المغرب و هـ إلى نهاية العصر الوسيط،6فهي تمتد منذ أواخر القرن 

و لم  ،الفروعفي المعقول والمنقول و الأصول و  اباع أفرادها واضح صار ات علمية زاخرة، و و تركوا بها بصم

و قد قدم لنا . خارج المذهبمجال الاجتهاد في المذهب و  همبعض لامس بل ،التقليدمنحى ب زعماء البيت كتفي

 
ّ
من  -ابن مرزوق -ه لم يتوثق كتاب المناقب المرزوقية ثروة هائلة في التعريف بهذه العائلة، و مع إقراره بأن

يستند في ذلك إلى المؤرخ  هو  و  -م 17/هـ5الذي كان أواخر القرن  ،النسب فيما قبل جده مرزوق العجيس ي

ا هذا -3ابن القطان
ً
ه يذكر بأنّ مرزوق

ّ
من  ،ورد على تلمسان مع أخويه خلوف و معافى من القيروان ،فإن

ـ، و كانوا يعرفون بأبناء الحاج أو م1796/ه661أيام يوسف بن تاشفين سنة وهذا  ،4"ويسلات"منطقة تسمى 

الحراثة بالبادية، وقد اشتغل هؤلاء بالفلاحة و و  عجيسة من زناتة، وهم ينحدرون من قبيلة. 5أولاد الحاج

 . 6ابتنى مرزوق دارًا بتلمسان بالموضع المسمى مرس ى الطلبة

د حينما تحدث عن محم ،مكانه هذه الأسرةمبرزا جمع ابن مريم في عبارة أما عن قيمة البيت فقد 

وصلاح كأبيه و جده وجدّ  لم و دراية، و دين و ولايةفذكر بأنّ بيته بيت ع، (هـ911-هـ917)بن أحمد بن محمد 

                                                           

 .41، ص1أزهار الرياض، ج: المقري  1

 .نفس المصدر و الجزء و الصفحة: المقري  2

 .533، 531المناقب المرزوقية، ص: ابن مرزوق  3

اشار الوزان إلى جبل وسلات في اثناء حديثه عن القيروان، ووضح بأن وسلات المنطقة الجبلية، تبعد عن القيروان في حدود إثنى عشر   4

جلب من ميلان، ونبّه على وجود الآثار الرومانية بهذا الجبل، كما تحدث ع ن قيمته بالنسبة للقيروان، من حيث أن المدينة مصدر مائها ي 

 .21، ص 4المصدر السابق، ج: راجع الوزان. هذا الجبل، المتوافر على العيون العذبة، والأرض المغروسة بشجر الخروب

 .533نفس المصدر، ص: ابن مرزوق  5

 .414المصدر السابق، ص: ؛ ابن مريم 533نفس المصدر، ص: ابن مرزوق  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

549 
 

المعروف بالكفيف،  كولديه محمد و أحمد و حفيده الإمام النظار الحفيد بن مرزوق و ولده حفيدهو  ،أبيه

و هي تشبه إلى حدّ ما أسرة المقري الوافدة على . 1حفيد حفيده المعروف بالخطيب و هو آخر فقهائهمو 

 .2تصوفأهل صلاح و أفرادها  أنّ على و  ،الأولياءواشتغالها بخدمة العلماء و ،تلمسان

 للولي المشهور و كان ابنه  ،م11/ هـ 5س ي إلى تلمسان في القرن هاجر مرزوق العجي   
ً
 أبيأبو بكر خليلا

في  وكان ممن برز . 3بقيت الأسرة مرتبطة بالولي الصالح منذ ذلك الوقتقد ، و (هـ575-517)مدين شعيب 

و كانت وفاته سنة  م،1331/هـ617بي بكر بن مرزوق المولود سنة بدايات هذه الأسرة محمد بن أ

كرامات من له  ة، لماتصوفهاء المفقاشتغاله بالحديث،واعتبر من البالصلاح، و  عُرف م، 1111/هـ611

و هو الذي قال عنه ابن مرزوق صاحب المناقب . 4نجباء عصرهأخذ العلم عن  ،مكاشفاتو 

و مرتفع بهمته الكبيرة عن زينة الدنيا  ،متجرد لطريق الآخرة ،وكان لي سلف صالح(: " م1669/هـ911ت)

بنت  ،جدته و هي أم محمد بن محمد بأنّها تسمى زينبهذا، أشار إلى  في أثناء ذكر مناقب جدّهو. 5"الفانية

. الصلحاء الذين اشتغلوا بالفقه والحديث أحدوهو  ،الشيخ الصالح أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الدلابلي

بن محمد بن عصفور صاحب الإمام أبي  ىقد لازم محمد هذا علماء عصره كالإمام الحافظ ابن زكريا يحيو 

هو والد الخطيب الرئيس و  ( م1361/هـ961. ت)ر أحمد الأول أبو العباس مثلما تذكر المصاد .6بكر بن العربي

صد يقو  ،كان مجاب الدعوةو  ،أخذ عن ابني الإماموهو الذي  ،بالورع و الزهد و قد ذكروا بأنه اشتهر . الجد

كرت، و 7الحسن الصغير و ذ الفقه عن عالم العصر أبأخو . قبره الزوار للتبرك
ُ
  .8هـ961وفاته بمكة حاجًا سنة  ذ

ي أم هو  ،إلى عائلة تلمسانية كبيرة أخرى أبو العباس خديجة بنت أبي الحسن التنس ي المنسوب وتزوج   .8هـ961

أخذها فحسب، بل عالمة لم يكن على مستوى العلوم و ، مما يعني أن التواصل بين الأسر ال9أم صاحب المسند

                                                           

 .411؛ التنبكتي، كفاية، ص 414المصدر السابق، ص: انظر ابن مريم 1

 .543أعلام الفكر، ص: انظر دراسة ذلك عند  بن عاشور محمد الفاضل 2

 .53المسند الصحيح، ص: ابن مرزوق  3

 .414المصدر السابق، ص: ابن مريم ؛ 553، ص5بغية، ج(: يحيى) ابن خلدون  4

مع الملاحظة أن الكثير من الكتابات أهملت بعض المرازقة أو أخلطت فيما بينهم مما يبعث على الحذر في نسبة بعض أعمال أفراد هذه 

 لذلك. الأسرة إلى آخرين
ً
تحقيق  جنى الجنتين في شرف : و ما بعدها ؛ دراسة محمد فيروج 44، ص4أعلام الفكر، ج: بوعزيز يحيى. أنظر مثالا

 .إلى ما بعدها 54الليلتين لابن مرزوق الخطيب ص ص

 .531المناقب، ص(: الرئيس)ابن مرزوق  5

 .534نفس المصدر، ص 6

كر له تقييد   7
 
هو أبو الحسن علي بن محمد بن عبدالحق الزويلي الشيخ الهمام الجامع بين العلم والعمل،اهتم بالفتوى وحل المشكلات، ذ

ر ف بمحاربته للبدع ووقع بينه وبين 5452/ه352لى المدوّنة وعلى التهذيب والرسالة ، وكانت وفاته سنة ع
م، وليس هو ذلك الفقيه الذي ع 

 .412،ص5المرجع السابق،ج: أنظر محمد بن محمد مخلوف.مخالفيه ومنهم محمد بن يوسف السنوس ي مساجلات

 .41المصدر السابق، ص: مريم ؛ ابن 551ص 5بغية، ج(: يحيى)  ابن خلدون   8

 .51مقدمة ماريا خسوس بغيرا، ص. المسند: ابن مرزوق  9



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

550 
 

كان سليل ( هـ911. ت)الرئيس و الجد ابن مرزوق بل كان على مستوى الاختلاط الجنس ي أيضا، و أنّ الخطيب 

بن محمد بن أبي بكر  ذكر أبناء محمدالمقري إلى شهاب الدين وقد سبق . أسرتين عالمتين المرازقة و التنسيين

 .1وذكرهما بالحاجين الفاضلين ،إبنيه أبي عبدالله محمد وأبي العباس أحمد حين اشار إلى

الرئيس من أبرز ما أنجبت هذه الأسرة، حيث تذكره المصادر تعد شخصية ابن الخطيب الجد و             

ه كان 2بالفقيه و المحدث و الرواية و الرحالة
ّ
إذ وفرت له الرحلة  ،طريقة واضحة في الحديث صاحب، و أن

 ق فرصة تلقى العلوم من مصادره، و نحو المشر 
ّ
ن من إيجاد مكانة له ضمن السند الحديثي العالي التمك

ه  ،المشرق إلى  -بعد عزله  -من بجاية  م1397/هـ997يذكر صاحب البستان رحلته سنة ف. 3بالمشرق 
ّ
على أن

اء المالكي إلى أنّ القضره العلمي فترشح لرتبة التدريس و ية ثم ارتحل إلى القاهرة، و عرف قددخل الإسكندر 

 . على ذلك4 م1317/هـ911توفي سنة 

 ،قربّه ملوك بني مرين حيث ،السلطانجد و بين الخطيب ال ذلك عن العلاقةصادر كو تحدثت الم

 
ّ
السلطة عة العلاقة بين المرازقة عموما و طبي يعني أنّ ما ، وهو 5ه السلطان الأشرف الوظائف العلميةمثلما ولا

كانت سببا في بلورة هذه الأسرة كـأسرة نافذة اجتماعيا و علميا،  ،الحاكمة باختلاف أقطارها و أسرها أيضا

قية العالمة، كأهمّ حلقة في سلسلة الأسرة المرزو ( هـ911. ت)ابن مرزوق الخطيب الجدّ  وبقدر ما أمكن اعتبار 

التي كان و  ،الأثبات قد مكنت دارس ي التاريخ من ثاني شخصية في هذه السلسلة الذهبيةتب الطبقات وفإنّ ك

وض المغرب و المشرق الإسلامي، عموم حو  ،لعلمية على مستوى تلمسان و فاسلها باع كبير في تطوير الحركة ا

حينما ( م1637/ هـ 161ت) لشهير بالحفيدحدثنا الونشريس ي في وفياته عن محمد بن أحمد بن مرزوق ا حيث

  ،سماه بشيخ شيوخنا
ّ
  ،ه بالإمام الراويةو حلا

ّ
 6ه كان قاض ي الجماعة في تلمسانو ذكر بأن

ّ
ه ، لكن أكثر من حلا

الإمام العلامة "بـ حينما وصفه  أحمد بابا، النشاط الذي قام به هو التنبكتيلى العلوم التي جمعها و بالنظر إ

م المعقول إما ،حامل لواء السنة ،المسند الأصولي الفروعي ،ر المحدثالمفس ،المصنف الزاهد ،الحافظ

 .7"الشريعةوالحقيقة و  ،والمنقول 

                                                           

 .34، ص4أزهار الرياض، ج:  المقري   1

 .ضمن ألف سنة من الوفيات 542الوفيات، ص: الونشريس ي 2

 .21ابن قنفذ، شرف الطالب، ضمن ألف سنة من الوفيات، ص 3

ا بارزًا في سنة وفاته بين القائلين سنة مع الملا . 412المصدر السابق، ص: ابن مريم 4
ً
أنظر . هـ 325و القائلين بـ  324حظة أن هناك خلاف

 .412البستان، ص: و ابن مريم 542الوفيات ص: الونشريس ي

 .514، ص5بغية، ج: ابن خلدون يحيى 5

 .535الوفيات، ضمن ألف سنة من الوفيات، ص: الونشريس ي 6

 .425كفاية، ص: التنبكتي 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

551 
 

ما ينمّ و 
ّ
حول شخصية ما مارست بالفعل تلك  ،عن دراسة واقعية معلوم أنّ فنّ التحلية إن

 ميولاتهتدل على روائز الإمام و  ،المواصفات، و اكتسبتها عن جدارة، و تحلت بها فكانت صفات ملازمة

اهتماماته، وتنوع علومه و  ،أهل عصره بعطائه والناظر لتحلية ابن مرزوق الحفيد، يتجلى له اعتراف. وأحواله

 .ذلك عن ملامح المدرسة التلمسانية من خلال الحفيد مثلما ينمّ 

 بعد تتلمذه على مشايخ عصره، إذ  
ّ
صادر مشيخته تذكر الم ولم يكن الحفيد ليصل هذه الرتبة إلا

العقباني و عبد الله سعيد و  ،وناصر الدين الإسحاقي ،المتنوعة المشارب والتخصصات، فإبراهيم المصمودي

و ابن خلدون، كل هؤلاء كانت لهم بصماتهم على توجهات  ،و ابن قنفذ ،و ابن عرفه ،الشريف التلمساني

والتي  م1391/هـ997لحج كرفيق لابن عرفة سنة كما ساهمت رحلته إلى المشرق لأجل ا. 1واضحة الحفيد

هذه خلال و قد تمكن من . 2خذ عنهمالأ في لقاء مشيخة مكة و المدينة و  م1616/هـ117كررها سنة 

وتزويد الحركة الثقافية بتلمسان و مجموع الحواضر  ،المجالسات و الرحلات من تكوين شخصيته العلمية

 .3تمثل في تلك المصنفات المفيدة نظمًا و نثرًا، رصدتها المصادر و تأثر بها الطلاب ،المغربية بإنتاج علمي متنوع

لها مجموعة من الأدعية، مثلما كانت لها ، ى أنّ أمه كانت كذلك من الصالحاتوقد نبّه التنبكتي عل

فإنّ  ،ل دور في إظهارهالبيت المرزوقي بمثل ما كان للرجا و هو ما يعطي دلالة على أنّ . 4دراية بعلم تعبير الرؤيا

 أنّ هذا الجانب الذي يضم شريحة من المجتمع الفاعل 
ّ
المرأة المرزوقية لم تقل عطاءً و علمًا عن ذكرانها، إلا

تطلها يد الباحثين بالتنقيب  حيث لمالتي يجب تسليط الضوء عليها، و  ،عبر الزمن يظل الزاوية المظلمة

 في القليل اليسير الذي  ،والتحليل
ّ
 .يحتاج بدوره إلى مزيد من العنايةإلا

محمد  ،الحفيدلمرزوقية ذات الأهمية بعد الجد و و كان ثالث شخصية علمية في سلسلة الأسرة ا

  ،(م1675-1611/هـ771-116)السابع المعروف بالكفيف 
ّ
ه تلميذه الونشريس ي بالفقيه الحافظ والذي حلا

دة الموطأ و العمالذي درس عليه البخاري و مسلم و  (هـ161. ت)أبرز شيوخه والده الحفيد كان . 5الخطيب

أبي الفضل ابن إبراهيم بن أبي زيد بن الإمام،  لىومختصر المنتهى لابن الحاجب والألفية، مثلما درس ذلك ع

و أخذ أيضا عن عبد الرحمن الثعالبي و محمد بن أبي القاسم المشذالي، بل ذكرت المصادر أن من أبرز 

                                                           

 .13،11مرزوق، المسند، ص صابن  1

 .513توشيح الدبياج، ص:  أنظر القرافي 2

 .423، 424ثبت البلوي، ص ص: مجموع مؤلفاته في ميادين العلوم و شتى الفنون عند البلوي  3

 .423نفس المصدر، ص: التنبكتي 4

 .513الوفيات، ص: الونشريس ي 5

 .313كفاية، ص: التنبكتي  



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

552 
 

جميع  الذي أجازه ،ظ شيخ الإسلام أبو الفضل أحمد بن حجر الشافعي العسقلانيشيوخه المحدث الحاف

بدوره عن السنوس ي و ابن والذي أخذ ، وف بحفيد الحفيدوممن أخذ عنه ابنه أحمد الثالث المعر .  1كتابه

 .2مدرسة تلمسان اميزع ،زكري 

و  ،و دوره قي قضاء حوائجهم ،مشاركته للمجتمع البلوي ذكر إمامًا خطيبًا ومدرسًا، و الكفيف وكان  

 
ّ
حفيده و ، كما كان لابن مرزوق الحفيد ابن بنته حفصة 3للصالحين لا يخالط الظلمة امُحِبً  ،ه كان ذا سمتأن

ه حاز 1511/هـ 711الخطيب الذي كان حيا سنة  هو محمد الثامن ،أيضا
ّ
قصب السبق  م، ذكرت المصادر أن

ولم ينقطع نسل هذه الأسرة .  4(هـ 771.ت)مشايخه خاله الكفيف في الحديث و الرواية، و قد كان من بين 

مريم العالم الفقيه التلمساني سعيد بن  وافرة إلى زمن بعيد، حيث ذكر ابنالعالمة، بل بقيت بركتها العلمية 

 ، وأشار إلى عنايتهو أنه حفيد حفيد محمد بن مرزوق  ،الذي ينتسب إلى هذه الأسرة ىأحمد بن أبي يحي

 . 5م1673/هـ1711سنة  كانت وفاتهوقد  ،قه والأصول الفالقرآن و  بعلوم

  ،وهكذا مثل المرازقة أسرة علمية فريدة      
ّ
 ،رت بشكل واضح على سير الحركة العلمية والفقهية بتلمسانأث

مت نماذج ذات أهمية بتلمسان بقيت إلى زمن قريب تمثل القيمة العلمية لهذه وقدّ  ومجموع حواضر المغرب،

ذات كفاءة  ،المغرب الأوسط بيوتات أخرى تحضر بتلمسان و  ،وفضلا عن هذه الأسر الكبيرة السابقة. حاضرةال

 باس بن محمدمحمد بن الع)توارثت هذا الشأن و حفظته، ومن هؤلاء بيت ابن العباس التلمساني  ،علمية

 الماي أثنى عليه القلصادي في رحلته و والذ ،(م1316/هـ919بن عيس ى العبادي ت
ّ
ه صاحب زوني في نوازله، وحلا

ه كان  ،تفنن المحصلالمالبستان بالإمام العالم المحقق 
ّ
بالجملة هو من كبار شأن الفتوى، و  يقوم علىوأن

 .6و ابن صعد و غيرهم( هـ 771.ت)الكفيف بن مرزوق و ( هـ715.ت)عنه الحافظ التنس ي  علماء تلمسان أخذ

فإنّ ابنه محمد المتوفي سنة  ،مثلوا المدرسة التلمسانيةو بمثل ما أخذ عنه هؤلاء العلماء الذين 

وصار أحد تلامذة تلاميذ أبيه، وبذلك اكتملت سلسلة الأخذ عن الوالد عبر  ،قد أخذ عنهم م1516/هـ717

ابن زكري، ي و الكفيف ابن مرزوق والتنس ي و تلامذته، حيث لازم محمد بن محمد بن العباس الإمام السنوس 

كان من علماء و  ،هـ، و قد عُرِف بالفقه والنحو717د إلى تلمسان حيث توفي سنة و عا ،ثم رحل إلى فاس

                                                           

 .442المصدر السابق، ص: ؛ ابن مريم 411صالمصدر السابق، : البلوي  1

 م5152/ه241من المقدر أن وفاته كانت في حدود سنة . 13المصدر السابق، ص: ابن مريم 2

 .333المصدر السابق، ص: البلوي  3

 .315نفس المصدر، ص: التنبكتي 4

 .532المصدر السابق، ص: ابن مريم 5

 .422المصدر السابق، ص: ابن مريم 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

553 
 

هـ الفقيه العالم الإمام المشارك 17للعلم، حيث نبغ منه بعد القرن و بقي هذا البيت محمودًا حاملا . 1تلمسان

ر العبادي صاحب الميولات الصوفية محمد بن العباس الصغير، و هو يعتبر حفيد ابن العباس الكبي

 كان  و  ،و ألفية بن مالك ،بن أبي زيدو رسالة ا ،اهتم هذا الحفيد بمختصر ابن الحاجب الفرعي. التلمساني

 .2بعلم الفرائض و الحساب لكبير  ا تمامهالا  ظهر يُ 

 ،زعيمه أحمد بن عبد الرحمنو  سانية المتأخرة بيت ابن زاغو وتذكر المصادر من البيوتات التلم    

، تلامذته أبو الحسن القلصادي كان منوالذي ، (م1661/هـ165ت)ن زاغو المغراوي التلمساني بالشهير با

الفقيه الإمام المصنف المدرس العالم بالتفسير و الحديث و ــبفيصفه  ،في مشيخته هذا الأخير  ذكرهي حيث

ابن مريم  وأشار الفهم المستقيم، سخة في التصوف مع الذوق السليم و الأصول و المنطق، و قد كان له قدم را

ا،  و قد ورثه في مكانته. 3العديد من التصانيف في مجالات شتىإلى 
ً
 مارسكما ابنه محمد وكان فقيها عالم

 .4(م1666/هـ167سنة )، سنوات قليلة بعد أبيه وكانت وفاته بعد قدومه من هناك ،الرحلة نحو الشرق 

 ،بتلمسان من خلال عالمها محمد بن يوسف السنوس ي وشكلت العائلة السنوسية حضورًا مميزًا  

ا يضفي ، ممّ 5على ما ذكر تلميذه الملالي ،إلى الحسن بن علي بن أبي طالب( أم أبيه)المنسوب من جهة جدته 

وقد ذكر صاحب البستان أنّ أبا . الذي بات علامة مميزة في العصر الوسيط ،على الأسرة الشرف الكريم

 ذكر بو  ،الأستاذيةلشهير بالصلاح والزهد والعلم وا ،وب السنوس يمحمد هو يوسف أبو يعق
ّ
ه كان محققا أن

او 
ً
نصر  ،أخذ عن علماء عصر أبيه،ابنه محمدًا مثلما( عقوب السنوس يعن أبي ي)قد أخذ عنه و . 6مقرئ

 .7و الولي الحسن أبركان ،الزواوي 

لتوحيد حيث اهتم كثيرًا بعلم اكما ضلعه في علوم شتى عقلية ونقلية، اشتهر محمد بن يوسف بت     

فأجمل أحواله وسيرته وفوائده  ،كتب في مناقبه تلميذه أبو عبد الله الملالي. 8فيه ينتخصصالمرواد الصار أحد 

سِيّة في المناقب السنوسية"اه المواهب وفوائده في تأليف سمّ  وقد اختصره ابن مريم في ثلاث كراسات  ،"القُد 

                                                           

 .314كفاية، ص: هـ أنظر 241، و ذكر التنبكتي بأنه كان حيًا بعد سنة 442المصدر السابق، ص: ابن مريم 1

 .434المصدر السابق، ص: ابن مريم 2

 .14 14نفس المصدر، ص ص: ابن مريم 3

 .354كفاية، ص: التنبكتي 4

 .451المصدر نفسه، ص : ابن مريم 5

 .451نفس المصدر، ص : ابن مريم 6

 .331، صكفاية: التنبكتي 7

 .453نفس المصدر، ص : ابن مريم 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

554 
 

محمد بن يوسف عرف ولقد  .1يس حينما ترجم لمحمد بن يوسف السنو  ،انذكر جزءً منه في كتابه البست

 ،الوسطى و شرحهاو  ،الكبرى وشرحهاالعقيدة فيها صنّف التي  ،دالعقائالمتعلقة بخصوصًا  ،بتآليفه الغزيرة

 .2ليف و شروح و مختصراتآا، و له في أبواب العلم الأخرى تو صغرى الصغرى و شرحه ،الصغرى و شرحهاو 

كما يحضر في إثراء هذا البيت أخو محمد بن يوسف من جهة أمه و المعروف بعلي بن محمد  

ه و الفقيه المتقن والعالم المتفنن،  ،بالشيخ الحافظوالذي وصفه صاحب البستان  ،التالوتي الأنصاري 
ّ
وأن

 و  .كان شيخا صالحا
ُ
حيث  من لتوادّ والتواصل،ابين الأخوين كانت في غاية التراجم بأنّ العلاقة العلمية  ظهر ت

فروع ابن الحاجب، وقد حينما اشتغل التالوتي بالرسالة و  ،أخذهما عن بعضهما في الفقه على وجه التحديد

 .3م1677/هـ175لتالوتي قبل أخيه محمدًا سنة توفي ا

 حيث يذكر  ،و تحضر في كتاب المناقب المرزوقية بعض الأسر العالمة التي أثرت أو تأثرت بالمرازقة

الموسوم بأبي العيش  ،(م1113/هـ611محمد بن محمد بن أبي بكر ت)ه صاحب المناقب صديق جد

ف أبو . الذي اهتم بشرح أسماء الله الحسنى هو و  ،المعروف بالصلاح و العلم و الزهد ، و 4الخزرجي
ّ
و قد خل

 فصيحًا له نفوذ في  كانوالذي  ،هو أبو زيد عبد الرحمن الخطيب و الإمام بالجامع الأعظم ،العيش ولدًا
ً
ا
ً
عالم

إذ تولى الخطابة بعد  ،البيت لا يزال معمورًا بمثل هؤلاء وقد ذكر ابن مرزوق بأنّ  .5علم الوثائق و الشروط

ابنه، وأضاف بأنّ  ىثم يحي ،ثم عثمان بن محمد الأكبر ،ثم محمد ابنه ،ثم عبد الرحيم ،أبي زيد ابنه محمدًا

 ،بن محمد بن عبد الرحيم بن محمد بن عبد الرحيم ىعقب خيارهم أبو زكرياء يحي -في عصره-لهم الآن 

و ذكر بأنّ له نباهة في الخطابة بالجامع الأعظم من البلد الجديد من المدينة البيضاء . صاحب الرحلة و الحج

( 
ً
قة الودية قد كانت السّمة البارزة بين أسرتي المرازقة و آل العلاالتواصل العلمي و  ويظهر أنّ . 6(يقصد فاسا

 .أبي العيش الخزرجي من الجدّ إلى الحفيد

ر من بين الأسر وقد أفادنا ابن مريم بأسر عالمة أخرى على مستوى تلمسان و الحواضر المجاورة لها، فذك       

تتلمذ  قدالذي كان فقيها ورعًا، و  ،(داتالسا أبو )بن محمد المديوني  ىتزعم هذا البيت يحيحيث  ،آل المديوني

امتد العلم في خذ عنه الفقه والأصول والبيان والمنطق، و أحين  ،إمام العصر محمد بن يوسف السنوس ي لىع

                                                           

 .و ما بعدها 451نفس المصدر، ص : ابن مريم 1

 . 421، ص5شجرة، ج: ابن مخلوف محمد 2

 .414كفاية، ص: ؛ التنبكتي 522المصدر السابق، ص : ابن مريم 3

 .444نيل الابتهاج، ص: أنظر التنبكتي. هو محمد بن أبي زيد عبد الرحيم بن محمد بن أبي العيش الخزرجي الاشبيلي الأصل 4

 .521، 523المناقب المرزوقية، ص ص: ابن مرزوق  5

 .521المناقب، ص: ابن مرزوق  6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

555 
 

و قد . 1واعتبر من الأئمة ذوي الصلاح و الولاية ،وكانت سمته الفقه ،(م1566/هـ757 ت)بيته إلى ابنه محمد 

ا، وحجة ايضا، الذي اهتم بالفقه  ،المديوني ىيحيمحمد بن محمد بن  ورثهم في هذا المنحى
ً
وكان مدرسًا حافظ

 ،اهتم بمختصري ابن الحاجب و خليل جمع بين المعقول والمنقول، و  هذا الاخير  أنّ بذكر ابن مريم وقد  .نظارًا

 .2م1596/هـ711كانت سنة  التي وفاته، ثمّ ذكر اء العلماءجماعة من الفقه -بدوره  -و تخرج عليه 

ه  ،أشار البلوي إلى العلامة أبي عبد الله بن صعد الأنصاري صاحب التصانيف و 
ّ
والذي أخذ عن جل

، و ذكر القرافي الفقيه المحدث الصالح أحمد بن 3من العلماء كان أبرزهم خاله أبو عبد الله محمد بن الحباك

ف  ، و الذيم1369/هـ961الحسين بن سعيد المديوني ت
ّ
وصل إلى مرتبة قاض ي الجماعة بتلمسان، و قد خل

كما انحدر محمد بن الحسن بن مخلوف الراشدي . 4حفيدًا هو محمد بن أبي مرزوق الموصوف بالعلامة

المعروف بأبركان و الموصوف بالعلم و الحفظ من أسرة عالمة كان زعيمها الوالد الشيخ الشهير بالولاية و العلم 

أي أنها مزجت بين  ،جلّ هذه الأسر كانت تشتهر بصفات الفقه والعلم و الزهد و الورع و. 5الحسن بن مخلوف

 .التوجه الروحي و هي سمة العصر و العطاء الفقهي العلمي

 ىيشير الونشريس ي في وفياته إلى صاحب النوازل يحي ، حيناختصت بالفقه و القضاءأخرى  تبرز أسر و   

  ،بن موس ى  المغيلي الذي تولى قضاء مازونة
ً
وذكر التنبكتي بأنّ الونشريس ي قد استمد   .6و عتبره فقيها فاضلا

اضيا كذلك لمازونة ، وقد كان والده موس ى بن عيس ى قم1697/ه 113و كانت وفاته سنة ،منه في نوازله أيضا

 ، ف7اختص بالتوثيقالذي التحقيق، وهو اهتم بالدرس و 
ّ
أهل ائق في تدريب الناش ئ من القضاء و الر ف كتاب أل

بن موس ى كان من طبقة العلماء الذين يُعتد في الأخذ  ىأهل الوثائق، ويظهر من خلال التحري بأنّ جد يحيو 

 مهما في القضاء- كما اهتمت أسرة عالمة أخرى بالوثائق. 8عنهم
ً
حيث تحدث ابن مرزوق  -التي كانت فصلا

فوذ نو بصر  وصاحب ،ذكره بالقاض ي العدلفي ،صاحب المسند عن أبي عبد الله محمد بن منصور القرش ي

                                                           

 .423، 431المصدر السابق، ص ص: ابن مريم 1

 .411نفس المصدر، ص: ابن مريم 2

 .353ص: ثبت البلوي : البلوي  3

 .32توشيح الديباج، ص: القرافي 4

 .512نفس المصدر، ص: القرافي 5

 .511الوفيات، ص: الونشريس ي 6

ـ علم الوثائق قديم النشأة يسمى ايضا علم الشروط والسجلات وهو من فروع علم الإنشاء من حيث اعتبار لفظه وفرع من علم الفقه  7

كيفية سوق الأحكام الشرعية المتعلقة بالمعاملات في الرقاع والدفاتر ليحتج بها عند الحاجة إليها، راجع طاش  من حيث محتواه، يبحث عن 

 .322، ص5223، 5مفتاح السعادة ومصباح السيادة، تح علي دحروج، مكتبة لبنان ناشرون، ط(: أحمد بن مصطفى)كبري زاده 

 .324كفاية، ص: التنبكتي 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

556 
 

ق نسبه فأرجعه إلىبالأحكام والوثائق، و 
ّ
 الذي قامو  ،قد خلف ولدًا هو أبو علي منصور و عقبة بن نافع،  قد وث

 .1خلفهما مبارك إلى زمن بعيد يضا إلى بقاءيشير أالعلماء، و صنف و كان من  ،على الخطابة بدوره

خارج المجال المذكور إلى هذه الأسر هاجرت  لكن و  ،أخرى للعلم منبتها المغرب الوسط ورٌ تبرز دُ        

ونبغ منها علماء أجلاء،  ،تهتم بالفقه و القضاء و الفتياهذه البيوتات ، وكانت إلى ذلكنتيجة ظروف دفعتها 

بجامعها، وقد  ةخطابالو ، الذين تولوا هناك إمامة الزيتونةنحو تونس كآل الرّصاع  تمن هاجر  هذه الأسر  من

هم و كان أبرز أعلام .2من نصيبها قضاء الجماعة والإفتاء بتونس وصار  ،لإقراء و الفقهل أيضاوتصدى أفرادها 

بن عرفة و بته لا يعرف بمصاحالذي و  ،هـ176محمد بن قاسم أبو عبد الله الرصًاع المتوفى سنة هم أعلام

 من كرائم عائلات الأنصار بتلمسانبفضل علمهم وخدمتهم للأولياء والفقهاء آل الرصاع  صار وقد .  3البرزلي

قام على ترصيع جامع حيث  ،الترصيعبراعة في الصناعة و بال مشهورانجارًا  جدهموهذا منذ كان  وتونس،

ا عظيمابذلك فنالت العائلة  ،الغوثو هو ما شفع له أن يُدفن بجوار أبي مدين  ،العباد
ً
و قد برع عدد . شرف

  .4حينما هاجر أوائل الأسرة إليها ،من أفرادها بتونس وقربهم أمراؤها

. أنجبت علماء غاية في الفهم والنجابة، و ومن الأسر من هاجرت نحو المغرب الأقص ى في زمن مبكر

حيث  ،يقدم لنا أحمد الونشريس ي تفصيلا لأصولهو أهل بيته  ،5عطية الونشريس ي ففي أثناء التعريف بابن

عطية الذي ارتحل عن بلده ونشريس إلى المغرب زمن السلطان أبي يعقوب يوسف  تحدث عن الجدّ 

أكبرهم عثمان  ،أقبل في آخر حياته على طلب الآخرة، وكان له أولاد نجباء ،الموحدي، وقد كان فارسًا شجاعًا

فقهاء، وكان صاروا كلهم و  ،أبو علي و عبد الله و الحسن و يونس و إبراهيممن الأبناء بدوره الذي كان له 

 ،وقد سمي بابن رشد لحفظه كتابه ،أبرزهم صاحب الترجمة الفقيه القاض ي الحسن أحد المفتين بفاس

 .6الحسن المريني أبيوتولى القضاء زمن 

  نحي ،اشتغلت بعض البيوتات بالقضاء فقطو 
ّ
وتوارثوها كما تتوارث  ،د أفرادها هذه المهمةتقل

 إلى المغرب أفراده ثم عاد ،فقد حدثنا الغبريني عن بيت جزائري هاجر أهله إلى الأندلس لأجل القضاء. السلطة

. ت)بن حجاج بن يوسف الجزائري في حديثه عن عبد الله فالأوسط متمسكين بنفس المهمة، 

                                                           

 .531ص المناقب،: ابن مرزوق  1

 .415المصدر السابق، ص:  القرافي 2

 .134، ص5الحلل السندسية، ج: ؛ السراج 414المصدر السابق، ص: ابن مريم 3

 .كما شملت مقدمة المؤلف نبذة عن حياة هذه الأسرة الكريمة بتونس. 53الفهرست ، ص: الرصاع: 4

 .553كفاية، ص: القاض ي الحسن بن عثمان بن عطية أبو علي، أنظر ترجمته عند التنبكتي 5

 .53112رقم  5،4ورقة ( خ ح)مخطوط ضمن مجموع، الخزانة الحسنة : نظر في ذلك التعريف بابن عطية الونشريس ي و أهل بيتها 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

557 
 

ثم انتقل إلى بجاية قاضيًا  ،ى قضاء الجزائرو قد تول ،أباه كان ذا فضل وعلم يذكر بأنّ  (م1357/هـ957

 من عقار له بالجزائرولكنه كان لا  ،و بها تولى القضاء ،ته به، ثم دخل الأندلسوطالت مدّ  ،كذلك
ّ
،  يأكل إلا

أبو و . لرحمن قاض ي قسنطينة و الجزائرهم أبو زيد عبد او  ،لفه خمسة من الأبناء كلهم سادةحينما توفي خو 

قضاء  يتولمو أبو محمد عبد الواحد فقيه و خطيب بجامع الموحدين و  ،أكثر تخصصًا عبد الله الذي كان

أما أبو العباس فكان من الصلحاء بعض كور بجاية ثم قضاء النكحة، و بجاية، و أبو علي عمر تولى قضاء 

 . 1الفضلاء اشتغل بنفسه

ن محمد القسنطيني ب ومنهم قاسمأيضا، تحدثت المصادر عن بعض البيوت التي توارثت القضاء و 

، كان مفتي الأنام و رئيس الفقهاء، وحجة عصره، 2، المكنى أبا القاسم و أبا الفضلم1666/هـ169.الوشتاتي ت

كانت له مع  هو الذيو  ،تولى قضاء الجماعة بتونسكما . يةلوالنق يةلالعقدراسة العلوم ب مهاماشتهر باهت

وحينما قتل الوشتاتي سنة . لهواقعة حيث رام قت -ة شارح الرسال -العلامة أحمد بن عمر القلشاني 

صرية سنة بالمدرسة المنتأيضا كما تولى التدريس  ،تولى القضاء بدله ابنه أحمد أبو العباس م،1666/هـ169

 .3عامًا (61 )لم يتجاوز الواحد والاربعين  عمرهو  م،1667/ه 166سنة شابا وكانت وفاته  م،1655ـ/ه151

حاضرة  بعض الحواضر المحسوبة اليوم على المغرب الأوسط ببيوت العلم، ومنها اشتهرتكما   

متوافرًا إلى  أسرتهم بقي مجدو  ،والعلمآل القنفذ الجاه  واشارك ، والذين  بالبادسيينقسنطينة التي عرفت 

، زارها العبدري حينما ، هـ9إذ يعود ذكر أحد أفرادها كأبرز عالم بقسنطينة إلى أواخر القرن  ،زمن متأخر

ذكره من شيوخ العلم و  ،حسن بن بلقاسم أبو علي بن باديسال عند دخوله إليها إلى أحد زعمائه، وهو فأشار

 
ّ
و لا فن من فنون المعارف سوى الشيخ  ،لم ير من ينتمي إلى طلب العلم"ه بقسنطينة، و أدلى بملاحظاته بأن

صاحب فقه أيضا  اعتبرهو ، 4"أخذ عن والده هو الذيو  ،(ه919ت)أبي علي حسن بن بلقاسم بن باديس

 . 5وقارالة و همّ بال ووصفهومسائل 
ّ
و سأله عن ابن الفكون أبو علي  ،وجلس إليه ،ه إلتقاه أثناء رحلتهو ذكر أن

                                                           

 .451، 451عنوان الدراية، ص ص: أنظر الغبريني 1

: ؛ السراج 542فهرست الرصاع، ص: ؛ الرصاع 55، ص 4نيل، ج :أنظر التنبكتي. فا كبيرًا في التسمية بين المصادرلوحظ بأن هناك اختلا  2

 .122، ص5المصدر السابق، ج

 .المصادر السابقة في ترجمته راجع 3

حسين في وقت ذكره العبدري و مع التنبيه على أن أحمد بابا يذكر اسمه . 513، ص5نيل، ج: ؛ التنبكتي 44، 44رحلة، ص ص: العبدري  4

 .باسم حسن

مع الملاحظة أن السراج يخلط بين . 122، ص 5المصدر السابق، ج: ؛ السراج 44، 44تحقيق محمد الفاس ي، ص. الرحلة المغربية: العبدري  5

 .للمقارنة 122، ص5نفس المصدر ج: شخصيتين، أنظر السراج



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

558 
 

مع الملاحظة أن العبدري يبدي . 1توثيق قصيدته الشهيرة بغرض ،الحسن بن علي بن محمد القسنطيني

حينما يتعرض للواقع الثقافي العلمي لحواضر المغرب  ،ا قبلها أثناء رحلتهتحامله تجاه هذه الحاضرة وم

 ليلةرغم حواضر المغرب الأوسط، بينكر وجود أئمة وفقهاء ، فالأوسط
ّ
ه كان لا يمكث قي الحاصرة إلا

ّ
 أن

. بعيدة عمّا وصف الآخرونوالصدرها في هذا الشأن أا يستدعي الحذر تجاه الأحكام السلبية التي ، ممّ ليلتينأو 

و إن كان في مجال وصف الواقع  . ، حيث أحكامه صارت علامة يعرف بها مصنّفه الرحلة المغربية أو الحجازية

   .الجغرافي والطبيعي قد استحسن المقام

بلغا مرتبة رائدة على مستوى حاضرة  م،16/هـ1في منتصف القرن من هذا البيت برز عالمان لقد          

وهو الذي  ،كان أولهما الحسن بن خلف بن حسن بن أبي القاسم بن ميمون بن باديس القيس ي. نطينةقس

 
ّ
كما أشار   - 2م1311/ه916وفاته سنة  ذكر الذي و  ،ه ابن قنفذ بشيخنا القاض ي العدل والخطيب الحاجحلا

ه بالأ لم اهذا العإلى والد 
ّ
ابن قنفذ  التلميذحدد  قدو   - 3فيها ةشاركوالم بالعلوم ، وذكر عنايتهفاضلالب وحلا

 ب ، وذكرم 1379/هـ 976بعام   الحسن بن خلف مولد 4صاحب الفارسية والأنس
ّ
ه جمع بين الرواية أن

أخذ عن البجائيين كمحمد بن محمد بن و قد  .مثلما جمع بين طريقتي الإفريقيين والمشرقيين ،الدرايةو 

 1361-1199/ هـ  967-656)عبد السلام قاض ي الجماعة غريون، وعن الإفريقيين كقاض ي الجماعة محمد بن 

مثلما كانت له رحلة مغربية أيضًا،  ،لقي به أعلامًا كثيرة ، حيثنحو الحجاز تهذكر التنبكتي رحل كما. 5(م

 . وكانت وفاته بقسنطينة

مة الثاني، وهو و أشارت المصادر إلى 
ّ
 ة، هو من جهة ثاني هو ابن عمّ  ة الأول من جهة ابن خال العلا

/ ه919م والمتوفى سنة1371/هـ971 عامد و ولالم  ، الشيخ الفقيه القاض ي و المحدث حسن بن أبي القاسم

 أنّ  ،بلغ من العلم شأنًا عظيمًا هذا الأخير الذي. 6م 1315
ً
غلبة الانقباض عليه وملازمته نفسه قد فوت  إلا

بارعا في في الفقه و  اتخصصكان م حيث.  7العلم الش يء الكثيرفرصة على معاصريه من مشايخ وطلبة 

  هأخذ هذا العلم الإخير الذي  ،8الحديثب الماالقضاء و ع
ّ
ة أمثال ابن غريون البجائي و ابن عبد على مشايخ جل

                                                           

  .نظر الصفحة الموالية القصيدة مشهورة في ذكر بلاد المغرب وحواضرها أ  1

 .552كفاية، ص: التنبكتي 2

 .533، ص5النيل، ج: التنبكتي 3

 .413شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 4

 .13الفارسية، ص: ابن قنفذ 5

 .534، ص5نيل، ج: ؛ التنبكتي 552،552كفاية، ص ص: ؛ التنبكتي 23شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 6

 .413شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 7

 .413ص: نفس المصدر 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

559 
 

ه أدرك في . 1عبد الرفيع القاض ي، و ناصر الدين المشذالي وغيرهم
ّ
وقد أكد التنبكتي في نقله عن ابن القنفذ بأن

 .ا يبرز مكانة هذا العالم منذ صغره، ممّ 2العلمية ما لم يدركه غيره في سنهحداثة سنه من المعارف 

م حينما كما نلاحظ أنّ العبدري 
م
ل   -يذكر هذا العم

ّ
ه أبو علي حسن بن القاسم بن باديس  الذي يظهر أن

م باسم لاالمصادر الأخرى تذكر العم  فإنّ  -4م1117/هـ611سنة  3إلتقاه في أثناء رحلته التي بدأها من حاحا

، و نفس التسمية ذكرها التنبكتي في ترجمته للحسن بن أبي القاسم 5الحسين بن بلقاسم بن باديس أبو علي

 .6بن باديس أبو علي

امتد  قدو  ،ومهما يكن فإنّ أسرة الباديسيين كان لها شأن في الحياة العلمية لحاضرة قسنطينة 

بقيت و  ،من فاعليات قسنطينة النافذة علميًا واجتماعيا وسياسيًا تعتبر ا إنّهاتأثيرها إلى حواضر أخرى، بل 

وقد دفع هذا بالبعض إلى عتبار شيوخ البيت الباديس ي من ذوي الاجتهاد، . أخرة جدًاإلى قرون متكذلك 

بعدما استند إلى تصنيف الونشريس ي وهو يقسم الفقهاء إلى مقلدين  -فصنّفهم ضمن الفقهاء المجتهدين

المنضوين تحت طائفة جيل النهضة الثالث للمدرسة المالكية خلال النصف الثاني من القرن  -ومجتهدين 

 . 7السابع، وطيلة القرن الثامن، والذين  تصحّ لهم الفتوى داخل المذهب

م حج إليها الناس لأخذ العل ،و تحضر في السياق عائلة ابن الفكون القسنطينية كأعرق أسرة عالمة 

و لقائه مع عالمها أبي علي حسن بن بلقاسم بن  ،يذكر العبدري في رحلته دخوله قسنطينة، حيث عن زعمائها

  ،(ابن الفكون )باديس، و الذي سأله عن الأديب أبي علي حسن بن علي بن محمد القسنطيني 
ّ
ه لقيه فأخبر بأن

فلم يجد  ،الشهيرة هو طفل صغير، و لم يحفظ له مولدًا و لا وفاة، و قد كان العبدري يروم رواية قصيدتهو 

و هو موجود  إلى ابن البدري بن مردنيشابن الفكون ، و هي قصيدة كتب بها ذلكدها دون فقيّ  ،راوية

 وأنّ له ،و قد ذكر الغبريني بأنّ لهذا الشيخ الفقيه الكاتب الأديب المؤرخ نظم غزير و نثر كثير. 8بقسنطينة

                                                           

 .11الفارسية، ص: ابن قنفذ 1

 .534، ص5نيل، ج: التنبكتي 2

حاحا، منطقة واسعة عرّفها الوزان بالواقع في إقليم مراكش غربا وتطل على البحر المحيط وتقع إلى جنوبه إقليم السوس ، وذكر وعورة  3

السكان والحيوان وأنواع النبات، وكل ذلك بالمغرب الاقص ى حاليا، أنظر   المنطقة  وطابعها الصخري ، كما أشار إلى مدنها المتعددة  وإلى

 .وما بعدها   21، ص 5المصدر السابق، ج: الوزان

 .44المصدر السابق، ص: العبدري  4

 .551كفاية، ص: التنبكتي 5

 .552،552كفاية، ص ص: ؛ التنبكتي 23شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 6

البيت الباديس ي مسيرة علم ودين : بيت ابن باديس في العصر الوسيط، مساهمة ضمن  محرر عبدالعزيز  فيلالي(: الطاهر )راجع بونابي   7

 .ففيه تفصيل لقيمة هذا البيت ودوره العلمي والاجتماعي. 32، 54وسياسةص

 .44المصدر السابق، ص : العبدري  8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

560 
 

رحلة نظمها في سفره من قسنطينة إلى مراكش
 :مطلعهاالتي كان يريد روايتها العبدري و نفس القصيدة  و هي ،1

 قل للسّري بن السّري                                    
 
لا

 
حي   أ ي  ر 

 
 أبي البدر الجواد الأ

الي                                   ع 
 
نى السّيادة و الم ع  ا م  ي 

 
دى أ

 
ر  الن د  دى ب 

 
ر  الن ح   و يا ب 

                                  
ً
ي جلالا د 

ب 
 
ك  الم ق 

ا و بح  لي ّ  أم  ب  ع 
س  ن  ح  ز ت م  ا قد ح   و  م 

 ين  و ما ب                                   
 
ين ن ذ  ي و ب   يّ ض   ر   و ما أوتيت من خلق   مام  ك م 

                               
 
ي من رميو ليس سوى  سهام غنج لقد رمت العيون اد 

 
ؤ

 
 ف

ار  قلبي من س                                
 
ك ن ب  س  ح 

 
يرف تي ع 

 
ع  عيني من أ م   2و حسبك د 

فذكر منها المتأخرين ومنهم جد والده أبو  ،وقد أشار صاحب منشور الهداية إلى هذه الأسرة العريقة العالمة

وله حاشية عليها  ،الذي اعتبره من العلماء المتقنين، إذ كان قائما على المدونة ،بن محمد الفكون  ىزكرياء يحي

ولد )أن توجد عند غيره، وقد تصدر الإفتاء زمن المشيخة الأكابر ، ثم ذكر ولده  قلّ  ،نها نوازل ووقائعضمّ 

كما  ،للتفسير ، وتولى جامع البلاط بتونس بالإمامة وتصدىوالذي كان قاضيا بقسنطينة ،قاسم العمّ ( جده

محمد عبدالكريم بن  الصالح أبو الوالد أبو صاحب المنشور عن الجدّ  ثتحدو  .3فاق أهل عصره في المعقول 

 فه بالقائم على الإقراء والتدريسفوص ،الفكون 
ّ
 جادّة، مواقف لهجع إليه في النوازل والأحكام، و يُر  كان ه، وأن

  ،عبد الله محمد اهذا أب خلف الجدّ  وقد. م1561/ه795برزت أيام الفتنة بقسنطينة سنة 
ّ
ى الذي تول

ف آخر سمّ 
ّ
والذي  ،اه علياالخطبة والإمامة بالجامع الأعظم، وكان فقيها صوفيا مفتيا في المسائل، مثلما خل

ه وصلحاء أهل زمانه، بالإضافة إلى والد صاحب المنشور والمؤلف نفسه
ّ
 .  4كان من البل

، وقد مثله الفقيه القاض ي أبو العباس أحمد بن الخطيب ببجاية ل بيت بنيني عن أوّ وتحدث الغبري 

وعدم  أبي القاسم عبدالرحمن بن عثمان التميمي، والذي وُصِف بالصلابة في الأحكام مع قلة المبالاة بالحكام

ه كان قريبا من بني عبد المؤمن الموحدي ،، وذكر توليه القضاء بمراكشالاكتراث بهم
ّ
 هأجروا علي الذين ،وأن

هذا البيت التميمي  وبالفعل فإنّ   . 5له عقبا لايزال متوافرا وله قيمة جراية خاصة، ويضيف بأنّ  بدورهم

                                                           

 .424عنوان، ص : الغبريني 1

مليانة رها خير دار ثم بجاية والجزائر و والقصيدة يبدأ فيها بحاضرة ميلة التي اعتب. 41، 43المصدر السابق، ص ص: القصيدة عند العبدري  2

 و تنس فمازونة و وهران و تلمسان ثم وجدة ثم رباط تازة ففاس و مكناس ثم سلا و أخيرا ينتهي إلى مراكش و قد أنهى قصيدته بقوله

ا و غربًا                     
ً
ني الهوى شرق م  س 

 
ق

 
 فيا للمشرقيّ  المغربيّ               ت

ي                     ص  
 
لب  بأرض الشرق عان                 و جسم  حلّ بالغرب الق

 
 فلي ق

و يهيم غربًا                    د 
 
ي  فهذا بالغ ش   ا بالع 

ً
 وذاك يهيم شرق

دًا                   ج   هوى و و 
 

ت في  و لولا الله م 
 
طف  خ

 
م لله من ل

 
 و ك

 .35،34منشور الهداية، صص (: عبدالكريم)الفكون   3

 .14إلى ص 33راجع نفس المصدر من ص    4

  .454المصدر السابق، ص : الغبريني   5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

561 
 

على القضاء، فكان أيضا استمر في ولده أبومحمد عبدالله بن أحمد بن أبي القاسم التميمي، والذي استمر 

ه و  ،ي، وأجازه أبو طاهر السلفيأخذ عن أبي محمد عبدالحق الإشبيل. ضلااقاضيا عادلا ووليا للدين ف
ّ
ذكر بأن

ويظهر أنّ  .1م1317/ه917سنة  اتهوف توكان ،واهتم بالرحلة العلمية ،تولى القضاء في كل من سبتة وبلنسية

ظهر تقلده المناصب مثلما يُ  ،هذا البيت العربي قد كان من البيوتات الوافدة على بجاية اختص بالقضاء

 .واختصاصهم في هذا الشأن ،لقيمة العلمية لأفرادهل بالنظراالعليا في حواضر شتى 

 
ّ
فقهاء اليين كبيت له نفوذه على فتوى بالمغرب الأوسط، حيث تصدر هذا البيت كما يبرز دور المشذ

الفقيه المحصّل أبو علي منصور بن أحمد بن  ومن هؤلاء الذين تقلدوا هذه الرتبة كان ، درجة الاجتهاد وابلغ

  .2الشورىوصار من أهل الفتيا و  ،و العربيةالذي كانت له مشاركة في علم المنطق  ،عبد الحق المشذالي

المتأخرين جمع بين معرفة الفقه كان أبو علي ناصر الدين محصلا للأصلين على طريقتي القدامى و  

 ،"جتهادقد وصل شيخنا أبو علي درجة الا : " قال عنه ابن مرزوق الجد. 3الأصول و الأحكام و المنطق و الجدلو

ه أطلع على مذاهب الأئمة خ. 4و قد سمع ذلك من شيوخ عصره كابن المسفر
ّ
صوصا و قال عنه التجيبي أن

 هذهنب ، واشتهرو كان يحرر و يقرر ويمهد، ويرجح و يزيف. القيام بتفسيره و نصرتهالمالكي، و انفرد بمعرفته و 

 ،المصادر رحلته نحو المشرق مع أبيه صغيرًا كما تذكر . 5فهمثقوب في الو للأحكام، صحة استنباط و  ،قوي ال

لزم فيها العز بن عبد  ،هناك بالمشرق نيفًا وعشرين عامًاإقامته مصر، ودامت وإقامته بالشام و 

يمكن اعتبار هذا الفقيه المجتهد من و  .6م1161/هـ657و ذلك في حدود  ،و انتفع به ،راكثي (ه667.ت)السلام

المغرب الأوسط، كما تبرز شخصيته ميل المغاربة إلى كية ببجاية و ها المدرسة المالة التي قامت عليالركائز الهامّ 

إدخاله لمصنف ابن الحاجب، و تتلمذه عن الفقيه  له الأثر الفقهي البالغ من خلال كانو . الاجتهاد و التحرر 

و كانت  ،ر المغربوقد امتدت آثار ناصر الدين إلى جميع حواض. الشافعي العز بن عبد السلام صاحب البراهين

 .7م1331/هـ931وفاته سنة 

                                                           

 .453نفسه ،   1

 .431توشيح، ص: القرافي 2

 .411، ص4نيل، ج: التنبكتي 3

 .413، ص4ج. نيل 4

 .413، ص4ج. نيل 5

 .413، ص4نيل، ج: ؛ التنبكتي 33جمع وتحقيق محمد حجي، ص: ضمن ألف سنة من الوفيات: شرف الطالب: ابن قنفذ 6

 .454، ص5المرجع السابق، ج: محمد مخلوف 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

562 
 

 
ّ
الفقيه عمران بن موس ى المشذالي أبو  ،صهر أبي علي ناصر الدين المشدالياليين  و نبغ من المشذ

ذكره ابن . 1الإمام الفقيه المحصل الأصولي البجائي الأصلالمعروف ب، م1191/هـ 697موس ى المولود سنة 

ر  من بجا وقد .2الذين اشتهروا بالزهد و الولاية ،من كبار الفقهاء العاملين خلدون 
م
ية زمن الحصار إلى ف

 ،فصار مدرسًا للحديث بها والفقه والأصلين ،قربه أبوتاشفين حينما استدعاه إلى تلمسانالجزائر، و 

أراد السلطان أبو الحسن المريني أن يستخلصه وقد . 3بالإضافة إلى النحو و المنطق و الجدل و الفرائض

، فلم يأنس به أبو م1365/هـ965لكن الوفاة أدركت العالم أبا موس ى عمران سنة،جعله من علماء حضرتهوي

ممّا ( أبوتاشفين الزياني، وأبو الحسن المريني)السلاطين  و لعل هذا الحرص من .4و لا علماء الحضرة ،الحسن

حينما عملوا على  ،العلماء في السلاطينلات التي كانت بين العلماء و السلاطين، و مدى تأثير الصّ  يفسر طبيعة

 ،تقريبهم و إجراء الجرايات عليهم، و في المقابل كان العلماء يضفون نوعا من الشرعية على أعمال هؤلاء

وسائط فاعلة في التواصل الاجتماعي بالنسبة ( الفقهاء) ، باعتبارهمالرعيةشؤون وتسهيل مهمتهم في تسيير 

 .للحكام

. ت)وهو محمد بن أبي القاسم  ،ةبارز ترك آثارًا جمّ  اليّ ذعالم مش و تتحدث المصادر عن

د ،(م1661/هـ166
ّ
برزت قيمته العلمية وقد . 5المفتي ببجاية في زمانه صار و  ،الجامع الأعظم ةباخط والذي تقل

يعتبر . 6"أتريد أنّ تكون مثل أبي عبد الله المشدالي: "حتى صار مضرب المثل في مجتمعه فيقال ،والاجتماعية

 -الابن و الوالد  -إذ التقيا  ،كان زعيمه والده أبو القاسم بن محمد بن عبد الصمد ،سليل بيتهذا العلامة 

ة من الأئمة في بجاية وتونس أمثال . الابن عن الوالد في مشيخة واحدة، مثلما أخذ
ّ
ل
ُ
و تخرّج عليه أبناؤه و ث

 تأثير محمد بن أبي القاسم أيضا و برز . 7البرزلي
ّ
فه على مستوى التصنيف، إذ عمل على تكميل فيما خل

وتتبع ما في البيان  تعليق الوانوغي على البرادعي، و استدرك ما صرح به ابن عرفة في مختصره بعدم وجوده،

 و  ،والتحصيل
ّ
أخذ عنه ابن ، فير مدرسته حواضر المغرب الوسطبلغ تأث وقد .8به على مسائل ابن الحاجبرت

                                                           

 . 553وفيات الونشريس ي، ص 1

 .545، ص5بغية، ج: ابن خلدون يحيى 2

 .534توشيح، ص: القرافي 3

 .412المسند، ص: ابن مرزوق  4

 .531وفيات الونشريس ي، ص 5

 .343كفاية، ص: التنبكتي 6

 .113، ص5المصدر السابق، ج: ؛ السراج 555كفاية، ص: التنبكتي 7

 . 441، ص4نيل، ج: أنظر التنبكتي 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

563 
 

و وصفه  ،كما أشار صاحب التوشيح إلى أخ شقيق لمحمد بن أبي القاسم .1الحفيد وابن مرزوق  ،الشاط

 بالفقيه من آل الم
ّ
 .2م1655/هـ157كانت سنة التي وفاته  أشار إلىو  ،اليينشذ

      
ّ
ي اشتغل بأنواع العلوم النقلية اليين محمد بن محمد بن أبي القاسم الذوممن نبغ من المشذ

أعجوبة الزمان في الحفظ والذكاء و  ،و هو أحد أذكياء العالم ،و مشايخ بلدهالعقلية، أخذ عن والده و 

الأصول حيث قرأ بها الفقه و ،رحل إلى مصروخارج بلده حينما  ،برزت قيمته العلمية في بلده ببجاية. 3الفهمو 

إلى تلمسان للقاء مشيخة الحاضرة أمثال ابن  م،1639/هـ167الكلام و النحو، كما رحل سنة الأصول و و

و قد كان يحضر حلقة ابن مرزوق فتعجب هذا . زوق الحفيد و قاسم العقباني و أبي الفضل بن الإماممر 

و هو ما يظهر تطور المدرسة البجائية بالمقارنة مع المدرسة التلمسانية في . 4الأخير لفطنته و ذكائه و حسن أدائه

 .في مجال التعليم و طريقة تلقي العلوم

حيث برز منهم  ،5عن المشذاليين الذين ينتسبون في مجموعهم إلى زواوةو لا يقل المنجلاتيون شأنًا 

ة من الفقهاء أمثال علي بن عثمان المنجلات
 
س ي، و تتلمذ عليه الذي أخذ عن عبد الرحمن الوغلي ،يجِل

 شهادته على هذا الفقيه، ف الثعالبيسجّل  وقدالثعالبي حينما رحل هذا الأخير إلى بجاية لأجل التفقه، 
ّ
ه حلا

وكان من أبرز من ورث العلم في هذا البيت عن علي بن عثمان ابنه المنصور أبو علي .  6بالشيخ الإمام الحافظ

ي نال و هو الذ. م1669/هـ 157قد كان حيًا في حدود سنة اصرًا لأبي عبد الله المشذالي، و علي الذي كان مع

ال فقيها، وعلامّة حُجّة، و فتاويه لا تز  إذ كان إمامًا ،حواضر المغرب الأوسطالشهرة في الفتوى ببجاية و 

كما يبرز من بيوتات منجلاته محمد بن يعقوب بن يوسف . 7مدونة في مصنفي المازونية و المعيارمعتمدة و 

ا لمسائل الفروع و ( م1337/هـ937ت)أبو عبد الله المنجلاتي  الزواوي المكنى
ً
بفضل تولى و  ،فقيهاالذي كان حافظ

 قضاء بجاية، و تذذلك 
ّ
ه كان صديقًا لناصر الدين مشذالي، و قد ورث علمه عن والده يعقوب كر المصادر بأن

  ،8بن يوسف
ّ
باعتباره سليل المدرسة البجائية التي كانت تزخر  ،من الفقهكبير ه كان على قسط الذي يظهر أن

                                                           

 .نفس المصدر و الجزء و الصفحة: التنبكتي 1

 .411توشيح، ص: القرافي 2

 .113، 114، ص ص5المصدر السابق، ج: السراج 3

 .114، ص ص5نفسه ، ج  4

دور قبيلة زواوة في المغرب، : راجع في شان هذه القبيلة ودورها ببلاد المغرب الأوسط خصوص رسالة دكتوراه للدكتور، خلفات مفتاح  5

 . 4155-4151، سنة ، 4أطروحة دكتوراه العلوم، إشراف عبدالعزيز فيلالي، جامعة الجزائر

 .413كفاية، ص: التنبكتي 6

 .455، ص4نيل، ج: التنبكتي 7

 .31، ص4نيل، ج: التنبكتي 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

564 
 

ة
ّ
 ،يعقوب أبي يوسفمن الابن أيضا تكوّن هذا البيت  و . من الفقهاء ذوي النفوذ العلمي في هذا العصر بجل

 و الذي كان فقيها معظمًا خيرًا 
ً
 .1في ذلك أبيه و جده مقتفيا آثار  فاضلا

و هو أبو الروح عيس ى  ،أشارت المصادر إلى شخصية عالمة بارزة تنتمي إلى منجلاته الزواوية البجائية و 

  ،بن مسعود المنجلاتي
ّ
 ،أثر بها على الحركة الفقهية ببلاد المغرب وحتى الأندلس ،ه كان ذا كفاءةوالذي يظهر أن

ثم  ،ثم رحل إلى الإسكندرية ،تفقه ببجاية على علمائها حيث الرحلة،عامل ي شهدها بفعل توباقي البقاع ال

يعلم الناس بجامع الأزهر،  ، وصار بالقاهرةبعدها استقر و ثم رجع إلى الإسكندرية  ،قابس و بها تولى القضاء

كانت له و ، 2التصنيفإلى مصر فأقام على التدريس و  ثم عاد ،ولى قضاء دمشق لسنتين و نابلس مثلهاكما ت

كانت له اليد الطولى ، مثلما قه و الحديث والمناقب والقصص والأخبارمصنفات عدّة ذات أهمية في مجال الف

 ،الشاميةالديار المصرية و رياسة الفتوى ب الفرائض، و قد انتهت إليهعلم الفقه والأصول والعربية و  في

وهذا ما يبرز القيمة العلمية لفقهاء المغرب الأوسط الذين . 3بالقاهرة م1363/هـ963نة وفاته س رُسّمتو 

 .يحتاجون إلى مزيد من التنقيب والبحث عن مكنونات علومهم وأفهامهم

واز عزازقة من بلاد حغبرين بأ يالمنسوبون إلى بن ،برينيالمغرب الأوسط آل الغالبيتات باشتهر من 

. صاحب عنوان الدراية ،وكان على رأس هذه الأسرة أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد الله. 4القبائل الكبرى 

ا وصالحًا مثلما ذكر 
ً
 مبارك

ً
ه يظهر أن أباه كان فاضلا

ّ
و على اختلاف في اسم أبيه بين محمد و أحمد فإن

قال عنه كل من ابن قنفذ و تلميذه . ورّثه إلى بنيه و مقربيه علمه عن أبيه كماأبو العباس ورث  . 5القرافي

ه فقيه محدث فاضل حافظ و الوادي آش ي 
ّ
، إلا أنّ النباهي 6مدرس، تولى قضاء الجماعة ببجاية وأقطارهابأن

على النوازل و أصول  واشتهر بقيامهو كان حكمه شديدا، . جايةأكد توليه القضاء في أماكن عدّة كان آخرها ب

ه و . قهالف
ّ
و ذكرت وفاته سنة  ،سلك طريق اليأسام و حينما تولى القضاء ترك الولائم و دخول الحمقيل بأن

أحمد بن أحمد بن  (ابن صاحب عنوان الدراية)  و من أبنائه. 7م1315/ هـ916و قيل سنة  م1375/هـ976

الشهيرين بالعلوم  المفتيين من الفقهاء المعدودو  ،8ـم1367/ه997 المتوفى بعد( أبو القاسم)مد الغبريني أح

                                                           

 .نفس المصدر و الجزء و الصفحة: التنبكتي 1

 .453، ص5شجرة، ج: ؛ ابن مخلوف محمد 424المصدر السابق، ص: ابن فرحون  2

  .نفس المصدر والصفحة: ابن فرحون   3

 .44ق ؛ مقدمة بونار، ص المصدر الساب: الغبريني 4

 .31توشيح، ص: القرافي 5

 .33المصدر السابق، ص: ؛ القرفي 442شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 6

 .442المصدر السابق، ص: ؛ ابن قنفذ 544المرقبة العليا، ص: ؛ النباهي أبو الحسن541الديباج، ص: ابن فرحون  7

 .514، ص5نيل، ج: التنبكتي 8



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

565 
 

، 1يه البرزلي بالشيخ الفقيه الراوية المفتي الصالحيسمّ و  ،و طبقتهالتونس ي ، أخذ عن ابن عبد السلام النقلية

ذكره المصادر تالذي  ،عدّ من أبناء الغبريني أخوه الشقيق أبو القاسم أحمد بن أحمد بن أحمد أبو سعيدكما 

ه 2ما بالحديثتمشاورًا مهيس الخطيب، كان ئالر بالفقيه و 
ّ
 أن

ّ
، وإذ لا تشير المصادر عن هذا العالم الأخير، إلا

من ولد الغبريني صاحب عنوان الدراية، فإنّ الباحث قد تختلط عليه الأمور من جراء اختلاط الأسماء 

برامج لعل والكنى، ممّا يجعل البحث فيها غاية في الصعوبة،  ويتطلب مزيدا من التحري في كتب التراجم وال

 .الأمر ينجلي

ما أضاف  ،ولم تنته شهرة هذا القبيل بهؤلاء الأئمة و على رأسهم أبو العباس و أبو القاسم 
ّ
الشيخ و إن

ا آخرلهذا البيت الكبير أبو مهدي الغبريني عيس ى بن أحمد بن محمد الفقيه 
ً
دّه من مجتهدي ع تمّ  حيث ،شرف

ر محمد بن السلطان أبي العباس الحفص ى مقرونًا بالشيخ ابن الأمي هتلميذ جعله نماحي ،المذهب المالكي

خطابة جامع قضاء الجماعة بتونس، و  هذا الفقيه تولى. 3عرفة، مثلهما مثل ابن القاسم صاحب الإمام مالك

ه قال عنه الو . جامع الزيتونة، و كان ابن عرفة قد استنابه وقت سفره للحج على إمامة هذا الجامع
ّ
ثعالبي بأن

وقد كان معاصرًا له، كما أخذ عنه  ،دينًا، وهذا ما دفع بالبرزلي إلى اعتماده في نوازلهعلمًا و  وحيد زمانه

ف في سنوات وفاته بين لاختُ  و  ،و علماء من المغرب الأوسط ،جماعة من فقهاء عصره أمثال أحمد القلشاني

 .4هـ 116و  115و  116و 113

حمد عبد الحق بن م اأبفذكر منهم  ،إلى بني غبريننسبون من يُ إلى صاحب عنوان الدراية  أشار و  

عدّه من الفضلاء قد و  فيهما، هتما بالنحو واللغة فصيح اللسانمالذي كان ، فقيه شيخاليوسف بن حمامة 

لم اأنّ هذا الع لملاحظةمع ا ،5تولى قضاء بعض مناطق بجايةهو الذي و  ،الأخيار الحاملين لواء الغبرينيين

ما هو ينسب إلى هذا القبيل، الذي ترك أثرًا علميا بارزًا على مستوى المغ ،الغبريني الأخير ليس من آل
ّ
ربين و إن

  .المكانة الرفيعة من قبل السلطان و العامة الأوسط و الأدنى، و كانت له

بلغت من المكانة و المنزلة ما جعلها تستقطب اهتمام الجميع  ،وجاورت هذه الأسرة عائلة عالمة أخرى  

كان  ،باعتبارها بطن منها ،و هي آل القنفذ، و قد عزاها الباحثون إلى قبيلة أسجع العدنانية ،ا و حديثاقديمً 

                                                           

 .143، ص5الحلل، ج: ؛ السراج 514، ص5نفس المصدر، ج: التنبكتي 1

 .143، ص5المصدر السابق، ج: ؛ السراج 514، ص5نفس المصدر، ج: التنبكتي 2

 .123، ص5المصدر نفسه، ج: ؛ السراج 444كفاية، ص: التنبكتي 3

 .121، 123، ص ص5المصدر السابق، ج: ؛ السراج 444، ص 5نيل، ج: أنظر التنبكتي 4

 .412عنوان، ص: الغبريني 5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

566 
 

ويذكر . 1ا قنفذ فيعود إلى جدّ لهم لقب بهذا اللقبيسمى أهلها ببني قنفذ بن حلاوة بن سبيع بن أشجع، أمّ 

 .2الفارسية للمحققينالاسم بالتعريف أو بالتنكير، و الأشهر بالتعريف كما جاء في  

ازدادت هذه الأسرة قيمة حينما وقع التصاهر فيما بينها و العائلة الملارية، إذ أن والد والدة ابن 

أبرز أعلام ، الذي يعدّ أحد 3(م1363/هـ966. ت)بن يعقوب الملاري الصوفي  القنفذ  أبو العباس هو يوسف

أربعة من بين  –المغرب و الأندلس أثرها بلاد إفريقية و  و بلغ ،التي اتخذت من قسنطينة موطنًا -هذه الأسرة 

بي أتراجم و الطبقات، فبالإضافة إلى مثلما أوردتهم كتب ال ،ذكرهم ابن القنفذ صاحب الفارسيةأعلام 

. ت)ه حسن بن علي بن قنفذ يبرز والد جدّ  ه صاحب التصانيف والشهرة،117. العباس أحمد الخطيب ت

 ،فكان خطيبًا بارعًا( م 1333/ هـ 933. ت)ا جدّه علي بن حسن المحدث، و أمّ الفقيه ( م1166/ هـ 666

، خصوصا بعد المصاهرة مع آل الذي لمع في التصوف( م1367/ هـ 957. ت)إلى والده حسن بن علي بالإضافة 

 . 4الزاوية الملارية

الذي -و المال و الثراء  -الذي برع فيه أفرادها -لقد شكل هؤلاء أسرة علمية متميزة جمعت بين العلم 

ا زادها امتدادًا ماديًا و تصدرها ممّ  ،، بالإضافة إلى القرب من العائلة الحفصية الحاكمة-توارثوه أبًا عن جدّ 

 ي بن ميمونة بن قنفذ المتوفى سنةفالجد الأعلى حسن بن عل .5و مكانة اجتماعية مرموقة ،لموقع سياس ي مهمّ 

  م1166/هـ666
ُ

ن أبي ععن أبي يعقوب الغماري بسند مميّز أخذه الذي  كان عمدة درسه بقسنطينة الحديث

علي السخاوي عن أبي الطاهر بن عوف عن الأستاذ أبي بكر الطرطوش ي عن القاض ي أبو الوليد الباجي 

لهذا الجد  قد ورث المكانة العلميةو  ،أوجد بذلك لنفسه مكانة ضمن السند الحديثي الذي اهتم بهف. 6بسنده

الذي وصل إلى تولى منصب الخطابة  ،(م1331-1166/ هـ 933-666)الجد ابنه علي بن حسن بن قنفذ 

سنة ثم استعفي، و ( 37)عامًا، كما تولى القضاء مدة ثلاثين ( 57)بقسنطينة، ومكث على ذلك مدة خمسين 

هم ثوبه غسله، بل عمد مرّة ل أحدإذ كان إذا قبّ  ،من طرافاته في سلوكه تجاه الآخرين تحرزه من النجاسة

 
ّ
و لسنا ندري سبب هذا التوجه  .7ود غيره عليهعُ صُ هر لِ إلى إخراج منبره الذي يخطب عليه إلى الشمس ليط

مثلما أن الأصل في المؤمن البراءة، فربما كان الغلو سببا في إثارة هذه  ،إذ الأصل في الأشياء الطهارة ،التحرز و 

                                                           

ا لأسرته و مدينته(: عبد العزيز)؛فيلالي 42الفارسية،مقدمة المحققين، ص(:أبو العباس أحمد)ابن قنفذ  1
ً
 .442،صابن قنفذ مؤرخ

 .42الفارسية، ص: ابن القنفذ 2

ا 3
ً
 .سيأتي بيان هذه الأسرة لاحق

ا، ص: فيلالي عبد العزيز 4
ً
 .442ابن قنفذ مؤرخ

 .33، ص"المقدمة" الفارسية : نفذابن ق 5

 .32الفارسية، ص: ؛ ابن قنفذ 33، 34شرف الطالب، ضمن ألف سنة من الوفيات ص ص : ابن قنفذ 6

 .31الفارسية، ص: ؛ ابن قنفذ 32شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

567 
 

المكانة ابنه حسين بن علي  ه فيو قد ورث .  قاتأم أن الأمر هذا يعتبر من الملفّ  -إن تأكدت الحادثة  -المسائل 

حجاز رحل إلى الوالذي . م1357/هـ957مؤلف شرف الطالب المتوفى سنة بن قنفذ الملقب بالخطيب والد 

و وقوع  ،التي حلت بالبلاد 1و تكلم في بعض النوازل كفتنة الطاعون  -فترتهادون ذكر سنوات حجه و -مرتين 

م االمسنون في أحك" ـ الخلاف بين طلبته في الفرار ممن مرض به، و لذا نجده يعمد إلى تأليف كتاب سماه ب

 . الوباء و أحكامه ذكر فيه، ف"الطاعون 
ّ
المسائل المسطرة في النوازل "اه كتابًا في المسائل سمّ  فكما أل

 .2"الفقهية

  
ّ

ه كل من و ورث عن هؤلاء كلهم حفيدهم الأخير أحمد بن حسين بن علي بن الخطيب، والذي حلا

ة من علماء حيث . 3التنبكتي و السراج بالعالم القاض ي المحدث الرّحلة
ّ
عصره كحسن بن القاسم أخذ عن جل

ق، وحينما الخطيب بن مرزو القاسم السبتي، والشريف التلمساني و  و مام أبالشريف الإ القاسم الباديس ي، و 

و بالأخص  ،سنة أخذ عن علمائها 11وبقي هناك  م1351/هـ957ريقية إلى المغرب الأقص ى عام رحل من إف

 .4(ه966ت)الاندلس ي الولي الصالح أحمد بن عاشر 

العديد من المصنفات التي لقيت رواجًا ( بن قنفذ)احمد بن الحسين  أما بالنسبة للتأليف فقد أنجز

لحونجي، شرح اشرح الرسالة و قام على  حيث. بور الانتظارماهو في طا او منه ،تحقيقه تمّ منها ما  ، وكانكبيرًا

و تحفة  ،الفرائضيل الكوكب، والفارض في الحساب و تيسير المطلب في تعدألف وشرح أصلي بن الحاجب، و 

إحصاء مؤلفاته التي تميزت  وقد تمّ   .5الحقير و أنس الفقير و عزّ  ،لداالوارد في اختصاص الشرف من جهة الو 

المختص بظواهر الأشياء و بواطنها أو ما يعرف بالتصوف من خلال أنس و  ،بالتنوع العلمي العقلي و النقلي

للخطابة أو الإفتاء  كانته الاجتماعية كان الأمراء يستدعونهلمهذه العلوم، و  لبراعته في جلّ  بالنظر و  ،الفقير

وقد عدّ هذا العالم من أبرز  .6م1671/ هـ117ذه المناصب إلى وفاته سنة بقي يشغل هو  ،التدريسأوالقضاء و 

 .أفراد آل القنفذ

                                                           

هـ و التي كانت سبب وفاة والد ابن قنفذ صاحب أنس الفقير،  311ظاهرة الوباء كثيرة الوقوع ببلاد المغرب هذه المرحلة و كان أهمها سنة  1

هـ مما كان يؤدي برجوع الناس عن أعمال كانوا قد  211و حدثت هذه الظاهرة أيام ابن قنفذ نفسه صاحب الفارسية و ذلك سنة 

 .522ص: أنظر الفارسية. لك في رجوع الأمير عن متابعة حركتهابتدروها، ومثال ذ

 .31، 33الفارسية المقدمة، ص ص: ؛ ابن قنفذ 25شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 2

 .14كفاية، ص: ؛ التنبكتي 131، ص5الحلل السندسية، ج: السراج 3

 .14كفاية، ص: ؛ التنبكتي 512، ص5نيل، ج: التنبكتي 4

 .551، ص5نيل، ج: ؛ التنبكتي 131ص، 5الحلل ج: السراج 5

 .444ابن قنفذ، ص: فيلالي 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

568 
 

 
ّ
ما اهتمّ م والتدين على ذكور العائلة، و و لم يقتصر باب التعل

ّ
أربابها بالبنات، مستندين في ذلك إلى  إن

المنسوبة إلى  الملاري  ج من ابنة يوسف بن يعقوبحينما تزو  ،الطريقة الصوفية التي سلكها والد ابن قنفذ

ب إلى و الزاوية الملارية، و يذكر في السياق أخواته الأربعة اللواتي تعلمن عن الفقيه المبارك الصالح المنس

أبواب يعلمهن القرآن و الفقه و  ،و هو أبو عبد الله محمد الصفار الذي اختصه والده لبناته ،دينيةالطريقة الم

  .1يحفظن القرآن، و قد استمر في تدريسهن إلى سن متقدمةالعلم، و كان لا يفارقهن حتى 

ل ذلك الاقتران بفع ،السياس يفذ تأثيرًا على المستوى العلمي والاجتماعي و لقد ازداد وقع آل القن  

ذات الامتداد الصوفي العريق الاتصال بأبي مدين الغوث، وقد تحدث عن  ،العائلة الملاريةالذي حدث بينهم و 

وسلسلة سنده الصوفي إلى  ،ه والد والدته يوسف بن يعقوب الملاري حينما ذكر جدّ  ،بن قنفذاذلك الاتصال 

-637عقوب بن عمران البويوسفي ي( الملاري )و تحدث عن الامتداد الحاصل بين جدّه لأمه  ،2(صلعم)النبي

أشار إلى جده لأمه الذي أخذ عن  نحي .3الشيخ أبي مدين عبر سلسلة تلاميذ الطريقةو  ،م1319-1131/ هـ919

و قد سمع ذلك  والده يعقوب عن أبي مسعود ابن عريف عن أبي مدين، فكان بينه و بين أبي مدين رجلان،

 . 4و سرد السند المستند إليه" هذه بركة شيخنا : " حينما قال له. م1359/هـ951ة أمه سن من جدّ 

بما يفيد مرتبة ابن قنفذ من  ،عماله في الأنسو كراماته وأ ،وقد أفاض ابن قنفذ في خصال جدّه

 عن أبيه، كما 
ً
 السياس ي والاجتماعي الذي قامت عليه دور ال( هـ117. ت) ابن قنفذأيضا  وضحيجهة أمه فضلا

 ةالعائلهذه  إلى-مثالا –الفارسية  حينما يشير في ،ه أنس الفقير و الفارسيةيمؤلف من خلال ،العائلة الملارية

المتصوفة والسلطة طبقة طابع العلاقة بين ما يبرز بشكل جلي ا ذوه .5يضًا بالدولة الحفصيةالتي ارتبطت أ

 .6عصرئذٍ 

لتي كانت االفردية في تأطير مثل هذه الفاعليات الذهنية  الأسر  دور  زربي من خلال هذه النماذج 

هذه النماذج اشتغلت تكاتفت الأسر و مجموع مكونات المجتمع في صقلها وإخراجها، حيث تعتبر نتاجًا لجهود 

تأليف و  العلمي  سالدر ب عن طريق التوجيه ادت بفضل ذلك مجتمعات المغرب بالعلم و المعرفة، و ق

                                                           

 .21، 21ص ص، أنس الفقير و عز الحقير : نظر ابن قنفذا 1

 .24شرف الطالب، ص: ابن قنفذ 2

 .32ص: الفارسية 3

 .21، 32أنس الفقير، ص ص: ابن قنفذ 4

 .32ص: الفارسية 5

 .و ما بعدها 24أنس الفقير، ص : ابن قنفذ 6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

569 
 

، الذين كوّنوا فيما بعد مدرسة فقهية متميزة بالنسبة لحواضر المغرب  التلاميذتكوين أعداد  المصنفات و 

 .الأوسط

عالم الفقهاء مجال اهتم به الناس بحثا و اطلاعا : المغرب الأوسط وواقعهم فقهاء مجتمع  - ش

أو هروبا من واقع مرير نحو عالم المدينة الفاضلة الذي مثله  ،نجاحاتهم سرّ  أو لمعرفة ،بغية الاقتداء بهم

وقد أفادتنا كتب المناقب والتراجم والطبقات عن حياة هؤلاء العلماء، وأفرزت لنا اختلاف النظرة . هؤلاء

من  ل  حِ للحياة من قبل هؤلاء، حيث تنوعت طريقة تعاطيهم مع أنفسهم و مع من حولهم، بين التمتع بكل ما يم 

ولكن بين هذا وذاك يبقى الاحترام و الوقار  .أو الانقباض عن الدنيا باعتبارها لعب ولهو ،اهر النّعممظ

 .المراتب الرفيعة و المكانة اللائقة الفقهاء مكفولان لفائدة الفقهاء من قبل المجتمع والسلطة، حيث حاز 

 

في حياتهم اليومية مع المغرب الأوسط لقد سلك الفقهاء   : في حياة الفقهاء والزهد مظاهر التقشف   -

أنفسهم و ذويهم و مجتمعاتهم طرائق تنمّ عن فلسفة ومنهج حياة اعتمدوه، حيث تخبرنا المصادر عن هؤلاء 

أمثال الفقيه عبد  ،والكثيري الخشوع ،الذين رسمت حياتهم بالانقباض عن ملذات الدنيا الشديدي البكاء

ابن بشكوال  هيصف نويبدو أنّ أصله من بلاد المغرب حي ،الله بن يوسف بن تامي الرهوني الذي سكن قرطبة

، إذ يمكن عدّه من أوائل 1م1766/ه635بالشدّة والانقباض، و يذكر أبو مروان الطبني بأنّ وفاته كانت سنة 

ج أبو علي حسين بن أبي القاسم بن باديس السالكين منهج التصوف، وكان من أتباع هذا المنه

تقاييده و  وأنّ  ،وعلمه بالحديث ،و انشغاله بالقضاء ،اتسامه بالفقهمن فعلى الرغم (. م1315/هـ919ت)

  ،غزيرةكانت معارفه 
ّ
ه اشتهر بغلبة الانقباض عليه والعزلة إلا

ّ
ا لم يتح للناس الانتفاع بفقهه كما ممّ  ،أن

 .2يجب

ه كان من المقتصدين في  ،ه لأمّه أبي إسحاق إبراهيم بن يخلفق الخطيب عن جدّ و يخبرنا ابن مرزو 
ّ
بأن

 الملبس، بل ك
ّ
كانت له جبّة صوف سوداء مبطنة بخرقة سوداء محشوة ف ،ع كما اشتهر بعضمهمان يلبس المرق

ه ك المصادر و ذكر . 3بالقطن مرقعة
ّ
لكنها مجاورة  ،يسكن دارا قديمةو  ،و يركب الحمار ،ان يلبس القشابةأن

كبقية ما سار من المجتمع، وربّ با و كثير منهم كان يستعمل الحمار أثناء ركوبه تواضعا منه وقر . 4للمسجد

                                                           

 . 442المصدر السابق ، ص : ابن شكوال  1

 . 534، ص  5، التنبكتي نيل الابتهاج، ج  413شرف الطالب، ص : ابن قنفد   2

 . 421المناقب المرزوقية، ص : ابن مرزوق    3

  11، ص 5المنهج الفائق و المنهل الرائق، ج : ؛ انظر أيضا  الحسن لطيفة 32، 33دوحة الناشر، صص : ابن عساكر  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

570 
 

قاسم و اقتصد بعضهم في الطعام و النوم، حيث حدثنا السنوس ي عن شيخه محمد بن . 1ميهعلى قد العامة

  -الذي تتلمذ عليه-ساني بن تونرت التلم
ّ
 في بعض الليالي ينام ه لم يكن ليرقبأن

ّ
ا طعامه مّ أمستندا، فيها د إلا

ودخول  نفسه الولائمعلى م إلى أن يحرّ  عدد منهموذهب . 2يارللسعاة بين الدّ  كان مخلوطا بطعام يعطف

ريني ت بالناس أمثال أبي العباس أحمد الغو سلك في حياته مسلك اليأس في مداخلة  ،امالحمّ 

على  ، قائمامن الفقه و الأصول فحرِم الناس من فضل علمه وحسن فهمه، حيث كان مكينا  م،1375/هـ976

فابن النحوي الذي  ،علاقتهم فيما بينهممع الناس و  الفقهاء ذا على طريقة تعاملوقد انعكس ه . 3النوازل 

ا على ثوبه أخذ نفسه بالتقشف و لبس الصوف كان من كريم خلقه أنّ طالبا بادر للسلام عليه فأراق حبر 

و بعث به  ،فالآن أصبغه حبريا ،كنت أقول أي لون أصبغه: فقال الشيخ من  ذلك، الأبيض، فخجل الطالب 

 . 4إلى الصباغ

 
ُ
 ن العم بيّ و ت

ّ
، غير مستساغةالمبالغات ذهبت إلى حدود  أنّ  ديد من الكتابات نماذج من هذا الصنف، إلا

ن في ذلك قصة أبي يعزى و هو يلحس أقدام نظرائه و ويرو حينما يذكر أحدهم تقدير الفقهاء بعضهم لبعض، 

وهو أمر لا يليق بعالم عابد تأسست عليه طريقة في التصوف . 5مرحبا بمصابيح الدنيا  ،قائلا مرحبا بموالينا

ولذا فمن الواجب  .لأنّهم لم يعدموا سلوكا ولا تذللا  ،لا تزال سارية، مثلما لا يليق بمن مارس عليهم تواضعه

 .ومنطقالحذر من الروايات التي لا تتأسس على نقل أو عقل 

ل يمكن إدراجها ضمن التواضع و ومن المظاهر التي 
ّ
 ه المصادر أبانت عنالذي تقشف الفقهاء والتذل

راد رغم المكانة الرفيعة التي أسداها أففب قيامهم بشؤونهم، وخدمتهم لغيرهم ممن هو أقل منهم شأنا ومكانة،

فإنّ عددا منهم كان يقوم على قضاء حوائجه بنفسه، وهو ما اتصف به ابن المسفر  ،المجتمع لصنف الفقهاء

وربما كان بعضهم يخدم طلبته خصوصا هؤلاء الذين  .6( م1366/هـ966ت )اهلي البجائي بال ىمحمد بن يحي

الخطيب أبو إسحاق إبراهيم بن  كانوا يأتون من البوادي بغية الاستفادة ، ففي تلمسان كان ابن مرزوق 

                                                           

 .  441نفس المصدر ، ص : ابن مرزوق    1

 . 431، ص 4نيل، ج : التنبكتي  2

 .544المرقبة العليا، ص : النباهي أبو الحسن  3

 . 322كفاية، ص : التنبكتي   4

ف التصو :مساهمة ضمن محرر لابراهيم القادري بوتشيش "التصوف بالمغرب المريني جدل المشروعية، (: أحمد)انظر دراسة البوزيدي   5

 . 554، ص "السني

 . 451كغاية ، : التنبكتي   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

571 
 

خلف يجري النفقات على هؤلاء الطلبة ويقوم على خدمتهم حتى يتفرغوا للتعليم، كما كان الشريف 

 . 1التلمساني شديد الاهتمام بتلاميذه يفيض عليهم مما عنده من الرزق و يطعمهم في بيته

الانقباض والزهد في المخبر ن ولم يكن كل الفقهاء على هذا المسلك م :الفقهاء مظاهر تمتع -

ما وجد آخرون أعطوا نظرة مخالفة للنموذج السالف، إذ كان أحمد و 
ّ
بن عبد الله أبو العباس المظهر، وإن

تباعه أيشير على  -وهو من فقهاء المغرب الأوسط وممن عرف بإتباعه السنة، وكان على قدر من الورع - الزاوي 

ه ينبغي لمن وسع عليه في دنياه أن
ّ
على وجه لا يُخِلّ بحق و لا حقيقة ، فليلبس  ،يُظهر أثر نعمة الله عليه بأن

و كان بعضهم وقورا مهيبا ذا سعة في الدنيا مؤثرا بها، ولكن دون تصنّع أو تكبّر، بل مارس . 2أحسن لبس

 ،بجايةمكث في الذي  (هـ 996ت )بن موس ى الرهوني  ىطويل اليد أمثال يحي ،وكان ذا يسار ،الحلم و التواضع

 .3في حديثه عن أبي عبد الله الشريف التلمساني ،ابن مريم هما يشير إلى المعنى نفسمثلثم رحل إلى القاهرة، 

وا يتجملون و يلبسون أحسن على أنّهم كانمركزا  ،و تحدث ابن مرزوق عن لباس آبائه و أجداده

وكانوا يبدون في أطيب رائحة ولهم تأثرٌ بأهل ، ف لبس البياض و الملاحف التونسيةفكان في أيام المصي ،الثياب

لنا  الخطيب للباس أبيه و جده تبدو  ، وعند التمعن في وصف ابن مرزوق 4الأندلسيين حيث كانوا لا يعتمّون 

 من كان ذا سعة، فتحدث عن اللباس نماذج الألبسة الرفيعة التي كانت رائجة آنذاك، ولا يتجمّ 
ّ
ل بها إلا

ع التلمساني، كما تحدث عن ألوان الألبسة الجذابة كالأخضر المسني والزرعي و الهندي، ، والمثنى الرفيالحربي

، وذكرت المصادر أنّ هؤلاء كانوا يبقون على ألبستهم المغربية حتى الأحارم التونسية الاسكندرانية و  و الحارز 

 ،ويتميزون عن بقية فقهاء الأمصارا يعني أن فقهاء المغرب الأوسط كانوا يظهرون ممّ . 5وهم بالحجاز أو مصر

 .إذ لكل مصر تقاليده 

و النيابة في إلقاء  ،و الوقوف على حوائج الناس ،المرازقة سمة الحسن و الجاهبيت استمرت في  و 

، إذ لمشرق هي خاصية الفقهاء المغاربةو إنّ سمة الاعتزاز بالمظهر المغربي في بلاد ا.  6الدروس إلى زمن متأخر

ولم يلبس زي قضاة مصر لمحبة  ،تنكرون لمظهرهم و تقاليدهم، فابن خلدون لم يغير زيه المغربيكانوا لا ي

                                                           

 . 413؛ الفرد بل،الفرق الإسلامية ، ص  425ابن مرزوق الخطيب المناقب ، ص   1

 . 12التنبكتي ، كفاية، ص   2

 .أ / 2؛ مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف،ورقة   431؛ ابن مريم المصدر السابق، ص  343الديباج، ص : ابن فرحون   3

 . 512المناقب، ص : ابن مرزوق      4

 . 443المناقب ص : ابن مرزوق الخطيب    5

 . 333الثبت، ص : البلوي    6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

572 
 

وفقهائها ، فحديث الحسن الوزان عن مملكة غينيا الأمصار كانوا يعرفون بلباسهم، حيث أنّ فقهاء 1المخالفة

بيض يغطون به حتى أسود و أ، فقد كان أهلها يتلثمون بلثام كبير من قطن مثلا يبرز خاصية لباسهم

 لأجل ،، و هذا بقصد تمييز الفقيه عن العامي2، في حين كان الأئمة و الفقهاء يتلثمون بلثام أبيضرؤوسهم

 . الاحترام و ما شابهبسط المكانة و  حفظ

حينما يتحدث عن طبقات المجتمع  ،التأكيد على خاصية اللباس لدى كل فئة من بابالوزان  يضيف

هم الحال حينما يصير ، و لكن يتحول بهم أفقر الناس يعيشون عيشة بئيسةطلبة منهم بأنّ التلمساني، ويفرد ال

، فالجبلي يلبس لباس أهل الجبل و الأعرابي ا مناسبا لوضعهمن هؤلاء يلبسون لباسا، و قد كهؤلاء فقهاء

 . 3كذلك
ّ
ي يختلف شكله ء الذفريقية حينما وقع التمييز في مراتب الناس من خلال الحذاإد ذلك مثلا في و تأك

، فإن كان مقتصرا على التدريس فحذاؤه بسيط مما يلبسه السكان، و إن كانت له باختلاف حال المدرس

، وهو حذاء يتخذ من جلد أصفر له نعل سميك يلبسه الفقهاء، فإذا وصل ة فينتعل البشمقخطة شرعي

لا نعل له يوضع عادة في  و هي حذاء رخو من جلد أصفر لين مخيط ،الجامع نزعه واستعاض عنه بالريحية

 .  4ما بعدهو  م16/هـ1وقد كان مستعملا في ق  ،الجيب

هم في ذلك طرائق شتى و مذاهب ل فإنّ  ،ا مهن الفقهاء و حرفهم لأجل الاسترزاقأمّ :  مهن الفقهاء -

 تخفىولا  تحفل بنماذج في هذا الشأنالمصادر  رغم حجم العناية بهم من قبل المجتمع، حيث أنّ متعددة، 

وصلهم بالهدايا والجرايات ممّا يطول الكلام فيه، فاهتمام السلطان بالفقيه لأغراض دينية أو دنيوية ك ذلك،

 لهمتحدثت عنه المصادر، والمدونات مليئة بهؤلاء القضاة والمفتيين والخطباء والمشاورين والكتاب والوزراء، ك

ق عليهم بما يلزم،في وقت كان بعضهم يترفع عن هذه المناصب دة تغلوكانت الدو  جليلة، مناصبإلى  واارتق

أو غيرها من   ،أو عملا بالتجارة أو الفلاحة ،و اقتناعا بما توفر لديه من ميراث ،هروبا  من ضغط السلطان

 .طرق الرزق التي ليس للسلطان فيها يد

الإفتاء، في شأن معيشة الفقهاء منصب لتي يمكن سوقها المهن و طرق الاسترزاق امجمل من كان و 

، وأعطوا بشأنها مقابلا، ومن ذلك ما قيل في ج من الفقهاء الذي مارسوا الفتوى حيث تشير المصادر إلى نماذ

ه كان بحاضرة الجزائر مهتما بشرح ابن  ،الذي لا نعلم سنة وفاته -الخير بركات الباروني  يأب شأن
ّ
 أن

ّ
إلا

                                                           

 .  531، ص 3الضوء، ج : السخاوي      1

  514، ص 4المصدر السابق، ج : الحسن الوزان   2

 . 45، ص 4الوزان ، نفسه ، ج    3

 . 543الفهرس ، ص : الرصاع   4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

573 
 

ه الفقهاء المفتيينالذي صار  -ثلما كانت له فتاوى في المازونية و المعيارم ،الحاجب
ّ
الذين اعتمدوا  ،من جل

مع الملاحظة أن أخذ الأجرة عن الإفتاء لم يكن مقبولا من قبل بعض الفقهاء، . 1فتواهم كطريق كسب الرزق

 .2وجرى في شأن هذا نقاش بينهم

أشار ابن مريم حيث دون معرفة مصدرها،  ،رزقه مقابل علمه و مكانته ما كان من الفقهاء من يأتيهك 

ه في أثناء القحط الذي ترتب عنه غلاء 
ّ
أثناء حديثه عن أبي عبد الله محمد بن أحمد الشريف السليماني أن

، فكان إذا "تدفع لسيدي أبي عبد الله"قد كانت تصله كتب وفي عنوانها  ،المعيشة زمن أبي عنان بقسنطينة

كما كان . 3فتحها وجدها بيضاء فيها ذهب لا يعرف صاحبه، فيستعين به على قضاء شؤونه إلى أن خلصه الله

، ففي ترجمة لا يقبل من أحد نفقة رغم الإلحاحو  ،4بعضهم يقتات من جهة بعض الصالحين أمثاله

ت مدرسة الولي الحسن أبركانرواية عن سلطان بعث إليه  ،السنوس ي
ّ
لكن السنوس ي أبي  ،في أخذ غلا

 . 5السلطانهذا رغم الإلحاح من قبل ، واعتذر

 ،فإنّ عددا من الفقهاء كان يقوم على شأن المعيشة بنفسه ،و مع عدم القبول بمثل هذه النفقات

ابن خلدون عن أبي محمد عبد الحق بن ياسين  ىوخدم نفسه دون الاعتماد على الآخر، وقد أخبرنا يحي

لم يأخذ ف، وتولى قضاءها ،سانقد دخل تلم، وكان زمن أبي الحسن الصغير ،لمشرق المليتي الذي تفقه با

ولا شك أنّ .  6و يقوم بشراء حاجاته من السوق بمفرده ،م نفسه فيحمل خبزه إلى الفرن وكان يخد ،جراية

، هذا الفقيه قام على خدمة نفسه نّ إو مع ذلك ف ،انت ذات قيمة و مكانةمهنة القضاء من المهن التي ك

 . تواضعا منه

ه كان 
ّ
و يخبرنا صاحب المناقب المرزوقية بما ورد من أنباء عن جده أبي إسحاق إبراهيم بن يخلف أن

ثمّ المستثمر يشترى برنسيات للصغار  فكان. يقرض المال و الذهب لأجل استثماره من قبل أحدهم بتلمسان

حيث ( آل المقري )، و مارس بعض الفقهاء التجارة أمثال الفقهاء المقريين 7حاقيبيعها و يجلب المال لأبي إس

                                                           

 . 512كفاية ، : التنبكتي   1

/ 5231أدب القاض ي والقضاء، تح فرحات الدشراوي، الشركة التونسية للنشر،(: م222/ه431هيثم بن سليمان القيس ي ت ) أبو المهلب  2

 .513المصدر السابق، ص: ؛ النباهي45-53ص

 

 . 432المصدر السابق ، صص : ابن مريم   3

 . 433المناقب، ص : ابن مرزوق   4

 . 333كفاية ، ص : التنبكتي   5

 . 542، ص  5بغية، ج : بن خلدون يحيى   6

 . 433، 431المناقب، صص : ابن مرزوق    7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

574 
 

، ر و تأمين المسارحفر الآباعملوا على تمهيد طريق الصحراء و  و ة المقري بالتجارة و تخصصوا فيها،اشتهرت ذري

في عا كثيرة ساهمت ة و سلوجلبوا من خلالها فوائد جمّ . اية تقدم عند المسيرو ر  ،مثلما اتخذوا الطبل للرحيل

 .1الصحراء ةتنويع المبادلات بين تلمسان و ساكن

قِلّ أسرة ابن قنفد 
م
ارسية إلى ما تركه الجد من دور إذ يشير صاحب الف ،عن آل المقري  ثراءً و لم ت

ممتلكات جمّة لورثته، هذا مضافا إلى الاشتغال بالتدريس وغيره ، وكل ذلك دفع و مزروعة  يجنات و أراض و 

و هي فرصة لاستثمار مزيد من المال  ،على تقريبهم و التواصل معهم" الحاكمة"تعمل الأسرة الحفصية  إلى أن

ومن الفقهاء من .  2من قبل آل قنفذ، وقد أفض ى الثراء إلى إعانته شيوخ آخرين يشرفون على تدريس المقريين

مرزوق، معافى، خلوف "وهم الإخوة  - ،م11/ه5فالمرازقة الذين وفدوا أواخر ق كانت مهنته الفلاحة والزراعة، 

مضافا  ،بالحراثة و التجارة ااشتغلو  دخلوا تلمسان حينما -يعرفون بأبناء الحاج، أو أولاد الحاج الذين و  -" 

 . 3م1796/ه661عام و ذلك منذ  ،إلى تعليمهم

ويأخذ عن  ،للتدريس أو القضاء أو الفتوى و الإمامة -بعد أن يكمل دراسته -و كان بعض الفقهاء يتفرغ 

ة، وقد كان قبل ذلك يمتهن حرفة يعول بها نفسه و عائلته، ومن هؤلاء أحمد بن زكري التلمساني أجرتذلك 

 أمّ 
ّ

ابن زاغو الذي العلامة يعولها،  وكان سبب نبوغه  الذي امتهن الحياكة، إذ كان يتيم الأب وليس له إلا

فوافق على  ،نجابة و الاجتهاد، فعرض عليه الدراسة مقابل أن يتكفل بشؤون حياته و حياة أمهتوسّم فيه ال

 . 4وصار من كبار فقهاء الأصول و المنطق و البيان ،ذلك

ولم يكن الفقهاء في حياتهم الاجتماعية اليومية بمنأى عن مشاغل الناس واهتماماتهم، بل عمدوا إلى 

ه كان شديدا على توجيه المجتمع و تنبيهه إلى 
ّ
ما كان من البدع و مواطن الآفات، فقد روي عن بعضهم بأن

ومعلوم أنّ الكثير من البدع . 5أهل الإبداع ، و كان له بأس و قوة في نصرة الحق  فلا يقوم له مبتدع بحجه

التحذير منها  كانت قد انتشرت في الزمن المدروس ممّا دفع ببعض الفقهاء إلى متابعتها ومحاربتها، وقاموا هلى

نهض ف ،حينما صارت تعظيم النيروز و المهرجان فاشيا ،مثلما فعل صاحب الأرجوزة التلمسانية في الفرائض

                                                           

، مجلة مؤتة للبحوث و الدراسات ،  مدينة تلمسان و دورها الحضاري : ؛  نظر كذلك دراسة أبو دياك411، ص 1نفح الطيب، ج : المقري    1

 . 421، ص  5223، 5، ع 54مج 

 . 441، ص ابن قنفذ مؤرخا لأسرته و مدينتهفيلالي عبد العزيز ، : ، و انظر دراسة 33الفارسية، المقدمة، ص : ابن قنفذ   2

 . 553بغية، ج ، ص : ؛  ابن خلدون يحيى 511، 513، 533، 531المناقب، صفحات، : ابن مرزوق   3

 . 31كفاية، ص : ، التبكتي512اشر، ص دوحة الن: ، الشفشاوني  32المصدر السابق، ص : ابن مريم    4

 .ب / 42ورقة : مناقب ابن عبد الله الشريف وولديه  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

575 
 

ه كان تاثرا بالاحتفال الاحتفال بوأنّ  خصوصايبيّن ذلك بالتعريف بمولد الرسول صلى الله عليه و سلم 

 : في القصيدة ، وقد جاءبالنيروز 

الفروع، لمذهب السني المالكي في الأصول و ولا يمكن إغفال دور فقهاء المغرب الأوسط في ترسيخ ا           

من الانحراف السلوكي و العبادي ي مدى كانت مساهمتهم في الحدّ طرحه كانشغال هو إلى أ ن ما يمكنولك

 6ق )العقدي ، خصوصا إذا علمنا أنّ نسبة كبيرة من الانحرافات قد شغلت واقع المجتمع المغربي آنذاك و 

 في الش يء اليسير ،ـ ، كما أننا لا نلمس بشكل واضح الصرامة من الفقهاء(ه 7إلى 
ّ
فهل تغاض ى الفقهاء  .إلا

بحجة أنّ ذلك لا يتعارض وروح الشريعة ؟ أم أنّ فهمهم للنصوص كان من زاوية  ،عن بعض الممارسات

و عدم البث  ،تبني الفقهاء لبعض المراسيم اتجاهالعامة والسلطان كان له مفعوله أخرى ؟  أم أنّ ضغط 

ر في التعا فيها بما يجب ؟
ّ
قضايا طي الفكري لفقهاء  المغرب الأوسط مع أم أنّ سطوة المنحى الصوفي أث

ة التي اعتمدت الشطح و الغناء، بروز طرق صوفيإنّ الاعتقاد في الأولياء، و  .  اعتبرت غير أساسية لديهم ؟

 ،تمادي المجتمع في ضرب معلوم من الدين بالضرورة كمنع توريث المرأة، وغيرها مما سنتطرق إليه لاحقاو 

 .و التعاطي السياس ي ببلاد المغرب ،ي مراقبة السلوك الاجتماعي و التفكير الدينيليدّل على تراجع دور الفقيه ف

أنّهم نافسوا  علماء المشرق في مجالس نهم على ن الفقهاء قد تحدثت المصادر عو رغم أنّ بعضا م

 أنّ عنصر التمجيد و 
ّ
دفع بالبعض إلى افتراض  قد ولعين بهمتعظيم من قبل محبيهم والمالومجالات عدة، إلا

 لا يمكن قبولها دون إثبات، فالحديث عن عبد الرحمن أبو زيد بن الإمامتقدس مراتبهم وقائع و نسج روايات 

 أعلى 
ّ
ه ناظر و أخوه ابن تيمية حتى ظهرا عليه ، وكان ذلك من أسباب منحته ابن تيمية يحتاج إلى مزيد من ن

وقد أسنده إلى ابن بطوطة  ،يم أنّ ابن تيمية شرح حديث النزول وحمله على ظاهرحيث يذكر ابن مر . 2الأدلة

ونزل درجة عن  ،كنزولي هذا: فذكر حديث النزول ثم قال  ،الذي ذكر أنّ ابن تيمية خطب يوما على المنبر

سنة ، هذا دون تحتاج هذه الرواية إلى إثبات في حق إمام عرف عنه محاربته البدع و قيامه على نهج ال. 3المنبر

 . اللذان كان لهما  الشأن الكبير في إبراز المدرسة التلمسانية ،أن نقلل من شأن ابني الإمام البرشكيان

                                                           

 ب / 4، ورقة 5112مجموع التعريف بالتلمساني ناظم الأرجوزة في الفرائض، خ ح، الرباط، مجموع رقم   1

 . 542توشيح، ص : القرافي  2

  521البستان، ص : ابن مريم   3

 ح  
 
 ار من م  ذ

 
 و الب   ور  الأم  ثات حد

 
 ل الر  ب  ذار منها و س  ح               عد

 
 عاتب  شد ف

 
 
ة  ك من الم  واسل

ّ
   ل

 
 طبع  بأ ب  و ار    نن  ثلى على س  الم

 
 ك أن يخ
 
 ع  بالطب   ل  ت

1 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

576 
 

سب إلى بعضهم ذلك ،كما يحتاج المؤرخ إلى أدوات لإثبات تعاطي بعض الفقهاء الخمر
ُ
أمثال  ،حيث ن

بار أهل القيروان، وقد قدم الأندلس وحدّث عبد الرحمن بكر بن حماد التهرتي الشاعر، وهو المعدود من ك

هـ  651مثلما نسب إلى محمد بن عمر بن محمد بن عمر الحميري التلمساني المولود بتلمسان سنة . 1عن أبيه

 : كان  يميل إلى تفضيل الحشيش في قوله م  تعاطي الخمر و الحشيش، و  1151

 د  
 
 ة ح  دام  م   من بو اشر   مر  ع الخ

 
 م   ـدر  يـ

 
  قة  عت

 
 ض  خ

 
 راء لـــ

 
  د  برج  الز   ون

 من الإ ر  د  ا ب  يكه  اط  ع  ي  
 
  س  ن

 
 أ

 
  ميل  ي   دـــي  غ

 
  اليل  مـــن  ن  ص  على غ

 
  لد  م  أ

  كر  هي الب  
 
  جل  ت بالرّ  ر  ص  و لا ع   ـــة  اب  ح  س   بماء   نكح  لم ت

 
   ـد  ي   يوما ولا

 
 
 عب   و لا

 
 2 دنفـــس ملحولا قربوا من ونها  هـان  د  ومــا ب  ي   يس  س  الق   ث

و لسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن يتحول الفقيه إلى مثل هذا المآل، ولكن قد يكون الاختلاف في 

مثلما تحضر الدسائس والعداوات في تلفيق هذه الأعمال  ،و نسبة الأفعال إلى غير فاعلها والكنى، الأسماء

 . م11/هـ5 ل قبن ذلك زمن الصراع المذهبي فيما قكما كا ،نكاية بصاحبها

ر، وهي ايت لا يتغيّ ثكراهات في حياة الفقهاء المحن و الإ :وسط المحن في حياة فقهاء المغرب الأ 

 الفئات و الطبقات، حيث يتمركز  جميع منريب قهم العوقمو ذلك بحكم  ،ثمن المواقف التي يعتمدها هؤلاء

لمحن و قد تفاوتت ا. جميع الجبهاتموقعهم مفتوح على  أنّ  ا، كممن الجميععلى مسافة متساوية  هؤلاء

غتيال فضلا عن ووصلت إلى غاية القتل والا  ،الضغوط على هؤلاء بين العزل و السجن و النهب و الضربو 

 .التعزير والتنكيل

هـ لا يعني كونه خاصية مميزة لهؤلاء، 7و  9المغرب الأوسط فيما بين ق  وإنّ الحديث عن محن فقهاء 

وقبل هذه الفترة، حيث تحدثت المصادر  ،التضييق على الفقهاء وجدت عبر الزمنبل إنّ ظاهرة المحنة و 

 .3المغربية وغيرها عن وجود الظاهرة، وخاضت في ذلك الدراسات تحليلا و تعليلا

                                                           

 . 412، ص 254علماء الأندلس، ت  تاريخ: ابن الفرض ي  1

درة : كانت يشيد بها قولا و فعلا، انظر ابن القاض يو  ،بغداد له فتوى في إباحة الحشيشعلماء و حيدر هو حيدر بن يحيى من   2

 . 544 ص: العلاقات الثقافية : ؛ أبو دياك وما بعدها  43،ص4الحجال،ج

لقد كتب القدامى على المسالة، وأفاضوا في شرحها وإعطاء الأمثلة عليها، وكتبوا كتبا خاصة عنها منها ماجاءت على شكل الحديث عن    3

أسماء "المحنة في حياة الأسر كمقاتل الطالبيين لأبي الفرج الاصفهاني ، أو جاءت مقصورة على فئة من الشخصيات المشهورة ككتاب 

شخصا مغتالا، ومنها ما هي مخصصة لشخص له مكانته وموقعه كالكتب  414لمحمد بن حبيب الذي ذكر منهم " رافالمغتالين من الش

المؤلفة في الصحابة والتابعين وأصحاب المذاهب كمحنة أحمد بن حنبل التي كتب فيها الناس، ويأتي كتاب المحن لأبي العرب تميم التميمي 

المغرب في هذا الشأن حينما تحدّث عن المحن وأصحابها بما يكفي في هذا المقام ويفي، راجع  ابو  ليقدم لنا النموذج الحي لكتاب علماء

طبقات علماء : أنظر الخشني. ، دار الغرب الإسلامي، بيروت 4111، 4كتاب المحن، تح يحي بن وهيب الجبوري، ط: العرب تميم التميمي



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

577 
 

 يةكيفلاقاتهم السياسية و الاجتماعية و عن حياة العلماء و عبشذرات كتب الطبقات والتراجم  وتحفل 

الوشاية بين إغفال عناصر التحاسد و الغيرة و  ، وفي هذا الصدد لا يمكنمع مخالفيهم و فيما بينهم يهمتعاط

العلماء وأثر ذلك في إذكاء نار الفتن وأسباب المحن في حياة هؤلاء، مع الملاحظة  أنّ الكثير من الباحثين 

مثلما كان الشأن في  ،بي و خلفياتهإلى عنصر الاختلاف المذه م13/هـ9ون أسباب المحن فيما قبل القرن يرجع

 أنّ هذا السبب غالبا ما كان تلفيقا في حق الفقهاء من قبل معارضيهم1عهد الموحدين
ّ
أو مخالفيهم في ،، إلا

 -في الغالب  -أو بغية المزاحمة في القرب من السلطان، في حين كان  ،أو منافسيهم على مركز معين ،الفتوى 

 السبب المذهبي سببا عابرا ظ
ّ
 . اهريا ليس إلا

و من قبل  ،لقد تعدّدت أنواع المحن و أسبابها ابتداء من أعمال النهب و السلب التي طالت الفقهاء

 بن محمد عن عبد الله الناسث إذ تحدّ  ،إلى الفرار أو الهجرة الفقهاء مما دفع بعض ،الخصوم بعد نكبتهم

معروفا بترحاله نحو الأندلس و الشام  هتما بالحديثفقيها من الأكابر  مالذي كان ( م1165/هـ561ت) الأشيري 

ه فاق جميع علماء الشام و 
ّ
الوزراء ، وقد أصابته حلب،  كما تسابقت إليه الملوك و  و العراق، و قد قيل بأن

 .2و هو ما دفع به إلى اليأس ثمّ الفرار ،التي يظهر أنهّا كانت غنية ،وكان من أعزّ ما فقد فيها مكتبته ،نكبة

أثناء  م،1663/هـ166ني سنة أبي القاسم القسنطيقاض ي الجماعة لى الاعتداء على عبعض العامة  أقدمو 

و رميه  ،انتهت الحادثة بقتل الضاربو  ،ضُرب بمغروسفى سجادته و هو جالس عل ،صلاته فريضة الصبح

 بسبب حكم أصدره القاض ي في شأنه .خارج المسجد
ّ
أو بسبب  ،و لعل هذه الجرأة من الضارب لم تكن إلا

فالحادثة نموذج لما كان يلاقيه الفقهاء من عنت من قبل . 3لأجل إذلاله والتخلص منه ،خصومه ةدسيس

قصد التنبيه إلى خطورة الأمر، فقد نبّه  ،مما دفع إلى تدخل أضرابهم ،العامة، بل حتى من بعض الملوك

فهو عند  ،إن كان عندك صغيرا" : الشريف العلوني التلمساني أحد الملوك حينما أمر بضرب فقيه قائلا

ه عالم و  ،الناس كبير
ّ
 .4الفقيه من الضرب و التنكيل بفضل ذلك افنج ، " أن

                                                                                                                                                                                                 

دور كتامة في قيام الدولة : قيام دولة المرابطين؛  لقبال موس ى: يقية ؛ محمود حسنالصراع المذهبي بافر : افريقية؛ المجذوب عبدالعزيز

، مجلة تطور علاقة السلطة الحفصية بفقهاء المالكية: المذهب المالكي في المغرب الإسلامي؛  المغراوي محمد: الفاطمية؛ الهنتاتي نجم الدين

القيمة التي قدمها الأستاذ لخضر بولطيف من الأبحاث  التي تعمّقت في رصد العلاقة  وتبقى الدراسة. 4111،  45أفاق الثقافة و التراث ، ع 

فقهاء المالكية والتجربة السياسية : بين الفقيه والسلطة زمن الموحدين بما يفيدنا بالواقع الحقيقي لمجتمع الفقهاء، أنظر  لحضر بو لطيف

 .4112، 5للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية،ط الموحدية في الغرب الإسلامي، منشورات المعهد العالمي

  42تطور علاقة السلطة الموحدية بفقهاء المالكية ، ص : المغراوي محمد  1

 . 514العلماء الجزائريون ، ص : هلال عمار    2 

  121، ص 5الحلل السندسية ، ج : الوزير السراج   3

 . 434كفاية ، ص : التنبكتي   4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

578 
 

نة في شأن الفقهاء دافع الغيرة والتحاسد، إذ افعة إلى نكبة العلماء و المحكان من أبرز العوامل الدّ لقد 

و قد أدى ذلك إلى نكبة بعضهم بالسجن أو العزل ظهرت المصادر بأنّ العلماء كانوا أشد تحاسدا فيما بينهم، أ

امتحن من أجل تركيبه (  م1116/هـ 611ت)محمد بن إبراهيم البجائي قد امتحن أبو عبد الله ف ،أو الفرار

، في حين 1تحليله لعلوم الأوائل في زمن تنكر لذلك فقهاء العصر، و قد كان شأنه شأن ابن رشد فيما مض ىو 

، حينما أوغر بعض الفقهاء في مواجهة غضب السلطان أبي عنان الشريف التلمساني نفسهوجد أبو عبد الله 

، وهو ما دفع بالسلطان إلى استدعائه ضعيف الأداء فقها ،ليل الباع علماصدر السلطان على أنّ الشريف ق

بان الشريف في وقد أ ،"إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم " سأله عن حديث كان مما ف ،بغية امتحانه في الحديث

ى سردها، ثم تكلم وقام عل ،"عشرون فرقافي الحديث خمسة و : "ن شرح قائلا حي ،جوابه عن مرتبته السامقة

ه ينظر في كتاب ،ذلك بالترجيح ىعل
ّ
 .2و ناقما عليهم ،، فأقبل السلطان على الطاعنين فيه معاتباكأن

السّعاية، الحسد التي تؤدي إلى الوشاية و  ةو ينبهون إلى ظاهر  يدركون ذلك، و قد كان الفقهاء الكبار 

(  م1317/هـ911ت)ب يسرد ابن مرزوق الخطيب وهما طريقا النكبة في حق العلماء، ففي مقدمة كتاب المناق

حواضر  منابر  الذي لم يصل إلى نوعه من عاصره، إذ ارتقى خمسين منبرا من ،ابتلاءه بهذا الظهور الدنيوي 

الذي  ،الدّراسات إلى نفس المسألة في حق ابن الخطيب إحدىكما تشير . 3نكبتهمما تسبب في ]، ..[الإسلام 

 .4بالنظر لما ورد في بعض كتاباته ،الزندقةلحاد  و كثرت في حقه السعاية و الوشاية، و اتهمه خصومه بالإ

 آفة الغيرة و الحسد و عامل الوشاية و السعاية في حياة ابن خلدون حضورا قويا، حيثأيضا تحضر و 

بما يدعّم ما تمّ ذكره " التعريف بابن خلدون و رحلته غربا و شرقا " يصف مواقف خصومه من خلال كتابه 

حيث نجده يذكر سعي . بأنّ المنصب و التناحر عليه كان أكبر عوامل التباغض والنزاع بين الفقهاء ،سابقا

عبد الله،  احينما صاحب الأمير أب ابن خلدون  وإثارته ضد م،1356/هـ955عض لدى أبي عنان المريني سنة الب

 ،فاعتقله لمدة سنتين إلى أن توفى أبو عنان ،وقد تزامن ذلك مع ما كان لأبي عنان من شكوك و غيرة أيضا

 .5وجاء السلطان أبو سالم

عن حجم الوشايات و السّعايا و الدّسائس التي كانت  هخلال المصنف نفسمن كما صرح ابن خلدون 

مكث أن وذلك بعد  ،خاصة جلسائه في قرّبه سلطان تونس أبو العباس وجعله سواء حينما  ،تحاك ضده

                                                           

 . 512المرجع السابق، ص : هلال عمار  1

 . 435كفاية ، ص : ؛ التنبكتي 431المصدر السابق ، ص : ابن مريم   2

 . 542المناقب المرزوقية ، ص :  ابن مرزوق   3

 . 512، ص 5فن الفهرسة ، ج : نعيمة بنيس    4

 .553رحلته غربا و شرقا ، ص : ابن خلدون    5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

579 
 

وبداية تدوينه لكتابه الذي اشتهر به، إذ يشير ابن خلدون إلى تمكن الغيرة من ، 1ابن خلدون بقلعة بني سلامة

نت منه نكتة الغيرة وهو زعيم مالكيالم تونس عصرئذ وهو محمد بن عرفةع
ّ
. 2ة عصره في بلده، وكيف تمك

بعد تأليفه  م،1311/ه916الدسائس التي كانت تجاهه بمصر وقد دخلها لأوّل مرّة سنة  هذا فضلا عن

ذوي الجاه والمكانة  لدىخصوصا  ،المقدمة، وقد صار فقيه مصر و قاضيها ، فقام على إصلاح ما رآه فاسدا

الكية لم يكونوا على قدر من العلم، فحكموا خصوصا وأنّ هؤلاء الم ،ومنهم الفقهاء، فكثرت تجاهه الدسائس

، و عقدوا المجالس كتاب في فن، و اتخذوا الناس هزؤاولم يكن لهم  ،وأفتوا بغير علم ،بين الناس بغير عدل

والقول عليه   ،مثلبة للأغراض ومؤبنة للحرم ـ مثلما يذكر ـ  فراطنوا السفهاء في النيل من عرض ابن خلدون 

ولم  ،قد ازداد حنق هؤلاء الفقهاء خصوم ابن خلدون حينما رأوا تجمهر الطلبة في حلقته، و 3بالإفك والزور

 .4لكن سعيهم كان دون جدوى  ،يتوفر لهم ذلك، وهو ما دفعهم إلى الوشاية للسلطان

، حين  5ابن مرزوق الخطيبطبع العلاقة بينه و يلفت ابن خلدون انتباهنا إلى سوء الظن الذي و 

حيث  ،حينما تولى أبو سالم الحكم ،بفاس الخطيبلسان الدين ارجعها إلى الغيرة والمنافسة، وكذلك بينه و 

فوجد فيها  ،ا دفعه إلى الهجرة نحو الأندلسممّ  م،1366/هـ965هـ و  966سعى الساعون بالوشاية في حدود 

وأنّ هذا الأخير كان يتحكم هناك في سائر خصوصا  ،من الأعداء من أثار العدوان فيما بينه و ابن الخطيب

ابن خلدون واصفا العلاقة بينه وابن مرزوق على عهد أبي سالم الذي  ضيفيو  .6الأمور أيام بني الأحمر

 :" قائلااستولى على هواه ابن مرزوق الخطيب 
ّ
 آني ثم ولا

ّ
تها حقها، ودفعت للكثير ة المظالم فوفيخر الدولة خط

إلى أن  ،غيرة و منافسة ،ثوابه، ولم يزل ابن مرزوق آخذا في سعايته بي و بأمثالي من أهل الدّولة مما أرجو 

انتفض الأمر على السلطان بسببه، و ثار الوزير عمر بن عبد الله بدار الملك، فصار إليه الناس، و نبذوا 

م العلاقة بين الذي كان يرس هذا في وقت نسجل فيه ذلك التقارب. 7السلطان وبيعته و كان في ذلك هلاكه

 .8عبد الرحمن بن خلدون عمر بن عبد الله و 

                                                           

ه ، وبنو سلامة بطن من بطون بني 321ه و 331لعة بني سلامة بفرندة  قرب مدينة تيارت ، وذلك بين سنتيكان مكوث  ابن خلدون بق  1

 .432الرحلة والتعريف ، ص: توجين المنتشرين بين سعيدة والمدية، أنظر ابن خلدون 

 .ما بعدها لعدّة صفحات 414نفسه، ص: راجع ابن خلدون   2

 .وما بعدها   431الرحلة والتعريف،ص : ابن خلدون  3

 و غيرها  312،  434، 414نفس المصدر، صفحات : انظر ذلك ابن خلدون   4

 .21،25نفسه، صص    5

    512الرحلة ،ص،: ابن خلدون 6  

  453،  454، صص  3العبر، ج: ابن خلدون   7

 25الرحلة ، ص : ابن خلدون  8 



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

580 
 

أو غيره من  ،و رغم محاولة بعض الدارسين التماس الأعذار في علاقة ابن خلدون مع ابن الخطيب

الإجابة  ، فإنّ ذلك لم يعط 1إلى الفتور و الانقباض و مناورات الحساد البعض والتي عزاها ،علماء عصره

وُون به أساسا، وهو ما كما لا يمكن نفي مثبت أقرّ ن علماء العصر، ة في شأو المبررات الحقّ المقنعة  تم
ْ
ك
ُ
ه الم

قد استشرى في جسم هؤلاء الفقهاء والسلطة من ورائهم، لينجب ذلك  ،يعني أنّ الدّاء بقدر ما أصاب العامة

 . م15/.هـ7قفيما بعد  أدى إلى الانهيار الكلي لبلاد الأندلس والمغرب ،كله ضعفا

طالتهم و  ،كما تقدم المصادر عينات عديدة من العلماء الفقهاء ببلاد المغرب الأوسط الذين ذاقوا الوبال

وأبو عبد الله المقري الجد ،  3وابن قنفد القسنطيني ،2المحن من قبل السلطان أمثال محمد بن إبراهيم الآبلي

   .4وأبو عبد الله بن مرزوق الخطيب ،وأبو عبد الله الشريف التلمساني ،هـ957الجد ت 

يحضر قول صاحب النفح معلقا  ،وعند البحث عن أسباب هذه المحن على الفقهاء من قبل السلطان

هذه آفة مخالطة الملوك، فإنّ : " قائلا ،بأنّ ذلك ضريبة مخالطة السلطان ،وجملة الفقهاء ،على محنة جدّه

ايرهغمولاي الجد المذكور كان نزل عن القضاء ل
ّ
 .5 ى ربه لم يتركه السلطان أبو عنانأراد التخلي إل ، ولم

حيث كان دافع  ،وانتهى المطاف ببعض الفقهاء إلى السّجن في إطار العلاقة بين الفقيه والسلطان

وصاحب الفروع  ،الوشاية والسّعاية حاضرا، وكان من بين النماذج الإمام الفذ فارس المعقول والمنقول 

نشط تعليما وتدريسا زمن ي الذي كان ،والأصول أبو عبد الله محمد بن أحمد الشريف التلمساني العلوني

بعد واقعة  م،1351/ه953السلطان أبي الحسن المريني، فلما زحف ابنه أبو عنان على تلمسان سنة 

الشريف لمجلسه  اختار ،أبي عنانح الإبن الذي انتهى لصال، السلطة القيروان زمن النزاع بين الأب وابنه على

 بتدخل أحد شيوخ م1355/هـ956العلمي، ثم سخط عليه ونكبه واعتقله مدّة إلى سنة 
ّ
، ولم يفرج عنه إلا

ه النّاسُ في شأن الشريف وسجنهالذي نبه أبا  ،فريقيةأعرب 
ُ
 . 6راحهسفأطلق السلطان  ،عنان إلى ما يتقوّل

                                                           

،  54، س  33، مجلة الثقافة وزارة الثقافة ، الجزائر ، ع  الشخصية عبد الرحمن بن خلدون و ترجمته(: عبد الحميد)حاجيات   1

  31، ص 5224/5314

  122، ص  5الحلل ، ج: السراج   2

 533الفارسية ، ص : ابن قنفد   3

المقرى ؛ 353،  314،313،  421، ص 1نفح الطيب ، ج: ؛المقري  533الفارسية ، ص : ؛ابن قنفد  42،،41المسند ، صص : ابن مرزوق   4

 . 31، ص  1أزهار الرياض ، ج: أحمد 

  35التعريف ، ص : ؛ ابن خلدون  453، ص 1نفح، ج: المقري :   5

  434كفاية، ص : ؛ التنبكتي34التعريف، ص : ابن خلدون   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

581 
 

الذي يقعدهم عن أداء مهامهم، بل كان هؤلاء ينشطون ب -الب الأمرفي غ -ولم يكن سجن الفقهاء 

الذي كان  ،طة بهم، فقد أثر عن أحمد بن صالح بن إبراهيمو هم وتوجيهاتهم لأداء المهام المنبتدريسهم ورسائل

ه لما دخل السجن صار يعلم الناس القرآن، وقد حفظ عنه أزيد من سبع مائة ،في عهد أبي يعقوب المريني
ّ
 أن

 . 1لأجل تجويد القرآن ،رجل، وقيل أنّ الناس كانت تقصدهم من خارج السجن

هو اهتمام بفقدان الأمة لأحد مصابيح حياتها، إذ لا توجد  لماالاهتمام بوفاة الع إنّ  :العلماء وفاة

ورغم أنّ  .بق على علماء بلاد المغرب الأوسطفاجعة أشد من فقدان عالم بالنسبة للمجتمع، وهو ما ينط

 أنّها تحدثت عن ظروف  ،ووصاياهم بشكل واضح ،المصادر لم تخبرنا عن لحظات وفاة هؤلاء العلماء
ّ
إلا

 اتسمت ،(هـ 7 - 9ق ) بما يفيد واقع الحال بالنسبة لفئة وجدت نفسها في ظل فترة  ،وأسباب الوفاة

 .المغرب الإسلامي بلاد بالفوض ى السياسية على مستوى 

بغية الحج وأداء المناسك  ،ع المتردي لجأت فئة من العلماء إلى الهجرة خارج بلاد المغربأمام هذا الواق

وطلب الإجازة من مشايخ بلاد العراق والحجاز والشام ومصر، وقد  ،حديثالأو البحث عن السند العالي في 

وص بالبقاع المقدسة شاء الله لها أن تموت هناك خارج الديار، وظاهرة الوفاة خارج الديار وعلى وجه الخص

ه بالبركةممّ 
ّ
ه  ،ا سجلته المصادر، إذ تحدث السخاوي عن عبد الله المغربي البجائي الذي حلا

ّ
وكثرة التلاوة بأن

أو العالم  ،، والمجاورة للبيت العتيق مفخرة المغاربة، إذ يمكث الطالب هناك لدراسة2مات مجاورا لمكة

 ،وممن دفن بالبقيع من علماء تلمسان كان عبد الحق ابن سليمان الكومي. فيصير له فخر عظيم ،لتدريس

كان على إثر  ،الذي عرف بالزهد، حيث رحل إلى الحجاز حاجا، فأدى الفريضة وأجهد نفسه صوما وطوافا

 ،ى ابن عبد النور ويضاف إلى هذه النماذج أبو الحسن عل .3م1196/ه591ثمّ توفي بالمدينة سنة  ،ذلك المرض

ه حج بأهله وولده
ّ
وحينما أشرف على البيت العتيق أخذته حالة صوفية، فصعق مغشيا  ،الذي قيل بأن

وهذا ما يؤكد  . 4فقض ى نحبه أثناء ذلك، وقد دفن بمكة ،طواف القدوموطيف به على تلك الحال  ،عليه

إذ ترسخ في الذهنية المغربية أنّ من حباه الله توفاه  ،المكانة التي كان ولا يزال المغاربة يولونها للبقاع المقدسة

فصار له ولأهله الشرف العظيم بذلك، ومن وقفت في وجهه حواجز في سبيل الحج . عند الكعبة المشرفة

 
ّ
إذ لم  ،م وتأسف بقية أيّامه يعتقد من خلالها سخط رب البيت وغضبه عليهوالسفر إلى البيت الحرام تأل

الذي اشتهر بالفرائض والحساب في ( م1696/هـ191ت) يس ى الزواوي نزيل الأزهر أنّ عيوفق لذلك، فقد ذكر ب

                                                           

  42البستان، ص : ابن مريم   1

 .31، ص 1،  ج4الضوء،  مج : السخاوي   2

 . 541، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار  3

 . 544، ص 5بغية، ج: بن خلدون يحيى  4



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

582 
 

رته حينما تهيئ للحج وجمع من المال في ذلك ما يكفيه، ولكن اختلس منه سكان سبب وفاته تألمه وح ،تدريسه

 .  1مرةجّه ومجاورته غير رف بصلاحه وحعي، و كان يف مستمر إلى أن توف، فتسبب له  ذلك في ضعهمال

تذكر المصادر عدّة أعلام كانت وفاتهم خارج ديار بلاد المغرب الأوسط، وهم في رحلة علمية أو في إقامة و 

قد كان أمثال أبي محمد عبد الله الأشيري التيطراوي الذي اشتهر بإمامته في الفقه والحديث، و  ،مؤقتة هناك

ثم سافر إلى مكة  ،والأعيان، وقد تصدى للإقراء ببغدادتتفاخر به الملوك والوزراء و  ،الناس يتسابقون إليه

كما  .2، وقد كان مستقرا  قبل ذلك بحلب مدة من الزمنم1166/ه561ويتوفى بالبقاع سنة  ،ليعود إلى الشام

ولى قضاء الذي ت ،وهو سالم الزواوي المغربي المالكي ،أشار السخاوي إلى عالم آخر عرفته بلاد الشام وتوفي بها

 من ملك من العلم . 3م1667/ه193توفي بها سنة دمشق و 
ّ
ومعلوم أنّ ولاية القضاء مرتبة رفيعة لا يتولاها إلا

وممن توفي خارج الدّيار المغرب أوسطية . والعقل والقوة ما يستوجب إنفاذ الأحكام بعد استنباطها صحيحة

وقد كانت  ،(ه917)و ( هـ911)لذي اختلف في وفاته بين ا ،مرزوق بن  دممححمد بن أمحمد بن من العلماء 

ن فيه مشيخته الموسوم بـ 4وفاته بالقاهرة ودفن بالقرافة عجالة " ، حيث يظهر من خلال مؤلفه الذي بي 

المستجاز، في ذكر من سمع من المشايخ دون من أجاز من أئمة المغرب والشام ( زوقيل المتسوف)المستوفى 

 ،سواء ببلاد المغرب أو خارجها ،عه في العلوم عظيم ونشاطه في البحث عن المشايخ واضحبأنّ با" والحجاز 

 ةكما تحدث السخاوي عن شخصية عالمة تنتمي لحاضر  .5حتى قيل بأنّ مشايخه قدرت بنحو ألفي شيخ

تقل منها حيث تعلم بها وعلم وصار متقدما بها، ثمّ  ان ،وهو محمد بن محمد بن أبي القاسم المشذالي ،بجاية

فدخل قسنطينة وعنابة ثم  تونس ومصر فقبرص وبيروت سنة  ،طريق الرحلة نحو بلاد المشرق  اسيرا سالك

، وقيل بأنّ وفاته كانت في طريق رجوعه من الشام كان أبو القاسم قد أخذ عن أبيه وغيره، و م1367/هـ967

 . 6م1655/هـ157في تيه بني إسرائيل سنة  ،إلى القاهرة

لم هم ما يظهر بأنب ،وفاة هؤلاء العلماء، فإنّ أسبابها كانت متعددة أدّت إلىأما عن الظروف التي كانت 

يقاسون الهموم مثلما يقاسيها الجميع، ويتعايشون بين العامة حتى أنّ بعضهم  ،يكونوا بمنأى عن مجتمعاتهم

الذي كان  ،محمد بن إبراهيم المشتهر بالأصوليدر حدوثها بين طبقة العلماء، فقد ذكر بأنّ الفقيه ينتوفي وفاة 

                                                           

 .512، ص  1،  ج 4المصدر السابق، مج : السخاوي   1

 . 44، ص 5إعلام الفكر، ج: بوعزيز يحيى  2

 . 434، ص 4، ج4المصدر السابق، مج : السخاوي   3

 . 421المصدر السابق، ص : ؛ ابن فرحون  542الوفايات ص : الونشريس ي  4

 .وما بعدها  423السابق، ص المصدر : انظر ابن فرحون   5

 . 524، ص 2، ج1المصدر السابق، مج : السخاوي   6



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

583 
 

توفي مذبوحا فسمّي بالإمام الذبيح، وكان  ،ومراكش و بجاية من أهل بجاية، وهو الذي تولى القضاء بالأندلس

أنّ وفاته لم تكن من قبل  الظاهر  ولكندر تحجم عن ذكر ظروف التصفية، اومع أنّ المص. 1هـ611ذلك سنة 

وربما كانت مسألة الحرابة حاضرة في . 2في أمور عدةا من السلطان يجالسه ويشاوره السلطان، إذ كان مقرب

عرف في بواديها بهذا الشأن، كما أنّ احتمال قتله 
ُ
قضية وفاته، حيث أنّ بلاد المغرب الأوسط غالبا ما كانت ت

اقتصادية وارد،  من قبل من لم يجد عند ذات العالم ضالته من فتوى أو مخرج في شأن قضايا اجتماعية أو 

الذي تمّ قتله  م1531/هـ739وهو أحمد بن الحباك أبو العباس ت ،فقد حدثتنا بعض المصادر عن عالم آخر

ولا يشير . 3لم تكن تأخذه لومة لائمو إذ كان موصوفا بالقوال للحق،  ،بعد رجوعه من مهمّة صلح ،مسموما

ه كان قادما  ،إلى طريقة التسميم هذه ووسيلتها، وربما كان ذلك بفعل لدغة حية خصوصا هالمصدر ذات
ّ
وأن

 من الناس كانت وفاتهم كذلك حيث تحدث أبو العرب عن وفاة أبي حاكم 
ً
من البادية والمعروف أنّ كثيرا

 .4الذي كان متوليا قضاء الزاب من قبل سحنون بلدغة حية ،السّهمي ىبن يحي ىيحي

أو لعدم مسايرة الفقيه  ،باعتبار الخلاف المذهبي ،لفقهاء من كان حتفه على يد السلطانومن ا

الذي تم قتله زمن  ،بن صاحب الصلاةافقد أشار صاحبه بغية الرواد إلى أبي عمرو عثمان . للسلطان

:  د من قوله لي ير الصافاقتله فإنّ ص: " حينما ترك المهدي وصيته لعبد المؤمن بن علي إذ قال له  ،الموحدين

فلقي  ،وهاجر بعض الفقهاء من تونس إلى تلمسان. 5 "لا يزال في أذني حتى الآن اشتغل بخويصة نفسك "

بتلمسان  ذلك إذ تمّ  ،من ولد عبد الملك بن حبيب و اغتيل أمثال حبيب بن السلمي الذي يعدّ  ،حتفه هناك

 .6م1111/ه 615سنة 

هو و  ،وممن كان ضحية السلطان الفقيه المتصوف و الشاعر النبيل المعروف بذي خميس التلمساني 

 ثم ،تعلم بها الذي،  1151/هـ 657ن سنة أبو عبد الله بن خميس محمد بن عمر الحميري المولود بتلمسا

قتلا كانت وفاته  وممن. 7، وكانت طريقة قتله الطعن بالرمحم1373/ هـ973رحل إلى سبتة ثم غرناطة سنة 

الذي تولى قضاء ( أبو الفضل محمد بن محمد بن أحمد ) أبو القاسم القسنطيني الوشتاتي أيضا اغتيالا و 

ه تمّ قتل
ّ
في أثناء صلاته الصبح بالمحراب بجامع الزيتونة، وكان ذلك  هالجماعة بتونس، قيل أن

                                                           

 . 41، ص 4نيل،ج : التنبكتي   1

 .نفس المصدر والجزء والصفحة: التنبكتي  2

 . 424سنة من الوفيات، ص  5111لقط الفرائد، ضمن : ابن الفرض ي  3

 . 541طبقات، ص : أبو العرب  4

 . 551، ص  5، جالبغية : يحيى بن خلدون   5

 . 442، ص  5التكملة ، ج: ابن الأبار   6

 . 43،ص 4درة الحجال ، ج: ؛  ابن القاض ي 512صبغية الرواد ، ج ، : ابن خلدون يحيى  7



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

584 
 

هو أحمد بن عمر القلشاني شارح  و  ،خرآحكم بإقامة حدّ القتل على عالم  بعدمام، 1666/ه169سنة

ن منه فعزره و سجنه
ّ
 .1الرسالة، و لكن لم يمك

افر البجائي الذي نزل و يضيف السخاوي عالما آخر كانت نهايته القتل وهو محمد بن عثمان بن ظ

 جر و انتقلاوأخذ عن علمائها، ثم ه ،التي تعلم بها م1616/هـ119، وقد كانت ولادته ببجاية سنةالإسكندرية

ثم أطلق  ،دخل السجنأقد اتهم بقتل زوجته ف هى إلى استيطان الإسكندرية، و وانت ،إلى دمشق و القاهرة

ه قتل نفسه ،سراحه بعد سعي شديد، و قد مات من يومه
ّ
وكان ذلك بعد سنة  ،و توهم العديد من الناس أن

 ، ولأنّ لانعدام أدوات التحقيق ة الأسبابوتظل رواية موت الفقهاء قتلا واغتيالا غير معروف .2م1656/هـ167

 في أثناءتغيب ل ،في عناصر القتل و الاغتيال دوما حاضرة ا جعل الشكّ ممّ  ،حيثيات ذلكسكت عن المصادر  ت

حينما وقع هؤلاء ضحية أخطاء في  ،كما تذهب المصادر إلى ذكر طريق آخر لموت الفقهاء .الأسبابذلك 

الذي وجدت  ،النماذج يُذكر أبو موس ى عيس ى بن بركات البجاوي ومن   ،الأحكام من قبل فقهاء قضاة آخرين

في شهيدا حينما ضرب غلطا وكان  أيضا من ضمن الفقهاء القضاة ، و قد تو ،له فتاوى عند الونشريس ي

 .3م1351/هـ953سنة 

 ،أشار ابن خلدون إلى ظاهرتين تسببتا في وفاة عدد من العلماء في أثناء تجوالهم ورحلاتهم العلمية 

الذي كان في جملة من سار معه في  -هما الغرق والطاعون، إذ في عهد أبي الحسن  ،في مصاحبة السلطانأو

 ،خرآلفقهاء، وأصيب بمرض الطاعون عدد قد غرق من غرق من هؤلاء ا  -حملته مشرقا عدد من العلماء 

تذكر مصادر مشابهة من جملة .  4إلى أن استوفوا ما قدر من آجالهم ،وتخطت النكبة آخرين ،كان الموت حتفه

يقصد  -أحد أقران ابن مرزوق الذي سماه في مسنده بخزانة المذهب المالكي  ،جملة من غرق من العلماء

  الإمام أبو عبد الله
ّ
وهو إن كان من قبيلة سطة من  ،(م1357/هـ957ت)ي محمد بن علي بن سليمان السط

 أنّ عددا من علماء المغرب الأو  ،بطون أوربه بفاس
ّ
سط قد أخذوا عنه ولازموه و شاركوه، وقد كانت وفاته إلا

 بن محمد ا العالم التلمساني عبد اللهأمّ .  5قرب بجاية عند رجوعه من تونس - مصاحبا لأبي الحسن -غريقا 

والذي جلس مكان أبيه  ،المعروف بالنقليات و العقليات(  م1377-1361/هـ971-هـ961) بن أحمد الشريف 

                                                           

 . 531، ص  55، ج 1مج.الضوء : ؛ السخاوي 412توشيح ، ص : القرافي   ؛ 542ص . فهرس : الرصاع   1

  531، ص  2، ج  3المصدر السابق ، مج: السخاوي   2

 . 444كناية ، ص : ، التنبكتي  434شرف الطالب ، ص: ابن قنفد   3

 .14التعريف ، ص : ابن خلدون عبدالرحمن   4

  553الوفيات ، ص : ؛الونشريس ي  411المسند ، ص :مرزوق    ابن  5



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

585 
 

ه لما دخل غرناطة ،بعد وفاته
ّ
نه من الزمن قرر العودة إلى موط وأقرأ بها مدّة  ،و لقي علماء هناك ،فإن

 . 1توفي غريقا أيضا في البحرمنصرفا من ملقا آخر مطافه، 

بالإضافة إلى غرق الفقهاء الجماعي أو الفردي في أثناء حركة انتقالهم عبر الحواضر العلمية يحضر و  

لوباء الدراسات إلى هذا او  ، حيث أشارت المصادر 3"بالمرض الوافد" يمّ الذي سُ ، و 2مرض الوباء أو الطاعون 

 ى،و قد كان من ضحاياه عدد من العلماء أمثال أبي عبد الله محمد بن يحي م،1367/هـ967الذي ظهر سنة 

الفقيه ، مثلما توفي 4جدّ ابن مرزوق صاحب المسند من جهة أمّ أبيه،  الذي انتفع به جماعة من الطلبة

كما أصيب به أيضا محمد بن عبد . 6السليماني  ى، والعابد الزاهد سيدي يحي5القاض ي محمد بن عبد السلام

عبد الله بن عبد النور الندرومي  الفقيه الذي أخذ عن ابن الإمام، وقد تقدم إلى مجلس أبي الحسن باقتراح 

، إضافة إلى أبي 8الإمام شيخ الندرومي وهلك منهم أبو موس ى بن. 7فتولى له قضاء العسكر ،من ابن الإمام

ه  صاحب الم ،محمد عبد المهيمن ابن القاض ي الإمام أبي عبد الله الحضري 
ّ
سند بأعجوبة زمانه و الذي حلا

 .9أبي عبد الله بن خميس التلمسانيقد تتلمذ على  نادرة وقته،

وهو محمد بن  ،أحد أعلم علمائهافي  م1669/هـ191رة تلمسان من نفس الوباء سنة كما نكبت حاض          

الذي كان إماما مفتيا ومحققا نظارا، وهو الذي تتلمذ عليه  ،العباس بن محمد بن عيس ى العبادي التلمساني

 هكما أشارت المصادر إلى الوباء نفس  ،.هـ191وقد توفي بالطاعون سنة المازوني وحفيد الحفيد ابن مرزوق، 

                                                           

  514كناية ، ص : التنبكتي   1

و هذا دون الرجوع إلى كتب الأحاديث التي (. هـ 425ت )الطاعون سبق إليه المشارقة و لا نجد من ألف قيل ابن الدنيا التصنيف في   2

بجرد عدد لابأس به من " بذل الماعون في فضل الطاعون " وقد قام صاحب تحقيق  .تحتوي في بعض العناوين الحديث حول الطاعون 

كتاب الطواعين - :مصنفا منها ( 44)صاب الحيوان قبل الإنسان، وقد وصلت التصانيف إلى ثلاثة و ثلاثين المؤلفات المهتمة بهذا الدّاء الذي أ

 .لأبي بكر عبد الله بن أبي الدنيا 

 ( .هـ 331ت )الطب المسنون في دفع الطاعون شهاب الدين بن أبي حجلة التلمساني  -

 . ، وغيرها من المصنفات وهذا الشأن (هـ  211ت )حمان بن أبي بكر القادري تسلية الواجم في الطاعون الهاجم لزين الدين عبد الر  -

: انظر دراسة  .لأنه وفد من خارج بلاد المغرب و بالتحديد من آسيا الوسطى و قد اجتاح بلاد المغرب فاثر على زراعتها و اليد العاملة بها   3

 . 11، 14، من ص5222، 5عة للطباعة والنشر، بيروت، طالخلدونية في ضوء فلسفة التاريخ، دار الطاي(: سالم)حميش 

 .542المناقب ، ص : ابن مرزوق   4

باهي352المصدر السابق،ص : هو محمد بن عبد السلام بن يوسف الهواري التونس ي القاض ي أنظر ابن فرحون   5
ّ
المرقبة :، الن

 .515العليا،ص

 .22،ص 5223انية،تح الطاهر بن محمد المعموري،الدار العربية للكتاب، طالأدلة البيّنة  النور .أبو عبد الله محمد الشمّاع   6

 . 435شرف الطالب، ص : و انظر ابن قنفد 

  454كفاية ، ص : التنبكتي   7

 . 11 – 31التعريف ، صص : ابن خلدون   8

 . 413المسند ، ص : ابن مرزوق   9



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

586 
 

وذهب ضحيته عدد من الناس كان من  ،ـ بتلمسانم1661/ه 165ة هـ و هو وباء سن 191وقع قبل سنة 

، وأشار القلصادي أيضا إلى الشيخ الفقيه أبي 1هـ 165أبرزهم الفقيه العالم ابن زاغو الذي توفي سنة 

 ،الذي كان مشاركا في علوم الرياضيات، والموسوم بالمتصوف الزاهد ،الحجاج يوسف بن إسماعيل الزيدوري

 .2هـ 165الذي توفي بنفس الوباء سنة 

حينما فتك بعدد كبير من الناس على مستوى حواضر بلاد المغرب،  ،لقد كان للوباء الجارف تأثير سلبي            

ر على طبقة الخاصة من ذوي  ،وكان من جملة الناس الطلبة والفقهاء
ّ
بحكم المخالطة والمجالسة، كما أث

حيث  ،بعيدا عن مجاورة المصابين ،حفظ هؤلاء فلجأوا إلى دورهم وضياعهم بالباديةحينما ت ،اليسر الأغنياء

الدراسات إحدى و لعدم وجود مخرج يقلص من حجم الوباء و آثاره عليهم، وقد أفاضت  ،كثر الفتك بالعامة

حسن بن علي بن وحسب ما يمكن فهمه من خلال تفحص شخصية العالم الفقيه الخطيب . 3في هذا الشأن

له و كيفية آحول هذا الوباء من حيث مصدره و مالجدل بين الفقهاء وقع  نّ إفم، 1357/هـ957ت ذقنفبن 

المسنون في " كتاب اسماه  هإلى تأليف فكان ذلك دافعا ،عإذ سأل الطلبة الخطيب حول الموضو  ،التعامل معه

اعون 
ّ
 . 4"أحكام الط

أكبر الأحداث التي رسمت الجزء الكبير من صورة وفاة العلماء، وأثر  و هكذا كان وباء الطاعون من

 أنّ الأمر هذا  فيتأثيرا بالغا 
ّ
لم يتعامل معها الفقهاء والعلماء   -الذي اعتبر نازلة -حياة العامة والخاصة، إلا

المسنون في " (هـ957ت ) ذما كتبه الخطيب بن قنفب ومع الإقرار بالشكل الذي يدفع إلى تجنبها مستقبلا، 

على  -لا نجد حديثا " المسائل المسطرة في النوازل الفقهية " و بعض المسائل التي عنونها ب " أحكام الطاعون 

و كيف تعاطى معه العلماء على مستوى بلاد المغرب، في  ،يمكن أن يلفت الانتباه حول الموضوع -ما يحضرنا 

( م1667-1391/هـ153 -993) ألفه ابن حجر العسقلاني حين يحضر في الموضوع من المصنفات المشرقية ما 

                                                           

 . 14المصدر السابق ص : ابن مريم   1

 . 511تمهيد الطالب ، ص : القلصادي   2

 . 11ص : المرجع السابق : انظر سالم حميش   3

  25شرف الطالب ، ص : ابن قنفذ   4

  31،  33الفارسية ، صص : ابن قنفذ   



م51-54/ه2وق3ة الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين قالباب الثاني ـــــــــــــــــــ بني  

 

587 
 

ما " بتأليف كتاب (  م1575/ه711ت)، وقام السيوطي 1"بذل الماعون في فضل الطاعون " حين كتب مؤلفه 

  .2"رواه الواعون في أخبار الطاعون 

 ،منهماة عدد و مست عددا من فقهاء العصر الوسيط، وتسببت في وف ،ومن الأمراض التي كانت رائجة 

ة والعلماء والأحداث، ، التي أثرت على حياة العلماء من حيث تفاعلهم مع الطلبنذكر ظاهرة الاختلاط

وهو ما حدث بالنسبة للآبلي أبو عبد  ،أو تلقي العلوم من علماء بلاد أخرى  ،في رحلة حج واكانهم خصوصا وأنّ 

كانت لهم من القيمة العلمية ما يسعى إلى علماء هناك ولقي  ،الله محمد بن إبراهيم الذي خرج إلى المشرق 

أفاق بعد  وقد ،[..].لأنه كان مختلطا بعارض عرض في عقله  ،و لكنه لم يفد ولم يستفد طلبهم الطلاب،

ه عودته
ّ
وصفى الدين الهندي، وقد أشار ابن خلدون إلى  لقي ابن دقيق العيد و ابن الرفعة، وقد قيل بأن

 . 3أسباب الاختلاط هذه 

الذي فتك بأحد أكبر علماء بلاد " الفالج " إلى مرض الاختلاط مرض آخر مسّ البعض وهو  و يضاف

وقيل  -بفاس  م1357/ه951و كانت وفاته سنة  ،الغازي  ىهو أبو إسحاق إبراهيم بن أبي يحي ،المغرب عموما

ه توفي سنة 
ّ
 .4كوّن بهادخل هذا الفقيه تلمسان فتكوّن و  ، وقد - م1367/هـ967بأن

و كيف تعامل أتباعهم تجاه  حياة العلماء و كيف تعاملوا معه؟اج موضوع المرض و الموت في يحتو 

ذلك أن كثيرا من أقوال و أفعال الفقهاء كانت عبارة عن ردود  ،محنة العلماء و موتهم؟  إلى مزيد من البحث

أو سلبيته تجاه هذه  ومدى ايجابيته وفيها تبرز شخصية العالم الفقيه .تجاه المحنة و المرض و الموت 

باعتبار أنّ  ،، وأسباب الموت التي كانت رائجة آنذاكدراسة ذلك أنواع المحن و الأمراضكما تبرز لنا . الظواهر

 .الفقهاء العلماء هم عينة مهمّة تحضر في توضيح واقع العامة والخاصة بالمغرب الأوسط في العصر الوسيط 

                                                           

.  أحمد عصام عبد القادر الكاتبعمل على تحقيقه (  هـ  214-334) للإمام ابن حجر العقلاني " كتاب بذل الماعون في فضل الطاعون "   1

و ما لا يشرع و في وصف الطاعون كذلك فصل في تعاريفه و أسبابه و الأحاديث الواردة فيه و  الآداب المتعلقة بالطاعون و ما يشرع فعله و 

 . مما قيل فيه من قبل العلماء و 

إلى (  255ت)فيها السيوطيلة مخطوطة عمد رسا" ما رواه الواعون في أخبار الطاعون " مصنفو .  13المرجع السابق ، ص: حميش سالم  2

 الطاعون أخص من الوباء إذ كل طاعون وباء و ليس كل وباء طاعون فتكلم فيه 
ّ
جمع الأحاديث الواردة في الطاعون و سببه ، و بين فيه بأن

 و الفرق بين الوباء و الطاعون و وردت الأحاديث في ف. عن معنى الطاعون و حقيقته ، و هل أقوال الأطباء فيه صحيحة 
ّ
ضل الطاعون بأن

 .ورقة مخطوطة ( 51)المطعون شهيد، و ما يشرع فيه من نوافل و قربات، و قد فصل فيه السيوطي في خمس عشرة 

 . 122، ص  5الحلل السندسية ، ج: ؛ الوزير السراج 34،  42التعريف، صص : ابن خلدون   3

 . 442؛ ابن قنفد ، شرف الطالب ، ص  414المسند ، ص : ابن مرزوق :   4



 

 
 

 

  

 

 

 

 

 : ثالباب الثال

 بالمغرب الأوسط نشاط الفقهيالمظاهر  

 م31و 31/ه9و 7بين ق

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

       بالمغرب الأوسط الفقهي مظاهر  النشاط :الباب الثالث             

 الرحلة في طلب العلم ومقتضياتها  : الفصل الأول            

 قيمة الرحلة في تاريخ المغرب الإسلامي  - أ

 "الرحلة شرقا أنموذجا" غرب الأوسط جاهات الرحلة عند علماء المات - ب

 طمدرسة الفقه بالمغرب الأوس:  الفصل الثاني         

 من خلال المصادررصد حواضر المغرب الأوسط  - أ

 مراس ي المغرب الأوسط - ب

 بالمغرب الأوسط ملامح مدرسة الفقه - ت

 نماذج من فقهاء المغرب الأوسط - ث

 مدرسة بجاية - ج

 مدرسة تلمسان الفقهية - ح

 حواضر الفقه الأخرى بالمغرب الأوسط - خ

 تصانيف فقهاء المغرب الأوسط وآثارهم : الفصل الثالث        

 أثر منهج التلقي على عملية التصنيف - أ

 م13/ ه9خصائص التصنيف في بلاد المغرب قبل ق  - ب

 م13/ه9النهضة التأليفية ببلاد المغرب بعد ق - ت

 الاهتمام بأمهات التصانيف الفقهية المالكية - ث

 لفترة ما بعد الموحدينمميزات التصنيف  - ج

 .المغرب الأوسط فقهاء تصانيف - ح

 

 

 

 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

590 
 

 

 " عوامل التأثر و مظاهر التأثير"الرحلة في طلب العلم : الفصل الأول         

 :قيمة الرحلة في تاريخ المغرب الإسلامي . أ

دفع بابن ما  ذاهو ة، تلقي العلوم و الإلمام بفنون عدّ صارت الرحلة في العصر الوسيط وسيلة أكيدة ل

لتوضيح أهميتها، إذ يشير إلى أنّ الرحلة في طلب العلم و لقاء المشيخة مزيد  خلدون إلى تخصيص فصل مهمّ 

تلقينا و تارة محاكاة و  ،وتعليما وإلقاءٍ الطالب يأحذ معارفه وأخلاقه تارة علما  كمال في التعليم، وأوضح بأنّ 

ايخ يقتض ي و تعدد المش ترسيخا للعلوم، وأنّ لقاء أهل العلم هذه الوسيلة الأخيرة أشدّ و أقوى بالمباشرة، و 

فتقوى ملكته بالمباشرة والتلقين  ،و بها يصحح الطالب معارفه و يميزها عن سواها ،هئتعدد طرق العلم و أنحا

  .  1لقاء المشايخأقواها وبكثرة المشيخة و تنوعها، و انتهى إلى أنّ للرحلة في طلب العلم فوائد جمة 

ز العلاقة كانت حركة دائمة تميّ  ة عصر ابن خلدون فقطـ، و إنمّا طلب العلم وسيللو لم تكن الرحلة 

التي اهتمت بالحوادث، أو كتبت عن الأمم والبلدان، د في أنواع المصادر بين المشرق و المغرب خصوصا، إذ نج

كتب التراجم ما يثبت فهارس شيوخ و أثبات العلماء و مصادر أخرى ك أو اختصت في المسالك أو الرحلات، أو

المذاهب بين الرحلة العلمية في نقل المعارف و أثر ح الباحثون عمق العلاقة و ذا التواصل العلمي، كما وضّ ه

عهد بني قبيل ها تغيرات عميقة ببلاد المغرب ليالتي ترتب ع ومن أشهر تلك الرحلات. 2مجالي المشرق و المغرب

أبي الخطاب عبد "نّها  ضمت كلا من رستم بعثة حملة العلم الخمسة نحو البصرة، حيث أشار الدرجيني أ

الأعلى بن السمح المعافري، و عبد الرحمن بن رستم، و عاصم بن جميل السدراتي و إسماعيل بن درار 

 عبيدة و أب)المذهب الإباض ي بالبصرة  سافر هؤلاء لأخذ العلم عن إمامإذ  ،"الغدامس ي، وأبو داود القبلي

ل من أيام الدولة الرستمية حينما بعث علماء البصرة بأحما كما وقع اتصال آخر . (مسلم بن أبي كريمة

المشرقي مقتصرا  ولم يكن التواصل الإباض ي، 3زودوا بها مكتبة المعصومةف ،الكتب إلى عاصمة الرستميين

                                                           
 . 111، 112المقدمة ، صص : ابن خلدون   1
 تضم المصادر عددا غير قليل ممن مثلوا الرحلة بين المشرق و المغرب سواء عند أبي العرب من خلال طبقاته أو المالكي في رياض النفوس، و  2

و انظر . قبله عياض في المدارك، و الحميدي في الجذوة و ابن الفرض ي في تاريخ علماء الأندلس، وغيرها من المصادر المهمّة في هذا الشأن 

، 5353، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية، 5مدرسة الإمام الحافظ أبي عمر بن عبد البر في الحديث و الفقه، ج (: محمد)اسة بن يعيش در 

مكتبة مدبولي، ( 5535 -234/ ه  113-414)علاقات الفاطميين في مصر بدول المغرب (: حسن احمد)، خضيري 44، 41، صص 5223

 .412، 412، صص 4112، 5القاهرة، ط 
  .31، 52، ص  بالمغرب، تح إبراهيم طلاي، مطبعة البعث، قسنطينة، الجزائر،دت طبقات المشايخ: (أحمد بن سعيد )الدرجيني  3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

591 
 

ما تطور إلى طلب الفتوى أو بعث كتب  ،على إرسال الطلبة للعلم
ّ
في خلال  وهو ما تمّ  ،لنشر الفكر، و إن

 .1ن بن رستمالإمام عبد الوهاب بن عبد الرحم الافتراق الأول و الخلاف بين ابن فندين و 

، تأثيرا وأنا أالعلمي الفكري لم يكن أقل منه ش نّ الأثر إف ،بعد مذهبي منهذا التواصل لو بقدر ما كان 

تتفاوت كذلك في  علمية كانتمع الملاحظة أنّ هذه الرحلات ال. وغالب الرحلات كانت تصب في هذا السياق

فصاحب الديباج حينما  تصل إلى عدة سنوات، كانتوالتي  ،هها بالمكان المراد الاستفادة فيمدة إقامة رجال

 ،يذكر رحلتيه من الأندلس إلى المشرق ( م171/هـ199.ت) بن محمد بن قاسم بن يسار يتحدث عن قاسم 

ه كان على المذهب الشافعي، وأشار إلفي حين دامت الثانية ستة أعوام ،اعشر عام ىحيث دامت الأولى اثن
ّ
 ،ى أن

ت ) يون حبراهيم بن ويؤكد المقري حينما يذكر محمد بن إ. 2لكن افتاءه بالأندلس كان على المذهب المالكيو 

ه رح ،الخشني بالأندلسابن وضاح و  لىالذي تتلمذ ع ،(م711/هـ375
ّ
 قرابة هناك بقيو  ،ل إلى المشرق بأن

 .3في الحديث ةمامالإ  ونال درجة   ،سمع بمكة وبغدادو ة، عشرة سن خمس

 ،لا يمكن حصرهم والذين ،كثين بأوطان العلم لمدة طويلةمن هؤلاء الما اكما تحوي كتب التراجم عدد

 و وه .إلى عدم التقيد بالفترة الزمنية ما دفعهم ذاو ه ،تقف دليلا على أن قصد هؤلاء كان قصدا علميا هيو 

ليتفرغ إلى مجال  ،الذي يستفيد منه عمله ب العلم يحمل نفسه على تركالذي جعل بعض طلا  الدافع نفسه

الرجال مثلما ذكر ابن  قابلةلقاء المشيخة و اقتفاء علو السند، و محل إلى حواضره لير ف، 4اهتمامه العلمي

 .خلدون 

تحدّث عن من نوافق   وقد ،في طلبه ةإلى مرحلة الرحل الانتقاله يدفع بطالبكان يشرف العلم  إنّ 

ولكننا لا نسايره حينما  ،الفرار من ظلم الحكام وظلم الناسحينما أرجعها إلى عامل  ،أسباب ودواعي الهجرة

 ،من أقس ى الظلم على العلماء ذاهاعتبر و  وعدم الاعتراف بهم، ،ف أهل المغرب الأوسط بإهمالهم للعلماءصو 

 عدد وجعله عاملا أجبر 
ً
كان حينما  ،ذلك على مقوله السنوس يحكمه و قد اعتمد في  ،5منهم على الهجرة ا

و تسببوا في  ،ولم يحسنوا الأدب معهم ،في وقت أهمل المغاربة مشايخهم ،يصف عناية المشارقة بعلمائهم

 ؟ 6إذايتهم

                                                           
 ،14، 32أخبار الائمة الرستميين ، ص: في الافتراق  راجع أبن صغير المالكي.  32الدرجيني ، طبقات المشايخ ، ص 1
 . 441، ص 5221، 5، تحقيق مأمون الجنان، دار الكتب العلمية، بيروت، ط الديباج المذهب: ابن فرحون 2
  . 14، ص 4نفح الطيب، ج: انظر احمد المقري 3
 .  441، ص 5نفس المصدر ،ج: المقري 4
 . 32، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج : انظر سعدالله 5
 .2، 2البستان، صص : ابن مريم 6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

592 
 

ه بقدر ما كان أو الظاهر 
ّ
أطياف و  ،المجتمعة من يضم طبقات عدّ  ،الحكم قاسيا على مجال واسعهذا ن

الاطلاع  خصوصا إذ تمّ  ،ضربا من الأغاليط نّ الاعتماد على عينة بسيطة لاستصدار حكم يعدّ إف ،من الناس

طبقة لالحكام و المجتمع والأفراد  تقدير النصوص المتحدثة عن  -بعناية  -على تراجم هؤلاء العلماء و فحصت 

كان في سياق الحديث عن العناية  ،السنوس ي والاستشهاد بهحديث اعتماد العلماء و تلامذتهم، مع العلم أنّ 

 غزيرة في بلاد المشرق، فلا يستقيم بذلك حُ  ،غربقليلة في بلاد الم ، التي تبدو بالكتابة عن الصالحين
ْ
م من ك

 حم 
م
إذا كان " حتى قال قائلهم ،على عدم اعتناء أهل المغرب بعلمائهم، و هم الذين أوصلوهم درجة الولاية مم ك

 " .فانّ المغرب بلد الأولياء ،شرق بلد الأنبياءالم

سواء  -ومن الواجب التأكيد على خاصية مهمّة حول الرحلة في طلب العلم، والضرورة التي تقتضيها  

الرحلة إلى خارج إعمال نّ الطلبة المهرة يلجأون في المرحلة المتأخرة إلى وهي أ -كانت رحلة داخلية أو خارجية 

 ،بتصحيح المتون المرويةوذلك  ،لضمان سلامة المنهجرؤى وتصحيح ال ،الاتصال بكبار العلماء لأجل ،أوطانهم

 بعد أن يستنفذواثبت القواعدأوبنائه على  ،ووصل الأسانيد بأصحابها مباشرة
ّ
المراحل  ، ولا يكون ذلك إلا

 .1كتابة والقراءة وحفظ القرآنلم اليتعيتمّ  ، حيثتقتض ي الذهاب إلى الكتاب و المساجدالتي التعليمية الأولى 

فكانت بهذا الهجرة لطلب العلم عادة تلقائية وعملا جرى عليه أهل المغرب الأوسط خصوصا، لاستكمال 

 .مراحل العلم، وبلوغ المراتب التي ترجوها البيوتات

 أيضا
ُ
ظ حم

م
لا

ُ
 ،فاصلا لبدئهاا لفن الرحلة، و حدً  اوضعوا ضوابط العلماء نّ أب -الرحلة–في هذا الشأن  والم

ماع من أرجح نّ الطالب يبدأ بالسّ أطالب العلم، حيث يوضح السيوطي ب باعتبارها مرحلة متقدمة ينتهي إليها

ر البلدان، حل إلى سائارتاتهم و سماع عواليهم، رويغ من مدينا ، فإذا فر وخ بلده اسنادا و علما و شهرة و شي

، أحدهما  تحصيل علو الإسناد و قدم السماع، و الثاني لقاء نالمقصود بالرحلة أمرا نّ إولا يرحل قبل ذلك، ف

فلا فائدة من الرحلة، وإذا عزم على   ،في بلدهالأمران وُجِد فإذا   .المذاكرة لهم، والاستفادة منهمالحفاظ و 

 
ّ
 .2كتب عنه ما تيسر من الأحاديث الرحلة، فلا يترك أحدا في بلده من الرواة إلا

ما تتوفر عليه  تهمغاي صارتو  ، حل طلبة العلم إليهاوحواضرها ر  فريقيةإبو عند ظهور المدارس الأولى 

ا يذكر الحفصيين حينمالحكام تشبع عديد رغباتهم، فابن قنفذ يشير إلى و  ،من مزايا تزيد في كمال علمهم

زكريا بن الأمير أبي  يأبأمثال الأمير  بالكت اشتغلوا ببناء المدارس و اقتناء المدارس، وأنهمبالعلم و هم اهتمام

، وحينما خلفه أنواع العلومإليها  ضمّ بعد أن شيّد مدرسة  م ،1371/ه977إسحاق الذي توفي ببجاية سنة 

                                                           
 . 12،11الرحلة ، تح  أبو الأجفان ، صص :  ، القلصادي41، 41وس ى ، صص مأبو حمو : حاجيات عبد الحميد 1
تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، تحقيق احمد معيد عبد الكريم، دار العاصمة، (: أبو الفضل عبد الرحمن) انظر السيوطي 2

 . 553، ص 4، ج5344الرياض ي، 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

593 
 

الإنفاق ما فرتب لها من  ،كمّل غرض أبيه -و هو الذي كان متوليا ببجاية و قسنطينة -ابنه أبو البقاء خالد 

مرين  و بن  ولم يقل عنهم شأنا .1الطلبة إليها، وصارت بذلك محل رحلة قاصدي العلمدفع إلى هجرة مجتهدي 

الإغداق عليهم و ،و تجميع طلبة العلم بها ،تأسيس المدارسالأثر الحفص ي في اقتفاء ون، حينما تمّ والزياني

الانتماء إلى المدارس دافعا الرغبة في وإذا كانت . ، وظهر لهم من الفضل في ذلك ما يحمدون عليهبالامتيازات

حيث تنعدم المدارس  ،فريقيةإمن الأندلس إلى المغرب و و  ،البوادي إلى الحواضر لرحلة طلبة العلم من

ه بالمقابل من المغرب إلى المشرق حيث المدارس النظامية،، و 2بالأندلس
ّ
من انتقد عملية بناء المدارس، ظهر  فإن

، وقعودا عن البحث عن الرواية والعلوم، إذ 3عن الرحلة العلميةإحجاما  ى بعض العلماء في ذلكرأ حيث

   .باتت الرحلة شرط وجوب في التعلم

وهي رحلة معاكسة ، علماء المغرب الأوسطعن فنون العلم لتلقي و من أوجه العناية بالرحلة السفر       

والعقلية على لتلقي المعارف النقلية  ندلسلتيار رحلة أهل المغرب الأوسط، حيث ارتحل طلبة المشرق والأ 

من العلم  ةأشار أبو العباس أحمد بن موس ى البجائي إلى رحلة طلب فقد .المغرب الأوسط  فقهاء حواضر

 ،(م1377/هـ971ت) حمد الشريفأنحو العالم أبي محمد عبد الله بن محمد بن حواضر المغرب الأقص ى 

ه كان مشاركا في جميع قد وُصف با في الإقراء و الانتفاع، و أكثر منه اجتهادمن هو لم يكن بالمغرب  الذي
ّ
أن

ولم يكن الالتفاف حول فقهاء  .4مشفقا على الطلبة كان في سلوكهو  ،المذاهب و الفرق  بارعا في ،العلوم

المغرب فحسب، بل تعدى ذلك إلى أهل المشرق الذين اعترفوا بأفضال علماء  المغرب الأوسط من قبل طلبة

القاسم المشذالي  يشير السخاوي إلى محمد بن محمد بن أبيو  .بهم او احتفو  ،فأخذوا عنهم ،وسطالمغرب الأ 

ه ،(م1667/ه166 -م1611/هـ111) البجائي 
ّ
 ،لم ير أعظم تحريكا للهمم من حاله :"حينما قصد إلى القول بأن

هو آية ، [...]من سماع مائة من غيره  أنفع ،ولا أشد فعلا للقلوب من مقاله، فسماع درس واحد من تقريره

ما يظهر علو كعب علماء ب ،حسن أدائهقد أسهب السخاوي في ذكر مناقبه و و ، ["...]أبرزها الله في هذا العصر

 رحلوا إلىالمغرب أو ببلاد كانوا سواء إليهم  و أنّ الرحلة كانت تشدّ  ،تأثيرهم في غيرهمو  ،المغرب الأوسط

 . 5المشرق 

                                                           
ق في بنائها، .  513ص  4لل السندسية، جالح: ، السراج511، 511الفارسية، صص : ابن قنفد   1

ّ
تذكر المصادر أن الأمير ابو إسحاق قد تأن

 .فأقام بها مسجدا، وجلب إليها الرخام البديع، و أوقف عليها حبسا جليلا
 . 441، ص 4111، 41مجلة الاحمدية، ج دور علماء المغرب و الأندلس،(: إبراهيم القادري )بو تشيش : انظر مقال2

 .441المصدر السابق ، ص: موقف الآبلي من بناء المدارس، ابن مريم التلمساني نظر ا  3
 . 434، ص 5نيل، ج : التنبكتي4
 . 523، ص 12، ج1الضوء، ج: السخاوي 5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

594 
 

التي اعتادها المغاربة في حياتهم و  ،فريضة الحج أو فضيلة العمرة ضمن موضوع الرحلة دخل أداءوي 

من المعارف، فهو يأخذ العلوم  كثيرا -بعد أداء المناسك -بدافع التعبّد و طلب العلم، إذ الحاج كان يتعلم 

قد دونت لنا المصادر  و  .1روكان ذلك منذ وقت مبك  و يتمذهب و يتبادل الكتب و الإجازات، ،يتعلم اللغاتو 

جاوروا و  ،هم التقوا بعلماء هناكة الذين كانت لهم رحلة بقصد الحج، و أنّ عددا من الفقهاء العلماء و الطلب

 .2بعد الحج مدة من الزمن

ض البع ومع هذا فإنّ  ،3هااهتم أصحابها بتدوينحيث  ة،الرحل سباب تأصيل فنّ من أ الحج إلى مكة كان

ه رغم وفرة هذه الرحلة نحو الحجاز إلى   -أهل المغرب الأوسطفيما يخص رحلة  -يشير 
ّ
 أنّهم لم  فعليا، أن

ّ
إلا

د يمن الواجب التأك لكن. 4الوضع آنذاكوجه الحقيقي للمجتمع و الثقافة و تدوينها لأعطتنا ال لو تمّ و  يدوّنوها،

كانت متوافرة،  قد تجاهات أخرى،أو نحو ارحلة سواء نحو الحج بأنّ أخبار المغرب الأوسط من خلال كتب ال

 ثمّ لحيحي رغم ما فيها من تشويهات، عبد الله العبدري ا يرحلة أبمن خلال فقد برزت 
ّ
الله  ف أبو عبدأل

ملء العيبة بما جمع بطول الغيبة في الوجه الوجيهة إلى "رحلته ( م1311/هـ911ت ) محمد بن عمر بن رشيد 

 "ة وطيبةالحرمين مك
ّ
مستفاد الرحلة "رحلته  م1337/هـ937لقاسم التجيبي السبتي سنة ف أبو ا، كما أل

، كما تعطينا رحلة "تاج المفرق في تحلية علماء المشرق " من خلال رحلة خالد بن عيس ى البلوي ، و "الاغترابو

مع . 5ملمحا مهمّا لبلاد المغرب الأوسط الساحلية( م1167-1119/هـ651 -هـ511)أبي مطرف بن عميرة البحرية 

وأنّ طريقتها كذلك تتضمن أساسا التراجم  ،أنّ غالب الرحلات كان تدوينها يكتس ي طابع الفهرسة مع الملاحظة

لرحلة واتصل بهم، و عن والأحاديث المروية بأسانيدها، و الإطناب في الأعلام الذين أخذ عنهم صاحب ا

 .6الإجازاتالدروس و

بما يزيل  ،التي تفيد بأحوال المغرب الأوسط ،مع هذا فانّ خزائن الكتب لا تزال حبلى بمدونات الرحلة 

: سوم بـو الم( م1393-1313/هـ996 -911) فمصنف ابن الحاج النميري  .تاريخيةال هالغموض عن كثير من زوايا

                                                           
 .54على خطى المسلمين، ص : سعد الله 1
و الفقيه احمد بن الحسن  513توشيح، ص ، القرافي، 425كفاية، ص : انظر نموذجا لذلك، ابن مرزوق الحفيد الذي حج و جاور، التنبكتي2

 . 345كفاية، ص : ، التنبكتي235و العلامة محمد بن احمد بن القاسم العقباني ت . 32توشيح ، ص : بن سعيد المديوني، القرافي
لما دونه الوراق ت الجغرفية مثتخصص هذا الفن و فرعه بذلك الناس إلى  أنواع من الرحلا تعتبر الرحلة إلى الحج رحلة دينية وقد   3

 .21تاج المفرق، المقدمة، ص : البلوي  البكرى و الإدريس ي مثلا، أو رحلات أدبية مثلما كتبه البلوي و ابن بطوطة و ابن رشيد و غيرهم و 
 .44على خطى المسلمين، ص : سعد الله  4
، 5225أكتوبر / 5354، 421مجلة، دعوة الحق، ع  البحريةرحلة أبي المطرف بن عميرة (: ادريس العلوي )انظر دراسة الرحلة عند البلغيثي  5

 . 543اإلى  542من ص 
فهرس ابن عطية ، تحقيق محمد ( : الأندلس ي)و من ذلك رحلة الوادي آش ي البلوي، و رحلة أبي الحسن القلصادي، انظر أيضا ابن عطية . 6

 .34فن الفهرسة، ص : ؛ بنيس نعيمة43، ص  5221دار الغرب الإسلامي، بيروت، : أبو الأجفان



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

595 
 

مضافا إليه ما ألفه ابن " لزابفيض العباب وإفاضة قداح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة و ا"

تدوينه أو من خلال  ،"ن خلدون و رحلته غربا و شرقابالتعريف با"من خلال ( م1676/هـ171ت ) خلدون 

عددا من الخصائص و المميزات لبلاد المغرب عموما و الأوسط خصوصا في أثناء حينما وضّح فيها  ،للمقدمة

لفات تفيدنا في الجانب السياس ي هي مؤ  ،لابن مرزوق  "المسند الصحيح " بالإضافة إلى  .1مقارناته و شروحه

 ، والثقافي العسكري و الاجتماعيو 

طلب العلم لأجل  أو  ،نحو الحجكانت الرحلة سواء  فنّ  هذا ما يدفع إلى التأكد بأنّ التأليف في

ما تتطلب مزيدا م ،امغيرهأو 
ّ
ول ات لأجل الوصطو خطالولوج إلى خزائن المو  ،ن البحثلم تكن منعدمة، و إن

كانوا يشعرون بدافع إلى كتابة  لأنّ المغاربة ،في مجال الرحلة وسطالأ المغرب علماء كتابة إلى ما يفيدنا بثبوت 

، وبالنظر إلى عدد الطلبة 2لأجل أغراض معتبرة ،تسجيل ما يختلج في صدورهم عن رحلتهم إلى الشرق و 

 عقل أفلا يُ  ،نحو المشرق أو نحو المغربوالعلماء الذين هاجروا 
ّ
أو أثباتا تدوّن فيها  ايترك هؤلاء فهارسلا

في وقت تفيدنا بعض  ،ولقاءاتهم وأخذهم عن العلماء ،ومقرؤاتهم من الكتبأ ،مجلوباتهم من الإجازات

 خلالها من ، يتبيّنوتعطي إحصاءات ونسب ،طلب العلم الدراسات عن أعداد هؤلاء الذين هاجروا للحج أو 

والمغرب، وقد حددت هذه الدراسات فترات الهجرة  ق ار المشر ع هؤلاء المهاجرين الطلبة عبر أقطتوزّ 

لاحظت حيث رحلتين أساسيتين لحركة العلماء، م حدا فاصلا بين م13/هـ9القرن  تواعتبر  ،واتجاهاتها

 لى إلى العمل عو  ،وأرجعت الدافع إلى شغف الاطلاع ،هـ9تضاعف عدد هؤلاء بعد ق
ّ
ا تحصلوا د ممّ التأك

 . 3وما اقتنوه من معارف وعلوم في مجالات مختلفة ،عليه

فريقية إلى المغرب الأقص ى إبن علي الخطيب بن قنفذ من الحديث عن سفرية أحمد بن حسين و إنّ 

في مسجدها  وقرأ ،ن الثعالبي الذي دخل بجايةمعن في الرحلة الأولى لعبد الرحم، والت4ولقائه بمشايخها

م، 15/ه7الذين كانوا متوافرين في بداية ق ،ن الوغليس يعلى أيدي أصحاب عبد الرحم" لبربرعين ا"المسمى 

                                                           
هو  انظر في ذلك مقارناته بين مسائل البوادي و مسائل الحواضر في فصل  تفاضل الأمصار و المدن في كثرة الرفه لأهلها و نفاق الأسواق إنما1

: يف ابن الحاج النمري ، وانظر تأل 434المقدمة ص : في تفاضل عمرانها في الكثرة و القلة، و ذكر في ذلك حواضر المغرب الأوسط، ابن خلدون 

التي ذكر فيها رحلتين ذهاب . 5221، 5فيض العباب وإفاضة قداح الآداب، تحقيق محمد ابن شقرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان ط 

انت بداية الرحلة وك. و إياب من فاس  وصولا إلى فاس ثم قسنطينة و الزاب ثم افريقية، و إيابا من افريقية إلى الزاب إلى قسنطينة إلى فاس 

 .    هـ 312جمادي الأول من سنة  41في 
    24تابع المفرق، مقدمة المحقق ص : البلوي   2
سنة  2، مجلة الدراسات التاريخية، عالعلماء الجزائريون بفاس(: عمار)هلال  512 – 511علماء جزائريون في المشرق ، ص (: عمار)هلال   3

 .  45 – 3زائر ص قسم التاريخ جامعة الج 5351، 5221
      14التنبكتي ، كفاية ، ص   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

596 
 

، ثم اقتفاء أثر الخطيب ابن مرزوق وهو يرحل إلى القاهرة وفاس وقسنطينة 1لاتيجمان المنومنهم علي بن عث

ذلك  كلّ  ،2مشايخ العلم والحديث خصوصا دي عنوالبحث عن السند العال ،وبجاية والمهدية لأجل أخذ العلم

يبيّن قيمة الرحلة في طلب العلم،  ،شرقامغربا و مالرحلة  واوغيره من نماذج العلماء والطلبة الذين اعتمد

 .وسط وتطورهاوكيف صارت رافدا أساسيا في نماء الحركة العلمية ببلاد المغرب الأ 

 – ذه القيمةسجل الباحثون ه  
ً
إلى ما ولاحظوا استمرارها ل الرحلة الجبرية للأندلسيين، من خلا -مثالا

تمّ ف ،سواحل بلاد المغرب، وقد جلبوا معهم أفكارهم وعلومهمالتي انتشر أهلها عبر و  ،بعد سقوط غرناطة

ساهمة عميقة الأثر في الجانب العلمي الرحلة الأندلسية هذه مت وصار .  3بين العدوتين التدافع الفكري وأثمر 

مجال  أنّ دراسة العلاقة المغربية الأندلسية تبرز أنّ  على بلاد المغرب الأوسط خصوصا، مع الملاحظة الثقافي

  دول  نفوذخر لالأندلس كان يخضع من حين لآ 
ّ
أنّ ذلك لم يؤثر سلبا على المعطى  المغرب لشتى الدوافع، إلا

ما أفرز تنوعا ايجابيا انعكس على طبقة العلماء  ،الفكري الثقافي
ّ
 نخبة بدرجاتها، وهو ما دفع بأحدوالوإن

إذا كان س تقدم العلم والفن الرفيع، و والأندل ،للأندلس المقاتلةإلى الاستنتاج أنّ المغرب كان يقدم  الكتّاب

رغم ما في الحكم من مآخذات  ،4"فإنّ الأندلس قد أخضع المغرب ثقافيا ،المغرب قد اخضع الأندلس سياسيا

 .  تمت الإشارة إليها سالفا

إذ كان من أهدافها لقاء أهل  ،كان لفن الرحلة التي أشرف عليها العلماء ونخبة الطلبة الأثر الكبير 

بما يراه هؤلاء الطلبة من  ،ا يفيد في تمييز الاصطلاحاتموهذا  ،"المشايخ"مصادر التلقي د يوتعد ،العلم

، فتساهم بذلك في 5وتميزها عن سواهاتصحح المعارف  -الرحلة -اختلاف الطرق كما ذكر بن خلدون، وأنّها 

من جسور الثقافة امتد بين المشرق  االرحلة جسر اعتبرت كما  .التكوين الذهني وصقل الملكات وزيادة المعارف

  .6وعامل صلة متين فيما بين المجالين ،والمغرب

قد أبانت عن ، فإنّها جلهسست لأ ولئن كانت القيمة العلمية للرحلة بادية من خلال الهدف الذي تأ

ن مشاهداته وهو ينتقل بين حواضر هذه البلاد، قيمة جغرافية مهمة، فالراحل عبر بلاد المغرب كان يدوّ 

                                                           
  512، ص  3الجواهر الحسان، ج : الثعالبي عبد الرحمن1
 411، ص 3نفخ الطيب، ج: المقري  2
  52على خطي المسلمين، ص : سعد الله  3

1-   Marcais (G) :  Les arabes en Berbérie du XIe au XIVe siècle, E. Leroux , Paris, 1913. p 186    .   

  112المقدمة ، ص : ابن خلدون  5
 22، 23صص  4114، 43،5344، س5، مجلة الهداية ، عالإمام المقري :أبو الأجفان   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

597 
 

، تبرز هذه 1ت وعادات وتقاليد، فرحلة أبي مطرف بن عميرةآفيعدد هذه المدن وما تمتاز به من مراس ي ومنش

من أثناء رحلته التي مر بها  ،رب الأوسطالقيمة بحيث يمكن رسم خريطة جغرافية للمدن الساحلية للمغ

 إذ تظهر الظروف العامة التي ،(الأقص ى والأوسط)المغربين  سبتة إلى بجاية، كما تبيّن الواقع التاريخي لبلاد

 ا
ّ
أنّ رحلته كانت أواخر العصر  باعتبار إلى انقسام دولة الموحدين،  ىأد الذي ،بالاضطراب والتصدع تسمت

 .2الموحدي

مدونات المغاربة الذين مارسوا الرحلة العلمية تحوي ثروة مصدرية مهمة في سبيل اعتمادها  وعليه فانّ 

 ،لفرز الواقع الفكري الثقافي والسياس ي و الاجتماعي والاقتصادي، وهي مادة بكر عمدتها المشاهدة والحضور 

تاريخية التي صارت تعتمد وليس السماع والمذاكرة، وبذلك يمكن اعتبار قيمتها العلمية في مجال الكتابة ال

 .  على كل ما يمكن أن يض يء بمعلومته زواية من زوايا المشهد العام ببلاد المغرب

 كانت الرحلة وسيلة يُ  : معوقات الرحلة العلمية  -1
م
قاس بواسطتها مفعول ويُ  ،ب من خلالها العلمجل

كان  فإنْ . حاجزا في سبيل استكمال أهدافها تقفو بسبب عوائق  ،الثقافة، ولكنها كانت تتراجع من حين لآخر

غرب فريقية وحواضر المإللعامل المذهبي دور واضح في المراحل الأولى في التقليص من عدد الذين ارتحلوا من 

  -لى المصادر إ رجوعبال -حيث لم تسجل الدراسات  ،الأوسط إلى الأندلس مثلا
ّ
رحلات قليلة قبل مجيء  إلا

ه في . 3الزيريين
ّ
بالنسبة لعلماء وطلبة المغرب  تهقيم لهو صارت رافدا  ،المراحل الموالية قد انتعشت الرحلةفإن

 ،التي وقفت في وجه تحقيق أغراضها عوائقبعض ال تنشاطها و سجلت المصادر الأوسط، ومع ذلك فقد أعاب

فالتأليف عمل . دارسو من ذلك ما ذكره الآبلي حين صرح بأنّ فساد العلم ناتج عن كثرة التأليف و بناء الم

ا بناء المدارس فلجذبها الطلبة وإقعادهم رغم أنهّا أصل جمع العلم، وأمّ  ،على نسخ الرحلة و إبطال مفعولها

و غيرها  ،عن الرحلة و السعي، حيث توفر لهم الجرايات التي كان يغدقها أهل الرئاسة لأجل الإقراء و التعليم

وعدم الحرص على طلب العلم من المشايخ في الأقطار  ،الإقامة بالمدارسمن المزايا التي تدفع طالب العلم إلى 

 .  4الأخرى 

وتطورات الفكر  بالحياة العلميةمن خبير  -دارس وبقدر ما كانت هذه الملاحظة حول التأليف و بناء الم

ه بالمقابل لا نسجل عن حسن تقدير و  تنمّ  -الثقافةو 
ّ
العلماء  تذمر جلّ جليل اهتمام علماء العصر آنذاك، فإن

                                                           
احمد بن عبد الله بن محمد بن عميرة المخزومي، فقيه عالم متعين تولى القضاء في الأندلس وقسنطينة وسلا استوطن بجاية مدة هو  1

 32توشيح ، ص : هـ، انظر القرافي124هـ وكان مولدة سنة 112بتونس سنة طويلة وتوفى 

  541، ص رحلة أبي مطرف بن عميرة: البلغيثي ادريس  5
  5332الحياة العلمية في إفريقية عصر بني زيري، ص : انظر دراسة بنت محمد السلام لطيفة  3

 .114، ص  5ج ، السراج، الحلل،441المصدر السابق، ص : انظر ابن مريم   4 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

598 
 

من بناء المدارس و التأليف، بل إنّ قراءة المصادر تشير إلى وقوع رحلة معاكسة لما سبق، فإن كان فيما مض ى 

كرحلة الأندلسيين إلى مكة أو المغاربة  ،يسعى طلبة العلم إلى طلبه من المشايخ و العلماء في البلاد النائية عنهم

فقد رحل ابن  .يهم هذا الجهد باستجلاب العلماء ذوي التخصصات إليهافإنّ المدارس قد وفرت عل ،إلى مصر

كالمقري الجد والخطيب ابن ما رحل غيره ك ،إلى الأندلس و فاس و بجاية وتلمسان و أفريقيةمثلا خلدون 

 و مرزوق ، وغيرهما من المشذاليين والعقبانيين، 
ّ

 ر، حولهم طلبة العلم بذلك المص التف
ّ
 ،ت تكاليفهمفقل

 .العلماءهؤلاء هم فوائد عمتو 

ما كان يعترضهم أثناء  ،و أخذ العلم عن الحجازيين ،و ذكر آخرون بأنّ من عوائق الرحلة بقصد الحج

 ،ج و طالبي العلمتجاه الحجا مالرحلة، فقد استغرب العبدري و هو يتحدث عن أهل الإسكندرية و سلوكه

يمة، إذ لم ير و اعتبر ما كان يقوم به هؤلاء عادة ذميمة وشيمة لئ ،عوهم بحر المذلةجرّ و حينما اعترضوهم 

ما إو قلة مروءتهم، و  ،صرح بقساوة قلوبهم، و مثل ذلك في أي بلد
ّ
ه أمر إن

ّ
عراضهم عن الله، وقد كان يظن بأن

 .1، ولكن تحريه عن الحادثة أوصله إلى أنّ ذلك تقليد موروث عن أسلافهملافهمأحدثوه ولم يكن في أس

–و الخارجي في المراحل الأخيرة الغز إليها انشغال المغاربة بالفتن و  هكذا شكلت ظاهرة قطاع الطرق مضافاو 

ثقافي بين مكة عائقا مباشرا فتقلص التبادل ال -خصوصا حينما أصبح البحر غير آمن إلى انعدام الأمن المؤدية

 وأ . و بلاد المغرب
ّ
 .2ر سلبا على المستوى الفكري ث

 التي قلصت من شحنة الحركة بين حواضر العلم، السياسية و الاجتماعيةز المذهبية و الحواج رغم

إن دف منها و فريقية و بلاد المشرق، بل ظلت قائمة، كما أنّ الهإفإنّ الرحلة لم تنقطع بين المغرب و الأندلس و 

 ،فإنّ الغرض الاقتصادي و السياس ي لم يكن بمنأى عن جملة الدوافع ،كان في الغالب الحج و طلب العلم

 ،في مواكب جماعية في مظهرها إجراؤهاعلى هذه الرحلات  الغالب وإنّ .  و في عينات محصورة ،لو بجزء قليلو 

ه ضمن هذه يلعم و أخفنجد الأب و ابنه و ا ،دون إهمال تلك الرحلات التي كانت تضم بعض أفراد الأسرو 

ا و إنمّ  ،و لا تقتصر على الذهاب إلى الحجاز ،و فئات مختلفة ،مثلما كانت تضم أعمار متفاوتة ،رحلاتال

 . 3اغيره الزيارة و رحلات مجاورة لغرض العلم و يسعى أهلها إلى زيارات شتى و 

 يةالرحلة من قبل نخبة المغرب الأوسط ثروة علم ترتب عن فنّ   :وقيمتها العلمية الرحلةمردود  - 4 

الة عمدوا إلى تدوين حمن تأثر بهم عاليا، ذلك أنّ هؤلاء الرّ على و  ،كان مردودها على القائمين عليها ،جليلة

                                                           
  24الرحلة ، ص : انظر العبدري   1

 . 54على خطى المسلمين، ص : راجع سعد الله 2 

 . 552مطبعة سجلماسة ، مكناس، ص  4113، 5مقالات في تاريخ الغرب الإسلامي ، ط (: إبراهيم القادري ) بوتشيش: انظر دراسة   3  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

599 
 

 ،لحواضر المرتحل إليها بأقلامهمو ثبتوا ما سمعوه من أفواه العلماء في ا ،سجلوا مشاهداتهم، فملاحظاتهم

المشاهدات في مدونات أخذت لمرويات و تسجيل المحفوظات وا عند عودتهم تمّ و  ،حفظوها في ذاكرتهمو 

ون إسناد، بل يورد الخبر بسنده و معلوم أنّ ذلك العالم أو الطالب الماهر لا يسجل الرواية د. تسميات عدة

هكذا خرجت إلى حقل العلوم و . 1ولاسيما شيوخه في علم الحديث ،يسجل شيوخه الذين درس عليهمو 

المشيخات "يعتبر ملهمها، ولكن تحت مسميات  الحديث الذيعلم إلى بالصلة المباشرة  مصنفات تمتّ 

 التي صارت و غيرها، هذه المسميات  "الفهارس و المعاجم والأثبات و الأماليو 
ّ
 ، عبر ق للحياة العلميةتوث

 :الأنواع التي برزت نجد و من  ، يمكن استعمالها كمصدرا مهم  في التأريخ،مصنفات كان يتم تداولها

ه الورقة الجامعة للحساب، وهو في المشرق زمام يرسم فيه متاع  :البرنامج
ّ
جاء في تاج العروس أن

الفهرسة، إذ يستعملها  وذكر الكتاني بأنّها ترادف . 2التجار وسلعهم، وهو معرب برنامجه و أصل الكلمة فارس ي

و هذا النوع يعود في . 4"فهرسه"ابن مرزوق برنامجه  3الحافظمثلما سمى  ،أهل الأندلس بمعنى الفهرسة كثيرا

حيث  .5تفرعت عنه علوم كثيرة ،إذ كان علم الحديث سببا لنشاط علمي رائع ،أصله إلى علم الحديث

، ين التي يرويهاالدواو اب الذي يسجل فيه المحدث الكتب و أطلقوها على الكتو  ،استعمل الكلمة المحدثون 

، ووضعه على حروف الهجاء، ري حيث عمل برنامجان الأثير الجز ل من صنع ذلك ابو أوّ  وصفة روايته لها،

فوها، تيسّ 
ّ
ر الرجوع إلى تفصيلها كما أطلقوها على مسرد موضوعات و مسائل و أبواب و فصول الكتب التي أل

 .6صلب الكتاب في

و الشعور بالوفاء من قبل  ،البرنامج إلى ذلك الدافع الوجداني الذي يربط الطالب بالشيخ ةرجع كتابت 

 –اجتلابه و قد حداني إلى إيراده و " :حيث جاء على لسان أحد هؤلاء الطلبة قوله .طلاب العلم تجاه المشيخة

                                                           
، مجلة التاريخ العربي، الرباط، بين الضبط البيبليوغرافي و التاريخ للنشاط العقلي فهرس الشيوخ أو برامج العلماء(: محمد)راجع صاحبي   1

   433إلى  451، ص  4113، س 42ع 
 . 341، ص 1تاج العروس، مادة برنامج ، ج : الزبيدي   2
الحافظ درجة من درجات العناية بالحديث وحفظه ، وهو مصطلح يطلق على الرجل الذي امتلك الحد الذي ينتهي إليه الرجل ، وأقل ما   3

المحدث من اشتغل :".قال ابن سيد الناس , يكون أن يكون الرجال الذين يعرفهم و  تراجمهم وأحوالهم وبلدانهم أكثر من الذين لا يعرفهم 

ة ودراية وجمع رواته ، واطلع على كثير من الرواة والروايات في عصره وتميز بذلك، حتى عرف فيه خطه، واشتهر ضبطه، فإن بالحديث رواي

. توسع في ذلك حتى عرف شيوخه وشيوخ شيوخهطبقة  بعد طبقة، بحيث يكون ما يعرفه من كل طبقة أكثر مما يجهله، فهذا هو الحافظ

، مكتبة 5اعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، تح علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد الاثري، مجالب(: ه333-313)الحافظ ابن كثير

 .344،344،ص 5221، 5للنشر والتوزيع، الرياض، طالمعارف 

الإسلامي، الأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات زالمسلسلات، تق إحسان عباس، دار الغرب و فهرس الفهارس: الكتاني عبد الحي: راجع   4 

 . 35 ، ص5224، 4بيروت،ط
 . 23، ص 3، ج5، مجلة المحفوظات العربية، مج كتب برامج  العلماء من الأندلس: الأهواني عبد العزيز  5
 . 14، ص 3هـ ، ج  2فن الفهرسة بالغرب خلال ق : ؛ بنيس نعيمة442، ص  3الفكر السامي، ج : انظر الحجوي،   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

600 
 

، قال القاض ي عياض  –البرنامج 
ً
قال : ما حدثني به الشيخ الصالح أبو الحسن علي بن أحمد الغافقي إذنا

عت أبا محمد رزق الله بن عبد الوهاب التميمي الإمام رحمه الله و سم: سمعت القاض ي أبا علي الصدفي يقول 

ح بكم أن تستفيدوا بنا ثمّ : "يقول   و أنا أدعو لمن  ةقلّ ليل: وقال آخر ..."  ن عليناو لا تترحمو  اتذكرونلا  يُقبم
ّ
إلا

و جمعنا بهم  ،فجدد الله رحمته و رضوانه على كل من أخذنا عنه من المشيخة الأعلام ،كتبنا عنهكتب عنا و 

مع الملاحظة أنّ مصطلح البرنامج الذي ظهر بالأندلس قد كان له نظائر .  1...." بأسلافهم في دار السلام بمنّه و 

 ،و دراستها تمكننا من معرفة تداول الكتب ،أو المعجم أو المشيخة ،و إن غلب عليها لفظ الثبت ،في المشرق 

 . 2المؤلفيننفوذ لبعض المؤلفات و المناطق  البرنامج يحددكما  ،بلد وما انفرد به كل ،جمع عليه المشارقةأ ماو 

ها فهو ما يثبت فيه ا بفتحالثبت الحجة و الكتاب بسكون الباء، أمّ : " لائقافه البخاري عرّ : الثبت

ه كالحجة عند الشخص لسماعه و سماع غيره ، فهو ما  ،من أسماء المشاركين له فيه هالمحدث مسموع
ّ
لأن

وإطلاق الثبت على الكتاب الذي يجمع فيه المحدث . مع أسماء المشاركين له فيه ،يثبت فيه المحدث سماعه

المصنفات و نحو ذلك، فهو اصطلاح حادث و يثبت فيه أسانيده و قراءاته على أشياخه و  ،مشيخته

 . 3على المجازو يمكن تخريجه  ،للمحدثين

  وقيل أنّ 
ّ
علمه موثوقا  غة يعني الحجة و البينة و البرهان، و عالم ثبت إذا كان حجة فيالثبت في الل

 ه مؤلفه لحياة أساتذته العلميةا في الاصطلاح فالثبت هو الكتاب الذي ترجم في، أمّ بروايته عدلا ضابطا

وقد فصل في هذا المعنى ابن منظور حينما .  4ذلك ذاكرا أسانيدهم و مروياتهم عنهم و إجازتهم له و ما إلى

ولا حكم بهذا إلا بثبات حجة و أثبته أي . منها رجل له ثبت أي ثبات ،فأوردها في عدة معاني ،شرح الأثبات

و الرأي أي تأنى فيه و  ، والثبيت هو الثابت العقل، و قول ثابت قول صحيح، و ثبت في الأمر رفه حق المعرفةع

  .5استثبت الرجل إذا شاور و فحص، و لم يتعجل

التأني في غير و  ،لكن أغلبها يؤدي غرض الحجة المقرونة بالعقل ،ةمعاني عدّ و للثبت تعاريف و 

ه ما ثبّت فيه المحدث . يحصل عنه سداد الرأي و حسن المآل  والذي ،اضطراب
ّ
و إن قيل في الاصطلاح بأن

على أن يرقى إلى مصاف الفهرسة  كون الثبت قاصرافانهّ بهذا ي ،سماعه مع أسماء المشاركين له فيه

  ،المشيخةو 
ّ
 أنّ البعض يجعله مرادفا للفهرسة6مجرد تقييد لسماع من الأسمعة هلأن

ّ
جرى عليه  و هو ما ،، إلا

                                                           
 . 23، 24، صص 5، ج5السابق،مجالمرجع : الاهواني  1
 . 25نفسه، ص   2
 . 12 ،12، صص نفس المرجع: الكتاني عبد الحي  3
 . 14، 15، صص  5224، 5تحقيق عبد الله العمراني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط : الثبت: البلوي    4
  313، ص 1لسان العرب، دار المعارف، مادة ثبت، ج : ابن منظور   5
 . 31فهارس علماء ، ص : الترغي عبد الله  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

601 
 

أشياخه الذي يجمع فيه المحدث مروياته و  الثبت محركة هو الفِهْرِس: ، قال الزبيدي المتأخرون من المشارقة

ه أخذ من
ّ
ه من ، ة له، وقد ذكره كثير من المحدثينلأنّ أسانيده و شيوخه حج ،الحجة كأن

ّ
وقيل أن

 دراسة توذهب. 1من المجاز اثبت اسمه في الديوان أي كتبهاصطلاحات المحدثين، و يمكن تخريجه على المجاز و 

 .2سإلى أنّ الثبت صار مرادفا للبرنامج، و أخذ نفس التعريف الذي ذهب إليه صاحب تاج العرو 

المعاجم  و لهذا لم يبلغ درجة ،و لئن ذهبت بعض الدراسات المتأخرة إلى أنّ الثبت غالبا يختص بالإجازة

كذلك و  ،إذ الثبت عند المشارقة هو الفهرسة ،نّ ذلك يسقطه ما تقدم من تعاريفإف ،و الفهارس و المشيخات

تهرت عدة فهارس مغربية فيما بعد باسم كما اش ،بن غازي يسمى فهرسة السراج بالثبتإف ،شاع عند المغاربة

 .3الثبت

و ظهر عليه الشيب، و قيل الشيخ  ،انت فيه السنّ بمصدر الشيخ و هو في اللغة من استالمشيخة : المشيخات 

مشيوخاء و شيخان و شيوخ و شيخة و مشيخة و من إحدى وخمسين إلى آخر عمره، و جمع الشيخ أشياخ 

وقد استعملت الكلمة  ،متهعظزا على المعلم و الأستاذ لكبره و و في الاصطلاح يطلق الشيخ مجا .4ومشايخ

و تشمل هذه الكراريس ذكر الشيوخ الذين لقيهم . 5على الكراريس التي يجمع فيها الإنسان شيوخه( المشيخة)

 أنّ المعاجم يترتب  ،عاجموعليه فالمشيخة لديها معنى الم .6و أخذ عنهم أو أجازوه و إن لم يلقهم ،المؤلف
ّ
إلا

 . 7بخلاف المشيخات ،فيها على حروف المعجم بأسمائهم
ّ
المشيخات في معنى  د ذلك الكتاني حينما ذكر بأنّ أك

وقد لاحظ البعض أنّ المشيخة صار يطلق عليها المعجم، في وقت يستعمل الأندلسيون لفظ . 8المعاجم

 .9" الفهرسة"أهل المغرب يسمونه  أمّا و  ،شرق يقولون الثبتو في القرون الأخيرة صار أهل الم ،البرنامج

لشيوخ و جمعها المعاجم، وفي الاصطلاح ما ذكر فيه الأحاديث على ترتيب الصحابة أو ا :المعجم 

المشيخات وقد ذكر ابن حجر المعاجم و . 10الغالب أن يكونوا مرتبين على حروف الهجاءو  أوالبلدان أو غير ذلك،

                                                           
 . 333 ، ص3تاج العروس، مادة ثبت، ج: الزبيدي  1
  13، ص 5فن الفهرسة ، ج : بنيس نعيمة   2
 .33المرجع السابق ، ص : الترغي عبد الله   3
 . 421، ص 3تاج، مادة شيخ، ج : ، الزبيدي45، ص 4المصدر السابق، مادة شيخ، مج : ابن منظور    4
 .143، ص 4، ج13، ص 5، جالمرجع السابق: بد الحي عبد الكبيرالكتاني ع  5
 .531، ص 5224، 1الرسالة المستطرفة لبيان كتب السنة المشرفة، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط(: ه5431بن جعفر تا)الكتاني   6
 .13، ص 5المرجع السابق، ج: نعيمة ينس ي  7
 . 143، ص 4، ج نفس المرجع: الكتاني  8
كتب البرنامج الفهارس الأندلسية ، الجامعة الأردنية ، عمان، ( : هاني صبحي)الحمد .  12، 12رحلة القلصادي، صص : راجع أبو الأجفان   9

 . 53، ص 5224ط 
 .541ص  ،نفس المرجع: الكتاني محمد جعفر  10



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

602 
 

فصل " : فقال" المعجم المفهرس"و احتفظ بها بعنوان يجمع بين اللفظين معجم و فهرست  ،مروياتهفي فهرسة 

  ،في المشيخات و هي في معنى المعاجم
ّ
أنّ المعاجم ترتب المشايخ بها على حروف المعجم في أسمائهم خلاف  إلا

 .1المشيخات

ه الكتاب عرّ  الذيو  ،فهرسو من أنواع المصنفات المهتمة بالأشياخ و المرويات ال :الفهرس
ّ
فه البعض بأن

وقال عبد الله الرهوني   .2الذي تجمع فيه الكتب، و اتفقوا على أنّ اللفظ ليس بعربي محض و لكنه معرب

هو في الاصطلاح الكتاب الذي يجمع فيه الشيخ شيوخه و أسانيده وما يتعلق ": أوضح المسالك ةفي طالع

ه ": وأضاف الخوارزمي. "بذلك
ّ
وقد يكتب فيه أسماء  ،و يكون في الديوان ،كتاب ودفاتر تذكر فيه الأعمالبأن

ها أيانا بطريقة ترتيب الكتب التي قر فتأتي أح ،خرلف طرائق توثيق الفهارس من مصنف لآ و تخت. 3"الأشياء

مثل فهرس ابن خير الاشبيلي،  أو تأتي بطريقة ترتيب الشيوخ  ،صاحب البرنامج وقدمها حسب موضوعاتها

مثلما فعل ابن عطية في الفهرس و القاض ي عياض في الغنية، وقد نجد  ،الذين قرأ عليهم المؤلف فيترجم لهم

من  ،لكنها طرق تقف في إيراد ما تلفظه الطالب عن أشياخه. ن مجتمعتين مثلما فعل الوادي آش يالطريقتي

نها كما تأتي في شكل رحلات دوّ  .ن العلوم النقلية منها و العقليةفي جميع فنو  ،مرويات و محفوظات كتب

 .4و ضمت تنوعا هائلا من الأخيار و الكتب و المرويات و المشايخ ،أصحابها

نا نخلص إلى نتيجة مفادها التقارب في المحتويات ،متابعة هذه التعاريف عندو 
ّ
اختلاف ألفاظ  رغم،فإن

ج من على أساس ذلك النقل الذي تدرّ  أنواع المصنفات، فكل من الفهرس و البرنامج و الثبت و المشيخة يقوم

مشايخ يذكرهم بالصفة و الزمان  أخذه عن شيخ أو  الشيخ إلى التلميذ، و أنّ الطالب يعمد إلى ذكر ما تمّ 

المكان و عنوان ما نقل عنهم، و لا نجد الفرق إلا طفيفا، و ربما كان تعارف الناس في حيّز ما على مصطلح هو و 

ة  -التلقيبفعل عامل الرحلة و  - ارس، و تقييد المشايخ و المصنفاتالفه و قد طرحت في شأن. الفارق  عدم

استجلاء واقع هذا الفن مصدرٌ مهمٌ في توضيح و  بأنّ  كما يظهر علماء المغرب الأوسط، مصنفات نسبت إلى 

فما هو حظ علماء المغرب الأوسط من هذه المصادر؟ وهل أسهم  .الحياة الفكرية في هذا المجال الفسيح

 هؤلاء في ترك تراث يمكن اعتماده، لأجل استبيان الحياة العلمية في العصر الوسيط؟

                                                           
و المقال مهم يفصل بالأمثلة في هذا النوع من . 21، ص 5، ج5مجلة معهد المحفوظات العربية، مج كتب برامج العلماء،: الاهواني  1

 .التصنيف، ينبو عن فائدة كبيرة بالنسبة للرجال أو المصنفات لتبين الواقع العلمي و الفكري عبر الأزمنة و في كل الأمصار
 .432، ص 51تاج، مادة فهرس، ج : الزبيدي . 432، مادة فهرس، ص 43، ج 1المصدر السابق، مج :منظور ابن   2
 . 12 ، صنفس المرجع  :انظر الكتاني عبد الحي  3
 . 41فهرس ابن عطية ، ص : ابن عطية الأندلس ي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

603 
 

ت أواخر ق )ي أبو الحسن مسفّر حمد بن إبراهيم التلمسانجابر بن ّ هألفالجواب ما  يحضر في صدد

 ( م11/هـ6
ّ
ا فأفاد به مع مجموع إجازات من شيوخه، أمّ  ،معجما في شيوخ شيخه أبي بكر بن خير، حيث خط

نزيل  م1161/هـ536و المولود سنة ( م 1111/هـ615ت )د الحق البيطري التلمساني أبو عبد الله محمد بن عب

الإقناع في ترتيب "و ألف برنامجا سماه  ،فقد  أخذ بفاس عن إبن الرّمامة ،هاءتلمسان و متولي قضا

على  دليلال( م1117/هـ617ت ) هاجي بن علي بن حماد الصنكما نجد في ترجمة أبي عبد الله محمد .  1"ماعالسّ 

كتاب المقصد الأسنى في "د عليه و قد قيّ  ،تأليفه لبرنامج بدأ تقييده بجلوسه للشيخ الصوفي أبي مدين شعيب

فقد ختم كتابه (  م1376/ هـ976ت) حمد بن عبد الله الغبريني و أما أحمد بن أ.  2"شرح أسماء الله الحسنى

ببرنامج مشيخته به أسانيد الكتب التي أخذها في علوم شتى عقلية و نقلية يدل  " بعنوان الدراية "المرسوم 

و جاء بعده الشيخ أحمد بن محمد بن علي الزواوي المكني . 3على أهم المصنفات التي كانت متداولة عصرئذ

 أف ،(م1357/هـ957ت )أبا العباس الجزائري 
ّ
لمحمد بن  بها مقروءاته و مروياته في مجلد، كما كان ةهرسف فل

، و له 4"لآلي في سلوك الأماليلنظم ا"رحلة سماها ( م1351/هـ957ت )أحمد المقري أبو عبد الله التلمساني 

النور البدري في التعريف "أسماء شيوخه، أما كتاب تلخيصا  لأصل نسبه و قراءاته و  تحوي فهرسة الفهارس 

ت )د بن أحمد بن مرزوق الجدّ كتبها له محم قدو  ،د ترجم فيه شيوخه و فوائده عنهمفق" بالفقيه المقري 

 ( .م1317/هـ911

المستجاز في ذكر من سمع من المشايخ دون من ( ، أو المستوفيالمستوجز)عجالة المستوفز "و تأتي فهرسة 

يما لسلوك تدع( هـ911ت)للشيخ محمد بن أحمد بن مرزوق " أجاز من أئمة المغرب و الشام و الحجاز

مضافا إليها تدوين حسن بن خلف الله القسنطيني ، بلاد المغرب الأوسطبالفهارس المشيخات و التصنيف في 

ريقيين والمشارقة، فدرجا ذكر فيه جماعة من شيوخه الإ  الذي كتب بخط يده(  م1311/ه916ت) بن باديس 

لاته و سماها تنقلاته و مراسفهرسة عرض فيها شيوخه و ( العبر) ن بن خلدون في آخر تاريخهو لعبد الرحم

و هو مؤلف يمكن من خلاله أخذ صورة صادقة عن الحياة  ،"ابن خلدون و رحلته غربا و شرقاالتعريف ب"

العباس العبادي  كما نجد لأبي عبد الله محمد بن. الفكرية ببلاد المغرب عموما و الأوسط خصوصا

غنية "فهرست ( م1691/هـ195ت )ولأبي زيد عبد الرحمن الثعالبي، نامج شيوخهبر  (هـ191ت)يالتلمسان

ت )و صنف محمد بن يوسف السنوس ي . ضمنها رواياته في مصنفات الحديث" الواجد وبغية الطالب الماجد

ا أبو عبد الله محمد بن عبد الله التنس ي التلمساني ، أمّ هرست صغيرة ذكر فيها بعض مروياتهف( م1677/هـ175

                                                           
 . 114، ص 122المرجع السابق، ص : عبد الله الترغي  1
 . 524عنوان الدراية، تحقيق رابح بونار، ص : راجع الغبريني  2
 .و ما بعدها  413عنوان، ص : برنامج مشيخة الغبريني عند الغبريني   3
 . 54، ص 1أزهار الرياض ج : أورد هذه العملية المقري   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

604 
 

محمد بن عبد الكريم المغيلي ومثل ذلك  ،عنه ابن صعد وقد أخذ ،فدوّن برنامج شيوخه( م1676/ه177ت )

فهرسة   هفي تأليف( م1577/ه716ت)الونشريس ي  ىمثلما كان لأبي العباس أحمد بن يحي، (م1576/هـ777ت)

 .1شيوخه وكتاب الوفيات

لتفيد بالواقع العلمي و الفكري الذي  ،و تأتي مصطلحات أخرى تنظمّ لمعنى الفهرسة البرنامج و المشيخة

والتقييد و الدرج والسند والاستدعاء  ،جالكالمجموع في الشيوخ و كتاب الر  ،ساد بلاد المغرب الأوسط

 أنّ عوامل الفناء ومعاول الهدم لم تبق في رصيد بلاد الغرب الأوسط ما يعطي نموذجا و 
ّ
الكناشة و الأمالي، إلا

 .واضحا في ذلك

التي عرّفها صاحب تاج العروس بأنّها أوراق تجعل كدفتر يقيد فيها الفوائد و الشوارد الكناشة ف 

أنّها مصنف يجمع فيه صاحبه ما على  ،تحدث عنها البعض ،2للضبط، و ذكر على أنّ استعمالها كان بالمغرب

 .3من بينها الحديث عن شيوخه  ،يسنح له من التقاييد و النقول المتنوعة

من أهل  ،و الحفاظ منهم تخصيصا ،و هي من وظائف العلماء القدامى - جمع إملاء - الأماليو هناك 

، و الطريقة أن يكتب المستملي تخصيص يوم له كيوم الجمعة و ربما تمّ  ،الحديث، و يكون الإملاء في المسجد

تفسير غريبها، و يورد  يتمم  ،ثم يورد المملي بأسانيده أحاديث و أثار. في أول قائمة اسم الشيخ و الجامع و اليوم

 .4و لكن بموت الحفاظ لم يستمر الإملاء ،الفوائد المتعلقة بها

لدخول في لو طلب يقدمه الراغب في الرواية ، و هالاستدعاءلمتأخرين أنواع الفهرست عند ا فيدخل يو 

 قدو . 5بكثرة، وقد كان ذلك متوافرا ياهإوذلك بإجازتهم  ،سنده بسندهم حتى يصل ،شيخه أو مجموعة شيوخ

طبقة بعد طبقة  ،رواياتهمالشيوخ و أحوالهم و حيث تشمل ذكر  ،تدخل كتب طبقات الرجال في هذا المعنى

ت )ه لأبي عمر خليفة بن خياط كطبقات ابن سعد الكبرى و طبقات الرّوا ،عصر بعصر إلى زمن المؤلفو 

يأتي مصنف القاض ي عياض في ، و 6( م1753/هـ666ت )القراء لأبي عمرو الداني  و طبقات( م 161/هـ166

                                                           
صورة وافية عن مجموع الفهارس   فهارس علماء الغرب، و نعمة بنيس في فن الفهرسة إلى إعطاء: انتهت دراسة كل من عبد الله الترغي  1

عبد الله .ج التي كانت متداولة في بلاد المغرب يعني أن الاهتمام بمصادر العلم و طرق انتشاره قد كان متوافرا بشكل منظم الأثبات و البرامو

، و قد تم تحقيق بعضها كرحلة ابن خلدون  25الى 21، ص 5؛ بنيس نعمة ، المرجع السابق، ج 132إلى  122المرجع السابق، من ص : الترغي

 .ي طي الإهمال فغاب معها كنز من المعلومات المفيدة وهناك أخرى لا تزال ف
 .412، ص 53تاج العروس، مادة كنش ج : الزبيدي  2
 .11فهارس ، ص : انظر الترغي عبد الله  3
 . 512الرسالة المستطرفة، ص : الكتاني محمد بن جعفر   4
 . 11المرجع السابق، ص : الترغي  5
 . 542نفس المرجع، ص : الكتاني  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

605 
 

من مؤلفات  ،ترتيب المدارك كنموذج يدرج في طبقات المالكية الشامل لمجموع أعمال شيوخ المذهب ونشاطهم

 . كة العلمية والفكرية والاجتماعيةجدير بالبحث من خلاله عن واقع الحر  ،ومواعظ وتلاميذ ومواقف

وغيرها من أنواع التصنيف في  ،ومشيخات وبرامج واثباتلقد مكنت هذه المصنفات من فهارس علماء  

كما أنّها  ،خلال عصور متفاوتة ،هذا الباب من إماطة اللثام عن حركة التعليم والتدريس والنشاط التأليفي

هذه  وبما أنّ . 1ما ينفي ظاهرة احتكار الثقافةب ،تكشف عن ذلك التواصل الحضاري بين المشرق والمغرب

الحصول على المعلومات الخاصة بالعلماء والأدباء  فإنّها تساعد في ،ادة غزيرة عن القراءصنفات تحوي مالم

، والفترة لحركة العلمية والفكرية في العصرووافية عن وبذلك تعطينا صورة واضحة [ ...]والشعراء والقضاة 

 .2مثلما تساعد على التعرف على  الكتب المتداولة ا تحديدا،دونت فيه التي 

ا نكتشف بأنّ الفهارس والبرامج كثيرا ما كانت إجابة لاستدعاء لأجل الإجازة من بعض الطلبة، وحينم

ه يجدر بنا أن نتلمّ ، 3فيؤلف المؤلف فهرسته استجابة لطلب أحدهم
ّ
لاقة التي كانت ترتسم بين س تلك العفإن

في حركة دؤوبة  ،كل ذلكو عالم واصل يستمع في تواضع لمن يطلب  ،طالب علم يسعى و يجتهد لبلوغ السند

نشاط دائم مغربا و مشرقا، و كل هذا ساهم في حفظ التراث ومعرفة الاتجاهات فيما يخص البحث العلمي و 

سواء  ،نيف الأحداث التي وقعت لهؤلاء المشايخاكما سجلت هذه الأنواع من التص. 4في العصر الوسيط

 .5يما بينهمأو علاقاتهم ف ،علاقتهم بالسلطان أو مواقفهم القضائية

من شأنه أن يقدم خدمة جليلة  ،إنّ البحث عن هذه الأنواع من المصنفات و استخراجها و تحليلها

ة في الجانب الثقافي لهذا الكثير من الزوايا المظلم ضيئللتاريخ الفكري و العلمي لبلاد المغرب الأوسط، و ت

سلبه لخدمة عدّة أغراض ثقافية أو غيرها ، كما تسحب من يد  ، و يمكننا استرجاع التاريخ الذي تمّ المجال

و مسخ الملامح الدينية لمجتمع ظل متماسكا  ،مةالأ الاستشراق الحديث أدوات الارتكاز لضرب تاريخ 

 .حتى في أحلك الفترات ،نذ عصر قديمصوصياته مبخ

الذي يأخذ عن شيخه  تشترك كل هذه المصنفات في معلم واحد بارز هو أصل التصنيف، إذ الطالب

ما كان هدفه واعتماده في ذلك كله الإجازة ،فيؤلف مؤلفا وفق المسميات السابقة
ّ
 ،و حيازتها والتشرّف بها ،إن

لمعرفة  و هكذا كانت الإجازة معطى ثقافي مهمّ . ته و لقاءاته بالمشيخةو تقديمها كدليل إثبات عن رحلا

                                                           
  42، ص 4113، س 42الفهارس والبرامج، مجلة التاريخ العربي ع : صاحبي محمد   1

 . 53المرجع السابق ، ص : هاني صبحي دالحم   2 
 .42فهرس ابن عطية، ص   3
 .45نفس المرجع ، ص (: هاني صبحي)الحمد    4
 .133، 134المرجع السابق، صص (: عبد الله)الترغي   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

606 
 

و يمكن الخلوص إلى أنّ القيام على . ى استمرارها إلى زمن متأخر، ومدجهات الفكرية في المشرق و المغربالتو 

فما هو  .دراسة فن الإجازة العلمية من شأنه أن يقدم الوجه الحقيقي للواقع العلمي لبلاد المغرب الأوسط

 هذا الفن؟ وما مدى مساهمته في الشأن الفقهي بالمغرب الأوسط؟

اعلة لانتقال ق الفائتأتي الإجازة العلمية كطريقة من الطر  :التاريخية  اوقيمته الإجازة العلمية فنّ  -4 

حددها كل من  ،ية كثيرةاتسربها إلى بلاد المغرب الأوسط، وطرق الانتقال للعلوم و الرو و  ،الأفكار و العلوم

من  وسطكان من أهل المغرب الأ مثلما ، بهذا الشأنممن اهتم  ،و من جاء بعده" الإلماع"القاض ي عياض في 

 .1"غرامي صحيحشرح "ذكر ذلك في مصنفه  ابن قنفذ الذي اجتهد في توضيح هذا، أمثال

فِق  و
ُ
 ،من لفظ الشيخ مشافهة السماعهي أولى المراتب لانتقال الرواية  على أنّ   -لتحقيق الإجازة  -ات

على الشيخ سواء بالقراءة  القراءة، ثم فيها يجوز للسامع أن يقول حدثنا و . تملى جماعة أو بإفراد الكتاب

 الكتابة ، وتأتييدفع الشيخ كتابا يدلل عنهالمناولة الفعلية من القارئ أو كان هو السامع، وفي المرتبة الثالثة 

و له أن  ،إما مشافهة أو مراسلة الإجازةو خامسها . فيما بعد و يقصد بها أن يكتب الشيخ إذنه بالرواية عنه

و أنّ هذا هو الأعم و الأنفع، و تصحم للموجود و المفقود، مقيدة  ،رته أو مغيبهبحض ،يكتب له بذلك بخط يده

بكتبه  الوصيةثم  ،من الشيخ للطالب أنّ هذه الكتب روايته و سماعة الإعلام في معين  أو في غير معين، ثم

نوع من الإذن  له و هو أن يوص ي الإمام بدفع كتبه عند موته أو سفره لرجل من غير زيادة على ذلك، فالدفع

مشهور الخط  و هو الوقوف على خط محدثالخط و هو ضرب قريب من السادس و أخيرا  ،أو من المناولة

نه رأى كتاب فلان،
ّ
و يسميها البعض . جد بخط فلان و لا يقول فيه حدثناو  ،يقول من أخذ بهكأن و هذا  أ

 .2غير سماع و لا إجازةو هي درجة دنيا من الرواية بأخذ العلم من الصحيفة من الوجادة 

في له بقية الناس، ومن حيز جغراإلى ثم  ،لقد اعتبرت الإجازة معبرا للعلوم من شيخ إلى طبقة الطلبة

كانت المقصد ذلك أنّ الإجازات والمشيخات  ،مدعاة للتأثير والتأثرهذا كان ف ،خرآاتجاهاته الفكرية إلى حيز 

وهو ما يمكن استخلاصه  من خلالها، وحرصوا على علو السند ،لأصحاب الرحلة حينما بحثوا عنها الغالب

                                                           
وجدت هذه القصيدة التي الفها ابو العباس أحمد بن فرح . د332، راجعه في مخطوط بالرباط،خ ع رقم 551الإكليل والتاج، ص: القادري   1

: ، وأشار صغير خان إلى أنها تحوي ستة عشر بيتا فقط، راجع ابن قنفذ القسنطيني51أنظر الملحق رقم تحوي عشرين بيتا،)   ( الإشبيلي 

 .11، الرياض، ص 4114، 5اسنى المطالب، عبدالعزيز صغير دخان، دار الرشد ناشرون، ط شرف الطالب في
دار التراث، القاهرة، د ت ،  5231، 5معرفة أصول الرواية، تحقيق احمد الصقر ط  الإلماع إلى: انظر تفصيل ذلك عند القاض ي عياض  2

غرامي صحيح في اصطلاح الحديث، خ ع الرياض، محمد ع رقم ، : و ما بعدها لعدة صفحات؛  احمد بن الحسن القسنطيني بن قنفذ12ص 

 41، ص 5الفصول في أحكام الأصول، تقديم عبد المجيد تركي ، ج أحكام: أبو الوليد الباجي: انظر كذلك . 532، 532، ورقة 332مجموع رقم 

و ما بعدها ، هي رسالة لنيل الدكتوراة تقدمت بها نعيمة بنيس تحت إشراف د محمد الراوندي 31، ص 4فن الفهرسة، ج:  ؛ بنيس نعيمة

 . 4111 /5343لتحقيق محفوظ فهرسة أبي زكريا يحي السراج، بدار الحديث الحسنة الرباطة السنة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

607 
 

قري بسفارته إلى الأندلس كما يفيدنا الم. 1م15/هـ7ي في ق دلد البلوي ورحلة القلصامن رحلة أبي البقاء خا

وربط  ،للعلم وطلب الإجازة والإفادة 2أيام أبي عنان، حيث يروي انقطاعه بعد السفارة م1356/هـ959سنة 

ت روايتها ، وقد عدد المشايخ والكتب التي تمّ اولةوالأخذ عنهم بالمن ،سل روايات العلماء الأندلسيينسنده بسلا 

وقد سبب له  انقطاعه عن هدف السفارة إلى انشغاله بالعلم وعدم رجوعه إلى فاس في  3عنهم وإجازتهم له

 .  4سوء العلاقة بينه والأمير المريني لولا تدخل بعض الفقهاء والأمراء

الإجازة أنواع في أشكالها، فقد ظهرت على شكل إجازة لمعين في معين كأن يقول و  :أنواع الإجازة وأوجهها

تأتي كما إجازة معين في غير معين على شكل أجزت لك كل مسموعاتي،  أجزت لك كتاب البخاري، وقد تكون 

أو لمن أدرك زمانه، وقد تكون إجازة للمجهول أو في  ،الإجازة بوصف العموم في إجازة العالم لعموم المسلمين

كقول  ،كما تكون الإجازة معلقة .ولم يعين المراد منهم ،كقوله أجزت لفلان ولجماعة المسلمين بذلك ،مجهول 

 .كقوله أجزت لمن يولد لفلان ،أجزت من شاء فلان أو إن شاء فلان إجازة أحد أجزته، وهناك إجازة المعدوم

 .  لمن سبق ذكره ىلا ترق اأخرى من ضروب الإجازة لكنهوهناك أنواع 

  ،وإذا كانت أشكال الإجازة بهذه الكيفية
ّ
ه لا يقبل قول من ذهب إلى أن الإجازة لا تكون إلا

ّ
بعد  فإن

وقد  .المناظرة في بعض المسائل ثم تتمّ  ،ملازمة الشيخ في القراءة عليه أياما وشهورا، بل أعواما بعض الأحيان

ذهب إلى إسقاط  الثعالبيبل نجد أنّ . 5أو كتب أخرى كالبخاري  ،طالب على الشيخ بعض مؤلفاتهيقرأ ال

نفسه الأهلية جاز له من أنّ من علم ب ح السيوطييصر واشار إلى توالإفادة،  الإجازة كشرط في التصدي للإقراء

 ،ءكل علم وفي الإفتاء والإقرالف الأولون والصدر الصالح، وكذلك في وإن لم يجزه أحد، وعلى ذلك السّ  ،ذلك

 لما يُ 
ً
كونها شرطا، وإنمّا اصطلاح الناس على الإجازة لأنّ أهلية الشخص لا يعلمها من م من اعتقاد توهّ خلافا

والبحث عن الأهلية قبل الأخذ شرط،  لقصورهم عن مقام ذلك، ،يريد الأخذ عنه من المبتدئين ونحوهم

 الدارسون  لاحظ فيهاالمراحل الأخيرة  مع العلم أنّ . 6ازة بالأهليةفجعلت الإجازة كشهادة من الشيخ للمج

                                                           
الرحلة العلمية بين الأندلس والمشرق مساهمة ضمن كراسات أندلسية، تقديم عباس الجراري، منشورات مركز (: قاسم)الحسيني   1

  544، 545، صص4111، 5دراسات الأندلس وحوار الحضارات ، ط
 السفارة التي كان يقوم بها مجمل العلماء كانت بطلب من ذوي السلطان، لأ   2

ّ
جل إيصال الرسائل والتدخل لدى الآخر، في وقت ومعلوم أن

 .كان العلماء يستغلون السفرية لأجل تلبية الرغبة العلمية بعقد المجالس، والمذاكرة وجلب الإجازات
 .23هـ، ص312أبو عبد الله المقري محمد ت : أبو الأجفان    3
 .والفصل الثاني من الباب الرابع الدور السياس ي لفقهاء المغرب الأوسطفصل الثالث من الباب الثاني في اصناف الفقهاء ومراتبهم  راجع   4
 .  531 511دور المرابطين ، صص : ؛ دندش عصمت 34، ص 4تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله  5
 . 12ظهر .  44خ ص، سلا ، مخ  رقم الثعالبي، العلوم الفاخرة في النظر في أمور الآخرة،    6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

608 
 

كانت الإجازة عنوانا  هذادون حضور الطالب للاستدعاء، و مع  فكانت تقدم حتى ،ظاهرة التساهل في الإجازة

 .1منحها إياه على كسب نصيب من العلم لمن تمّ 

يذكر  الشيوخ في الإطلاق، فقد كان بعضوتغوص  ويظهر التساهل في الإجازة حينما تبتعد عن التقيد

فقد كان من  ،المادة التي أجازها لطالبه لفظا أو كتابه، وهو ما نلحظه عند كثير من الشيوخ تجاه طلبتهم

شيوخ ابن مرزوق الكفيف ابن الحفيد أبو العباس أحمد بن أبي عبد الله محمد الفاس ي ، حيث لقيه 

على حسب ما  ،من أول الفاتحة إلى سورة النساء بقراءة الأئمة السبعفقرأ عليه  ،بتلمسان مجتازا إلى الحج

معين تحديدا، ثمّ تمّ  دت بذلك الإجازة بالقراءة و المشافهة فييّ فقُ ، 2"حرز الأماني"و " التسيير"تضمنه كتابا 

 .في التساهل والتكاسلهذا تسبب فإطلاقها 

فقد أجاز عبد الرحمن الثعالبي لابن مرزوق .  ومن أوجه الإطلاق الإجازة العامة والإجازة المطلقة 

ولغة  ،ومؤلف من فقه وحديث وعلومه ،ومجاز ومناول  ،الكفيف كل ماله روايته من مسموع ومقروء

ا جرت به وغير ذلك ممّ ، ومنظوم ومنثور وتصوف وآداب ،وأصول ومعقول ومنقول  ،وتصريف ونحو وبيان

بولي الدين العراقي الذي أخذ عنه علوما  ي رحلة الثعالبي يحدثنا عن لقائهوف. 3علاموالأئمة الأ  ،عادة الحفاظ

إلى طلب الإجازة  بعض التلاميذوربما عمد  .4وأطلق في غيره ،وكتب له بالإجازة في جميع ما حضره عليه ،ةجمّ 

البلوي صاحب الثبت إلى محمد بن أحمد بن غازي  ن من رسالةوهو ما يتبيّ  ،الإجازة له ولغيره دون الحضور 

وكان تاريخها  ،إذ طلب البلوي إجازة له ولبنيه وأخويه، وقد استجاب ابن غازي لطلبه ،العثماني نزيل فاس

ق والطلب  م،1671/هـ176نة س
ّ
قد أجزت " :وكان رد ابن غازي لآل البلوي قوله. 5في ثلاث رسائل متتاليةموث

وجميع ما يصح لي وعني  ،جميع ما اشتمل عليه ،المستدعين للإجازة في صدر هذا المجموعادات الأكرمين للسّ 

 .6"إجازة عامة ،روايته

بن محمد بن محمد ومن أوجه التساهل في الإجازة ذلك الطلب الذي بعث به ابن الحاج أحمد 

 ،أرسل إلى ابن زكري بطلب إجازة يحدد فيها أن تكون إجازة مطلقة عامة ، حين(م1516/هـ737ت )الورنيدي 

 ه،ه من حامل عن بنيأيضا من يأتي بعده من بني وتعمّ . جميع أنواع العلوم والفنون مفروضه ومسنونه وي تح

                                                           
 . 34ص  4نفس المرجع، ج: سعد الله  1
 . 411الثبت، ص : البلوي  2
 . 412ص :  نفسه    3
 . 512، ص 3الجواهر الحسان، ج : الثعالبي  4
 . 311، 313نفس المصدر، صص: البلوي   5
 . 334ص : نفسه    6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

609 
 

ا يثير ، أي أنّ الإجازة كانت تتعدى الحاضر إلى الغائب زمانا مم1وقد أجابه إلى طلبه .على استمرار السنينو 

 ؟التساؤل 

  
ّ
 ،عراقيلأيضا قد كانت تقف في وجه كمالها وتمامها  ،أنّ هذا التساهل الذي اعتبر عيبا في الإجازة إلا

ر لقاء العلماء يدالمؤ ومنها اضطراب الأمن  ،دفعت إلى سلوك طريق أخرى لاستدعاء الإجازة
ّ
وأخذ  ،إلى تعذ

حاجزا  ةما يقف كبر السن وعدم القدر ك .2ا وصلت إليهإلى أن صارت على م ،الإجازة مشافهة ملازمة عندهم

 ،فقد أراد ابن مرزوق الكفيف الاستفادة بالإجازة من الفقيه عبد الرحمن الثعالبي ،أمام الوفاء بطلب الإجازة

 
ّ
فلم يكن في مقدور الكفيف . 3"لوهن العظم و اشتعال الرأس شيبا" ،بلغ الكفيف بعدم القدومأأنّ الإمام  إلا

وقعها  -كتابة أو مشافهة-بلوغ مراميه العلمية، و لكن تبقى القيمة العلمية شاهد حال على أنّ لفن الإجازة 

 ،الذين تحققوا من نجابتهم ،على الحياة العلمية ببلاد المغرب، و تصرح بأفضال هؤلاء العلماء على طلبتهم

ه قرأ عليه  ،الشريف ىلحفيد في شأن تلميذه أبي الفرج بن أبي يحيوهو ما يفيد به تقرير ابن مرزوق ا
ّ
في أن

 .4"ى وهو حقيق في أن يجاز  ،ماع والفقه والبرصادقُ القراءة والسّ " اعتبرهو  ،عدة علوم

وتقديمها لمن استدعى ذلك ويرغب فيها  ،ومحصل القول أنّ التصريح بالإجازة مهما كان شكلها ونوعها

  ،لا يمكن أن ينالها ،بالسفر أو بالطلب
ّ
وحسن التعلم  ،لوفاء للعلمم فيه المجازي النباهه وامن توس   إلا

يفيد بسريان الإجازة وفق شروطها، ففي مصنف الغبريني  ،تفحص مجمل طلبات الإجازة وقبولهاوإنّ . والنفع

أمثال أبي عبد الله محمد بن محمد الخشني  ،عليها من قبل علماء والردّ  ،نماذج من استدعاء الإجازة

"  :فأجازه بقوله ،عفري التلمسانييالذي استجاز الفقيه العالم أبا عبد الله محمد بن عبد الحق ال ،البجائي

ك أهل له ، و 
ّ
ك قائم به لشواهد  ،ذن من تحققإنعم واجبتك إلى ما سألته وطلبته إجابة من يعلم أن

ّ
أن

وهو  -بن علي بن حسن المهداني  ىوحينما بعث إليه أبو زكريا يحي . 5"عامة بشرطها طلبك، وبوارع أدبك إجابة

وماله  ،باستدعاء يطلب فيه إجازة ما اشتمل عليه برنامج روايته وتأليفه في فنون العلم -أحد فقهاء بجاية

 ،جميع ما سألتموهأجزت لكم أكرمكم الله : " من نثر ونظم، أجاب الفقيه محمد بن عبد الحق اليعفري قائلا 

عامة على شروطها المعمول بها عند القائلين، إذ انتم أهل ذلك  ةجاز إ ،وأبعث لكم من ذلك ما طلبتموه

 . 6م1117/هـ615وقد كانت ذلك سنة " ونفع بكم نفعكم الله

                                                           
 . 41، 41، 41البستان ، صص : ابن مريم  1
 . 32أبو عبد الله المقري، ص : أبو الأجفان   2
 .. 412ثبت البلوي ، ص   3
 . 421البستان ص : ابن مريم   4
 . 441عنوان، ص :  الغبريني   5
  445ص : نفسه   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

610 
 

الذين بلغوا درجة النجابة، وحالة الفقهاء الذين  ،لا يخفى على علماء العصر واقع الطلاب وحيث

بحكم تعدد الرحلة وترديد الأخبار، وتفرس ذلك من خلال أسلوب الطلب  ،ن الإجازة أو المناولةيطلبو 

فإنّ قبول الإجازة من الشيخ إلى طالبها كان يسير في السياق الحسن، وكانت الإجازة بأنواعها مع كل  ،وعباراته

وعملت  العلمي التحصيلي، ىالمبتغوسيلة فاعلة في تحقيق ،وجادة وغيرهماو من مناولة ،أساليب انتقال العلوم

رغم فترات التراجع التي كانت ،على تقوية الروابط العلمية الفكرية بين حواضر المشرق والمغرب بشكل مستمر

، وقد استمر العمل بالإجازة، واشتد أكثر فيما بعد، بحيث صارت لا تقبل العلوم، تفرضها عوامل شتى

 بها، 
ّ
كما عمل الناس على جلبها من مصادرها العزيزة، عبر الرحلة إليهم، وكان والتصدر للتدريس أوالإفتاء إلا

المغرب الأوسط من المناطق المطلوبه في هذا الشأن، لما فيه من أعلام ومصنفات، ولقيمته العلمية منذ 

 .1العصر الوسيط إلى الحديث

 :"الرحلة شرقا أنموذجا" فقهاء المغرب الأوسط عنداتجاهات الرحلة  . ب

في لأجل ذلك وساروا  ،وسيلة لتحقيق أغراض عدّةكالرحلة  وطلبتهم الأوسط اعتمد علماء المغرب          

أفواج منهم رحلوا على إثر ذلك برزت و  ها،غرض صاحب الرّحلة من وجهة الرحلةتحكم في وقد اتجاهات شتى، 

 ،ء من تعددت رحلته مراتمن المغرب الأوسط إلى الحواضر المشرقية والمغربية، وقد وجد من صنف هؤلا

 .ومن كانت له رحلة في اتجاهات متعددة مشرقية ومغربية

 في مكان ستقرّ تولم  ،شرق والمغربالمصادر نماذج كثيرة كانت لها رحلات نحو عدد من أقطار الم قدموت

في الذي صار من كبار الفقهاء ( م1195-1179/هـ597 - 577)جلاني يوسف بن إبراهيم السدراتي ر فالو  ،بعينه

نجده يرحل إلى بلاد الأندلس ليستقر بقرطبة ، ثم رحل  ،التاريخ والتفسيرأيضا باهتمامه والذي كان  ،عصره

ولكن البعد العلمي  ،لا يعلم الغرض من رحلاته و ، 2 نفريقيا السوداء ثم عاد إلى ورجلا إلى المشرق ثم إلى إ

يروم السند العالي والأثر  ،غبريني عدة نماذج ممن طاف في بلاد الإسلامال كما يقدم لنا .يحضر في سيرته

 651-676)وهو أبو الحسن علي بن أبي نصر فتح بن عبد الله  ،وقدم في ذلك لواحد من هؤلاء ،العلمي

ورحل إلى  ،حتى ظهرت كراماته ،كان من أهل بجاية ،والذي عُرف بعلمه ونسكه وصلاحه ،(م1156-1117/هـ

كما يفيدنا كتاب المسند الصحيح لابن . ثم عاد الى بجاية ليفقه بها ،3ثم إلى المشرق للغرض العلمي ،الأندلس

                                                           
( أبو حفص)الذي يذكر في رحلته طلب الإجازة من الفقيه عمر بن محمد المنجلاتي( م5312/ه5541ت )أنظر مثالا رحلة ابن زاكور الفاس ي  1

نشر أزاهر البستان فيمن أجازني بالجزائر وتطوان من فضلاء أكابر الأعيان، دار المعرفة (: محمد بن القاسم)ابن زاكور . م5123/5124سنة 

 .35،33صص. 4155الدولية للنشر والتوزيع، الجزائر، طبعة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية، 
 .45العلماء الجزائريون، ص : هلال  2
  534عنوان ، ص : الغبريني  3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

611 
 

فريقية ومصر إوالأندلس و  عن رحلاته إلى بلاد المغرب( م1317-1311/هـ911-917)مرزوق محمد أحمد 

عدد وقد بلغ  ،"المستجاز ( المستوفز) زلة المستوجعجا" ذكرهم في مشيخته ،شيوخب ائهالشام والتقو  والحجاز 

ه بلغ درجة من العلم ما لم يصل إليها أحد شيوخه
ّ
ه ارتقى خمسين  ،ألفي شيخ، ويفيدنا في مناقبه بأن

ّ
وأن

 .1منبرا من حواضر الإسلام، ويضيف الهدف من الرحلة بأنّها كانت بحسب العادة لنيل الخبر الصحيح

وهي رحلة ( هـ957ت )أبو عبد الله المقري الجد بن أحمد  عرف بالرحلة العلمية محمد بن محمدو 

أخذ أعلاما كثيرة وفقهاء طويلة نحو المغربين الأدنى والأقص ى والأندلس ومصر الشام والحجاز، ولقي فيها 

 عنهم وأخذوا عنه
ّ
، وقد وفرت لنا المصادر ما يوضح " لي في سلوك الأمالينظم اللآ"ق ذلك في مصنفه ، ووث

رحلته
، و قد 3برج حمزةإلى  أصلهيعود والذي ( م1131/ـه611ت )له محمد بن حماد الصنهاجي قام قبو .  2

فدرس على أبي مدين شعيب وأبي علي المسيلي وابن جبارة ، وقد  ،ثم رحل إلى بجاية ،درّس بقلعة حماد

المؤلفات بلغت من يد وباقي حواضر المغرب العلمية، وترتب عن رحلته رص ،الجزائر وتلمسانحاضرة انتقل إلى 

ولم .  4ساهم عامل تولي القضاء في الرحلة حيث تولى قضاء سلا وقضاء الجزيرة الخضراءقد و ، مصنفا 111

، بل وجد عدد من العلماء ممن ساهم همته في الرحلة يختص بهذا الفقيهيكن دور تولي القضاء ومسا

ارة بن خلفون الكتامي، الذي بمون بن جالعلامة مي القضاء في رحلته كدافع، ومنهم شيخ محمد بن حماد 

ثم مراكش ليتوفى بتلمسان سنة ثم تولى قضاء بجاية،  ،فتولى قضاء اشبيلية ،كان بتلمسان ودخل الأندلس

 . 5م1111/هـ516

على السفر خارج هذا المجال الفسيح، بل كانت هناك رحلة علماء المغرب الأوسط  لم تقتصر رحلةو         

هذا الشأن حيث يذكر الغبريني  ،لقضاءالقيام بمهام كالأجل  حواضره هؤلاء الفقهاء بينداخلية يقوم بها 

بسكرة ثم قسنطينة الذي تولى قضاء بجاية ثم  ،الفقيه أبا فارس عبد العزيز بن عمر بن مخلوف التلمساني

ولا شك أنّ مهمة القضاء من مقتضياتها أن يسهم من .  6م1119/هـ616توفى بها سنة قد و بني مزغنة  فجزائر

                                                           
   531-542المناقب المرزوقية ،صص :، ابن مرزوق  423ابن فرحون، ص   1
، ص  5233، 5، تحقيق محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة ، ط4الإحاطة في أخبار غرناطة، ج (: لسان الدين)ابن الخطيب   2

 وما بعدها  413، ص 1ج نفخ الطيب من الغصن الأندلس الرطيب ، ،( :احمد محمد)ما بعدها ؛ المقري  525
 .يعرف برج حمزة حاليا بولاية البويرة بالجزائر، مع التحفظ حول حدوده في العصر الوسيط  خلال المقارنة بين المصطلحين 3

 44ص  5ط ج :أعلام الفكر الثقافة(: يحيى)بوعزيز   4
  542بغية الرواد، ج، (: يحيى)بن خلدون  5

ر المصادر بعدد هائل من علماء وفقهاء المغرب الأوسط الذين تجوّلوا في حواضره من الشرق إلى الغرب أو وتزخ.   25عنوان ، ص : الغبريني 6

أبو العكس ولدوافع شتى، وقد أثروا في غيرهم وتأثروا به، وهو ما يعتبر ضمن الهجرة الداخلية والانتقال المحلي للفقهاء، ومن نماذج هؤلاء 

د أحد أذكياء العالم  والذي رحل سنة ( ه 211 – 241)أبي قاسم الفصل المشذالي محمد بن محمد بن  ه إلى تلمسان ولقي  231الذي ع 

هناك الحفيد ابن مرزوق وقاسم العقباني وأبي الفضل بن الإمام، وهو الذي قال عنه ابن مرزوق، ما علمت العلم حتى قدم على هذا 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

612 
 

تولاها في التوجيه والتدريس والقيام على الشأن العلمي، وهو مدعاة إلى أنّ يلتف حوله الناس من طبقته 

يؤدي إلى انتعاش علمي ثقافي بالحاضرة محل النقاش، ومن النماذج  والذي ،تأخذ عنه أو تناقشه ،خاصة

لرحلة من خلال تولي القضاء في حواضر عدة نجد سعيد بن محمد أبو عثمان العقباني المتأخرة التي مارست ا

على قضاء الجماعة بتلمسان وبجاية ومراكش وسلا  هرفاشإإذ يذكر ابن خلدون ( م1677-1317/هـ111 -917)

ه عين سنة، و بووهران وهنين، كما كان خطيبا بجامع تلمسان مدة ار 
ّ
 .  1يسمع من ابني الإمام والآبلأن

 التيلفكرية، حسب المشارب والمصادر ز بتنوّع الاتجاهات ايّ لة العلماء في توفير جو علمي يتمساهمت رح

 ،وقراءاتهم، هذا بغض النظر عن دافع الرحلة الذي كان يتنوع هو أيضا أفكارهم الفقهاء منها هؤلاء لقىت

يح، أو التموقع ضمن السند الصح ،عاليسواء لأجل البحث عن السند ال ،ة على الرحلةبحسب الظروف الملحّ 

لمهمة تولي القضاء، وربمّا وجدنا البعض ممن رحل رحلته شرقا أو غربا كان أو  ،أو بغرض السفارة أو الحج

، أو بدافع نزاع دافعه الفرار من الضغوط التي كانت تمارس من حين لأخر من قبل السلطان تجاه الفقيه

 - 697)بن موس ى بن يوسف المشدالي  انعمر  ي في توشيحه أنّ فراقوقد أخبرنا ال .سياس ي بين طرفين

ر من حصار بجاية إلى حاضر ب صل، وهو صهر ناصر الدين المشداليي الأ ئالبجا( م1365-1191/هـ965
ّ
ه ف

ّ
 ةأن

، فدخلها ودرّس نيطلب منه الإقامة بتلمسا ،ث إليهالجزائر، وحينما علم به أبو تاشفين صاحب تلمسان بع

ه كان حافظا محث والفقه والأصلين والنحو والمنطق والجدل بها الحدي
ّ
. 2قا وعلامة مفتياقوالفرائض، ذلك أن

 ،وعلية فبقدر ما كان الحصار نقمة على حاضره كان فضله على حواضر أخرى سواء علميا برحلة العلماء

بنزوح ذوي المال والجاه إلى استثمار  أو اقتصاديا واجتماعيا ،طن الهدوءوهجرتهم مواطن الاضطراب إلى موا

 . لثروة، وبذلك هجرة أسر ذات قيمةمالهم في تجارة خارج ساحة الفتن إلى ساحة يؤمن فيها على ا

 ،من هؤلاء الذين دفعهم الاضطراب إلى سلوك سبيل الاغتراب د أفادتنا المصادر بعدد غير قليلوق

اعتبارها من بين أهم العوامل التي ساهمت في تشكيل الفارق  يمكن ـ لظاهرة ـ ظاهرة الهجرة والاغترابوهذه ا

 ،أخرى إلى  ةنّ انتقال العالم الفقيه من حاضر ، إذ أمن حيث الأهمية العلمية ،الإسلاميبين حواضر الغرب 

العلامة، وهذا ما  ىمحل سكنفي تلك الحاضرة  تستوياالم المختلفيواستقرار الطلاب  ،جرّ معه انتقال الأتباع

يزيد الحواضر عصرئذ أهمية وقيمة علمية، ولذا وجدنا أنّ السلاطين الأمراء وذوي الجاه يسعون إلى  كان

شرف بذلك نيل الوأتباعهم، و الفقهاء لاحتضان هؤلاء  ،والإغداق عليهم بما يلزم ،استجلاب الفقهاء

                                                                                                                                                                                                 

الحلل : الوزير السراج.شرع ينازعني فشرعت أتحرز فانفتحت لي أبواب المعرفةالشاب لأنني كنت أقول فسلم كلامي، فلما جاء هذا الفتى 

   114ص  5السندس ي، ج
 . 511المصدر السابق ،ص : ؛ ابن مريم544، ص 5بغية، ج(: يحيى)ابن خلدون   . 1

 .32، ص 5تعريف الخلف برجال السلف، ق: الحفناوي  534يح، ص توش: انظر القرافي   2

 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

613 
 

ن ينعكس ايجابيا وسلبا حيث أنّ جو العلاقة بين الفقيه والسلطان كا ،الاستحواذ على ولاءات الناس لهمو

 .وعلى العلاقة بين السلطان والرعية ،على المجتمع

بدافع العلم  ،مارسوا الرحلة إلى حواضر شتى كثير من الفقهاء العلماءالأنّ  ونخلص إلى نتيجة مفادها

وهي ميزة دافعة إلى  ،غربيةوالاستفادة من فقهاء الحواضر المشرقية والم ،نتج عنه توزيع الأفكارف ،أو غيره

التي عاد إليها هؤلاء الفقهاء العامرة  ،الذي انعكس بدوره على حواضر المغرب الأوسطو  ،فرض التنوع الفكري 

 .خزائن فكرهم بما توفر لديهم أثناء رحلتهم للحج أو طلب العلم

تجاهين الشرق إلا في ابشكل كبير لم يكن اتجاه الرحلة العلمية بالنسبة لعلماء المغرب الأوسط و   

 .ومن جهة ثانية عائقا للرحلة شمالا وجنوبا ،إذ كانت تقف الحواجز الطبيعية من جهة والحضارية ،الغربأو 

وإذا  تقدّم الحديث عن رحلة هؤلاء الفقهاء غربا، فإنّ تأثير رحلتهم نحو الشرق كانت له فائدة جليلة على 

 .ما يستدعي تتبعها، واقتفاء أثرهامسار الحركة الفقهية بحواضر المغرب الأوسط، وهذا 

لفقهاء المغرب الأوسط خطوات الأولى ال تكون أن من الطبيعي  :المغرب الأدنى أو  فريقيةإالرحلة نحو  -5

الثقافية التي كانت تسم العلاقة بين المجالين  السياسية و  بحكم الجوار أو بحكم التبعية ،نحو المغرب الأدنى

كأوّل  ،(م695/هـ55)ان والمتمثل في تأسيس القيرو  ،في بعض الفترات، أو بحكم السبق الحضاري التاريخي

 ،كما أنّ الرحلة بقصد الحج تقتض ي المرور على تونس ،ومسجدها كأول مسجد في بلاد المغرب ،حاضره

 ،وفي أثناء ذلك كانت الناس تلتقي بعلماء الحاضرة ،لأجل مواصلة السير ،احةوالإقامة بها على سبيل الاستر 

 . 1فيطلبون الإجازة، ويستفسرون عن أقضيات، وربما عمد بعضهم إلى المحاورة والمناقشة و المجادلة

باعتبار مسجدها وعلمائها الذين كانت تزخر  ،فريقية منذ الفتح حاضرة يأتي إليها طلاب العلمإكانت  

بن طلحة الذي كان من تلامذته عبد الله بن يونس ، م777/ه317 تء ابن أبي يزيد القيرواني ومن هؤلا ،بهم

                  التميمي  أبو عبد الله محمد بن علي بن عمر )كما مثل المازري  .2أهل الجزائر بن عمرون الوهراني من

إذ كانت حلقة درسه تشمل مائتين من التلامذة  ،أحد أقطاب المدرسة المالكية الإفريقية( م1161/هـ536ت )

جليلة كالمعلم بفوائد مسلم في الحديث، وإيضاح ال همصنفات يقرئ عليهم ،المجتهدين محليين و وافدين

( وقيل أبو قاسم)حمد أو وعدّ أب. 3 على برهان الإمام الجويني الشافعوهو شرح  ،المحصول من برهان الأصول 

                                                           
قدم الأستاذ يحيى بوعزيز موضوعا مهما في سبيل اكتشاف العلاقة الثقافية بين حاضرة تلمسان، وتونس، ودعم ملاحظاته بأمثلة عن   1

، مجلة الصلات الثقافية بين تلمسان وتونس(: يحيى) انظر بوعزيز.علماء رسموا طريق الرحلة بين الحاضرين بما يبين التأثير والتأثر بينهما

 وما بعدها  34ص  42س  511ع الهداية ، 
 . 333، ص 4ج 5224، 5تراجم المؤلفين التونسيين ، دار النشر الإسلامي ط(: محمد)محفوظ    2
  123، 121ص  5كتاب العمر مج (: حسن حسني)عبد الوهاب   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

614 
 

التي  ،سة الإفريقيةمن أقطاب المدر ( م1171-1116/ه671 - 611)بن أبي بكر بن مسافر الشهير ببن زيتون 

 ،شرق خذ عن علماء المأو  م،1151/هـ656ثم  م1151/هـ661إذ سافر إلى المشرق مرتين  ،ه5تطورت بعد ق 

خذ تأليفهم وعاد بتعاليم المشرق، أقد سمع رواياتهم و ا، و معبد السلام وغيره عز بنرموي والكسراج الدين الأ 

فريقية بأسلوب جديد حسن في التعليم، ثم جاء إإلى  تحدّث عن قدومه ى ذلك ابن خلدون حينماوقد أشار إل

وانتهت مدرسته إلى محمد بن عبد السلام بن يوسف  .1بعده من الشرق أبو عبد الله بن شعيب الدكالي

شرح مختصر ابن الحاجب هو الذي و  ،و سائر العلوم الشرعية الذي برع في الفقة ( هـ967 -696)الهواري 

محمد  أمثال 2و قد تخرج على يديه عدد من العلماء ،"تنبيه الطالب لفهم كلام ابن الحاجب"سماه  و الفقهي 

 ،جتهادشهير بالجد و الا و ال ،فريقيةالذي انتهت إليه المدرسة الإ ( م1671-1319/ه173 -916) بن عرفة 

 .3في مجال الأصول والفقه والمنطق وغيرها ،يضا بالمختصراتأ عروفوالم

ا لطلاب العلم الوافدين عليها من المغرب الأوسط، كما وهكذا مثلت المدرسة الإفريقية مرتعا مهمّ 

عن وقد أخذ طلبة المغرب الأوسط منذ القديم  ،ساهم علماؤها في عبور العلوم من المشرق إلى بلاد المغرب

، حيث يفيدنا ابن الطواح لسلام بن سعيد إلى زمن ابن زيتون زمن سحنون عبد ا ذمن ،هذه المدرسة العريقة

قرار قد أخذ عن ابن زيتون الوالتونس ي  الأصل ه المشارك التلمسانييبأنّ أبا عبد الله محمد المستاري الفق

مثلما هاجر آل .  4لما لأبي حمو بن يغمراسنوانتهى إلى الإمامة بالجامع العتيق، وهو الذي كان مع ،الأصلين

إلى تونس، وصار لها مجد أصيل وفخر أثيل، فعرف محمد  -وهم من كرائم عائلات الأنصار بتلمسان -الرّصاع 

 الأبناء باع في التدريس والخطابهصار لبقية ثمّ  ،الحفص ي تمّ تقريبه من السلطانفقاسم وأمّا  ،بولد القاض ي

 .5بإفريقية  والإفتاء والقضاء

 يُ فعدة،  الذي كانت لديه رحلات ،وممن هاجر نحو تونس محمد بن محمد بن أحمد المقري الجد
م
ر ذك

ه استقر بتلسمان
ّ
ا ،أن

ّ
عزم على الرحيل إلى بجاية، وفيها أخذ عن علماء منهم أبي عبد الله  ،لم يرقه الحال ولم

، وأبي العباس محمد بن الشيخ أبي يوسف الزواوي  وأبي عبد الله ،الباهلي المعروف بابن المسفر ىمحمد يحي

دخل تونس فلقي شيخها وقاض ي جماعتها أبا عبد الله عبد السلام فاستفاد  أحمد بن عمران وغيرهم، ثمّ 

                                                           
: ، محمد محفوظ431، ص 5، محمد مخلوف المرجع السابق، ج 12، ص 4تحقيق، ج: ، التنبكتي514المصدر السابق، ص : ابن فرحون  1

 .344، ص 4المرجع السابق، ج
 .313، ص 5ج : العمر : ح ح عبد الوهاب  2
 .نفس المصدر والجزء والصفحة   3
 . 534سبك المقال، ص : ابن الطواح  4
 انظر فهرست الرّصاع التي أفادت بتراث هذه الأسرة وتنقلاتها وتأثيرها  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

615 
 

وأثروا على الحركة  ،صاروا علماء ،وكثير من هؤلاء الذين استقروا بتونس من طلبه المغرب الأوسط . 1منه

لعدد من أعلام تونس نجد مشيختهم تتضمن أعلاما مغرب أوسطيين قد مارسوا وبتصفحنا . يه هناكهالفق

( م1661-1391/ه 165 - 993)بن عبد الله القلشاني  إذ الحديث عن الفقيه عمر بن محمدالتدريس، 

والبحث عن مشايخ أبي القاسم بن  .2ومحمد بن مرزوق  مهدي عيس ى الغيريني يلنا دور أب ومشايخه يبرز

يفرز عددا من مشايخ  ،صاحب جامع مسائل الأحكام( م 1631/ه  161ت )أحمد البلوي المعروف بالبرزلي 

عبد الله شمس الدين  و أب كانومن هؤلاء  ،ر بنهجمهم وطرق إفتائهموتأث ،أخذ عنهم المغرب الأوسط الذين

سنطيني حمد بن مسعود البلسني القأالعباس  و وأب ،م1317/هـ911حمد بن مرزوق الخطيب تأمحمد بن 

، وهو من أكابر فقهاء بجاية ،)م1357/هـ967ت ( حمد بن إدريس البجائيأ العباس و المعروف بابن الحاجة، وأب

خذ عن هؤلاء علوم أ، وقد )م1391/ه917ت (ن محمد العدناني البرشكي حمد بن سليمان بأالعباس  و وأب

يدنا فوت. 3العلمية تهشخصي ساهمت في بروز وغيرها من العلوم التي  ،الفقه وفروعه القرآن والحديث وأصول 

المصادر بمجموعة من هؤلاء الطلبة الذين رحلوا إلى تونس فاستفادوا من علوم شيوخها ورجعوا بإجازات 

والقيام على  ،ستقرارالا مكنتهم من تقمص صفة العالم، ومنهم من عاد إلى تونس لأجل توثيق سنده أو 

 .والجدول التالي يبيّن نماذج من هؤلاء .من تدريس وتأليف وخطابة وغيرها ،العملية التربوية

 المصدر الشيوخ والأثر بتونس العالم الفقيه

أبو العباس الغبريني الزواوي ت 

  م1375/ه976

  976دخل تونس من بجاية عام 

اخذ عن القاض ي أبي العباس بن 

زيتون الفقيه الغمار وعن ابن 

 التونس ي

برنامج   69توشح،ص : القرافي

ص : مشيحتة ؛ عنوان الدراية

379  

أبو عبد الله الشريف تلمساني 

 (م1397-1317/ه991 -917)

اخذ عن العالم ابن عبد السلام 

واخذ عنه ابن عبد السلام كتاب 

 ارسطو لابن رشد 

  136ابن مريم البستان ، ص 

اخذ بتونس عن ابني الامام  لمقري أبو عبد الله محمد احمد ا

 البرشكيان 

 17،  7، ص 5ج : ازهار الرياض

؛ 11ص  5ج : أزهار الرياضاخذ عن ابن جماعة وابن العطار ابنا الإمام البرشكيان أبو زيد عبد 

                                                           
 .وما بعدها لعدة صفحات 411،ص 1نفح الطليب، ج ( : احمد بن محمد)المقري    1
 354، ص  5العمر، مج: عبد الوهاب ح ح  2
 وما بعدها 2، ص 5راجع  فتاوي البرزلي، تح محمد الحبيب الهيلة، ج  3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

616 
 

  111كفاية ، ص : التنبكتي واليفرني الرحمان وأبو موس ى عيس ى 

أبو العباس احمد بن سعيد 

 النقاوس ي

عن ناصر الدين المشدالي اخذ 

 وابن راشد القفص ي

  66كفاية، ص :التنبكي 

عباس احمد بن عيس ى أبو ال

 م1316/هـ611الغماري ت 

بن عبد السلام التونس ي ا اخذ عن

 ثم تولي قضاء بجاية 

  111عنوان، ص : الغبريني 

 911بد الله محمد بن مرزوق أبو ع

 م1317-1311/هـ911 –

الزبيدي، وأبا لقي  ابا عبد الله 

اسحاق بن عبد الرفيع وجماعة 

 تم ذكرها في رواياته وبرنامجه

ابن مرزوق ، المناقب المرزوقية، 

  373، 371ص ص 

إبراهيم بن يخلف بن عبد السلام 

 المطماطي التنس ي

عرف بورعه وفقه وزهده رحل 

 جده إلى تونس وسكنها

؛ 193ص : ابن مرزوق، المناقب

  11البستان ص : ابن مريم

إبراهيم بن فايد بن موس ى 

 -976الزواوي القسنطيني 

 م1653-1376/ه159

اخذ عن أبي عبد الله الأبي، وأبي 

 عبد الله القلشاني ويعقوب الزعبي

 1،ج   1الضوء مج : السخاوي 

  15؛ القرافي توشيح ص  116،ص 

أبو القاسم بن محمد بن محمد 

 بن احمد القسنطيني الوشتاتي 

وتولى  يالغبريناخذ عن موس ى 

 قضاء الجماعة بتونس 

؛السراج  11ص  1نيل ،ج: التنبكي

  617ص  1الحلل ج:

سليمان بن الحسين البوزيدي  

الشريف النسب التلمساني ت 

 م1661/ه 165

تأثر بابن عبد السلام، وناقش 

علماء تونس منهم أبا عبد الله 

 عقاب

  136التنبكي ، كفاية، ص 

بن بكر أبو عبد الله محمد بن ا

 م1667/ه153الونشريس ي  ت 

عالم جزائري بتونس تولى إمامه 

 جامع الزيتونة ولا يعرف  

ص  1السراج الحلل القدسية ج

679  

عبد الرحمن بن محمد بن 

 مخلوف الثعالبي 

هـ وأخذ عن 117دخل تونس سنة 

عيس ى الغبريني، والأبي، والبزرلي 

 والزعبي 

ص  6جواهر الحسان، ج : الثعالبي

 . 177؛التنبكي كفاية ج ص  157

 

تمثل هذه النماذج من علماء وطلبة أذكياء نخبة بلاد المغرب الأوسط التي احتكت بعلماء ومدارس  

بما جلب من علوم  فأفاد ،ير قليل عاد إلى موطنهوعدد منهم غ ،تونس، ومنهم من استقر هناك إلى وفاته

 .وسط من خلال حواضرهالأ لمغرب ابدفعت إلى تقوية المدرسة المالكية  ،ومناهج



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

617 
 

نجد  -حينما احتك بهم نخبته  -ومن العلماء الفقهاء الذين أثروا على حركة الفقيه بالمغرب الأوسط        

الذي أحدث حركية  1( م1171-1116/ه671 – 611)القاسم بن أبي بكري مسافر )العالم الفقيه ابن زيتون 

هـ وهناك 656هـ ثم  661في المذهب المالكي بالمدرسة القيراونية، حيث سافر مرتين إلى المشرق سنة  جديدة

ومن هؤلاء العلماء الزكي المنذري، والشرف المرس ي وعز  من قبلهم،ت إجازته وتمّ  ،كان لقاؤه بعلماء المشرق 

ه في  ،(م1373/ه971ت)و ابن دقيق العيد ( ـم1161/ه667)الدين بن عبد السلام 
ّ
وناصر الدين المشدالي، وأن

ل من وهو أوّ . 3، وبمدرسة الصاحب بن شاكر2في المدرسة  الفاضلية ءرحلته الثانية مكث يدرس على هؤلا

الرحلة الأولى عن سراج الدين  خذ فيأقرأها بتونس، و أصولية و فخر الدين بن الخطيب الأ  أظهر تآليف

 .4اه التحصيلالخطيب وقد سمّ رموي صاحب مختصر المحصول لفخر الدين الأ 

بن عبد السلام وأتباع  حينما التزم العز ،فه في الأصول تمكن ابن زيتون بفضل الرحلة من تجديد معار 

 ،زيتون الفقه المالكي فأنعش ابن ،متأثرا بمذهب الإمام الشافعي ،فخر الدين الرازي، ودخل برؤيا جديدة

ونهض  ،زاول دراسته بمصر الذي( م1165/هـ666ت )وري لم المغربي شعيب الهسكالعمل العاوقام بنفس 

ويشير ابن خلدون إلى نفس التحول الذي حدث زمن ابن زيتون في افريقية . 5فريقيةإبالفقه حينما عاد إلى 

الدين والمتمثلة في ناصر  ،يقوم على نفس الشأن ،حيث كانت شخصية عالمه أخرى في المغرب الأوسط

ز بن عبد السلام وابن دقيق العيد، وعاد إلى بلاده وأدخل معه كتاب ابن عهج عن الخذ المنأحينما  ،المشذالي

 .6مثلما أشار ابن خلدون  الحاجب هذا الذي لخص طرق المذهب في كل باب فجاء كالبرنامج للمذهب

وهكذا مثل كل من ابن زيتون وناصر الدين المشذالي وشعيب الهسكوري تحولا في مسار الفقه المالكي 

مصر والحجاز بوقد كان تأثر هؤلاء بمشايخ المذهب الشافعي مذة بلاد المغرب بكل تقسيماته، وأثروا في تلا 

قدر ما استفاد هؤلاء الأعلام بفضل احتكاكهم مع بو  والعراق واضحا، وهو تأثير سيبقى مداه إلى حين طويل،

قية فريإكانت واضحة وأعمالهم الجليلة ب دنّ بصماتهم العلمية قإة الإفريقية القيروانية وعلمائها، فالمدرس

 
ُ
من  ،وتسليط الضوء على ما تركوه من أثار ،الحاجة إلى الكشف عن جواهر مخطوطاتهم ذكر، و بقيت ت

                                                           
 .م به ابن فرحون في الديباجوهو تاريخ لا يتفق مع ما تقد( هـ 341 – 11)وقد حدّد التنبكتي ولادته وفاته فيما بين   1

ـ ووقفها على المالكية ه 121، مدرسة بالقاهرة بناها الفاضل عبد الرحمن بن علي البيساني بجوار داره سنة المدرسة الفاضلية  2

، 4الخط والآثار، جالمواعظ والاعتبار بذكر ( : تقي الدين)انظر المقريزي .، أوقف بها جملة من الكتب وهي من اكبر مدارس القاهرةوالشافعية

 , 333، ص 5222القاهرة، 
مدرسة بالقاهرة في سويقة الصاحب أنشاها الصاحب صفي الدين عبد الله بن علي بن شاكر وجعلها وقفا على المالكية بها خزانة كتب   3

  312، ص 4ط ج الخط: هـ وصار يصلى فيها الجمعة انظر المقريزي 312جددها القاض ي علم الدين المعروف بابن الزبير سنة 
  344، ص 4تراجم المؤلفين التونسيين ج: ؛ محفوظ محمد 12ن ص 4التبنكي نيل ، ج 514المصدر السابق ص : ابن فرحون   4

  5 414، ص 5222، 5تاريخ افريقية في العهد الحفص ى، تر حمادي الساحلي، دار الغرب الاسلامي، بيروت، ط ( : روبار)برنشفيك  

.344،344المقدمة، صص : ابن خلدون   6  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

618 
 

ة ومن ذلك ما دلتنا عليه إحدى الدراسات حينما اكتشفت وثيق. فيد في توضيح الصورةتقد العيّنات التي 

وضعها حينما كان بتونس سنة  ،سوالمختصة بالتحبي( م1637-1365/هـ161-966)لابن مرزوق التلمساني 

على  لوثائق التحبيس، كما تدلّ  ةصياغلثاره و طريقة من طرق اآر من على أث وهي وثيقة تدلّ ، م1615/هـ111

المغرب بعاد إلى أوطانهم رغم أنّ عددا من الفقهاء و . 1الرابطة الثقافية بين المغربيين الأدنى والأوسط

دفع ببعض أعلام تونس دث عن باعهم العلمي، و فإنّ القيمة العلمية لديهم بتونس بقيت هناك تتح ،الأوسط

إلى فكانوا يرسلون بمسائلهم  ا،ولم يجدوا لها مخرجإشكالات عليهم كانت تطرح حينما  همستئناس بإلى الا 

 .   2فقهاء المغرب الأوسط  ليجدوا الجواب الشافي

جب طرح تساؤل حول رحلة علماء المغرب الأوسط إلى مصر، هل كانت و : مصر نحو  الرحلة  العلمية -1

باعتبار مصر معبرا ضروريا للمغاربة نحو الحجاز  ها كانت تحصيل حاصلأم أنّ  ،ذاتها تلك الرحلة غاية في حدّ 

الأولى على غرب في القرون ؟ و إذا كانت مصر تمثل المدرسة المالكية التي استقى منها علماء الموالعراق والشام

بالرحلة  م11/هـ5، فهل اكتفى علماء المغرب فيما بعد ق(سحنون )عهد أسد بن فرات وعبد السلام بن سعيد 

 ؟ر فحسبإلى مصر أم اعتبروها منطقة عبو 

العلمي ببلاد ساهمت في تشكيل الملمح الفقهي و  مهما يكن الأمر فانّ مصر بمدرستها الفقهية المميزة قد

فبالعودة إلى تراجم الشيوخ المغاربة الذين خرجوا من تونس أو من   .3سط خصوصاالمغرب عموما و الأو 

نا نلحظ تأثرهم بفقهاء مصر ،غرب الأوسط نحو الشرق عبورا أو استقرارا بمصرالم
ّ
برز الفقهاء أ، و لعل 4فإن

مرو ع و الملقب بجمال الدين و المكنى أب التأثر بهم، فقيهان كبيران الأول عثمان بن عمر بن أبي بكر  الذين تمّ 

، الذي صنف مختصر م1167/هـ666نة و المتوفي سم، 1195/ه597الشهير بابن الحاجب المصري المولود عام 

قد تأثر بشيوخ مهات في فروع الفقه المالكي، و و جامع الأ  ،السؤال و الأمل في علمي الأصول و الجدل ىمنته

و قد كان ابن الحاجب  ،5ن الأمهاتعلى كتابه الجامع بي يه ابن دقيق العيدالفقو أثنى  ،مالكية و شافعية

                                                           
، تونس ص 5221،جانفي 3،س 52، 53، المجلة التاريخية المغربية،ع وثيقة تونسية لابن مرزوق التلمساني(:  و القاسمبأ)سعد الله    1

541،541 . 
انظر نص رسالة الفقيه الإفريقي يحيى بن موس ى المهدوي إلى الشريف التلمساني وجواب هذا الأخير فيما يخص المنطق والفلسفة والكلام   2

 . 453مفتاح الوصول تح فركوس، ص  (: التلسماني)الشريف : انظر . التلمسانية وتأثيرها الخارجيمما يظهر قوة وقيمة المدرسة 
 العلاقة العلمية كانت . و ما بعدها 452علاقات الفاطميين بمصر بدول المغرب، ص (: حسن احمد)ي راجع دراسة خضير   3

ّ
لتلحظ بأن

 .عريقة وطيدة حتى زمن الاختلاف المذهبي 
وقف كتب في هذا الشأن الدكتور الحاج العيفة رسالة دكتوراه تحت ناقش فيها الوافدون على مصر والشام من المغاربة والأندلسيين و   4

اسهامات المغاربة (: الحاج) انظر العيفة. على جملة من تلك التاثيرات التي عادت على فقهاء أهل المغرب بالنفع والمزيد من النبوغ

 .4151ه، إشراف عبدالحميد حاجيات، جامعة الجزائر، 2ق -ه1والأندلسيين في مصر وبلاد الشام من بداية القرن 
 . 422المصدر السابق، ص : ابن فرحون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

619 
 

محبا للشيخ عز الدين بن عبد السلام، حيث يشير  ابن عماد إلى العلاقة الوطيدة التي ربطت بين ابن 

 . 1الحاجب و العز بن عبد السلام

غرب عموما و الأوسط ثاني شخصية فقهية عالمة تركت بصماتها على الحركة الفقهية ببلاد المو 

وذكر  ،الذي جعله السبكي في طبقات الشافعية، ( م1373-1111/هـ971 -هـ 615) خصوصا ابن دقيق العيد 

ه تفقه على يد والده المالكي و 
ّ
إلى إلمامه بالحديث و أصول ر اشقد أشيخه الشافعي العز بن عبد السلام، و بأن

ه الدين
ّ
 الحافظ وجعله السيوطي من مجتهدي العصر  ،الفقه المالكيشرح مختصر ابن الحاجب في ، و أن

 تأثرً ا ن دقيق العيد قد تأثر ابكلا من ابن الحاجب و  مع الملاحظة أنّ . 2للحديث
ً
ز بن بالفقيه المجتهد الع ا بالغا

 وهو  ،3على الآمدي صاحب كتاب الأحكامبدوره الذي قرأ الأصول  ،(م1161/هـ667ت) عبد السلام الشافعي

إلى  الميّال ،ابن الخطيب فخر الدين من على العكسٍ  ،الذي يميل في بحثه إلى تحقيق المذاهب وتفريع المسائل

شرح كتاب المحصول للفخر الرازي واختصره كل من سراج الدين الأرموي في  الإكثار من الأدلة والاحتجاج، و 

ف منهما شهاب الدين القرافي مقدمات التحصيل، وتاج الدين الأرموي في كتاب الحاصل، وقد اقتط هكتاب

الكثير من  أيضا وقد شرحهما. "المنهاج"لبيضاوي من خلال كتابه ومثلما عمد ا" التنقيحات"وقواعد في كتابه 

المختصر "واختصره وسماه  ،"الأحكام"الناس، في حين عمد ابن الحاجب أبو عمرو إلى تلخيص كتاب الآمدي 

 .4مختصر أخر تداوله طلبه العلم في والذي اختصره بدوره" الكبير

مضافا إليهم فحلان من  ،ت أفكار العز بن عبد السلام مع ابن الحاجب وابن دقيق العيدحقد تلاقل

ز بن عبد السلام هو عالم عال وابن زيتون الإفريقي، وحيث أنّ وهما ناصر الدين المشذالي  ،علماء بلاد المغرب

قواعد "حينما وضع أسس معالمها الكبرى من خلال كتابه  ،مشهود له بكشف أسرار الشريعة ومقاصدها

الفوائد "ـ وقد عززه وجعل له رديفا كتابه الموسوم ب،" بالقواعد الكبرى "أو ما يعرف " الأحكام في مصالح الأنام

، فإنّ تأثير المدرسة الشافعية الأصولية والمقاصدية قد ظهر منذ  5"القواعد الصغرى "  في اختصار المقاصد

                                                           
 . 5224، 5شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق محمود الأرناؤوط ، دراسة كثير، بيروت، ط ( : الحنبلي)ابن عماد   1

جلال )، السيوطي 432 -413، ص 2طبقات الشافعية، تحقيق محمود محمد الطناحي، دار إحياء الكتب العربية، د ط ج : السبكي   2

 . 151، ص 5224،  5طبقات الحفاظ، دار الكتب العربية، بيروت، ط (: الدين
بن الخطيب صاحب كتاب المحصول، وسيف الدين  ذكر ابن خلدون بأن علم الأصول انتهى إلى فحلين من فحول الفقهاء هما فخر الدين  3

الآمدي صاحب كتاب الاحكام الذين اختلفت طريقتهم في فن أصول الفقه والجدل وكلاهما يعتبر تأليفهما تلخيصا لأربعة كتب هي كتاب 

لأبي الحسين " المعتمد "حه لعبد الجبار وشر ( العمد)لإمام الحرمين، وكتاب المستصفى للغزالي وهما أشعريان وكتاب العهد " البرهان"

    343المقدمة ،ص : ابن خلدون .   البصري وهما من المعتزلة 
  342نفسه، ص : ابن خلدون   4
. الشريعة اشتملت على أصول وفروع، وأصولها قسمان، احدهما المسمى بأصول الفقه، وثانيهما المسمى قواعد فقهية تفيد ضبط الفقه  5

، 1، 1، ص 5، ج 4111 5نزيه كمال حماد، دار القلم دمشق، ط: تح" قواعد الأحكام في الإصلاح الأنام"د الكبرى انظر ذلك في كتابيه  القواع

  12،ص 5221تحق خالد الطباع، دار الفكر،دمشق، ط " فوائد في اختصار المقاصد"القواعد الصغرى 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

620 
 

فريقية ومصر، إعلماء المغرب الأوسط بغيرهم في ك من خلال احتكا ،استمر في التأثيرو ، هـ9نتصف القرن م

خلال ما  بهذا التوجه من( في بجاية وتلمسان) وسطالأ خير إلى أن تتأثر مدرسة المغرب وهو الذي سيفض ي في الأ 

ض ي في الأخير أيضا إلى التأثير في المدرسة فأ الذي ،، أو الشرفاء التلمسانيون بتلمسانقدمه المشذاليون ببجاية

عبد  يأبمام الإ إسحاق الشاطبي صاحب المقاصد على يد علماء تلمسان أمثال  و تلمذ أبتحينما  ،الأندلسية

ائتي قاعدة فقهية صاحب الألف وموهو  ، الذي أجمع الناس على إمامته،(م1351/هـ957ت)الله المقري الجد

حيث أخذ  ،وأبو علي منصور بن علي بن عبد الله الزواوي  ،عبد الله محمد بن احمد الشريف التلمساني و وأب

خذ أوكان أبو علي منصور قد  ،"منتهى السول والأمل في علمي الأصول والجدل "عنه مختصر ابن الحاجب 

الخطيب ن مرزوق بعن علماء تلمسان وبجاية، كما تتلمذ الشاطبي على أبي عبد الله محمد بن أحمد 

 .  1( م1317/هـ911ت )التلمساني 

هي ميزة جعلتها و كانت مصر مدرسة فقيه اجتمعت فيها مذاهب الفقه المالكي والحنفي والشافعي،  

 
ّ
رحال طلبة العلم المغاربة عموما والأوسطين خصوصا، حيث أفادتنا المصادر بعدد غير قليل من هؤلاء  محط

أن تلقوا أصول الدين بعد وذلك  ،بالمغرب الأوسطديارهم عادوا إلى ثمّ  ،الطلبة الذين رحلوا إلى مصر

أو عاد بعد رجوعه إلى بلاد  ،، وربما بقي بعضهم هناكرومناهج الاستدلال من ذلك التنوع المتوافر بمص

ا أو شاركوا السلطان هيدرسون في جوامعها ومدارسها، ويقضون في شؤون مجتمع ،المغرب فاستقروا بمصر

 .أو السفارات أمثال ابن خلدون  ،خلال توظيفهم في الدواوينمن 

ولا تعود العلاقة الثقافية بين مصر والمغرب الأوسط إلى عهد متأخر، بل تحدثنا المصادر عن عدد من 

بن خالد سهمي وأخيه  ىالعرب تميم إلى أبي حاتم يحي أشار أبو  حيثبمصر منذ زمن بعيد، الذين درسوا 

وفده أفريقية إحينما عاد أبو حاتم إلى علمائها، و  وقرأ بها على يد ،بأنّهما دخلا مصر ،العباس بن خالد

 .2يتولى القضاء بهال ،بسكرة وما حولها "بلاد الزاب"المالكي إلى " بن عبد السلامسعيد "سحنون 

تشير حيث  ،العودة هائبنالأ  كتبولم ي ،وهناك من الأسر من رحلت من المغرب الأوسط إلى مصر

عبدالله بن إبراهيم بن عيس ى المتيجي الشهير بالحديث والفقه المعتبر من علماء متيجة وإبنه الدراسات إلى 

ومحدثا  ،عالما فقيهاأيضا كان  هذا الأخير الذي  ،(م1151/هـ657ت )" ضياء الدين"الشهير بـ  يجيالمت محمد

                                                           
لشاطبي يلحظ ذلك التأثير الكبير بعلماء المغرب الأوسط من والمطلع على كتاب الإفادات الإنشادات ل 43، 44صص  5التنبكي، نيل ح    1

وما بعدها انظر استشهاداته في صفحات  44الإفادات الانشادات ص : الشاطبي. خلال الاستشهادات الجمة انظر التي يعتمدها الشاطي

، الخ ، محمد بن أحمد بن احمد 44،12،24،21،23،511،511،،44: الإفادات والإنشادات بالنسبة محمد بن مرزوق التلمساني صفحات

الإفادات الإنشادات ، تحقيق أبو الأجفان، مؤسسة (:أبو إسحاق)الخ ، الشاطبي  22، 21، 21، 24، 12، 11، 14المقري الجد صفحات 

 . 5224، 5الرسالة، بيروت،ط
  541طبقات العلماء، تح ابن شنب، ص : ابو العرب   2



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

621 
 

في . 1سكندرية بعد أن هاجر أبوه إليها واستقر بها، وقد كانت ولادته بالإ د أصوله إلى منطقة متيجةثبتا، تعو 

 و ه لأمه المسمى أبعن جدّ  ( م1317/ه911ت)خطيب صاحب المناقب والمسند حين يتكلم ابن مرزوق ال

شهد وقد  ، 2درس بالمدرسة الصالحيةو  ،إسحاق إبراهيم بن خلف بن عبد السلام، الذي شاع ذكره بمصر

ه لم يأت من بمعاصروه له 
ّ
هذا الفقيه ا رغب الملك الصالح في أن يتولى ممّ  ،الخطيب المغرب أورع من جدّ أن

، وهو ما 3ر رغم تدخل قاض ي القضاة آنذاك ابن دقيق العيدذيعتدوما ولكنه كان  ،أحد فروع المدرسة رئاسة

 .القضاءيظهر قيمة علماء المغرب الأوسط بالديار المصرية، وتمكن هؤلاء من العلوم وفنون الدرس وخبايا 

بد السلام بن دقيق العيد نجد إبراهيم بن يخلف بن عاوممن رحل إلى مصر ولقي كبير فقهائها حينئذ 

ويأخذ عن علمائها علوم المنطق  ،بعد أن قرأ هذا الأخير بتونس نجده يدخل مصرفالمطماطي التنس ي، 

الآبلي محمد  كما عدّ  .4لمسانثم عاد ابن خلف ابراهيم الى ت ،والجدل ، وكذلك لقي أخوه ابن دقيق العيد

بالفنون العقلية من أبرز من دخل من  المهتمّ ، و (م1113/ه611 المولود عام) إبراهيم العبدري التلمسانيبن 

الأصلين والمنطق  أي الإمام وأبي الحسن التنس ي، وقر بنالى مصر، فبعد أن أخذ بتلمسان عن علماء المغرب إ

قيق العيد وابن الرفعة دنجده يرتحل إلى مصر ليقابل ابن  ،البناءبتلمسان وفاس خصوصا على يد ابن 

 
ّ
  أنّ  وغيرهما من فرسان المعقول، إلا

ّ
  ،ن منهالمرض تمك

ّ
يز أشخاص العلماء هناك تمي فلم يعقل ولم يستمع إلا

  لاختلاطه، ولم يفق
ّ

 ،طلبةقراء الاختاره أبو عنان لإثم  .قد حج ودخل كربلاءو  ، بعد العودة إلى تلمسانإلا

 . 5ـم1356/ه959بفاس سنة  اتهوفكانت و  ،قرأهم أصول ابن الحاجبأف

ت )بن موس ى الرهوني  ىومن علماء المغرب الأوسط الذين ساهموا في الحركة العلمية بمصر نجد يحي

وقد تتلمذ على يد الإمامين أحمد بن إدريس  ،الذي بلغ درجة الإمامة في أصول الفقه ،(م1396/هـ995

اتخذها موطنا، وساهم في ف، وبعدها رحل إلى القاهرة (م1356/هـ959ت )البجائي و الآبلي محمد بن إبراهيم 

والحظوة عند الخاصة  ةاسيه وفقهه حاز الر مولعل. 6منها المدرسة المنصورية ،التدريس بمدارسها العديدة

                                                           
، 5221، 4معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر المعاصر، مؤسسة نويهض الثقافية، بيروت، لبنان، ط: راجع نويهض عادل  1

  531العلماء الجزائريون، ص : ؛ هلال عمر421ص 
.. هـ135المذاهب الأربعة سنة  ورتب فيها الدروس على 142وهي من أجل مدارس القاهرة بدأ بناها، الملك الصالح نجم الدين أيوب سنة   2

  311، ص 4الحفظ ج: المقريزي . وأوقفت عليها أوقات بقيت فيها بعد بنائها إلى زمن المقريزي 
 .432المناقب المرزوقية ، ص : ابن مرزوق    3
  23، 24كفاية ، صص : التبنكي  4
  452؛ التنبكي، كفاية ص  42، 42الرحلة ، صص : ابن خلدون   5

مدرسة بالقاهرة أنشاها والقبة والمارستان الملك المنصور قلاوون الألفي الصالحي ورتب بها دروسا على طرائق الفقهاء :لمنصوريةالمدرسة ا 6 

 . 321، ص 4الخطط، ج : الأربعة وكان بها درس للطلب وأخر للحديث وأخر للتفسير انظر المقريزي 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

622 
 

له تقييد يُذكر كما  ته العلمية انفراده بتحقيق مختصر ابن الحاجب الأصلي وشرحه،ا زاد في قيموالعامة، وم

 . 1إلمامه بالمنطق والكلاممع المذهب المالكي،  حالمذاهب الأربعة ويرجعرّج فيه على حيث ي ،على التهذيب

بد وأجلّ من احتضنت حواضر مصر من علماء المغرب الأوسط الشيخ الجليل والفقيه الخطيب أبو ع

الذي خرج من بجاية نحو المشرق  ،(ـم1317/ه911ت)الله محمد بن أحمد بن محمد الخطيب ابن مرزوق 

عمل فإنّ السلطان  القاهرة، وباعتباره محدثا راوية فدخل الإسكندرية ثم ارتحل إلى م،1367/هـ997سنة 

 فبه يقر على ت
ّ
وأغدق عليه الأعطيات، و قام أحسن قيام على القضاء المالكي، وكان  ،ه الوظائف العلميةولا

، و استمر في عطائه العلمي والاجتماعي 2ومنها المدرسة الصرغتمشية ،ةلازما للتدريس في المدارس القاهر م

 ،ي، فدفن بالقرافة بالقاهرة بين قبرين لطودين عظمين في الفقه المالك3م1317/هـ911بمصر إلى أن توفي سنة 

ثم نزلوا مصر وأبرز حواضرها  ،وهناك علماء آخرون درسوا ببلاد المغرب الأوسط. 4وهما ابن القاسم وأشهب

والذي أخذ بتلمسان عن العلامة محمد  م1669/هـ151أمثال أحمد بن حاتم السطي المولود سنة ،5القاهرة

 ،لقاهرة يبتغي المزيد من العلمثم سافر من تلمسان إلى ا ،بن أحمد بن قاسم العقباني ومحمد بن الجلاب

 . 6طلب الحديثبالأخص و 

كما تحدثنا المصادر عمن تخصص في تدريس فن من العلوم بالقاهرة المعزية من أعلام المغرب 

صحاب الإمام الذي كان من أ ،تذكر الأستاذ الندرومي أحمد بن أحمد بن عبد الرحمن التلمسانيف ،الأوسط

وهو كتاب جليل يندرج ضمن العلوم  ،اختصر عليه شرحه على جمل الخونجي ، وقدابن مرزوق الحفيد

 ،وتصدى له ونازع مقرئي مصر في ذلك ،العقلية والمنطق تحديدا، وعند استقراره بمصر اختص بالإقراء

نّ هناك من اختص إف ،اء والمنطققد اختص بالإقر  هذا الفقيهوإذا كان . 7م1619/هـ137وكانت وفاته بعد 

الجزائر حاضرة بتتلمذه فيها عن مشايخ المغرب الأوسط ببجاية و  وكان جامعا لعلوم شتى ،ء وظيفةالقضاب

حيث يحدثنا  ،شامية إلى مصرية ةوهو ينتقل من حاضر  ،ل على توظيفهاثم انتقل إلى المشرق فعم ،وتلمسان

 -666)ميري الزواري ابن فرحون عن الفقيه المتفنن عيس ى أبو الروح بن مسعود بن منصور المنكلاتي الح

                                                           
 .141الاكليل والتاج ،ص :القادري  543الوفيات، ص :، الونشريس ي 343الديباج ، ص : انظر ابن فرحون   1
المدرسة الصرغتمشية مدرسة خارج القاهرة بجوار جامع الامير أبي العباس احمد طولون بناها الأمير سيف الدين طرغتمش الناصري   2

 . 131، ص 4الخطط، ج:ه،ـ المقريزي 313هـ انتهى في ذلك سنة 311بداية سنة 
 هـ 324ابن فنفذ بسنة وفاته في انفرد الونشريس ي و   3
الف سنة : ؛ الونشريس ي 21سنة من الوفيات، ص  5111شرف الطالب ضمن : ، ابن قنفد13، 11ابن خلدون، التعريف والرحلة ، صص   4

 . 412البستان ص : ، ابن مريم542من الوفيات، ص 
 .311،325المرجع السابق، صص : إسهامات علماء زواوة في مصر والأندلس والحجاز عند خلفات مفتاح    5
  34كفاية، ص : التبنكي  6
 .  14كفاية، ص : ؛ التبنكي13المصدر السابق ص : ابن مريم 7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

623 
 

ثم عاد  ،وعاد إلى قابس فتولى قضاءها ،هاجر إلى الإسكندرية تفقه ببجاية ثمّ  الذي ،(م1363-1166/هـ963

يار لينتهي به الحال أخيرا بالدّ  ،كما اشتغل نحو سنتين في قضاء دمشق ،ثانية إلى الإسكندرية ودخل القاهرة

وتولى نيابة القضاء بها، وانتهت إليه رياسة الفتوى المالكية بمصر والشام  ،فدرّس الفقه المالكي ،المصرية

 .1عموما

العديد من الأعلام من بلاد المغرب  ،وتحضر في سياق الرحلة العلمية نحو بلاد المشرق ومصر تحديدا

المشارب، ية المصرية المتعددة خذ العلم عن أعلام المدرسة الفقهأكان لها شرف التتلمذ هناك و  ،وسطالأ 

ي يبرز نماذج لاتارسة للفتوى والقضاء، والجدول الساهم هؤلاء في الحركة الفقهية تأليفا وتدرسا وممأو 

 ه وفروع العلم الأخرى بحواضر مصروعينات من أعلام وطلبة المغرب الأوسط الذين اقتحموا ميدان الفق

الذي يعتبر همزة وصل بين  ،بهذا المجالوكان لهم تأثير مباشر في الشأن العلمي  ،"الإسكندريةوالقاهرة "

 .حواضر المغرب وبلاد الحجاز العراق والشام

 المصدر الملاحظة الفقه

محمـــــــــــــد بـــــــــــــن إبـــــــــــــراهيم بـــــــــــــن عبـــــــــــــد 

ت  التلمســــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــاني الــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــرحمن

 م1151/هـ656

  176كفاية ،ص : التبنكي كان عالما صالحا نزل الإسكندرية 

أبو العباس احمد بن عثمان 

 م1169/هـ666الملياني ت 

محصل متفق مجتهد له علم 

 بالأصلين 

 191عنوان، ص : الغبريني

فقيه بجائي برع في المنطق ،علبم  ابن يوسف عبد الوهاب 

 بأسرار الخونجي 

 139توشيح، ص : القرافي

محمد بن عثمان بن ظافر البجائي 

 هـ617كان حيا سنة 

دخل دمشق والقاهرة بعد الحج ، 

 وفي وقطن الإسكندرية إلى أن ت

، ص 1، ج6الضوء، مج: السخاوي 

166   

عبد الله بن يوسف الحسناوي 

 البجائي 

التقى السخاوي بالمدينة ثم 

 القاهرة واخذ عنه وأجازه

ص  5نفس المصدر، ج : السخاوي 

93  

سعيد بن علي بن عبد الكريم 

 م1661/هـ191الجزائري ت 

قدم القاهرة، و وصف بالسيد 

 الشريف الفاضل الكامل 

، ص 3، ج1الضوء، مج:السخاوي 

155  

                                                           
؛ أشار ابو يعلى الزواوي إلى عدد من أعلام زواوة في تاريخه منهم أبو 114الإكليل والتاج، ص : ؛القادري  424الديباج، ص :ابن فرحون   1

 .544-553،صص5،4111تاريخ الزواوة، تعليق سهيل الخالدي، منشورات وزارة الثقافة، الجزائر،ط(: و يعلىأب)الروح، راجع الزواوي 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

624 
 

سالم بن عبد الله بن سعادة 

  م1619/هـ117القسنطيني ت 

نزل الإسكندرية وصاحب عددا 

 من الأشياخ 

، ص 3نفس المصدر، ج: السخاوي 

161 

حمزة بن محمد بن حسن البجائي 

 م1679/هـ771ت 

تضلح بالأصلين والعربية والمنطق 

 حج واستقر بالقاهرة 

  65توشيح ،ص : القرافي

داود بن سليمان بن حسن البني 

 م1657/هـ163التلمساني ت 

تصدى للتدريس والإفتاء، درّس 

بمدارس المنكرتمرية والبدرية، 

 والبرقوقية 

  135البستان، ص : ابن مريم

سرور بن عبد الله كان حيا في سنة 

  م1661/هـ166

سيخ إمام عالم قرش ي قطن 

 الإسكندرية 

  669، ص 1الحلل ،ج: السراج

ناصر الدين بن احمد يوسف بن 

 هـ113 – 911مزني السكري 

حج ودخل القاهرة واستقر بها 

 ولقي ابن خلدون 

هلال عمار العلماء الجزائريون  

  117ص 

 

 :الرحلة إلى الحجاز -4

وفريضة الحج،  ،قدسية المكانل ،كانت الرحلة إلى الحجاز تستقطب العدد الكبير من الخاصة والعامة

، وقد سميت تلك الرحلات وأنّ مكة والمدينة كانتا ملتقي العلماء السنوي، لأجل ذلك كان الاهتمام بالرحلة 

بقصد الحج غالبا أو الاعتمار، فانّ علماء المغرب الأوسط  الرحلة هذهولئن  .1التي تمّ تدوينها بالرحلة الحجازية

عدّوها إلى تلقي العلوم وطلب الإجازة، كما قاموا بإسناد ما  ،توطلبته لم يكتفوا بمناسك الحج والزيارا
م
وإنمّا ت

 .2وطرق درسهم ،مصنفاتهمبفكان التعريف بهم و  ،تلقوه في المراحل الأولى إلى مشايخهم المغاربة

وجب التغلب عليها والصبر في سبيل  ،ومعلوم أنّ الذهاب إلى الحج كانت تعترضه مشاق وأعباء      

مناخ فإنّ مخاطر الطريق من لصوصية وقساوة  ،راد، فبغض النظر عن مشقة ترك الأهل والولدانتحقيق الم

الراحلين إلى ة فانّ التأثير الإيجابي على همّ  ،تأثير سلبيلهذه المعوقات بقدر ما كان  كانت تشكل عائقا كبيرا، و 

لأجل الوصول إلى نهاية المطاف وغاية الجهد وا الوسع وبذلهؤلاء استفراغ  حيث، ة أيضاكبير  تالمشرق كان

                                                           

كان هذا العامل سببا في تأصيل فن الرحلات عند العلماء المغرب الإسلامي، فاهتموا بتدوينها وفرعوها إلى رحلات ذات اختصاصات،      1 

  21تاج المفرق، مقدمة الحسن السايح، ص : ، أنظر البلوي  من حيث أسلوب العرض وأهداف الرحلة
  52على خطى المسلمين، ص : سعد الله  2



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

625 
 

 من مشيخة العلمما أمكن كبير العدد اللقاء والمدينة وباقي حواضر المشرق، ثمّ مكة  المرام، حيث 

 .  هموالإكثار من إجازاتوالأخذ  عنهم ،هناك

فابن  ،فضلا عن بلاد الحجاز ومصر ،كان الذهاب إلى الحج يعني الطواف بحواضر العراق و الشامو     

م  1316/ه916رحل رحلتين عامي  -المكني بشمس الدين ببلاد المشرق  - (هـ911ت)مرزوق الخطيب 

، 1وعن علاقته مع السلاطين هناك ،وتلقيه العلوم عنهم ،وتحدث عن لقائه لمشايخ المشرق  م،1311/هـ911و

 ،نفات التي تناولهاوإجازاته والمص ة الخطيب،حمد المقري ورقات محكمة في مشيخبن م ر أحمدوقد حرّ 

عجالة المستوفى "وذلك بالاعتماد على ما وجده المقري في كتاب ابن مرزوق الخاص بمشيخته والمرسوم بـ 

ولم يستثن من  .2"المستجاز في ذكر من سمع من المشايخ دون من أجاز من أئمة المغرب والشام والحجاز

الشيخة فاطمة بنت محمد بن  نومنه ،عن نساء مكةأشار الى تلقيه  نماوذكر منهم النساء حي ،مشايخه أحدا

محمد بن أبي بكر بن أيوب، والشيخة فاطمة بنت محمد بن محمد بن أبو بكر بن محمد بن أبو بكر بن 

 .3محمد بن إبراهيم الطبري الملكية

لة كانت تتويجا لمرح ،مع الملاحظة أنّ رحلة علماء المغرب الأوسط إلى المشرق لأجل طلب العلم والحج

ن عالعلم  الطالب خذأحتى إذا  ،تتم في الموطن محل الإقامة مدة من الزمن ،ه من التعلم والتلقييأساس

يرحل لطلب الإجازة واجب عليه أن من ال لإشباع رغبته العلمية، بات كتفي بذلكيولم  ،شايخ وقته وموطنهم

نّ الرحلة تقع موقع الإنكار لأ  ،قبل أن يستوفي جل شيوخ بلده ولا يجوز أن يرحل لطلب العلم. والسند العالي

لم يرحل إلى طلب العلم خارج  (م1653/هــ159ت)في حقه، فإبراهيم بن فايد بن موس ى بن عمر الزواوي 

ما  ،مشايخهمهناك ولقي  ،4ثم حج مرارا وجاور  ،المغرب حتى سمع بجرجرة ثم بجاية ثم قسنطينة ثم تونس

 . ع العلوم العقلية منها والنقليةبجمي يلمّ  جعله

جل القراءة معلوم أنّ طبيعة المجاورة تعني المكوث بالقرب من الأماكن المقدسة لمدة طويلة لأ و  

صنف العلماء أو الطلبة النجباء هم  فإنّ  ،"المجاورة"الإقراء، وحيث لا يمكن لأحد أن ينال هذه المرتبة أو

را ما كان نيلها يقتض ي التدريس، وهو ما نلحظه بالنسبة لحمزة بن محمد وكثي ،الذين كانوا ينالون هذه الميزة

 مثلما أخذ عن ولده أبي عبدالله، بي القاسم المشذاليالذي أخذ العلم عن أ (ه771 – 177)بن حسن البجائي 

 ، فلمّ (ه151عام ) ثم دخل تونس
ّ
سنة )م الأصلين والعربية والمنطق والبيان رحل إلى القاهرة ا تعل

                                                           
 . 415المناقب،  ص :ابن مرزوق  1

 .وما بعدها 424ص  1نفخ الطيب، ج(: احمد بن محمد)المقري    2
 .424، ص  1ج نفح ،: المقري   3
 . 41 توشح ، ص: ؛ القرافي551، ص 5الضوء، ج:السخاوي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

626 
 

وكان بعض أعلام المغرب . 1(م1679/هـ771سنة )وكانت وفاته  ،جاور وأقرأ بهافحج ، ثمّ (م1655/ه157

عبد إلى الاستقرار بمكة إلى وفاته، أمثال عبد القوي بن محمد بن  فوسط ممن حج وجاور ينتهي به المطاالأ 

بنه أحمد بن عبد ي المجاورة إفثم خلفه  ،س بهاالذي جاور مكة ودرّ  ،حمد بن محمد البجائي المكيأالقوي 

 .2(ـم1659/ه161ت )القوي 

 ة التلاقح الفكري والروحي، فتمّ وقد مثلت لقاءات الحج بين علماء المغرب الأوسط وعلماء المشرق قمّ 

  ،لامست خصوصيات العلماء وطيدةتطورت إلى تكوين علاقات و  ،تداول المصنفات فيها والأفكار
ّ
نا فقد دل

عن لقاءات المغيلي محمد بن عبد الكريم مع العلامة جلال الدين  "وذكر بعض رجالهمخطوط في التصوف "

، وأخذ كل واحد عن ، حيث أقرّ هذا الأخير للمغيلي بالفضل في العلم والولاية(م1576/ه711ت)السيوطي 

 الآخر الأوراد
ّ
  ،عبيد الرحمن ، وكان المغيلي لا يقول للسيوطي إلا

ّ
ه الطالب عبد لقين صار يسميف التفلما أل

  ،نالرحم
ّ
نحو مكة ات مشتركة ر وكانت لهما زيا ،تبحر سيدي عبد الرحمن في العلوم: ف الإتقان قال فلما أل

 : شعار نسبت للمغيلي منها ما قالهأتمّ  توثيقها ب ،والمدينة

م     
 المختار  في الحــــر 

 
ضرة شراك ياقلب  هذا سيـــــــــــــــــد  الأمــــــــم                 وهذه ح   ب 

ة الخضــراء كالعــــــــ   ب 
 
               وهذه الق

 
ـــــــــــــــرة اه 

 
اء  ظ ــــــــــــــــــر 

 
 الغ

 
ة

 
 ـــلم  وهــــــــــذه الروض

ب     ب  وغ  ط 
 
ها        ف

 
ل  تحم 

 
م         عن هموم  كنت

ر 
 
ر جوه من ك

 
ل  كل ما ت

 
ن
 
ل  ت    3وس 

ت شكلت آلا قد آلت إلى ثلاثة م ،المغرب الأوسط بقصد الحجبالنجباء  ةبطلالو  ءعلماالحلة من قبل والرّ 

 إذ أنّ  ،حيث وافته المنية وهو في هذا المنحي ،ولم يعد إلى أوطانه ،حال إلى الحجالرّ  منتهى الرحلة، ففريق شدّ 

م عبد الحق بن سليمان الكومي ومنه ،أو عند وصوله ،عددا ليس بالقليل ممن قبض سواء في طريقه إلى مكة

 /ه591حج سنة  قام إلىمن أقران أبي بكر بن العربي،  هو المعدودو ، تولى قضاءهاالتي  ،من أهل تلمسان

ونفس المصير كان بالنسبة لأبي العباس بن . 4عيتوفى هناك ودفن بالبقف ،وطوافاأجهد نفسه صوما و   م1195

حج سنة  ، حيث نحدر من البيت المرزوقيي م، الذي1113/ه611المولود سنة مرزوق أبي عبدالله بن 

ا الفقيه سليمان بن صالح بن علي العجيس ي البجائي ت أمّ  .5قبل أن يعود إلى بلده م، و توفي1361/هـ961

                                                           
 . 144، ص 5الحلل السندسية، ج: السراج  1
  . 414، ص 5الضوء، ج: السخاوي   2
 .  411د ، ورقة  334مخطوط خ ع ، رقم : تأليف في التصوف وذكر رجاله  3

 543، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار القضاعي  4
غيّر، وعن التلمسانيين ابني الإمام وغيرهم، ابن خلدون      5 تتلمذ هذا الفقيه على فقهاء فاس ومنهم الفقيه المعروف أبو الحسن الص 

 .  514، ص  5بغية، ج (: يحيى)



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

627 
 

سالفا كان يأخذ  بقي هناك إلى وفاته، و قد و  ،بأحد أربطة مكة هلو نز  فإنّ السخاوي يشير إلى م1697/هـ116

كبر من أخيه أبي الفضل سنا وعقلا وفهما أ، هذا الأخير الذي عدّه السخاوي 1اليذن الفقيه محمد المشع

ولكنه  أيضا، قد قصد الحجهذا الفقيه كان  ،من متقدمي العلم ببجاية ، واعتبرهأخذ عن أبيه حيث وحفظا

  .2م1655/هـ157مات في تيه بني إسرائيل سنة 

ة أو عمل هناك وربما جاوره مدّ  ،شدّ الرّحال إلى الحج والتقى العلماء هناك قدا الفريق الثاني فأمّ 

وعلوم  فزود مجتمعه بما أخذ من تجارب ،ثم عاد إلى وطنه الأصلي محملا بالفقه والإجازة ،لبضع سنين

، م1311/هـ916تولى قضاء قسنطينة سنة  الذي عليو بأخلف الله بن حسن بن باديس أمثال حسن بن 

ي هناكثم عاد إلى موطنه  ،أخذ عنهمفولقي أعلاما مشرقية ومغربية  ،الحجازإلى رحل و 
ّ
 .3حيث توف

ه هاجر نحو الحجاز بقصد الحج كذلكأمّ 
ّ
 أنّ أصحابه لم يعودوا إلى أوطانهم بل  ،ا الفريق الثالث فإن

ّ
إلا

حمد يوسف بن مزني أأو العراق أمثال ناصر الدين بن  اندمجوا ضمن مجتمعات مشرقية في مصر أو الشام

ه بعد أن تعلم ببسكرة رحل  ،من كبار فقهاء المالكية وددعُ لما ،(م1617-1317/هـ113 - 911)البسكري 
ّ
فإن

يشير  و . 4وبها توفي( م1676/هـ171ت )التقى عبد الرحمن بن خلدون  كانهو  ،ةثم عاد واستقر بالقاهر  ،حاجا

 ،حج ودخل دمشق ثم القاهرة الذي ،(م1656/ه167ت)مصدر أخر إلى محمد عثمان بن ظافر البجائي 

 .5فكان له بها فضل الإقراء ولكنه ابتلى بالسجن وتوفي بها ،به المقام بالإسكندريةنتهى وا

، ذلك أنّ افرا بهاوقدموا من العلوم ما لم يكن متو  ،علام المواطن التي قطنوهاأفاد هؤلاء الأ لقد              

، فأحدث هؤلاء العلماء ورؤى علمائها عن البيئات الأخرى  البيئة المغربية كانت تختلف في عاداتها وتقاليدها

 ، وابتلك الحواضرتنوعا 
ّ

مت تقدير، وقد قدّ  نت عطاءاتهم محلّ قراء، وكاالناس حولهم لأجل التلقي والإ لتف

 
ّ
لنا بعض الدراسات نماذج حية عن هؤلاء العلماء الذين سافروا لأجل الحج انطلاقا من المغرب الأوسط، إلا

حينما حكموا بأنّ هؤلاء العلماء لم يتركوا رحلات  ،أنّ هذه الدراسات ربما وقع أصحابها في بعض من الغفلة

ه قد انتهى القرن  ،الشهيد أو ابن بطوطة يمكن اعتمادها مثلما فعل ابن جبير أو ابن
ّ
ولم م، 16 /ه17وأن

الذي أفنى بعضا من حياته  م1676/هـ171مع العلم أنّ ابن خلدون ت . 6ل رحلة لعلماء المغرب الأوسطتسجّ 

سومة يسوق لنا في أخر عبره رحلته الشهيرة المو  ،هرتوكتب مقدمته بالقرب من ت ،فدرّس  ببجاية وتلمسان

                                                           
  411، ص 4الضوء، ج: السخاوي   1
  522، ص 4، جهنفس  2
  534، ص 5نيل، ج: التبنكي  3
   522ن، ص العلماء الجزائريو : هلال عمار 4

  531، ص 2المصدر السابق، ج: السخاوي   5
  41،  41على خطى المسلمين ، صص : سعد الله   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

628 
 

ل في هذه الرحلة الحياة الفكرية والثقافية في الأماكن وقد فصّ  ،"التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا"بــ

 .1التي زارها

في إطار ذكر  هاولكن ،من أعلام المغرب الأوسط قد ذكروا رحلتهم امن الواجب التنبيه على أنّ  عدد و  

ويوردون  ،ومنها الحجاز حيث الحج ،ففي برامجهم يتحدثون عن رحلاتهم إلى الحواضر المشرقية ،المشيخة

موسوم  على ذلك ويحضر دليل ،جميع الأماكن التي مروا بهابالإضافة إلى  ،المشايخ والمصنفات وأحوال الناس

وهو  ،"غرب والشام والحجازعجالة المستوفى المستجاز في ذكر من سمع من المشايخ دون من أجاز من أئمة الم"

بالجهات التي  ،(م1317/هـ911ت)معجم أو فهرس في ذكر شيوخ أبي عبد الله محمد بن مرزوق التلمساني 

الحديث عن ( م1351/ه957ت )حمد المقري الجد أفي ترجمة محمد بن محمد بن ونجد  .2يشير إليها العنوان

أشار أحمد بن كما   .3ومنها بلاد الحجاز وأثناء الحج ،وأخذه عن المشايخ في الأماكن التي رحل إليها ،تنقلاته

المقدس والعودة  توبي، عبر البحر نحو مصر و الحجاز  إلى رحلته( م1631/ه1761ت)محمد المقري الحفيد 

تطلب دراسة تجمع ت والتي ،سطتعددت أوجه إثبات الرحلة لدى علماء المغرب الأو  وهكذا .4بما يفي بالقدر

ولإعطاء نتائج  ،ومواطن العلماء ،لمعرفة جهود هؤلاء العلماء الرحالة إلى مناطق العلم ،فيها هذه التنقلات

   .على الحركة العلمية في المجالين وأثره ،التواصل المغربي المشرقي

ك من خلال ما وذل ،وسطكانت بلاد المشرق عموما والحجاز خصوصا مبتغي رحلة علماء المغرب الأ 

، حيث تذكر جملة من العلماء المشهورين، في حين غفلت عن عدد من اتخذوا هذه أفادتنا به المصادر

الرحلة الواحد عددا من الأناس ي مختلفي  مع الملاحظة أنّ الرحلة نحو الحج كانت سنوية تضمّ  ،الوجهة

و سنذكر نماذج من . بعد مدة من التلقي ،فنون منهم من يذهب طالبا ليعود عالما في فن من ال ،المستويات

الرحلة نحو الحجاز بقصد الحج منهم من مكث  تيمّنواين الذ ،هؤلاء العلماء الذين تحدثت عنهم المصادر

ومنهم من عاد واستقر بمصر  ،ومنهم من توفى هناك ،ومنهم من أكمل رحلته نحو عموم المشرق  ،وجاور 

فدرّس وساهم بما أوتي من فقه وعلوم  ،وعدد غير قليل منهم عاد إلى أهله محملا بإجازات المشرق  ،بتونسأو 

والجدول التالي يمثل بعض النماذج من هؤلاء العلماء والطلبة النجباء  .حديث وغيرها من المنقول والمعقول 

 .الذين كانت وجهتم الحجاز

                                                           
وما بعدها، وقد اجتهد في تحقيقاتها في طبعة انيقة جيدة ،دار المعارف للطباعة بسوسته تونس  114، ص 3انظر ابن خلدون، العبر ، ج  1

 4113التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا والتعاريف للطباعة والنشر ، سوسة، تونس : انظر ابن خلدون 
المناقب ص : انظر ابن مرزوق .وهي نسخة عتيقة ومبتورة  لا تفي بالغرض  3132لرباط تحت رقم ية بانط بالخزانة الحسو يوجد هذا المخط  2

 ، وربما البحث والتنقيب في خزانات بلاد المغرب او بعض المجاميع قد يفض ي الى نسخة تكون في متناول الباحثين  24
 وما بعدها لعدة صفحات  413، ص 1المقري، نفخ ، ج   3
  511الى  54ن ، م5، ج نفسه   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

629 
 

 المصدر الملاحظة العالم الفقيه

ليمان الكومي ت عبد الحق بن س

 م1196/ه 591

من أهل تلمسان ، تولى قضاء 

 بلده توفى حاجا ودفن بالبقيع 

  116، ص 3التكملة ج: ابن الابار

احمد بن عبد السلام الاشبيلي 

 المسيلي

من أهل المسيلة سكن الأندلس 

 رحل حاجا وعاد إلى بلده

  56، ص 1التكملة، ج: ابن الابار

ص  6الضوء مج، ج: السخاوي  نزيل مكة  عمر الحسني البجائي

166  

عمر بن عبد المحسن الصوف 

 م1171/هـ677الوجهاني ت 

حج واعتمر ودرس بالجامع الأزهر 

 من بني وجهان بوادي الصومام

 7أعلام الفكر، ج:بوعزيز  ىحيي

  39ص 

 – 611)أبو العباس بن مرزوق 

961 ) 

تلمساني فقيه حج وتوفي بمكة 

 هـ961سنة 

بغية، ج، ص : بن خلدون  ىيحي

115  

فقيه وقاض ي بقسنطينة سنة  حسن بن خلف أبو علي بن باديس 

 هـ وتوفى بقسنطينة 916

  193، ص 1نيل ،ج: التبنكي

محمد بن احمد بن محمد ابو 

عبد الله بن مرزوق الحفيد ت 

 م1637/ه 161

حج مرتين ولقي علماء مكة كان 

لابن عرفة  ه997رفيقا في الأولى 

 الفقيه 

  156توشيح، ص : القرافي

ناصر الدين بن احمد بن يوسف 

  113 – 911المزني 

فقيه مالكي ولد ببسكرة ورحل إلى 

 الحج ودخل القاهرة 

العلماء الجزائريون : عمار هلال

117  

احمد بن صالح بن خلاسة 

 1651/هـ 155الزواوي ت 

جاور المدينة وعمل بها حارس 

 الذي أجاز السخاوي نخيل وهو 

  315، ص 1الضوء، ج: السخاوي 

ائد الزواوي ت فابراهيم بن  

 م1563 /هـ159

  616، ص 1الحلل ، ج: السراج حج وجاور مرارا وله تآليف عديدة 

شقيق محمد بن محمد بن أبي  1ُ655/ه 157محمد المشدالي ت 

قاسم المشدالي خرج ناويا الحج 

 ومات في الطريق 

  111، ص 7وء ،جالض: السخاوي 

حج وطوف بالمشرق واستقر  محمد بن عثمان بن ظافر البجائي 

 هـ167بالإسكندرية توفى بعد 

  166، ص 1الضوء ج: السخاوي 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

630 
 

محمد مبارك القسنطيني ت 

 م1663/هـ161

نزيل المدينة المنورة متقدم في 

 العلوم

  175، ص 1الضوء ج: السخاوي 

  117، ص 1نيل، ج: التبنكي 

عبد الرحمن بن محمد بن 

 1691/ه 195مخلوف الثعالبي ت 

حج ولقي المحدثين ثم عاد إلى 

 الديار المصرية

  157، ص 6الجواهر، ج: الثعالبي

 عمار طالبي : تح

فقيه نزل برباط الموفق بمكة ت  سليمان بن صالح بن علي البجائي 

 هـ116

  165، ص 3الضوء ،ج: السخاوي 

محمد ابراهيم بن محمد الزواوي 

 البجائي 

قطن مكة دهرا عن بيت علم ، 

 اخذ عنه السخاوي 

  195، ص 6الضوء، ج: السخاوي 

حمزة بن محمد بن حسن البجائي 

 م1679/هـ771ت 

سافر إلى تونس ثم حج واستقر 

 بمصر يعرف بالبيان والمنطق

  65توشيح ، ص : القرافي

 

علماء المغرب الأوسط الذين سافروا في رحلة لأجل الحج عدد آخر غير ويضاف إلى هذه النماذج من 

حمد البجائي أاطي التنس ي و مقليل، منهم محمد الهواري الوهراني والحسن بن مخلوف الراشدي وإبراهيم المط

حيث يحتاج موضوع العلاقة بين المجالين دراسة خاصة تبرز دور هؤلاء  1وغيرهم من الأعلام( ابو عصيدة)

 . الفقهاء في بلاد الحجاز، وكيف مكث الكثير منهم في تلك المواطن وتأثيراتهم

 : الرحلة نحو الشام -3

المقصود بالرحلة نحو الشام هو الرحلة نحو المشرق عموما، لأنّ علماء المغرب الأوسط وطلبتهم النجباء 

ون رحالهم نحو كانوا يشدّ  ،تجاوزوا مراحل التعليمية الأولى، والذين فرض عليهم واجب الارتقاء العلمي الذين

مكث يوغالبا ما يختارون زمن الحج فتقع الرحلة أثناءه للقاء المشيخة، فكان منهم من  ،المشرق لهذا القصد

أو بلاد الشام لإتمام الزيارة  ،لعقليةبالحجاز ومنهم من يستمر في البحث فيلجأ إلى العراق حيث المدرسة ا

المغرب علماء رحلة أنّ  -وفق ما سلف  -ومعلوم  ،بيروت ودمشقبولقاء مشيخة الشام  ،لبيت المقدس

كما زعمت بعض الدراسات أنّ الإقلاع العلمي والثقافي الجزائري كان  ،هـ6لم تكن وليد ق  يةالمشرق وسطالأ 

المغرب الأقص ى والأندلس وبلاد المشرق و ليصلوا إلى تونس  ،وأنّ علماءه تجاوزوا حدود البلاد ،.هـ6بدايته ق

كما  ،غرب والأندلستوافد هؤلاء العلماء والطلبة النجباء على بلاد المشرق والم ذلك أنّ .  2بعد هذا القرن 

                                                           
   41على خطى المسلمين ، ص : دراسة سعد الله   1

  511علماء جزائريون، ص (: عمار)انظر تقرير  هلال   2



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

631 
 

ة حينما أعطت نسبة توافد كان منذ أمد بعيد، وأنّ الإحصاء الذي تقدمت به هذه الدراس ر،تقرره المصاد

، هي نسب 1من مجموع المهاجرين ℅ 17وعلى سوريا بـ ℅ 15وعلى العراق بــ ℅ 53.33الجزائريين على مصر بـ 

 ،التدقيق بهذا الشكلله  تسنىتتوفر لدى صاحب الدراسة حتى ي عددا من المصادر لم غير دقيقة باعتبار أنّ 

بهذه ا يجعلها مجالا حيويا متأثرا م ،2ا للرحلة الأندلسية نحو المشرق وأنّ بلاد المغرب الأوسط كانت معبرا مهمّ 

هرت زمن الدولة القلعة الحمادية وقبلها حاضره ت ولا شك أنّ توافر حواضر لدول قوية كحاضرة .الرحلات

هي مراكز مهمة لوفود الناس وإقلاعهم إلى خارج المغرب  السليمانيين، الإباضية، وتلمسان زمن الأشراف

فليس كل ما خفي غير  ،هـ، يعد ضربا من الغلط6وسط، وأنّ أحكاما بانعدام حركة علمية فكرية قبل قالأ 

ه ليس كل ما هو ظاهر فاعل مؤثر
ّ
 .3موجود، كما ان

حيث أنّ هذه الرحلة العلمية لم يكن  ،ملاحظة أخرى من خلال رحلة المغاربة إلى المشرق  وتبدو 

ما  ،المغاربة في المشرق  كتخصص كان يستهدفه النقليى الجانب الشرعي اقتصارها عل
ّ
اشتغل هؤلاء المغاربة وإن

الة لم يذهبوا خاويي الوفاض، ولكن زادهم ،  كما أنّ هؤلاء الرحّ 4ومواد علمية عقلية كالطب ،بفنون أخرى 

نخبة وائد التي اتسم بها عمقررات علمية وبرامج وتصورات منهجية، بالإضافة إلى تلك ال وي يحالعلمي كان 

تزويد بلاد المشرق بتلك المحتويات التي  تمّ  وقد.  5والمتمثلة في التشبث بالفقه المالكي ،بلاد المغرب والأندلس

فتعرف المشارقة على ما هو متوافر في المغرب من علماء ومدونات وفتاوي فقهية،  ،ن يحملها علماء المغربكا

فبلاد الشام مثلا  ،هؤلاء مهمة التدريس والإفتاء والقضاء حينما تولى ،مثلما استفاد المشرق من علماء المغرب

و هو ما يفيد بأنّ طلبة  بلاد المغرب الذين . 6عرفت عددا كبيرا من القضاة والفقهاء الذين استقروا هناك

 ارحلوا إلى المشرق لم يكونوا على مستوى وضيع من الثقافة و الفقه الإسلامي، بل إنّ لفن الرحلة شروط

                                                           
 511نفس المرجع، ص :  هلال  1
 .ه2ق -ه1اسهامات المغاربة والأندلسيين في مصر وبلاد الشام من بداية القرن (: الحاج) الرجوع إلى رسالة العيفةتفنيد ذلك بيمكن   2
( هـ4/53)قدم المرحوم عمار هلال دراسة حول العلماء الجزائريون في البلاد العربية الإسلامية فيما بين القرنين التاسع والعشرين للبلادين   3

ثبات ولا وهي بقدر ما تعتمد بعض المصادر فإنها تفتقد إلى مصادر كانت في طي الإهمال هي دراسة لا تعتمد برامج العلماء وفهارسهم ولا الا

 عددا منها قد تم تحقيقه مثل ثبت 
ّ
كتب النوازل، كما أن تحييد المخطوطات شكل ثغرة واضحة المعالم في الدراسة خصوصا، إذا علمنا أن

البلوي وفهرست الرصاع، ومسند ابن مرزوق ومؤلفات ابن قنفد كالفارسية وانس الفقير والوفيات ومنشور الهداية لابن الفكري، وكتب 

قات كطبقات المشايخ للدرجيني، وألف سنة من الوفيات للونشريس ، كما تم إهمال كتب الرحلات التي تزخر بعدد من فقهاء المغرب الطب

فالمصادر المحققة وغير المحققة تعطينا الوجه الحقيقي للملمح الثقافي .  الأوسط وعلى رأسها التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا

ب الأوسط وغيره من الأقاليم، ومع ذلك يبقى الجهد لبنة أساسية وإضافة نموذجية في سبيل توضيح مآثر أعلام المغرب والرحلة بين المغر 

 . الأوسط ودورهم في الإشعاع الحضاري الداخلي والخارجي وهي رد صارم على مزاعم العبدري في رحلته حول المغرب الأوسط
مية بين الأندلس والمشرق، مساهمة ضمن كراسات أندلسية تقديم عباس الجراري، منشورات الرحلة العل(: قاسم)انظر دراسة الحسيني   4

  542، 542، صص 4111، 5مركز دراسات الأندلس وحوار الحضارات، ط
  541ص : نفسه  5
   531، ص 4المغرب في التاريخ، ج: حركات إبراهيم  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

632 
 

يكون ذلك في  و لن. الناس عليها و منها الوصول إلى الأسانيد العليا و المشيخة الأولى في كل الفنون تعارف 

 يبحث عن  ،المعرفة يطيمتناول الطلبة البس
ّ
و إنمّا تقرر الرحلة العلمية لمن استوفى شروطا معينة، منها ألا

 هأو وجه ،الاستزادة لجأ إلى الرحلة علم حتى يستكمل هذا الفن على مشايخ بلده، فإن صارت له الرغبة في

حينما (  م1631/هـ1761 ت) حمد المقري أليلا ابن العربي الذي ذكر سيرته و يحضر د. شيخه إلى الرحلة

، الدانشمند الأصغر و هو 1سماعيل الطوس يإفأشار إلى العالمين الدانشمند الأكبر وهو  ،تحدث عن مشيخته

 . 2أبو حامد الغزالي

بغية استكمال التفقه في الدين على يد أكابر  ،الغبريني عددا من هؤلاء الذين رحلوا إلى المشرق يقدم و 

بن ميمون بن إسحاق إبراهيم  و ممن أشار إليهم أبكان و التمكن، و  في المشرق الموسومين بالاجتهاد اءالعلم

بمشيخة المشرق و أخيار فذكر لقاءه  ،ه من الفقهاء الصلحاءالذي عدّ  م1119/هـ616بهلول الزواوي ت 

كما تضيف المصادر عالما بارزا و فقيها جعلته  .3كالرشيد بن عوف و الشيخ عز الدين بن عبد سلام ،الفضلاء

ت )احمد بن عبد الحق المشذالي المعروف بناصر الدين  و ن، و هو أبو علي منصور أبفي مصاف المجتهدي

ده و أقام هناك نيفا و عشرين سنة ،  حيث لقي أعلام الذي رحل إلى المشرق صغيرا مع وال ،(م1331/ه931

الذي تتلمذ عليه أيضا القرافي  هذا الأخير  م1161/هـ667العز بن عبد السلام في حدود  الوقت  هناك و منهم

 ،بجاية تحديداة على بلاد المغرب الأوسط و عظيمتحصيله بمصر و الشام ذا فائدة  و كان. 4ابن دقيق العيدو 

 تمكن معندما 
ّ
ل الأصليين على طريقة الأقدمين انتهى إلى تحصيغة و المنطق و الجدل، و ن علوم الل

 .5الفتيارى و اندمج ضمن أهل الشو كما   ،اعترف له المشارقة و المغاربة بالفضل ، وقدالمتأخرينو 

 م و التقى هناك مجتهدي العصر،هذا العالم المشذالي حينما انتقل إلى بلاد مصر و الشا و لاشك أنّ 

، قد أفض ى ذلك إلى بزوغ توجه فقهي أكثر انفتاحا ببلاد التوجه الأصولي و المذهب الشافعيبالأخص ذوي و 

ثراء الساحة الفقهية بالغرب الأوسط ببجاية إغرب قاده المشذالي في هذا العصر، هو ما سوف يسهم في الم

                                                           
هـ و هو الذي انتقده العلامة شمس الدين  بن  134بطوس و المتوفي ببغداد سنة  123محمد بن محمد بن الحسن أبو جعفر المولود سنة   1

: في كتابه إغاثة اللهفان من مكايد الشيطان انتقادا شديدا مع ابن سينا، ووصفهم بالملاحدة، راجع ابن عماد الحنبلي( هـ315ت)القيم 

 . 125، ص 3شذرات الذهب ، ج
 . 23،  21  ، صص4أزهار الرياض ، ج : المقري     2

نضجت ذلك على إثر السند الحديثي العالي، و  من دواعي رحلة المغاربة إلى المشرق كان البحث عن.  524المصدر السابق، ص : الغبريني  3 

ب ت فيه رحلة المشارقة إلى الغر هـ في وقت كان 4المدرسة  الحديثة بالغرب الإسلامي، و قد كانت هذه الرحلة لأجل هذا السبب منذ ق 

 .و ما بعدها  33، ص 5مدرسة الإمام الحافظ أبي عمرو بن عبد البر ، ج (: محمد)بن يعيش : انظر دراسة . الأندلس متوفرة و
 . 413، ص 4نيل ، ج : ؛  التنبكتي  33شرف الطالب، ص : ابن قنفذ   4

 . 411، ص 4نيل ، ج : التنبكتي ،  411المصدر السابق ، ص : برينيالغ   5 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

633 
 

لنقلي دور في الحركة الفقهية ببلاد ليمتد إلى عموم الحواضر، إذ صار للمنحى العقلي و تزاوجه مع الرصيد ا

 .المغرب عموما 

و هما عالما تلمسان  ى،س يأبو زيد عبد الرحمن و أبو موس ى ع ورد على بلاد الشام ابنا الإمام و ممن

هما كانا يذهبان إلى الاجتهاد و يتركان التقليد ، وقد ذكر صاحب البستان أنّ اختصا بالأمير أبي الحسن المريني

حينما أشار إلى إشادة علماء المشرق بهما، إذ كان  ،مكانتهما ابن مرزوق  أظهر .  1من المشرق بعد عودتهما 

و كذلك علاء الدين القزويني وشرف  ،"فخر المغربيبمثلهما "ا بقولهمزويني يثني عليهالقاض ي جلال الدين  الق

تونس آخر بعد أن مكثا بتلمسان و  م،1317/هـ917قد دخلا المشرق في حدود  اكان و  . 2المالكي الدين الزواوي 

يقرنهما و  ،ن البرشكيان إبني الإمام عند أهل المشرق و الشام تحديداأعلو ش التنبكتيو يصف  . 3المائة السابقة

بالإمام ابن تيمية حيث تذكر الروايات بأنهّما ناظراه فغلباه، و كان سبب محنته حينما تحدث في حديث 

 أنّ فضلهما لم تنكره الم ،رواية من شكوكيشوب هذه الما و مع . 4النزول
ّ

صادر، بل يشهد على ذلك جملة إلا

 .  5خذ عنهم من الفضلاء، وما قيل فيما لديهما من تصانيف مفيدة و علوم نفيسهأمن 

بني الإمام من قدر عند كم كان لإ  ،ناء الحديث عن شيوخ جدهالمقري صاحب النفح في أث و قد أفاد

يا بهذه المكانة لولا ظليح وناو لم يك  .6أنّ الانتساب إليهما يعلي قدر المنتسب عندهم و  ،"الشام"أهل المشرق 

بني الإمام وفود طلبة وعلماء مغاربة إلى بلاد إ، فقد سبق سابق معرفة أهل الشام بالمغاربة و  ،تهما العلميةرتب

أبو كان أبرزهم  منهمغير قليل  س تواجد هؤلاء القيمة العلمية للمغاربة عموما، حيث يذكر عدد، و كرّ الشام

و بعد أنّ نبغ في القراءات و الفقه رحل إلى  ،م1173/ هـ517الذي ولد ببجاية عام  محمد عبد السلام الزواوي 

وانتهت إليه رئاسة  ،تولى مشيخة الإقراء بالصالحية و  ،سكندرية و القاهرة و دمشقالمشرق و تنقل بين الإ 

 . 7م1111/هـ611مثلما تولى قضاء المالكية والإفتاء هناك إلى أن توفى سنة  ،الإقراء

الذين وفدوا على بلاد الشام والمشرق عموما الإمام محمد  ،ومن أعمدة الحركة الفقهية ببلاد المغرب

اوي، فقد عبد السلام الزو  وقبلهم ،الذي سار على طريق شيخيه ابني الإمام والمقري  ،إبراهيم الآبلي التلمساني

إلى الشام أخر المائة السابعة معرجا على مصر والحجاز ( م1356/هـ959ت)بلي العبدري التلمساني رحل الآ 

                                                           
 . 521المصدر السابق ، ص : ابن مريم   1
 . 411، 411صص : المسند : ابن مرزوق   2
  . 441توشيح ، ص : القرافي  3
  542توشيخ ، ص : ، القرافي 532كفاية ، ص : انظر التنبكتي    4
  532المصدر السابق، ص : ابن  مريم  5
 و ما بعدها 451، ص  1المقري نفح، ج   6
 .535العلماء الجزائريون، ص (: عمار)؛ هلال  422، ص 5اعلام الفكر، ج(: يحيى)بوعزيز    7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

634 
 

وانتهى به المطاف إلى  ،إلى مراكش وبعدها غادر  ،ثم عاد إلى المغرب فأقام بتلمسان مدة من الزمن ،والعراق

ه ينبه على  ،يذكر مسيرته إلى المشرق  -الآبليوهو تلميذ  -ومع أنّ ابن خلدون  .1م1356/هـ959فاس سنة 
ّ
 أن

ّ
إلا

 
م
 أنّ أ

ْ
 خ

م
لم يستطع من ف الذي ألمّ به،رض المباعتبار  ،لم يكن ذا نفع -وبالأخص في مصر -عن المشارقة  هُ ذ

 أشخاصا، وقد كان بمصر يومئذ علماء الشافعية كابن دقيق العيد وأحمد بن محمد بن 
ّ
جرائه أن يعقل إلا

وغيرهما من فرسان المعقول والمنقول، ليعود إلى بلاد المغرب حيث تلمسان فيأخذ  ،الشافعي علي بن مرتفع

ومن  .ثم دخل مراكش ولزم العالم أبا العباس بن البناء فحصّل عنه العلوم العقلية ،المنطق عن ابن الإمام

غلى بلاد العراق واهتم  الجدير ان ندرج هنا ملاحظة يحيى بن خلدون الذي أضاف على اخيه بأنّ الآبلي دخل

 .2بالعلوم العقلية ، وإعمال الفكر تأثرا بالمدرسة الحنفية، وهو ما يدعمه صاحب النفح

قد رحل واستقر بالمشرق وهو عيس ى أبو الروح بن  ،ون إلى عالم من أهل منكلاته بزواوةفرح ويشير ابن

وقد  ،ضاء المالكي بكل من مصر والشامحيث يذكر إشرافه على الق، (هـ963 - 666)د الزواوي المالكي مسعو 

 كما يأتي من ضمن المش ،3كان فطنا في علوم الفقه والأصول 
ّ
 الين بعد ناصر الدين المشذ

ّ
الي العلامة أبو ذ

ورحل إلى تلمسان عام  ،الذي درس ببجاية ،(هـ166 - 111)المشذالي(  القسم)الفضل محمد بن القاسم 

وحينما قدم القدس سنة  ،(م1637/هـ161ت) وقد اعترف له بالفضل ابن مرزوق الحفيد  م،1639/هـ167

قال فيه : " يقول حيث اعترف له البقاعي وابن ابي عزيبة، على ما ذكره السخاوي في الضوء  م1666/هـ169

ة ببلدنا وبدمشق تشهد له الأئم[..] .الإمام العلامة أوحد أهل زمانه :(البقاعي ثم ابن أبي عذيبة) رقة المشا

ه عديم النظير في جنس بني ادم، وإنني عاجز الآن عن عبارة 
ّ
ه أوحد أهل الأرض، وأن

ّ
ومصر وطرابلس على أن

وقد تعين لقضاء الشام ثم مصر فأبي، ولا يحضرني الآن من يضاهيه [..].كل عبارة هو فوقها نّ إف ،بها هاصف

وقد أعجب السخاوي .  4"ثنت عليه الحقائبلألو سكتوا  " :لعز المقدس ي قولهافي كثرة العلوم، ثم نقل عن 

ه أحد أذكياء العالم، وكانت كما  ،الذي كان ذا توجه عقلي منطقي ،بهذا العالم الفقيه
ّ
أثنى عليه التبنكي بأن

 .5وفاته بحلب في نيف وستين وثمانمائة

                                                           
   114، ص 5الحلل السندسية، ج: الوزير سراج  33، ص 1أزهار، ج: احمد المقري  1

شام والحجاز، بل يضع لها مع الملاحظة ان ابن خلدون لا يشير الى رحلة الابلي الى ال  33، 42التعريف والرحلة، صص : انظر ابن خلدون   2

حدا عند مصر ، وانه كان يرقفقه احد الشيعة الذي كان متخفيا بتلمسان يريد ان يدعوا لفكره ولكنه عجز، في حين نجد خلاف ذلك عند 

الحجاز ، وتدعّم قول يحيى بما جاء به صاحب النفح حين يذكر بأنهّ دخل مصر والشام و  541، ص5بغية، ج: اخيه، أنظر يحيى بن خلدون 

  433، ص 1نفح، ج: والعراق، ثم قفل راجعا إلى المغرب دون ذكر من قابل بالشام والعراق والحجاز، انظر المقري 
  424الديباج، ص : ابن فرحون   3
 وما بعدها  524ص  2الضوء، ج : انظر السخاوي   4
  341كفاية، ص : التبنكي  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

635 
 

مزيدا من الفقهاء، ومزيدا ولا شك أنّ تصفح المصادر والتنقيب عن المخطوطات الدفينة قد تعطينا 

ء بما يبرهن على توفر بلاد المغرب الأوسط على فقها ،يع المستويات وفي مختلف الحواضرمن آثارهم على جم

برز علماء أوالجدول التالي يبين  .ببلاد المغرب والمشرق  مة عن سواهفادإعددا و  ون قليذووا قيمة علمية لا 

 .المشرق والشام تحديدا  خذوا الوجهة نحو أوسط الذين المغرب الأ 

 المصدر  الملاحظات  الفقيه

شيري الصنهاجي          عبيد الدين الأ 

 م 1165/هـ 561ت 

فقيه محدث،  دخل بلاد الشام، 

 قد اخذ عن أبي بكر بن العربي  و 

  376، ص 1التكملة ج: ابن الابار

أبو العباس احمد بن عثمان 

 م1169/ 666الملياني ت 

فقيه محصل مجتهد رحل إلى 

المشرق وعاد إلى بجاية أصولي 

 صوفي 

  191عنوان ، ص : الغبرني

  51توشيح، ص : القرافي

أبو إسحاق إبراهيم بن تخلف 

 المطماطي التنس ي 

دخل مصر والشام واخذ عن ابن 

 رقيق العيد وتوفى بتلمسان

  11البستان ، ص : ابن مريم

  13كفاية ص :التبنكي 

  191المناقب، ص : ابن مرزوق 

علي بن أبي نصر فاتح بن عبد الله 

 م1156/هـ651ت 

اهتم بجمع الإجازات من البلاد 

المشرق وقد دخل بيت المقدس 

 ودمشق

  151، ص 3التكملة ،ج: ابن الآبار

يحي بن معطي الزواوي أبو الحسن 

 م1131/هـ611ت 

من أهل جرجة اعتنق المذهب 

الشافعي ثم الحنفي بالمشرق 

 واستقر بالشام ثم مصر

، 1أعلام الفكر، ج: يحي بوعزيز

  111ص 

محمد بن سليمان بن سومر 

 هـ 917الزواوي ابة عبد الله ت 

تولى قضاء المالكية بالشام 

 ودمشق مدى ثلاثين سنة

  613الديباج ص : ابن خلدون 

دخل الشام واعتبر خليفة ابن  م1351/هـ957المقري الكبير ت 

قيم الجوزية الإمام ولقي ابن 

 هناك 

؛ أزهار 157، ص  5المقري، نفخ، ج

 11، ص 5الرياض ،ج

 916كانت له رحلتان الأولى سنة  هـ 911ابن مرزوق الخطيب ت 

" دمشق"وزار فيها بلاد الشام 

 "والمقدس

 65ابن مرزوق، المناقب، ص 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

636 
 

رابط بسواحل الشام بعد رحلة  عبد الملك سابح البجائي 

 حجة وهو من العلماء الحفاظ 

  151الديباج ، ص : ابن فرحون 

عبد الوهاب بن يوسف بن عبد 

 القادر 

برع في المنطق على طريق 

 المتأخرين، عالم باسرار الخونجي

  139توشيح ، ص : القرافي

محمد بن عبد الرحمان الفاس ي 

الأصل القسنطيني الموطن ت 

 م1669/ه 157

  36، ص 1الضوء ج: السخاوي  سكن بيت المقدس، وبرع في الفقه

هـ 193سالم الزواوي المالكي ت 

 م1667/

  163، ص 73الضوء ج: السخاوي  تولى قضاء دمشق وتوفى هناك 

أحمد بن يونس بن سعيد 

 هـ191ت ( ابن يونس)القسنطيني 

فقيه مهتم بالعلوم العقلية 

 والنقلية والمنطق 

  151، ص 1ضوء ، جال: السخاوي 

 

سواء من  ،ولقد شكلت بلاد الشام إحدى أهم ثلاث مناطق في المشرق هاجر إليها علماء المغرب الأوسط

 ،أو من أجل استزاده من العلوم ،إذ بيت المقدس أولى القبلتين وثالث الحرمين ،أجل إتمام الزيارة بعد الحج

وقد كانت بلاد  .التدريس والإفتاء والقضاء بين الناس جلأأو من  ،كانت الشام محضن الخلافة الأموية حيث

ا يقتض ي التصدي لها بما يلزم من رأى حصيف ممّ  ،الشام تقع على تخوم الروم متجددة النوازل والمسائل

وقد كان هؤلاء العلماء ممن تزودوا بآليات الحديث والمنطق  ،وفهم نظيف وإلمام بعلوم الدين نقليها وعقليها

 .والجدل

بل وجد من العلماء المغاربة من هاجر إلى مناطق  ،تقتصر الرّحلة على هذه المناطق الثلاث بالمشرق ولم 

ر في ذلك عبد الرحمن بن عبد الله بن 
م
ك

ْ
أخرى شرق الجزيرة كبلاد العراق وخرسان ونيسابور وغيرها، ويُذ

 ،دخل بلاد المشرق عموماف ،ثم رحل وطلب العلم ،بوهران أم الذي ولد ونش1717/هـ677خالد البجائي ت 

د روى عنه وق، 1ثم عاد إلى بلاد الأندلس ،وقد دامت رحلته عشرين سنة ،سابور يوانتهى إلى خرسان ون

، ورحل إلى العراق (م1766-776/ه656- 316)وابن حزم  (م1791-797/هـ663 – 361)برالإمامان ابن عبد ال

                                                           
  51المرجع السابق، ص : هلال  1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

637 
 

 ،وهو عالم فروعي وأصولي وكلامي ،(م1365/ه965ت)الشيخ المغيلي عيس ى بن مخلوف بن عيس ى المغيلي 

 .1واكتسب هناك الأصول وحفظ المتون  ،استفاد من رحلته إلى العراق

سواء في مجال علوم  ،وحرية تعبير ،تأثر هؤلاء بما كانت تتوافر عليه بلاد العراق من مناهج تفكير

أو في ا عزيزة لأجل تلقي الحديث، طوجعلوا له شرو  ،الحديث إذ كان أهل العراق أحرص على علوم الحديث

تحضر المدرسية العقلية بالعراق كثابت منذ تأسيسها على عهد أبي حنيفة، ولذا  العلوم العقلية المتعددة، إذ

 .تأثروا بالبيئة التي تقلدوا فيها المناصب الهامة قد ،كان المغاربة الذين توافدوا على العراق وبلاد الشام

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
  451كفاية، : التبنكي   1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

638 
 

  الفقه بالمغرب الأوسط ةمدرس : الفصل الثاني

، بعد أن تمّ التهيئة له بالعديد من المعطيات، سواء المكانية يأتي هذا الفصل في صميم الموضوع

وإنّ إدراج مصطلح المدرسة ليس المقصود منه تلك . الجغرافية أوالزمانية الماضية، أو البشرية الفاعلة

ى مصاف مدارس الفقه الأربعة السنية المعروفة الباقية، أوتلك المذاهب المدرسة الفقهية التي ترتقي إل

ما القصد بالمدرسة الفقهية المغرب أوسطية ذلك الاتجاه الذي سار عليه فقهاء المغرب الأوسط 
ّ
المندثرة، وإن

ندلس ضمن المدرسة المالكية، ولكنه متميّز عن تلك التوجهات الفقهية المالكية التي عُرفت بها حواضر الأ 

فشكلت مدرسة، وعُرفت بها إفريقية والمغرب الأدنى، فشكلت بها مدرسة أيضا، ونفس الملاحظة تنطبق على 

 .فاس وما والاها غربا

 -وهو البحث عن كينونة لمدرسة المغرب الاوسط المالكية -وإنّ ما يدفعنا إلى الخوض في هذا الاتجاه 

ل مع مرور الزمن هو ذلك التميّز الفقهي العلمي الذي بات يتش
ّ
والذي  –ه 7ه إلى نهاية ق5منذ نهاية ق -ك

استمدّ شخصيته العلمية من خلال فاعلية فقهائه، والقائمين على الشأن الفقهي فيه، ومن خلال حواضره 

التي صارت مراكز جلب للفقهاء والطلبة، ومرتعا للنقاش العلمي بين مختلف فئات ساكنته، وبفضل نتائج 

المتداول في حواضره، والذي ظهر من خلال حجم المصنفات التي ذاع صيتها لقوة طرحها، وهو الفكر والنقاش 

ما لفت انتباه الفقهاء والطلبة في الحواضر والمدارس المجاورة إلى أن يعتبروها، ويسيروا على ضوء ما يوجد 

 . بها، ويطلبوا الإجازات عليها وعن شيوخها

المدرسة الفتية، التي برزت مع مرور الزمن؟ وهل يمكن  وعليه وجب التساؤل عن مدى وجود هذه

مقارنتها مع تلك المدارس الفقهية المالكية، التي ظهرت بعد عهد سحنون الإفريقي، ويحيى بن يحيى الليثي 

رت في 
ّ
الأندلس ي، وابن القاسم المصري، وعبد الوهاب البغدادي المالكي؟ وما ملامح منهجيتها الفقهية التي أث

ن المدارس؟ وهل يكفي أن نسرد عدد فقهائها وتخصصاتهم، وكمية المصنفات ومجالات تآليفهم، غيرها م

 ونماذج فكر فقهائها ونقاشاتهم،  لأجل إعطاء حكم المدرسة على حواضر المغرب الأوسط؟

 : ما يليوهي قبل الخوض في الموضوع   اتملاحظذلك  التنبيه على وجب يست

يندرج ضمن الخوض في تطور المذاهب الفقهية  ،بالمغرب الأوسطنّ الحديث عن تيارات الفقه أ -1

  ،التي لم تظهر بدورها ،الإسلامية
ّ
فالخلافة  الخلفاء،زمن  و بعد تجاوزها لمراحل ابتداء من عصر النبوة  إلا

ثم  ،من خلال مدرستي أهل الفقه وأهل الحديث ، الذي برز الانقسام الكبيرفي عصرها ث حدالتي و  ،الأموية



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

639 
 

 ،منها والمندثرة، هذه الأخيرة التي بقيت آراؤها ضمن المذاهب الأربعةالباقية الفقهية المعروفة  المذاهب بزور 

 .1وفي مؤلفات الفقه عموما

 بعد ق  -1
ّ
أي بعد عصر  ،هـ9إنّ مدارس الفقه وتياراته بالمغرب الأوسط لم تظهر بالشكل الجلي إلا

التي قد تعطينا متونها ملمحا  ،عدم السيطرة على المصادر بحكم ،وأنّ الكتابات بشأنهّا شحيحة ،الموحدين

من حيث  ،واضحا لتوجهات الفقه بحواضر المغرب الأوسط، ويبقى تتبع تراجم رجالات المغرب الأوسط

   .2من بين الأدوات القمينة بتوصيف الحركة الفقهية في حواضره ،شيوخهم وتلامذتهم ومآثرهم

فقه بالمغرب الإسلامي القيام برصد الحواضر التي كانت تشتغل كما وجب قبل الخوض في حواضر ال -3

وقد نسب كل  . 3ومصنفاتهم وهياكل تعليمهم ،وتمثل المجال الذي استوعب هؤلاء العلماء ،في هذا الشأن

أو نشاطهم أو وفاتهم، فما هي أهم الحواضر التي كانت مجالا فسيحا وساحة  ،الفقهاء إلى أماكن ولادتهم

 قهاء والعلماء في المغرب الأوسط؟الف يتفاعل فيها

 خلال المصادر  منرصد حواضر المغرب الأوسط  - أ

وقد  .4الأسواقوالمقصود بالحاضرة المدينة والبلدة العظيمة التي تجمع المنازل   :المدينة والحاضرة

قالوا أرجه :" ، وقال تعالى 5"وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه : "جاء في القرآن الكريم

 .6"وأخاه وأرسل في المدائن حاشرين

الحصن ومدن بالمكان أي أقام به، وقيل المدينة هي . 7وقد جاء في تاج العروس بأنّ المدينة هي الأمة

" المصر ومصر"ومن أضراب المصطلح، . 8مشتق من ذلك، وجمعها مدائن ومدن الذي يبنى في أصطمّة الأرض

المصر في كلام العرب "وقيل الحدّ في الأرض خاصة، وقد قال الليث  ،الناس الحدّ في كل ش يء وهو في تعريف

                                                           
موس ى لقبال، :رسالة ماجستير إشراف د( م 2،2/هـ4، 4في ق )انظر دراستنا حول، المذاهب الفقهية المندثرة وأثرها في التشريع الاسلامي  1

 . 4113قسم التاريخ، جامعة الجزائر سنة 
ج للتبنكي ووفيات كل من الونشرس ي وابن قنفد من المصادر المهمة في يقدم كتاب عنوان الدراية للغبريني، والبستان لابن مريم، ونيل الابتها  2

 .د وتبين دور فقهاء المغرب الأوسطتحقيق المرا
ارتبط كل عالم باسم حاضرته مما يبرز دور الحواضر في تنشيط الفقه ، ولا يمكن معرفة حواضر الفقه الا من خلال كنيات الفقهاء   3

 لمشدالي والجزائري والقسنطيني والتلمساني والندرومي والوهراني فنجد منهم البجائي والزواوي وا
عمارة  وما بعدها؛  31، مادة حضر، ص55تاج العروس، ج: الحاضرة يقصد بها في الاصطلاح المدينة والقرية والريف، راجع الزبيدي     4

 . 143، ص5224، 5ط بيروت: قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية دار الشروق(: محمد)
 41آية : سورة يوسف  5
 555أية : سورة الأعراف  6
  511، ص 41تاج العروس، مادة مدن ج : الزبيدي  7
  314، ص 54لسان العرب، مادة مدن ، ج: ابن منظور    8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

640 
 

ولخصها الباحثون بأنّها  . 1من غير مؤامرة للخليفة ،ويقسم فيها الفيء والصدقات ،كل كورة تقام فيها الحدود

وبها  ،وأهل الحرف ماعات الناسالبلد المحدود، وهي كل مدنية تنفذ فيها الأحكام وتقام فيها الحدود، تضم ج

وينفذ الأحكام إلى ما تجمع من المرافق، وقيل المصر ما  ،أسواق ولها سلطان و مفت أو قاض ي يقيم الحدود

 .2وفيها تعاريف كثير ،بلا تحول عنها إلى غيرها ،يجتمع فيه كل صنائع

مضبوط بأطر  ،سكانين إذا بأنّ المدينة هي عبارة عن تجمع تبيّ  :النظرة الخلدونية للمدينة

وتقسم على الكل واجباته، وأنّ هذا التجمع السكاني يقع في حيز  ،تنظم شؤونه وتحفظ حقوقه ،وهيئات

قدم  نحي ،ا بدراسة هذا الشأن ابن خلدون جغرافي معلومة حدوده، وقد كان من بين المنظرين الأكثر اهتمام

 . 3والعلاقة فيما بينها والريف أو البادية ،وافيه لنشأة وسير المدينة ةنظر  تهلنا من خلال مقدم

فإنّ الدارسين حددوا بأنّ الرؤية الخلدونية هذه للعمران ليست  ،هذا التفصيلابن خلدون إذ يقدم  و 

، ويتجلى 4بقدر ماهي رؤية تتسم بالدينامية والاستمرارية والتطور لهذا المعلم ،رؤية ماضوية تراثية تقليدية

إنمّا تمّ  ،بأنّ هذا المكان الجغرافي الذي تمّ تمصيره بالإقامة فيه فتمدن ،والتمدنوشرحه للمدن  تهمن رؤي

بقرار تتخذه الأمم عند حصول الغاية المطلوبة من الترف ودواعيه، وبذلك تؤثر الدّعة والسكون وتتجه إلى 

ط ائهؤلاء عدّة شر الضرر، ولذا اتخذ  وهو أنّ الهدف هو دفع ،اتخاذ المنازل للقرار، وقد أضاف معطى آخر

لإرساء المدن
خصوصا  ،نزح سكانها إلى سكنى المدينة ،كما نلمس لدى ابن خلدون بأنّ المدينة أصلها بادية. 5

 .6إذا كانت المدينة عاصمة جديدة تعتمد العصبية، مثل تهرت وفاس ومراكش وسجلماسة

  
ّ
ما توجد ثانية عن الملكحينما قال بأنّ الدّول أقدم من المدن والأمصار، وإنّها إ د ذلكأك

ّ
ذلك أنّ  ،ن

إلى الترف والدّعة، وذلك متأخر عن البداوة  التي تدعو البناء والاختطاط إنمّا هو من منازع الحضارة 

بأنّ المدن  يذكر  ابن خلدون مثالا لهذا التوصيف ،وفي ذات السياق والتنظير للمدن والتمدن. 7ومنازعها

رغم  ،ذلك أنّ البربر كانت أقطارهم كلها بدوية، ولم تتمكن فيهم الحضارة المغرب قليلة،والأمصار بأفريقية و 

                                                           
 وما بعدها  543، ص 53مصر، ج: نفس المصدر، مادة: ، الزبيدي531، ص 1در السابق، مادة مصر، جصمنظور، الم   1
  وما بعدها  142المرجع السابق، ص : محمد عمارة  2
ق في البلدان والمصادر وسائر العمران وما يعرض في ذلك من الأحوال وفيه سواب"قدم ابن خلدون في مقدمته وفي الباب الرابع بعنوان   3

الى  441المقدمة من ص : فصلا، شرح فيه كل ما يتعلق بالمدينة والبادية والتحضر وشراتطهما، انظر ابن خلدون ( 44)ولواحق  اثني وعشرين 

المدينة (: محمد)، وتناول بعضهم هذين المجالين بالتعريف والمقارنة وذكر الخصائص للك منهما، مع التركيز على تأثيراتهما ، أنظر حسن  415

 .م5222والبادية بإفريقية في العهد الحفص ي،رسالة دكتوراه بكلية العلوم الإنسانية والاجتماعية،جامعة تونس الأولى 
  545، ص 5221دراسات في التاريخ الاقتصادي والاجتماعي، دار الغرب الإسلامي، بيروت ط (: الحبيب)الجنحاني   4
  441، 443نفس المصدر، ص : ابن خلدون   5
  543نفسه، ص : الجنجاني  6
  441نفس المصدر، ص : ابن خلدون   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

641 
 

دخول الأفرنجة إليهم والعرب، ولذلك لم ترسخ الحضارة عندهم، وبقيت عوائد البداوة وشؤونها، ولم تكثر 

 .1لديهم المباني والصنائع

تعبر عن مدى اهتمام السابقين بالمجال الذي يعيش فيه  التيكما توفر لنا المصادر عددا من النصوص 

 ،ويمارس نشاطه الاجتماعي والفكري والاقتصادي والسياس ي، فجعلوا له شروطا تتحكم في تحديده ،الإنسان

إذا ما اختل شرط بطل التفكير والتأسيس للمدينة التي يراد بعثها، حيث ذكر صاحب و  ،اختيار موقعهفي و

 : " ء قالتالجذوة أنّ الحكما
ّ
 ،وقاض عادل ،و نهر جار ،وطبيب ماهر ،بلدا فيه سلطان حاضر لا تستوطن إلا

نهر جار ومحرث المدن هي التي تجمع خمسة أشياء، أحسن"بأنّ  ذكر بعضهم و  ،"وأسواق قائمة،وعالم عامل

 .2"إذ به صلاح أهلها وتأمين سبلهاحطب قريب وسور حصين وسلطان قاهر،طيب و 

وذكر بوجوب مراعاة دفع المضار والحماية من  ،ل في هذه الشروطدون فأجمل وفصّ وقد أشار ابن خل

وجلب المنافع وتسهيل المرافق، فمن الحماية أن تسيج المدينة بسور أو باستدارة بحر أو نهر بها،  ،الطوارق 

بقرب الماء على نهر أن تكون "يجب اعتبارها في  بحيث لا يوصل إليها إلا بجسر أو قنطرة، وأمّا من المنافع التي

قد سبقه أبو ، و "والشجر للحطب والبناء ،ر أقواتهاوالمزارع التي هي مصد ،والمرعى الطيب لسائمتها ،بإزائها

تسهيل النظر وتعجيل الظفر " حينما وضع كتابا اسماه( م1751 - 657/796-هـ366)الحسن الماوردي الشافعي 

وحدد في معرض حديثة  ،لمن تصدى لها ،بالجوانب السياسية وهو كتاب يهتمّ " في أخلاق الملك وسياسة الملك

ة، يرة المستمدّ ستعذبة، الثاني إمكان المأحدها سعة المياه الم ،فذكر منها ستة شروط ،شروط بناء المدن

تدعوا الحاجة إليه من المراعي  إلى ماوالتربة، والرابع قربه  ءال المكان الموافق لصحة الهوادالثالث اعت

والسادس أن يحيط به سواد يعين به أهله  ،اب، والخامسة تحصين المنازل من الأعداء والزعاروالاحتط

 . 3، وأضاف فيما بعد المرافق اللازمة لكل حاضره"بموارده

ذكر ما يجب مراعاته بالنسبة للبلاد ،فشروط الصحة والوجوب لبناء المدنتحدث ابن خلدون عن  و 

مدينتها في جبل، أو بين أمه من الأمم الموفورة العدد، ليكون ذلك صريخا  أن تكون  ،الساحلية التي على البحر

والذي يلاحظ أنّ مجمل الشروط هي لأجل حماية المدينة وحفظها من . 4للمدينة متى طرقها طارق من العدو

                                                           
: ولم يحصر ابن خلدون هذا الوصف على البربر فحسب بل يأتي في الفصل الموالي إلى أن العرب يتسمون بنفس المواصفة، ابن خلدون   1

   442نفس المصدر، ص 
  44القرطاس، ص: زرع؛ انظر أيضا ابن ابي  34، ص 5ج: جذوة الاقتباس: ابن القاض ي  2
وما  514، ص 5225تسهيل النظر وتعجيل الظفر، تحقيق محي الهلال السرحان، دار النهضة العربية، بيروت ط (: ابو الحسن)الماوردي    3

 بعدها 
  444، 445نفس المصدر، صص : ابن خلدون   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

642 
 

ي لكونها المقر المركز  ،كما وجب أن تستوفي أسباب العدل ،كل ما قد يجعلها سريعة المنال سهلة الإذلال

 .1للسلطة الحاكمة

  ،هذه الأحكام والشروطولم يكن ابن خلدون ولا غيره ممن تحدث عن المدينة وشروطها ليبني 
ّ
على  إلا

ه بعض القبائل فتغير حينما ذكرت ذلك الاضطراب الذي كانت تسبب في ،نة المصادرنه وتبيّ معلوم بيّ  ىمعط

التي وصفها و  ،أثناء رحلته زمن أبي عنان المريني إلى نقاوس، وقد أشار ابن الحاج النميري إلى ذلك على المدائن

وقد تزامن يومه بظهور السّراق من بوادي  .إلى أسوار أمدوكال وسواد الجناتأشار أيضا و  ،بالمنطقة الغناء

منكرة ومخاطر لا يطاق حملها، ولولا وجود الأسوار وتدخل السلطان  وما صدر من أعمال ،رياح المفسدين

خر بين أهل البادية على ذلك النزاع الدائر من حين لآ  ر أيضاوهو ما يعبّ . 2لهم لكان الهلاك للمدينةومتابعته 

خصوصا أوقات الجفاف وقلة المطر، وقد كان يتطور  ،والمدنيين، والذي كان الدافع إليه البحث عن الغذاء

فقد وجد ذلك زمن النزاع المريني  تستعمل فيه الدولة بعض الأعراب ضد الدولة العدوة لها، ،الى نزاع سياس ي

 . الزياني

ولدوافع شتى منها الدافع المذهبي، حيث أشار الوزان  ،كما أنّ عددا من المدن كان يخرب بفعل النزاع

فتحها المسلمون وعادت مدينة  -كما يشير إسمها  -وهو يتحدث عن مدينة تقدمت بأنّها مدينة قديمة 

وذلك زمن الأدارسة أصحاب فاس، وبقيت كذلك زهاء  ،علماء والشعراءتضم عدد وافرا من ال ،متحضرة جدا

والأمثلة على ذلك النزاع والاضطراب .  3تخريبها أيام الفاطميين الشيعة عاما، ولكن تمّ ( 157)مائة وخمسين 

و بسبب تدافع الحضر مع البد ،الذي كان يحصل في بلاد المغرب الأوسط و حواضره العتيقة أو الحديثة كثيرة

يتردد من حين ضار كان يرة لعراك ساحة كب يوسطأو الدولة مع الأخرى، حيث كان هذا المجال المغرب الأ 

لت بأنّ هناك مدنا بقيت صامدة تنمو وسط هذا الاضطراب بعدد سكانها ومع ذلك فإنّ الدراسات سجّ  .لأخر

وعنابة وبسكرة ووهران ومازونة، إذ مدارسها ومساحتها، وكان من هذه المدن قسنطينة وبجاية والجزائر  وتنوع

 .4لكل مدينة عائلات اشتهرت بالعلم والتأليف والتدريس أو بالزهد والتصوف

المدارس والتيارات الفقهية بحواضر المغرب الأوسط وجب الإفادة بواقع  الحديث عنوقبل الخوض في  

وتراجمهم ومعاجمهم ورحلاتهم،  اب القدامى من خلال مسالكهمرصده من قبل الكتّ  هذه الحواضر الذي تمّ 

                                                           
 4111، 3، 4، حوليات المؤرخ ، ع دينية ودلالات اجتماعية العمران الاسلامي وعمارته السكنية قيم(: عبد العزيز)راجع دراسة لعرج   1

 33، 31صص 
  414فيض العياب، ص : ابي الحاج النمري   2
  31، ص 4وصف افريقيا، ج: الوزان  3
 44، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

643 
 

والمجال الذي تحركت فيه من خلال رجالاتها وتلامذتهم  ،إذ القصد التثبت من بنية الحركة الفقهية

بدو وأنّ عددا منها غير قليل يالتي ،لحواضرمجتمعات هذه اراسة مدى التقارب والتواصل بين ود ،ومصنفاتهم

فريقية والمغرب، إالأوسط قبل دخول المسلمين بلاد  تاريخ المغربولعب دورا بارزا في  ،قد كان تشييده قديما

مع الملاحظة أنّ ارتباط هذه الحواضر بالكيانات السياسية لم يكن ثابتا على الدوام، بل كانت تحسمه 

الظروف السياسية لكل حاضره، وطبيعة القوة والضعف بالنسبة للدولة، وهو ما تبيّن من خلال دراسة 

 . هـ7دولة المرابطين إلى نهاية ق  ي للمغرب الإسلامي فيما بعدلواقع السياس ا

تصب في إطار خدمة وعليه فإنّ دراسة المدن والأماكن ورصد أخبارها تفيدنا بكثير من الملامح التي  

المظهر الطبيعي والاقتصادي والسياس ي والاجتماعي، حيث يؤثر بين ، وذلك لوجود الترابط الحركة الفقهية

الانتباه إلى أهميته  نحدر من دراسة المدن فرع من العلوم وجبوقد ا ،فكير الناس وسلوكهمذلك على ت

، أو الأعلام الجغرافية، أسماء أسماء المواقع الجغرافية"عرف بـ أو ما ي toponymieالطوبونيميا  يوالمتمثل ف

وتفسير ورسم ،هاوالبحث في معاني ،لهابأسماء الأماكن وأصو  ىعن، وهو علم يُ "وغرافية التاريخيةالأماكن أو الطب

خطوة أولية يعتبر ذلك أنّ ضبط اسم مكان ، 1وتحديد قيمتها التراثية والفكرية،على مدار العصور ،تحولاتها

هذا  هالنص التاريخي الذي جاء في سياق وبذلك تحديد معنى ،في سبيل تفسير ظواهر المكان ضرورية

 ."المصطلح"المكان

ساهمت  ،وثالثها البعد التاريخي ،وأخرى طبيعية جغرافية ،اجتماعية فكريةوحيث أنّ للمكان أبعاد 

ها 
ّ
ه من الواجب الذهاب إلى تحليل ذلك وفق هذه الأبعاد في تحديد الإ كل

ّ
سم والمصطلح بشكل واضح، فإن

ومعلوم أنّ اختيار أسماء . أن يقدم فائدةمن خلاله يمكن  ،حتى نتمكن من ضبط المصطلح ضبطا دقيقا

بل كان يأخذ أصوله من  أو من قبيل الصدفة، ،لم يكن اعتباطيا ،المدن والقرى العتيقة المواقع المختلفة

 إفولذا  ،2أحداث أثرت بشكل قوى على ذاكرة المكان
ّ
ه من الواجب التطرق إلى بعض الحواضر التي تنسب ن

وتوصيفها من  ،في الحركة الفقهيةلاستجلاء الواقع المؤثر  ،نسبتها إليه فيما بعد أو تمّ  ،للمغرب الأوسط

 :ومن هذه الحواضر التي كان لها تأثيرها  على الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط  نجد . ق دراسة المكانلمنط

نبّه كما  ،غناها ووفرتها على الأسواق نع( ـم791/ه369ت )تحدث ابن حوقل  ،هي بلد العناب :بونه

 نت تسوق إلى الخارجالمواد، وأنّ هذه الأنواع من الموارد كا لغلاء وتنوعبها، وتميزها بقلة ا على حركية التجارة

                                                           
لام الجغرافية، دار إفريقيا الشرق،  المغرب، الدار البيضاء الطوبونيميا بالغرب الإسلامي أو ضبط الأع: وآخرون( محمد)انظر دراسة بركة   1

  53، ص 4154،
  514نفس المرجع ص    2



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

644 
 

أنّ عاملها كان يقوم بنفسه كدلالة  صاحب المصدر  ويلفت نظرنا .باعتبارها مدينة عتيقة ،عرفت بها سابقاو 

ت )البكري وأكد نفس المعنى . 1وذكر بأنّ له من البربر عسكرا لا يزول ،على الاستقلال عن جميع الدّول 

الذي تحدث أيضا عن السوق والحمام والمسجد، وقد كانت البلدة تسمى في زمانه ببلدة أو ( م1716/هـ691

العديد من مثلما وجد بها من المجتمع الأندلس ي ة، بن قاطنيها بربر مصمودة و أور وذكر من بي ،2مدينة زاوي 

بفعل وفرة المراس ي، وهي محاذية لمرس ى  تشهد حركيةأنّها كانت أيضا  التي يبدو  ،مارسوا التجارة أفراده الذين

 .3زر المعروف بتجارة المرجانخال

 ،كانت تسير في نطاق الحكم المزدوج الحاضرة فيذكر أنّ  ،(م1166/ه557ت )أما في عهد الإدرس ي 

ادية ا يعني وقوع التوافق بين الإمارة الحمم ،ولكن بموافقة الملك روجار الايطالي ،الحاكم من آل حمادف

دون تحديد حدودها وأبعادها ( م1331/هـ931ت )وذكر أبو الفدا عماد الدين . 4رتها بايطاليايالبجائية ونظ

 إطبيعة سلطانها، فأشار 
ّ
شتهرت بزراعة الكتان، فريقية، وقد اإتقع أخر سلطنة بجاية وأول سلطنة نها لى أ

 .  5مرجانا لا يشبه مرجان مرس ي الخزر  تحوي  هاكما أنّ 

فتحدث  ،فقد ركز على البعد التجاري والاقتصادي للمدينة( م1551/هـ757ت )الحسن الوزان وأما 

 ،لتحرش بالمدينة على مدار السنينإلى ا هذا دفع ،وعن أهمية موقعها والأشياء الثمينة بها ،عن أبرز ثرواتها

ضافا إلى ذلك تحصنها لولا فطنة أهلها ومآزرة سلاطين تونس المجاورين لها، م ،خصوصا من قبل الجنويين

، وقد وقف العبدري في رحلته على مظاهر الحصار الذي 6ومنعتها بما لها من أسوار محيطة وقلعة حصينة

 .7كانت تعانيه هذه المدينة من حين لآخر من قبل القراصنة النصاري 

وحصانتها  ،وجلّ هذه المصادر تتحدث عن موقعها المرتفع ،"قسنطينة الهواء"تسمى في المصادر  :قسنطينة

ه لا وقد ق  .8بمثابة قلعة كبيرة( هـ1ت ق )وقنطرتها العجيبة، واعتبرها الحميري  المتينة أبوابهاو المنيعة 
ّ
يل بأن

                                                           
  33، ص 5224صوره الأرض، منشورات دار مكتبة الحياة، لبنان : ابن حرقل  1
أنظر . عم المعز بن باديس م الذين خرجا على باديس، وزاوي هو  ابن زيري بن مناد5111/هـ421حماد كل من زاوي وماكسن سنة حارب   2

 .11المغرب في ذكر إفريقية وبلاد المغرب ، القاهرة، دار الكتاب الإسلامي، ص: البكري 
  11، 13المسالك ، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، صص : البكري   3
  553- 555نزهة المشتاق، مطابع بريد ليدن، ص : الادريس ي  4
  545ص .لدان، دار صادر، بيروت أبو الفدا عماد الدين تقديم الب  5
  14، 15صص  5وصف إفريقيا، ج: الوزان الحسن  6
  43الرحلة ، ص : العبدري   7
معجم : ؛ الحموي  13نزهة، ص : ؛ الادريس ي511ص  ،تعليق عبد الحميد سعد زغلول  ،الاستبصار: ( هـ1قمغربي من )مجهول   8

 . 432،ص 3البلدان،ج



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

645 
 

 ر بى عجائب العالم حيث يعبر إليها عجعلها الحميري إحدو  ،فريقية من يضاهيها حصانةإيوجد ببلاد المغرب و 

 .1وهي من بناء الرومان  -مثلما ذكر -وكأنك تطير في الهواء  ،قنطرة

عة للمدينة، ولكنّه أضاف الحديث سابقية في قضية الحصانة والمن( م1557/ـه759ت)ووافق الوزان

فتحدث عن  ،عن أهل قسنطينة من حيث حرفهم وطبيعتهم، وأنواع التجارة الدائرة فيما بينهم وبين غيرهم

كما  .ومقايضة ذلك بالتمر والرقيق، وقد كانت تابعة لسلطان تونس ،والزيت والحرير ،الأقمشة الصوفية

وفي أثناء ذلك كله أشار إلى تنوع مشارب السكان من حيث أجناسهم .  2تكلم عن سكانها وبناياتها وأعيانها

خصوصا  ،مفتوحة على فئات غير المسلمين أنّ المدينة كانت رغم حصانتها دلالة على يطما يعب ،وأصولهم

حتى قال في ذلك  ،خرلفتن التي كانت تقع بها من حين لآ ر إلى تلك ااشومع ذلك يُ . كانت تشتهر بالتجارةوأنّها 

حتى صارت كالحسناء لبست أسبالا،  ،ات حياضهاقد نصبت بسهائم الآفات، وعظائم الملمّ : "...العبدري 

 . 3لبطل أثخنته جراحه حتى لم يطق احتمالاوا ،والكريم الذين فقد مالا

ر  الذيومع ذلك فإنّ البلوي الذي قام برحلته ودخل قسنطينة يشير إلى موقعها الحصين 
ّ
العيش لها وف

ه لقي بها من الأعلام الإمام الرّاوية والحاج الفاضل أبو الحسن على بن عبيد 
ّ
الأهنى الذي لا يفني لأهلها، وأن

أشار الوزان إلى وجود  -الجانب العلمي الثقافي  -الاتجاه  وفي نفس. 4حتى فارق قسنطينةالذي أخذ عنه  ،الله

، هذا الجامع وسّع   5كالجامع الكبير والمدرستين والزوايا الثلاث أو الأربع ،هياكل تعليمية ذات شأن بقسنطينة

 ،بعد عودته من تلمسان، وقد أعجبه أهل قسنطينة م،1115ـ/ه613وسّع فيه الأمير الحفص أبو زكريا سنة 

وهكذا بقيت قسنطينة بما  .6وهو أكثر ميلا نحو أهل قسنطينة ،فكان يقسم السنة بين بجاية وقسنطينة

 ،حوته من موقع منيع تمثل في ارتفاعها وحصانتها واهتمام أهلها بمدينتهم دوما قلعة تنافح عن وجودها

 .هاوتستعص ى على من يريد اقتحام

                                                           
مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة  والبقاع ، تح على محمد البخاري، دار ( : هـ342صفي الدين ت )لبغدادي ؛ ا321الروض، ص : الحميري   1

  5124، ص 4، مج 5224، 5الجيل، بيروت، ط
   11-11، صص4المصدر السابق، ج: الوزان  2
  45الرحلة، ص : العبدري   3
  515- 511، صص 5تاج المفرق،ج : البلوي   4
  11، ص 4المصدر السابق، ج: الوزان  5
  532الفارسية، ص : ابن قنفد   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

646 
 

فإنّ أغلب المصادر تعرف موقعها بالمحاذي لجبل الأوراس، إذ هي مدينة قديمة توجد تحت  :أما باغاية       

وأنّ من أعمالها مدينة قديمة  ،ضمن إقليم الزاب الواسع( م776/هـ173ت )جعلها اليعقوبي . 1جبل الأوراس

تقع بين مجانة  ،في عهده مدينة كبيرة بأنّها( م1117/هـ616ت )، وأضاف الحموي 2يقال لها تيجس ،أيضا

سكنى الناس بها كان ما يعني أنّ بناءها و  ،بأنّها مدينة أزلية أولية ،، وتتفق كل المصادر السالفة3وقسنطينة

 .4ها ذات أنهار وعيون ومزارع مسارح قديما غير حديث، وأنّ 

وغلاتها الزراعية،  ،ثرواتها المائيةجعل حيوية المدينة تعود إلى ف ،وقد أشار إلى نفس المعنى ابن حوقل

مركزا لطرق التجارية الرابطة بين تيجس وقسنطينة وميلة وسطيف في نفس الوقت  و  ،بر ممراتوأنّها تع

ومن جميل ما توصف به مناعتها واختلاف الناس بها، فبالإضافة إلى قبائل .  5والمسيلة ونقاوس وطبنة وحمزة

 المدينة وما حولها على عنصر أهل خرسان وعجم بلاد الروم، وهو ما يعنيهوارة توفرت هذه  ،المنطقةكقبائل

 .ختلف الفئاتلمأنّ المدينة كانت مركز استقطاب 

 لعدد من الفارين أو الثائرين، فبالعودة إلى ماض ي  وفي هذا السياق يلاحظ أن المنطقة 
ً
كانت ملجأ

القائمة، هذه الحركات التي اتخذت من أهل المنطقة  المدينة نجد في ثنايا تاريخها قيام حركات مناوئة للأنظمة

يدا تدافع بها عن رؤاها ومذهبتها، فقد تحدث المصادر عن لجوء الكاهنة الثائرة في وجه حسان بن نعمان 

قع بيده، فأحرقتها معتقدة أنّ حسانا يريد تلما رأت أنّ المنطقة س ،وعن تخريبها لها ،الغساني إلى هذه المدينة

 ،فريقية، وهي التي هزمت حسانا أول مرهإ غالبة على جلّ  يةآنذاك ملكة البربر وقد كانت الكاهنة المدينة، 

كما كانت .  6فقتلت وسمي مكان مقتلها بئر الكاهنة ،وأسرت بعض جنوده، ثم كانت الدائرة عليها فيما بعد

يس دولة العبيديين، بعد أن هيئ محضنا دافئا للحركة الشيعية الإسماعيلية واللتي انتهت بها إلى تأسالمنطقة 

وفي زمن الفاطميين . ه176الدعاة الإسماعليون المكان لإمام المذهب الشيعي حينذاك، فأعلن الكيان سنة 

الثلاثينيات إبّان  ،وهو أبو زيد مخلد بن كداد ،ض ضدهمفورية انتمستقرا لزعيم حركة ثكانت باغاية أيضا 

                                                           
أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، دار صادر، بيروت، (: ه421شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر البناء ت)المقدس ي   1

 . 11؛ البكري المسالك، ص  441ص
   33البلدان ص : اليعقوبي  2
  441، ص 5معجم، ج: الحموي ياقوت   3
  514، ص 5221الاستبصار، ط : مجهول   4
  21صورة الأرض، ص : ابن حوقل   5
 . 14، ص 5213فتوح افريقية والأندلس، تج عبد الله انس الصبانج، دار الكتاب اللبناني بيروت (: 413-523)ابن عبد الحكم    6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

647 
 

ما تمتاز به المنطقة من ثروات وسكان وتحصينات في-، وقد وجدت هذه الثورة 1من القرن الرابع للهجرة

 . هان الذي يمكن أن يحقق أهدافالملاذ الأم -طبيعية

ه وهو إقليم حيوي يحضر في المصادر والمعاجم التاريخية والمسالك والممالك جميعها، عدّ  :إقليم الزاب

ه يضم المس( م1777/هـ377ت )المقدس ي 
ّ
و باديس وتهودا وطولقا بنطيوس  يلة ومقرة وطبنة وبسكرةسابقا بأن

ولكنه أضاف بأنّ الزاب كلمة بربرية تعني  ،اقوت الحموي يوإلى نفس التحديد تقريبا أشار  .2وأشير وغيرها

ه  حينمافريقية ان من الوزان في وصفة لإ ، ولكن أحسن تحديد هو ما ك3وهو كورة عظيمة ،السبخة
ّ
حدده بأن

يبدأ غربا بتخوم المسيلة، وشمالا من جبال بجاية ويمتد شرقا إلى بلاد الجريد، أما  ،يقع وسط نوميديا

جنوبا فالمفاز الذي تقطعه الطريق المؤدي من تقرت إلى ورقلة، وأنّ هذا الإقليم إن كان يتميز بشدة الحرارة 

                                          . 4واضح ومفيد تميزه بغلة التمر وحدائق النخيل فإنّ  ،وقلة المياه

كثيفة ال تهاوغابتعرف ببساتينها  ،ومدينة من مدنه الكبرى ( الزاب)تعتبر بسكرة قاعدة هذا الإقليم و           

وهي دار علم وفقه  ،[...]حمامات وجوامع  كما تحوي ، العديدة هوأجناستمرها، جودة ب المتصفنخيل ذات ال

وعلى مذهب مالك، أمّا خارجها فإنّ  ،أي أنّهم أهل حديث ،أهلها على مذهب أهل المدينة. مدينة أعلامو 

القبائل المحيطة بها من بربر سدادة ومغراوة، ومن مدنها جمونة وطولقة ومليلي وبنطيوس، كما أنّ عددا من 

 .5المدن والحواضر توجد محاذية لهذا الإقليم الحيوي 

التي أحدثها الشيعة وتسمى المحمدية أو مدينة القائم تأسست على يد أبي ومن أهم حواضره المسيلة  

بن حمدون  يبناءها الأندلس ي عل ، وقد تولىه316أو  ـم735/ه313قاسم إسماعيل بن عبيد الله المهدي سنة 

ا حولها قبائل مزاتة وعجيسة وكان من أبرز ساكنتها وم. 6م766/هـ336ماك المعروف بابن الأندلس ي ت بن الس

أسواقها  -( هـ619ت )هـ 5وهو ممن كان حاضرا في ق  -وإذ يذكر البكري . رزالب وة وبنر وعجيسة وهوا

فإنّ الوزان الذي جاء بعد أربعة قرون أشار إلى سوء حال أهلها  ،وما بها من ميزات ،وحماماتها وكثرة بساتينها

                                                           
  31المصدر السابق، ص : الحميري   1
  ، ص5211،  4، مطبعة بربل ،مدينة ليدن ،، ط أحسن التقاسيم: المقدس ي  2
 . 543، ص 4معجم ، ج: ياقوت  3
 . 542، 542،صص  4وصف، ج: الوزان  4
المصدار السابق : ؛  الحميري 344، ص 5نفس المصدر  ، ج: ؛ الحموي 533الاستبصار الاستبصار في عجائب الامصار، ص ( : هـ1ق)مجهول    5

 . 441، ص 4، جنفس المصدر: ؛ البكري  554ص 

 . 14ه، ص نفس: هـ ، الحميري 451وعند الحميري اختطها أبو القاسم محمد بن المهدي سنة  442، ص4نفسه، ج: البكري 6 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

648 
 

ك إلى جيرانهم أهل البادية من الأعراب، وإلى ضغط الضرائب الذين مسّهم الفقر في هذه المرحلة، وأرجع ذل

 .1التي كان يفرضها حاكم بجاية، وقد سجل اندهاشه لذلك الفقر الذي عمّ البلدة بعد غناها

بعد رحيل الفاطميين إلى  ،يحمادلبحاضرة قريبة منها في الزمن االمسيلة حاضرة تمّ استبدال هذه  

( هـ6ق )وصاحب الاستبصار ( ه619ت)لتي يسميها كل من البكري ا ،مصر، وهي قلعة حماد الصنهاجي

وقلعة حماد هي دار مملكة حماد و بنيه، تمّ تعميرها مدة من الزمن، . 2قلعة أبي طويل(  هـ1ق )والحميري 

دفع إلى  ،ولكن النزاع الحمادي الزيري من جهة والصراع الحمادي مع أعراب أهل البادية من جهة ثانية

رغم ما تمّ بناؤه بهذه القلعة من قصور وماحوته من  ،نمبالأ  يتمتعدرة المكان إلى موقع آخر في مغاالتفكير 

ة
ّ
 . 3وشجر مثمر كالتين والعنب ،مباني عجيبة وبساتين ورساتيق ذات غل

بمثابة حلّ مؤقت للتخلص من خطر الأعراب المدفوعين  -من حيث دافع بنائها -لقد كانت قلعة حماد 

يّدت همن قبل الش
ُ

 من جهة واحدة، إذ ش
ّ
ذه القلعة مستندة إلى الجبل يعة، حيث لا نجد منفذا إليها إلا

الذي لا يمكن أن يصل  ،الذي يعتبر المجرى الحيوي  ،يحيط بها من كل الجوانب، ويعبر بحذوها وادي سهر

  وهذا ما ،إليه أي عدو، فهي محمية ومصونة طبيعيا
ّ
نحو عنها الرحيل  ى أن تمّ إل ،ر لها الأمن لمدة من الزمنوف

 .هـ 5بجاية منتصف ق 

مع بناء مدينة أشير ببعض ( م1779/م371سنة )الحمادية  والقلعة 4ه316حاضرتي المسيلة تزامن بناء 

هـ في حين ذكر الحموي 369حيث ذكر البكري تشييدها سنة  -قبل القلعة وبعد المسيلة -ببعض السنين 

، وهي م1767/هـ667من قبل يوسف بن حماد بعد سنة وقد تمّ تخريبها  م،736/هـ316بداية بنائها سنة 

( الأشيري )عادت إليها فيما بعد، ونسب إليها عدد من العلماء قد ولكن الناس . 5تشبه في تحصنها قلعة حماد

لبلاد م الفاطمي وما يلاحظ أنّ الصراع الدائر أثناء الحك. أو بقوا ببلاد المغرب ،الذين سافروا إلى الأندلس

 ،سواء بدافع التفاخر والتباهي ،فريقية هو الذي كان الدافع الأساس ي في تشييد الحواضرإالمغرب الأوسط و 

ه لا يمكن أن يكون 
ّ
 إذا تمّ بناء حاضرة ،لسلطة شرفلمن حيث أن

ّ
أو  ،تدل على عظمتها وجلال قدرها ،إلا

 .المسيلة والقلعة  فكانت بذلك مدن أشير و ،بدافع توفير الأمن والحماية من كل بلوى خارجية

                                                           
 . 14، ص 4المصدر السابق ج: نفس المصدر والصفحة؛  الوزان: البكري   1
يحتاج هذا المصطلح إلى مزيد من البحث، إذ كان المقصود بقلعة أبي طويلة هي قلعة حماد أم المقصود بها قلعة أخرى تقع إلى الخلف من   2

 قلعة حماد
 .وما بعدها  312المصدر السابق، ص : الحميري   3
 .5، ص 1البلدان، ج: الحموي  442ص  ،4هـ البكري المصدر السابق، ج451، وعند الحموي سنة 444عند البكري سنة   4
 . 414، ص 5؛  ياقوت معجم، ج435، ص4المصدر السابق،ج: البكري   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

649 
 

ومنها حاضرة  ،تبرز ببلاد الزاب حواضر أخرى عديدة كان لها شأنّها ودورها في الحياة العلمية والفكرية 

والتي وصفها ابن الحاج النميري ـ وقد دخلها مع أبي عنان ـ  بأنّها  ،نقاوس التي ينسب إليها عدد من الفقهاء

 ىوأنّ الغن ،أهلها ذووا كرم وأمانة، كما وصف البكري قبله بأنّ 1تحفها الأنهار ،ة الإنتاجمدينة واسعة غزير 

بإيوائهم  هتماملعلم وطلبته واضح من خلال الا وأن اهتمامهم بأهل ا ،باد من خلال لباسهم وسكناتهم

الأس و ،الدمشقي مليئة بمختلف الأزهار كالورد ،وكانت دور ساكنيها غاية في الأناقة ،وغذائهم ولباسهم

 .2وتأتي المياه إلى كل الدور بواسطة سواقي ،لوالبنفسج والبابونج والقرنف

الحراك  على ا يدلّ ممّ  ،ومقرة وغيرهما 3لقد كانت منطقة الزاب زاخرة بالمدن والحواضر على غرار طبنة

باعتبار وقوع هذه المدن على طرق التجارة  ،والاقتصادي التجاري من جهة ثانية ،البشري السكاني من جهة

 ،هـ5والبكري الذي يمثل ق  ،هـ6الناظر إلى ما قدمه كل من ابن حوقل الذي يمثل القرن  ببلاد المغرب، وإنّ 

يلحظ التفاعل الاجتماعي الاقتصادي  ،هـ17وأخير الحسن الوزان الذي مثل ق  ،هـ6والادريس ي الذي يمثل ق 

يدفع إلى التأكيد على ضرورة أخذ جميع  وهذا مايف تمّ التأثير فيما بين النطاقين، وك ،مع الواقع السياس ي

شاملة غير قاصرة على الحدث في حد  ةوتفسيرها وفق نظر  ،لمغرب أو غيرهاالأحداث السياسية الواقعة ببلاد ا

ادي كعناصر ذات نظرة تقترح المعطى الاجتماعي والاقتص ،والفعل والمآل ،ذاته، بل وجب النظر في الدافع

 ،رائحة في المجال المغربيقيمة بالنسبة للواقع السياس ي، مثلما وجب النظر إلى تلك الحركات البشرية غادية و 

شاملة تأخذ المعطى السياس ي كعامل بارز في شرح الظاهرة، ونفس الش يء بالنسبة للمعطي  ةوفق نظر 

ه نتيجة بالنسبة للعاملين الأولينباعتبار  ،الذي يجب أن يفسر في السياق ذاته ،الاقتصادي
ّ
أو باعتباره  ،أن

 . لمظاهر أحدهما  ادافع

قاعدة المغرب  -مثلما سلف  -بجاية التي اعتبرت  اضر التي مثلت المغرب الأوسطمن أجل الحو  :بجاية

أمون تدخله وهو  مرس ى م ،سواحل المغربختصر في ذلك المرس ى الشرقي على ا، كانت قديما ت4الأوسط

آهلة بالسكان منذ الأزل، وقد كان الأندلسيون من الفئات الوافدة  كانت هاكما أنّ  ،محمّلة بالغلات السفن

 .5على بجاية منذ كانت مرس ى

                                                           
 . 511فيض العباب، ص : ابن الحاج  1
 . 14، ص 4المصدر السابق، ج: الوزان  2
هي مما افتتحه موس ى بن نصير، سكنها العرب والعجم ، مسورة ولها عدة أبواب وليس من القيروان إلى سجلماسة طبنة مدينة كبيرة و   3

 .وما بعدها  442، ص 4نفس المصدر، ج: مدينة اكبر  منها  انظر البكري 
 . 21المصدر السابق، ص: الحميري   4
 . 412، ص 4نفس المصدر ، ج: ؛ البكري 33المصدر السابق، ص : ابن حوقل  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

650 
 

بعد أن كان اهتمامه مقتصرا على  ،لتحول الذي حصل بالنسبة للمرس ىأشار الإدريس ي إلى ذلك ا

 ،بعدما نزح إليها أهل قلعة حماد ،يناء مدينةصار الم ،كميات معينة من السلع لفائدة مجموعة من السكان

ة على الساحل في نهاية ق واتخذوها عاصمة لهم 
ّ
من  ،، و كان يفد إليها التجار من كل أنحاء المعمورةهـ5مطل

ت متعددة، مضافا إلى ذلك  .1المغرب الأقص ى والصحراء والمشرق 
ّ
ولعل تنوع منتوجها من فواكه وثمار وغلا

جلب انتباه التجار وأرباب المال لتثمير  ،واعتبارها بوابة نحو المناطق الداخلية ،والاستقرارعنصر الأمن 

توافد الناس إليها كما  ،وقد انعكس الأمن السياس ي والاقتصادي على مجتمع مدينة بجاية . 2أموالهم عبرها

يد الجوامع وبناء تشيّ  ، حيث تمّ ازدهار الحياة الفكرية والثقافيةدفع إلى  وهذا ما ،حينما أمنوا على أنفسهم

فبرز فيها الفقهاء  ،لأجل التعليم والتحصيل العلمي ،المدارس لكثرة الطلبة، وتدافع الأساتذة نحو بجاية

 .3والمتصوفة والمهتمون بالعلوم جميعها

بعد الم الحماديون خدمة جليلة للمغرب الأوسط من خلال تحويل عاصمتهم من قلعة ذات قدّ 

 الغاية منه تأمين النفس والمعاش ضمن  ،سكري عالدفاعي ال
ّ
إلى موقع له ، سم بالصراع والكرّ والفرّ مجال يت

، إذ أنّ تأسيس هذه القاعدة ولكنه منفتح على العالم الخارجي تحصينه الطبيعي من خلال البحر والجبل،

وصارت موقعا فاعلا على ل الأنظار السياسية والاقتصادية والاجتماعية نحوها، تحو إلى المغرب أوسطية دفع 

مثلما وفد إليها من الأندلس نخبة  ،انومن الحواضر العتيقة كالقيرالنخبة جميع المستويات، ووفد إليها 

وصارت بجاية  .ونخبة الساحل الجنوبي لأوربا دون إهمال بقية حواضر الأندلس ،قرطبة وغرناطة و إشبيلية

والعلم، وزاحمت حواضر كانت تعرف بذلك، وهو ما دفع با فاعلا في السياسة الاقتصادية على إثر ذلك قط

فيما بعد، وقد انتهت إلى شأن كبير في مجال العلوم وعلى وجه سها الملوك الحفصيون والمرينيون إلى أن يتناف

فصاحب . المصادرأثبتت ذلك وقد الذي صارت فيه مدرسة لها معالمها وأعلامها،  ،التحديد ميدان الفقه

أمثال أبي عبد الله  ،ن بالفقه والتصوفيوصوفوالم ،المستفاد يذكر عددا من الأعلام الذين تواجدوا ببجاية

ى وابن العجوز أبو القاسم ت  ،4محمد البلنس ي
ّ
 . 5م 1151/هـ596وأبي عبد الله بن معل

                                                           
راجع ايضا ما قدمه أحد الباحثين في توصيف العلاقات الاقتصادية لبجاية مع غيرها . وما بعدها  21المصدر السابق، ص : الادريس ي   1

 خصوصا الضفة الشمالية للبحر المتوسط 

 Cambuzat (Louis Paul( ; L’évolution des cités du Tell en ifriquia du VII au XI siècle. Tome I. OPU. Alger 1986. p. 33.             
 . 442، ص5معجم البلدان، ج: ؛ ياقوت541الاستبصار، ص : مجهول   2
 . 11، ص 4المصدر السابق، ج: الوزان  3
 . 541، ص4المستفاد، ق: التميمي  4
 . 34ص : نفسه  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

651 
 

ذ عدّد أعلاما كانت حاضرة في القيمة العلمية لبجاية، إ على" عنوان الدراية" الغبرينيموسوم  نادل

المشهد العلمي الثقافي، وشكلت عاملا مهمّا في سير الحركة العلمية العقلية منها والنّقيلة، وانعكس ذلك كله 

وقد ذكر العبدري في رحلته ذلك الجامع العجيب المنفرد في حسنه، والذي عدّه . على مجتمع بجاية وما حولها

ولئن ذهب العبدري إلى أنّ بجاية بلد بقية قواعد الإسلام . 1أهله كل الأوقاتمن الجوامع المشهورة العامر ب

ه حسن بنيانها وخلق سكانها،  ومحل حلّ به العلماء، وتحدث عن
ّ
 أن

ّ
ينتهي إلى حكم مناقض لمعطياته إلا

غاض  ، وأنّ بحر العلم قدشمل في هذا الأوان البدو والحضر حينما يحكم بأنّ البلد اعتراه من الغير ما

وعفا رسمه حتى صار طللا، وأنّ به آحادا من طلبة العلم قد اقتصروا على مطالعة  ،ببجاية حتى عاد وشلا

و بعد تحامله يستدرك . 2روسلكوا في ترك تصحيح الرواية طريقا لم يرضه الأعلام الأكاب ،الصحف والدفاتر

ه مكث بجاية يومين ،العبدري 
ّ
خ أبي عبد الله محمد بن صالح الكناني قد أخذ فيهما عن الشي ،ليفصح عن أن

وله سائره، و بعض كتاب التيسير ناالليثي و  ىبن بحي ىرواية يحي ،الشاطبي الفقيه المسند لرواية كتاب الموطأ

وقرأ عليه قصيدة الشاطبي بن فيره في القراءات، وعدد مجمل ما أخذ عنه كل ذلك والمقنع لأبي عمرو الداني،

 .3العبدري منصفا في أحكامه تجاه حواضر المغرب الأوسط؟ يعدّ  في يومين، فإلى أي حدّ 

ية متعددة بما أنتجه من مظاهر حضار  ،بجاية القطب الشرقي لبلاد المغرب الأوسط -بالفعل–مثلت   

بما أوتيت من  ،صارت بذلك حاضرة منافسة لمجموع حواضر المغرب والأندلسف .راقية المعاني ،الجوانب

ت المصادر إلى قيمة هذه الحاضرة فإنّها بالنسبة لحواضر أخرى داخلية خصوصا قد ولئن أشار . إمكانات

فالحديث عن بلاد . ترددت في الافصاح عما كان يجول بها رغم قيمتها الطبيعية والاقتصادية والاجتماعية

  ،حمزة لايكاد يذكر في المصادر
ّ
الحسن بن نزل بها حمزة بن  ، و 4بقدر أنّها بلاد تقع في طريق سطيف إلا

ت )ما ذكرته المصادر الأخرى ابتداء من اليعقوبي  وجلّ . 5سليمان بن الحسن بن علي بن الحسن بن أبي طالب

ا يدفع إلى مزيد من موهذا ده لا يكاد يخرج عن هذا المعنى مراص في( هـ937ت )انتهاء إلى البغداديو ( هـ171ت )

وفيها  ،ه بالأساسبن خلدون في بغيت ىكتبه يحي ابغض النظر عمّ  ذلككل  ،6البحث عن هذا الإقليم الواسع

 . 7وعلاقتها بتلمسانالشريفة سرة أشار إلى هذه الأ 

                                                           
 . 41الرحلة، ص : العبدري   1
 . 41نفسه ، ص   2
 . 433و ص  42-43المصدر السابق، صص : العبدري    3
 . 32المصدر السابق، ص : ابن حوقل  4
 . 431، ص 4المصدر السابق، ج: البكري   5
 ما دكره ابن خلدون في كتابه العبر في الجزئين السادس والسابع  وفي معضمهما حول الواقع السياس ي القبلي   6

ّ
 .اللهم إلا

قدم يحيى بن خلدون في بغية الرواد الذي تم تحقيقه من قبل الأستاذ عبدالحميد حاجيات في جزئين بحثا في الأصول لهذه الأسرة الدولة،   7

 .، وموقع السليمانيين في ذلك كله وامتدادها وتوسعها



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

652 
 

ما قاله ابن ه ضراء بشكل عابر غير مفصل فيه، منكما تشير المصادر في كلامها المقتضب إلى مدينة الخ

وينبه إلى تواجد سوق يتداول فيه حوقل على أنّها بلدة تقع على نهر جار، ولها فواكه مختلفة وأرضها خصبة، 

، وهي تقع بالقرب من تنس على الطريق من تنس إلى تيهرت، حولها 1الناس سلعهم، وأنّ بها الجامع والحمام

أما . ، وهي ليست الخضراء الواقعة بالمغرب الأقص ى2بساتين ومن قبائلها مدغرة وبنودمر ومديونه وغيرها

 ،شلف الحصينة ةي حاضر هذكرها على وجه التفصيل ف ،في إنكار المصادر المدينة المحاذية لها والمساوية لها

ويظهر أنّها كانت حيوية في عهد ابن حوقل إلى البكري حينما يذكران بأنّ بها سوقا  ،تقع على نهر شلفوالتي 

فإنّ  ،شلفوبالإضافة إلى نسبتها لنهر   .3ولها ارتباط بمدينة مليانة التي بناها الزيريون  ،حوانيتبالعامرة 

ا يعني أنّ المنطقة  كانت عامرة منذ القديم حيوية ممّ  ،خاصية القدم والأزلية للمدينة تحضر في توصيفها

 . 4تقع عدة مدن لا نعرف تفاصيلها ،بأسواقها وتجارتها وعلى طول نهرها المنسوبة إليه

ر على نتف ي تتوفر المصاد، والتوسطن في تاريخ المغرب الأ أة المدن الداخلية التي كان لها شومن جمل

ها هاي، اشتهرت بم5تمّ تجديدها زمن زيري بن منادو  ،وهي من بنيان الروم مليانةمدينة  من تعاريفها وأوضاعها

، ذكرها البعض أنّها 6نهر شلف هاشقيلى فحوص واسعة وقرى كثيرة عامرة تشرف عوهي  ،رحيتهاأها و هايبم

نا . 8بأنّها من أحواز أشير من أرض المغرب، وأشار الحميري 7من أعمال بجاية تابعة لها
ّ
نستشف من المصادر وإن

إلى  ستندتمن في شدة تحصنها، إذ تك ،المصادر بأنّ عوامل قوة هذه المدينة وبقائها منذ عهد الرومان إلى يومنا

     ما جعلها مدينة طواحينالتي تتدفق على المدينة بقوة  ،اهوالذي أفرز بدوره عاملا آخر هو المي ،جبل مرتفع

في حين تشرف على سهول واسعة حتى قيل  ،وأرحية، فهي بذلك قلعة حصينة ازداد تحصينها بالأسوار المتينة

وقد اكتملت أهمية المدينة بانتساب أحد أبرز الأعلام المتصوفة نهاية العصر . 9فريقيةإبأنها من أخصب بلاد 

وهو  ،ه من أصحاب الشيخ أحمد زروق أكبر مشايخ التصوف في عصر  وسيط، وهو أحمد بن يوسف المليانيال

 .10وخرجت من اسمه طائفة اليوسفية أو العكازية ،الذي أفرط بعض مريديه فجعلوه في مصاف النبوة

                                                           
 . 21المصدر السابق، ص : ابن حوقل  1
 . 412، ص 4البكري، نفس المصدر، ج  2
 .411، ص 4نفس المصدر، ج: البكري  21نفس المصدر، ص : ابن حوقل  3
  145المصدر السابق، ص : الحميري  4

(: أحمد توفيق)راجع المدني . م51/هـ3س الملك الصنهاجي بلقين بن مناد في ق ذكر أحمد توفيق المدني في كتاب الجزائر بان مليانة من تأسي  5

 .12هذه هي الجزائر،مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، دت، ص
  535استبصار ، ص : مجهول   6
  434آثار البلاد وأخبار العباد، دار صار، بيروت ، د ت، ص ( هـ124زكريا بن محمد ت)القزويني   7
 .133نفس المصدر، ص: الحميري   8
  535ستبصار، ص الا    9

 .وما بعدها  524المصدر السابق، ص : الشفشاوني   10



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

653 
 

بين البعد  -محافظة على سمتها السابق التي لا تزال تجلب إليها السكان  -وهكذا جمعت هذه الحاضرة 

جعلتها معبر ومحط قوافل التجارة واجتماع العلماء وسكنى  ،وفر لها مكانة تاريخية الذيالطبيعي والديني 

 .الطلبة 

التي أسسها الرستميون فهي مدينة حصينة تقع في سفح جبل تتخذ منه حصانتها، يعبرها  :تهرتأما 

وذكر ابن حوقل في . 1ويدخلها الداخلون عبر أربعة أبواب ،المشرب والسقييؤمنان لها ( مينة وتاتش)واديان 

والأخرى محدثة،  ،إحدهما قديمة لها سور على جبل ،بأنّ تهرت مدينتان كبيرتان( م791/ه369ت)عهده 

، وتهرت عنده أحد معادن ولهما أشجار وبساتين وحمامات ،ولكل منهما جامع وإمام وخطيب تزخران بالتجارة

زناته و ة ومطماطة غاو صبيات قبلية مثل لواته وهوارة وز دينة بعالمت عرف. 2بها العسل والسمنالماشية يكثر 

 .3ـم777/ه176إلى أن دخلها العبيديون سنة  ،م ملك بني رسم فيها ما يزيد عن قرن ونصفاومكناسة، وقد د

 .3ـم777/ه176

لكنه يضيف أنّ الأشجار التي تحويها تهرت تحمل  ،أشار الإدريس ي إلى نفس ما نوه به ابن حوقلو 

، وعلى الرغم من الجهد الذي 4ضروبا من الفواكه الحسنة، وأنّ أرضها هي مزارع وضياع وأسواقها عامرة

القيمة التاريخية  إظهار في توضيح قيمة تهرت من حيث  بذله أصحاب المصادر التي جاءت بعد البكري 

وعدم ولوج  ،إلا أنّها وقعت في جملة من الأخطاء نتيجة بعد الزمان ،اسيةوالاقتصادية والاجتماعية والسي

 .5أضفى على كتاباتهم بعضا من الأغلاط التاريخية الأمر الذيالمكان ، 

باعتبار  ،التعريف بها وتفحص تاريخها وطبيعتها يمكن اعتبار تهرت من بين أهم المدن والحواضر التي تمّ 

ب المعصومة التي لاتتساير تن عتّم عليها العبيديون بإحراق كحتى وإ ،سياسية أنّها كانت منذ الأول حاضرة

فإنّ ما تمّ تهريبه أو حفظه في الذاكرة من أشعار وأخبار قد أفاد بالكثير عن شأن هذه الحاضرة  ،ومذهبيتهم

ن معالم هذه قد قدم صورة واضحة ع" سير الأئمة وأخبارهم"الدولة، ولعل كتاب ابن صغير المالكي المرسوم 

 . يني والوسيانيجيون في حدّ ذاتهم أمثال الدر ضمضافا إليه ما ألفه الإبا، لدولةالحاضرة ا

                                                           
: ؛الاصطخري 411، ص 5222المسالك والممالك، مطبعة بريل، ليدن (: أبو القاسم)؛ ابن خرداذية 21ر السابق، ص المصد: ابن حوقل   1

 ،  41المسالك والممالك، ص 
 نفس المرجع والصفحة: ابن حوقل  2
  432، ص 4السابق، ج المصدر : البكري   3
  23المصدر السابق، ص : الادريس ي  4
ابن )؛ البغدادي 541المصدر السابق ،ص( : هـ344ت )، ابو الفدا 541المصدر السابق، ص : الحميري  512المصدر السابق، ص : القزويني   5

  415، ص 5مراصد الاطلاع، مج (: عبد الحق



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

654 
 

احلية فإنّ العودة إلى تفحص بعض المدائن الس ،وبالإضافة إلى هذه النماذج من المدن الداخلية

حديث على حاضره دلس الأوسط، فالمة على البلاد المغرب الآثار القيّ  كان له ،انهسيفرز لنا عددا غير قليل م

هو الحديث عن مدينة كبيرة بحرية محصنة، تمتاز  ،الواقعة بين بجاية وجزائر بني مزغنة" تدلس"التي تعرف بـ

موطن  ما جعلها ،عن باقي المدن الداخلية أو الساحلية بزهد أثمان سلعها من الفواكه والمشارب والحيوانات

يثبت من  لدلسوربما ينفرد الوزان بتوصيف خاص  .1ى أصحابها بالفائدةتعود عل ،استيراد لموارد عديدة

هم يحسنون العزف وإنّ  ،يصفهم بالبشاشة والمرحف ،حينما يذكر حال ساكنتهاخلاله قيمتها التاريخية الراقية، 

 ىوهي تهد ،طياد السمك بكميات كثيرةهم مولعون باصوأنّ  ،على آلات الطرب، يرتدون ألبسة غاية في الحسن

 . 2عندهم ولا تباع

زان بأنّ إسمها مأخوذ التي قال عنها الو  ،مدينة الجزائروهي  عصرئذكبر حاضرة أوتجاور تدلس 

 كما أشار البكري إلى أنّها مدينة .ALGER »3 »ويسميها الإسبان ألجي  ،زر ميورقة و منورقة ويابسةجبمجاورتها 

تاج  -في رحلته  نفس الوصف البلوي  أكدو ، 4تمتاز بمسجدها الجامع ومرساها المأمون  قديمة فيها أثار الأولين،

"  :يقول حين  ،وهو في طريقة متجها نحو المشرق  ،، حيث دخل حاضرة الجزائر5ه1التي قام بها في ق -المفرق 

حسان طريقا، رأيت محيا صبيحا وتربا مليحا ومسجدا عتيقا وبناء أنيقا، وأناس قد سلكوا إلى الحسن والإ 

لبس ذلك الجسم روح المجد، وركب خلائف الوهد على ذلك أف ،مدينة أحاط بها البحر إحاطة السوار بالزناد

نا حينما نتصفح ما أورده البكري في مسالكه فيما يخص المراس ي نجده يصنف .  6..."النجد
ّ
مع الملاحظة أن

      نّ المرس ي شتوى أو صيفي، وأن الشتوى فيورد بأ ،المراس ي إلى أنواع بحسب حصانتها وبحسب حجمها

راس ي مثلما يذكر ذلك فيما يخص مرس ي جزائر بني مزغنة، كما يقسم الم ،المأمون أكثر أهمية من الصيفي

 . 7صغيرة أخرى بحسب الحجم إلى كبيرة و 

 ائر حاضرة الجز  إذ توجد و  ،المتنوعة المربحة، وصناعتها النافقة الحاضرة وتحدث الإدريس ي عن غلات

من خواص بلاد  وقد كانت. 8لها من الثروة ما يكفيها ويسد حاجتها ،على الساحل فإنّها تستند إلى بادية كبيرة

                                                           
  544، ص المعطار روض: ؛ الحميري  21نزهة المشاق، ص : الإدريس ي   1
الوزان غاية في اللطف والمرح  في المقر والسفر وأثناء العمل والعطل فكانوا مثلما ذكر  شاركنا بعضهمولقد  34، ص 4وصف، ج: الوزان   2

 .يل المعشرموج
 وما بعدها 43، ص4المصدر السابق، ج: الوزان    3
  433، ص 4المصدر السابق، ج: البكري   4
 هـ 312هـ والثانية أنهاها سنة 331رحلته الأولى أنهاها  سنة   5
  515، ص 5المصدر السابق، ج: البلوي   6
  412البكري، نفسه، ص   7
  514المصدر السابق، ص : الحميري     8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

655 
 

ثم إلى ملوك بجاية  من الزمن، ، ثم صارت تخضع فيما بعد الموحدين إلى تلمسان مدة1بني حماد الصنهاجي

 .2مرة أخرى إلى عهد العثمانيين

  -باديتها –تستند حاضرة جزائر بني مزغنة إلى إقليم مهمّ  
ّ
تها في مواجهتها لما يقابل ل دوما مصدر قوّ مث

 متيجة بأنّ  -في حدّ ذاته -ما صرح به البكرى والحميري  عكسهذا ، و 3وهو إقليم متيحة ،من عدو عبر الساحل

بأنها  ،ثه عن الجزائر بني مزغنةوضح في معرض حدي ، مع الملاحظة أن الحميري 4مدينة على نهر كبير متيجة

على نحو مرحلتين محاط بالجبال  ،حاضرة تتصل بفحص كبير واسع خصب له قرى وعمائر تشقه الأنهار

ا يعني أنّ الحميري قد أنجرّ وراء البكري في غلطه، هذا الأخير ، م5وهو فحص متيجة ،كالإكليل بالنسبة له

د هذا الفحص الواسع هو الوزان وأحسن من حدّ  .6مدينة الذي يعطي اسم أقزرنة كمرادف لمتيجة وأنها

ه إقليم يكثر فيه القمح والكتانالذي ذكر طوله بخمسة وأربعين 
ّ
 اوإذ. 7ميلا وعرضه ستة وثلاثين ميلا، وأن

فإنّ صاحب  ،كان الإقليم ينتهي بمدينة الجزائر من ناحية الشمال وتسدّ أفقه الجبال كالإكليل جنوبا وشرقا

وهو جبل عليه طريق وعر المجاز  ،يعطينا تحديدا مهما لهذا الفحص من ناحية الغرب( هـ6ق )ر  الاستبصا

إذ ليس يدخل إلى بلاد الغرب ولا متيجة من تلك الناحية  ،يسمى حلق واجر ويسميه أهل البلاد باب الغرب

 .8إلا منه

 أنّ الحديث عن أعلامها رغم ما في هذا الفحص الحيوي من ثروات وخيرات تحدثت عنها المصادر، 
ّ

إلا

المماثل القيمة العلمية براز لإ  ،بالبحث في متون الكتب المخطوطة اوجب سدّه ،يشكل ثغرة في تاريخ الإقليم

أو  ،لقيمة الجغرافية والاقتصادية، حيث لا يمكن أن ينعدم صنف العلماء في هذا الفحص بالدراسة فيهل

 
ّ

ه بادية يقطنها قبائل همّ  إذا عدّ في العصر الانتساب إليه، إلا
ّ
ها الرعي و الارتحال، وعلاقتها مع الوسيط على أن

 . ؟!!بعضها يشوبها الاضطراب والانتقام

كانت لمدن قديمة وبقيت آثارها إلى العصر  ،وتقع إلى الغرب من جزائر بني مزغنة مراس ي أخرى صغيرة

دها التي كانت قديما مدينة كبيرة شيّ  مدينة شرشالمنها ماعرف ومنها ما لم يعرف، ومن ذلك  ،طيالوس

                                                           
  544، ص 4المصدر السابق ،ج: الحموي   1
  42، 42، صص 4وصف، ج: الوزان  2
  514روض، ص " الحميري   3
  144المصدر السابق ، : الحميري  533، ص 4المصدر السابق ، ج: البكري   4
  514الحميري، المصدر نفسه، ص   5
  433نفس المصدر، ص : ربما كانت اقزرنة قديما هي المعرفة حاليا بخزرونة الواقعة بقلب متيجة، البكري   6
  43، ص 4وصف، ج: الوزان  7
  544الاستبصار، ص : مجهول   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

656 
 

، كما أشار أبو عبد الله 1مدينة بالمغرب من أعمال بجايةبأنّها ( م1116/هـ611ت ) القزويني  ذكرهاو  ،الرومان

، وقد نبّهت المصادر إلى بقاء بناءاتها العجيبة ومرساها 2إلى أنّها مدينة المغرب الأوسط( هـ6ق )الزهري 

 .3الفسيح

التي تقع الى  برشككمدينة  ،ثرأل من بعض المدن التي لم يبق لها ال على أفضل حاوبقيت شرش 

ذكر بن حوقل . 4ميلا ( 63)الغرب من شرشال، وهي مدينة بناها الرومان كذلك بينها وتنس ثلاث وستين 

وتحدث عن سكان  ،5بجميع أنواع ثمارها وحيوتها وحيواناتها ،ما تتوفر عليه من غلاة في باديتها( هـ369ت)

يسافرون بغلاتهم و  ،بأنّهم يتسمون بالخشونة والقوة( هـ757ت)مثلما أشار بعده الوزان ،ريةبالأصول البر  ي ذو 

  ،، ومع أنّ الوزان يذكر الآثار الرومانية التي كانت ببرشك6وتجارتهم عبر البحر نحو الجزائر وبجاية وتونس
ّ

إلا

ه لا يزال تحديد المدينة لحد الآن 
ّ
بعد أن كان هدمها بفعل الزلزال الذي وقع  ،محط اختلاف بين الناسأن

  ،ولا يعلم مكان المدينة تحديدا ،7م1531بالمنطقة سنة 
ّ
، وقد نسب إلى هذه 8أنها تقع بين شرشال وتنس إلا

 ،المشرق  رحلا إلى بلادثمّ  ،المدينة علماء أبرزهم ابني الإمام الذين سافرا بعد مقتل أبيهما الإمام إلى تلمسان

  ،وزاد وفير ،ورجعا بعلم كبير
ّ
 .9في الحركة العلمية ببلاد المغرب عموما  رأث

إذ تطل ية شرقا وجزائر بني مزغنة وسطا، تأتي تنس في المصادر الأولية كحاضرة كبيرة ومهمة تماثل بجا : تنس

 هاحركتقد ساهم هذا في  و .ومواد صادرتها ووارداتها ،وخصب أراضيها ،تشتهر بكبرهاو  ،على السهل والبحر

. 10شكل لافتبيظهر ذلك من خلال وفود الأندلسيين إليها ، و اء البحرالى ما ور التي تجاوزت  يةتجار ال

بها كان  ،تقع بعيدا عن ساحل البحر بميلينويستشف من المصادر أيضا أنّ تنس القديمة كانت محصنة 

وهي التي بناها الأندلسيون من ، على الساحل مسجد جامع وأسواق كثيرة وحمامات، أمّا الحديثة فموجودة

                                                           
   412القزويني، أثار البلاد، ص   1
الجغرافيا، تح محمد حاج صادق،  مكتبة : ابو عبد الله الزهري وقد جعل بعضهم مدينة شرشال هي برشك ، وهذا غير صحيح ، أنظر    2

 .513الثقافة الدينية، ص 
ميد سعد الاستبصار في عجائب الأمصار ،  وصف مكة، والمدينة ومصر وبلاد المغرب ، تح عبد الح: ؛ المراكش ي 33صورة، ص  : ابن حوقل   3

  544زغلول، دار الشؤون للثقافة العامة، العراق، ص 
  22المصدر السابق، ص : الإدريس ي  4
  33المصدر السابق، ص : ابن حوقل   5
  44، ص 4وصف ، ج: الوزان  6
 44، ص 4وصف، ج: انظر الوزان   7
يحتاج موضوع تحديد بعض المدن إلى مزيد من البحث، وقد توصلنا من خلال التحري الأولي عن مدينة برشك بالاستناد إلى لسان العامة   8

 بوجود موقع الى الداخل من بلدية بني حوا نعتقد أنه يدل على مدينة برشك، وقد يكون ميناء ومدينة بني حوا هي مرس ي برشك قديما 

 ابني الإمام ورحلاتهما ولقائها بابن تيمية  سبق الحديث عن   9
 . 33المصدر السابق، ص : ابن حوقل   10



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

657 
 

استعملها الأندلسيون كمركز  ،أهل ألبيرة بمساعدة السليمانيين العلوبيين، وقد كانت سابقا قلعة قديمة

فلم تكن إذا  لتشتهر قبل هذه  ،2م196/هـ161كان بناء تنس الحديثة سنة  و . 1تطور إلى حاضرة ،تجاري 

ا يساعدهم على الاستقرار دوا بها موشيّ  ،وتعاملوا مع أهلها معاملة التجار ،السنة حتى دخلها الأندلسيون 

لما لمسوه في الأندلسيين من رقة سلوك وحسن تجارة،  ،، وصار أهل تنس القديمة ينزلون إلى الحديثةالتجاري 

ت ) التنس ي  ويُنسب إلى المدينة علماء منهم أبو إسحاق إبراهيم بن يخلف. ثم انفتحت على باقي بلاد المغرب

الشهير أبو عبد الله محمد  والحافظ المؤرخ 4(م1379/هـ976ت )وأخوه أبو الحسن التنس ي  3(م1111/ه617

صاحب نظم الدّرّ والعقيان في دولة آل زيان، وراح الأرواح فيما قاله أبو ( م1676/هـ177ت ) عبد الله التنس ي

 . 5رها من المصنفاتحمو وقيل فيه من الأمداح، والطراز في رسم الخراز وغي

تماثل في وهي  ،من الحواضر التي صارت لها من الشهرة وذياع الصيت الأمر الكبيرهي  :مدينة وهران         

 ،إذ يعود بناؤها إلى هؤلاء الأندلسيين أيضا ،تأسيسها مدينة تنس من حيث سنوات البناء أو عناصر البناء

 ن وزعيمهم محمد بن أبي عو   م773/هـ177الذين كانوا يرومون التجارة مع أهل المنطقة، وكان ذلك سنة 

بأنّها ذات مرس ى لا  ،كما أشار ابن حوقل سابقا. ومحمد بن عدون، وقد سكنها الأندلسيون وبعض البربر

الحبوب والمواش ي والفواكه أشار إلى منتوجاتها من و  لتحصين ومن حيث الحماية والمأمن،يماثله آخر في ا

ها كانت تابعة في عهده سياسيا إلى بني والأجنّة، وغالب ساكنتها من بربر يزداجة، ويذكر ابن حوقل أيضا  أنّ 

وقد قدّم البكري في حديثه عن . 6صاحب المغرب يوسف بن زيري بن مناد الصنهاجي خليفةوتحت يد  ،زيري 

، وهو مثال يجسد في 7بربر حاضرتهاو  ر بادية وهران بعد تأسيسهاوهران ذلك النزاع الذي كان يقوم بين برب

 ،أو بين أهل البادية وأهل المدينة، صراع الذي كان يحتدم بين القبائلذلك ال( م7/هـ3نهاية ق )هذه الأثناء 

ا جعل المنطقة غير مستقرة على مدى السنين، وهو الأمر الذي سيدفع إلى سهولة السيطرة على مراس ي ممّ 

 .هـ 7المغرب الأوسط فيما بعد ق 

                                                           
 .وما بعدها  435، ص 4المصدر السابق،ج: انظر البكري   1
 . 542المصدر السابق، ص ( هـ2ق)الحميري   2
 . 515،ص5بغية،ج(: يحيى)هو من العلماء الصالحين تحلى بالزهد والورع ألف في العلم كثيرا، وحج وعاد إلى تلسمان حيث توفي، خلدون    3
 ،5ج ،المصدر سنف: هو من كبار العلماء العالمين، مقرب من السلطان والعامة، كان كاتب رسائل للملوك فيما بينهم انظر خلدون يحيى  4

   .515ص
 . 411، ص 4نيل، ج: التبنكي   5
  32، 33المصدر السابق، صص : ابن حوقل  6
  41، ص4المصدر السابق، ج: البكري   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

658 
 

بناها الرومان بالنظر إلى الآثار  ، حيثالمدن القديمةو  من بين الحواضر الصغيرةتعدّ  :مازونة حاضرة

. 1لا تفي بغرض الإفادة واستجلاء أحوالها ،لمصادر عنها سوى نتفالم تذكر او  .الرخامية المكتوب عليها بلغتهم

( هـ1ق)والحميري ( هـ567ت ) ي كل من الإدريس ومنها ما افاد به  كتب المسالك إلى بعض خصائصا،أشار وقد 

 ،جعلاها من أحسن البلاد صفةف ،مزارعها وبساتينها وأسواقها العامرة بأنواع المنتوجات في حديثهما عن

وقد  ،لكن هذه المصادر تنبه إلى ظاهرة مهمّة كانت تكتسح حواضر المغرب الأوسط .2رها خصبا وفواكهاوأكث

لتها مازونة كما تمثلت سابقم
ّ
 ،وهي ظاهر الكرو والفر والسّجال العنيف ،الحديث عن وهران الأندلسية ا عندث

من قبل أهل  ،ةالتخريب لدواع عدّ ، فكثير من الحواضر طالها ن يدور بين أهل الحواضر والبواديالذي كا

لكن مسّها فيما بعد التخريب من قبل أعراب  ،البادية، والوزان يشير إلى قيمة مازونة الحضارية منذ القديم

مسّها الضرّ من قبل أمراء تونس وبعض الثائرين بداخلها وحولها، وقد تمثل ضغط قد مثلما  ،البادية

ليفض ي في الأخير إلى دفع الضرائب التي طالما  ،ال المدينة وسكانهاالأعراب في تلك الهجمات التي كانت تط

 .3مازونةحاضرة أثقلت كواهل سكان 

يعطي صورة كاملة عن هذه الحاضرة، ذلك أنّ عددا  ماب ،ولم تذكر المصادر عددا من علماء مازونة

جة ائها ممن وصل در أو هاجر إلى خارج المغرب الأوسط، ولا نعرف عن علم ،منهم قد انتسب إلى تلمسان

مة يحيفيذكر ،عدد ضئيلالنباهة والتفقه غير 
ّ
ي عمران موس ى بن عيس ى المازوني بن أب ىمنهم العلا

وهو صاحب تأليف النوازل المشهورة المفيدة في فتاوي ،الذي وافته المنية بتلمسان( م1697/هـ113ت)

منهم  ،ستمد من نوازله عدد من مؤلفيهاالمتأخرين من أهل تونس وبجاية والجزائر وتلمسان وغيرهم، وقد ا

 .4الونشريس ي

، ذكرها الوزان مدينة ندرومةتقع قريبة من تلمسان وهي  ،إلى مدينة صغيرة أخرى أيضا تشير المصادر و 

 ،5عشها نهر جارٍ تتوسط بين جبل وبحر ين ،بناؤها على بقعة سهلية واسعة ، حيث تمّ قديمة كذلك بأنّها مدينة

وادي ) 6له مزارع مرس ى مأمون بحصنين ورباط، كما أنّها تحوي إلى جانبي النهر سهلا  ينتهي واديها إلىو  ،5جارٍ 

  ،ورغم أنّ دورها قد دمرت مرارا ،أنّها تشبه في موقعها مدينة روماقيل  ،(ماسين
ّ
 ل كاملةاز تأنّ أسوارها ما  إلا

                                                           
  41، ص 4وصف، ج: الوزان  1
  412، ص 4إفريقيا ، ج: مارمول كربخال؛ 145المصدر السابق، ص : الحميري  511نزهة ، ص : الإدريس ي   2
  41، ص 4نفس المصدر، ج: الوزان  3
  431، ص 4نيل، ج: التبنكي  4
  54، ص 4المصدر السابق، ج: الوزان  5
 . 131المصدر السابق، ص : ؛ الحميري  415، ص 4المصدر السابق، ج: البكري   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

659 
 

لمأمنها فإنّ سكان البوادي  ، ونظر 1ما صرّح به الوزانوفق  ،، وهي في هذا القرن مزدهرة(هـ17ق) في البناء

كانوا يلجأون إلى  ،وتارة من قبل سلطان فاس ،الذين كانوا يتعرضون للضغط والإغارة من قبل بعض القبائل

أراد سلطان  حين ،كبيرة قد تعرضوا للضغط المرينيقد حدثنا الوزان أنّ سكان حاضرة توريرت الف .ندرومة

ب بين و إلى ضغط الحر أيضا المدينة  تعرضتو ، أيضا يون ضمهابينما أراد الزيان ته،فاس ضمهم إلى مملك

زمن الصراع بين المرينيين والزيانيين،  ،بعض الأسر نحو ندرومة المحصنة القريبةهجرة  تجلى هذا في ،الطرفين

تأوي عددا مختلفا من القبائل،  كانت  ، وهو ما يعني أنّ مدينة ندرومة2م1397/هـ917كان ذلك سنة  ثلمام

 .وهي تستعص ي على عدوها بفضل تحصنها واكتفائها بالمؤن 

تتصل كل من ندومة ومازونة وأرشكول وهنين وغيرها من حواضر ومدن المغرب بأكبر   :تلمسان

ي زمن البكر  شهيرةال ،التي اعتبرت قاعدة المغرب الأوسط ،المدينة القديمة الأزلية تلمسان وهي ،حاضرة

كما كانت تلمسان  ،3بمساجدها وأسواقها وأشجارها وطواحينها، وأنّها كانت مقصد التجار من الأفاق( هـ5ق)

ت مدينته أو قريته، وهو ما كان بالنسبة  ،بفضل ما تملك من أمان في أنفس الناس ملجأ لكل فارٍ  رِّبم
ُ
قد خ

 . 4لعدد من سكان أرشكول بعد تخريبها

 ذاومزودة بنهر يؤمن معيشتها، وه ،المرابطين تحوي مدينتين محصنتين بأسوارمنذ عهد تلمسان باتت 

ه لم يكن ( هـ6ق) ما جعل الإدريس ي 
ّ
هو أكثر من  نفي بلاد المغرب بعد أغمات وفاس ممن أناس ي يصرح بأن

 
ً
ارنة مع باقي ، وذلك بالنظر إلى روح الاستقرار الذي شهدته تلمسان بالمق5أهل تلمسان مالا ولا أرفه منهم حالا

ملاحظته في ذلك حينما أشار إلى أنّها أصبحت أيام بني ( هـ759ت) وقد قدم الوزان. غرب أوسطيةالحواضر الم

عبد الوادي تضم ستة عشر ألف كانونا، وأنّها بلغت في عهد أبي تاشفين من الرّقي ما لم تبلغه حاضرة 

تحوي من [...]بأنّها مدينة قد قل مثيلها ،لمريني، وقد وصفها البلوي حينما دخلها أيام أبي الحسن ا6أخرى 

. 7وهي غنية بالمياه الجارية ،ما يبعث في نفس الاطمئنان والانشراح،الروضات والجنّات والبطاح والربى الملاح

 حها البارزين أجادير الواقع في سفوصفا لحيي -وهو من ساكنتها القريب منها  -خلدون  ىكما قدم لنا يحي

ثارا، آويحوي أبوابا خمسة وكنائس و  ،ويقال له جدار الخضر عليه السلام ،عصر قديمعود إلى الجبل الذي ي

                                                           
 . 53نفسه، ص : الوزان  1
 .  432نفسه، ص   2
 . 411 ، ص4المصدر السابق، ج: وهو يسميها تنمسان، البكري  22، ص صورة الأرض: انظر ابن حوقل  3
 . 53ص، 4وصف، ج: الوزان   4
 . 21، طبعة ليدن،ص المشتاق نزهة: الإدريس ي  5
 .نفس المصدر، والصفحة : الوزان  6
 . 532، 532، صص 5تاج المفرق، ج: البلوي  7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

660 
 

 وهو محل العلماء والمحدثين والصلحاء، وقد نزل به سليمان بن عبد الله بن الحسن، في حين يُعرف الحي

، وهذا الأخير أشهر م1797/ه661اللمتوني يوسف بن تاشفين سنة المرابطي  مير الثاني بتاجرارت الذي بناه الأ 

وأشهر ما عرفت به تلمسان هو العباد الذي وصفه الوزان بالمدينة الصغيرة الواقعة في .  1وأكبر من الحي الأول 

ربض تلمسان بجنوبها المليئة بالسكان، وهي مدفن الأولياء وأبرزهم أبو مدين الغوث الذي كان يعظمه أهل 

 . 2تلسمان

ها من حيث أنّها لا تحوي يصفها في رحلته وصفا لائقا، ثم ينقلب إلى ذمّ ومن العجيب أنّ العبدري كان 

وأخلاقهم الرفيعة وحماماتها  ،فهو يذكر كبرها وحسن منظرها وجامعها وأسواقها ولباقة أهلها. عالما يُقتدي به

ومعاهد  ،ر نازل غييذكر بأنّها مساكن بلا ساكن، ومنازل ب ،النظيفة، لكنّه حينما يأتي لتوصيف الحالة العلمية

، فما ظنك بها وهي وغاضت أنهاره فازدحم على الثماد ،وأنّ العلم بها قد درس رسمه[...]أفقرت من متعاهد

 وشله
ّ

ه ما رأى بمدينة تلمسان من  ،ويزيد العبدري في تأكيد كلامه وموقفه. 3إسم عفا طلله، ومنهل جف
ّ
بأن

فتي وهو  ،نا أبي عبد الله محمد بن محمد بن خميسولا من يتعلق منه بسبب سوى صاحب ،ينتهي إلى العلم

، ليكون سنه عند لقائه لا يتجاوز الأربعين عاما، باعتبار 4م1151/هـ657أنّ مولده كان سنة فذكر ب ،السن

 .ه611ابتداء الرحلة سنة 

ه موقف يحمل في طلياته نواقض أقواله
ّ
صفات المجتمع ومن حينما يتحدث عن العباد و  ،والحقيقة أن

لها والتي وإذ لا يمكن الحكم على مدينة من خلال زيارته . ، كما أنّ المصادر أثبتت زيغ مقالهقي من الفقهاءل

وأبي ( م1163/هـ539ت) أبي زكريا بن يوغان  عن بن خلدون مثلا تحدث ىفإنّ يحي لم تدم أكثر من يومين،

وأبي الحسن على ( م1197/ه596 ت) وأبي الحسن على بن عيس ى ( م1161/هـ559ت ) الحسن بن أبي قنون 

ي موس ى عيس ى بن عمران بن ذاقال وأب ،وأبي موس ى عيس ى بن حماد الأوربي ،القلي ىبن يحي

ت )ومحمد إبراهيم الغساني، (م1166/هـ661ت)وعيس ى بن يوسف الصنهاجي، (م1113/هـ591ت)

وأبي على مروان بن محمد بن علي  ،وأبي العيش محمد بن أبي زيد عبد الرحيم الخزروني ،(م1165/هـ663

                                                           
 . 541، 542، صص 5بغية الرواد، ج(: يحيى)راجع ابن خلدون   1
، مركز تلمسان من أجادير إلى تاجرارت : ، للمزيد من بعض التفاصيل انظر مقال محمد بن معمر43، ص 4المصدر السابق، ج: الوزان  2

 .  513، 514، ص 4111س  4،3حوليات المؤرخ  مج 
 . 55العبدري الرحلة ، ص  3
 . 54نفسه، ص   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

661 
 

العبدري في أثناء توصيفه لمجمل حواضر  حض مزاعمدت نماذج، 1وغيرهم من العلماء والفقهاء ،الهمداني

 .المغرب الأوسط ذهابا وإيابا

حينما اعتبر تلمسان  -في حديثه عن حواضر المغرب الأوسط ( م11/ه5ق) ن البكري قبله وقد بيّ 

مما يعني وجود علماء وطلبة، بل ذهب البكري إلى القول  ،كمعالم بناء ومراكز إقراء حضور المساجد -قاعدته

حضور العلماء أيضا على  كدلالة، 2"ولم تزل تلمسان دارا للعلماء والمحدثين وجملة الرأي على مذاهب مالك" 

قع الذي امتازت به نا أيضا بالمو وأفاد ،(م1776/هـ619ت)تحديدا منذ عصره والدراسة على المذاهب المالكي 

ما يعطيها قيمة تاريخية وهذا  ،لوقوعها على طريق التجارة آنذاك ،تلمسان من حيث الجانب الاقتصادي

 . 3وحضارية 

طول الساحل لبلاد المغرب الأوسط من شرق بجاية إلى غرب  يحضر  :مراس ي المغرب الاوسط - ب

قيمت عليهقد ف. كمعلم مهمّ، أضاف قيمة جغرافية واقتصادية واجتماعية متميّزة أرشكول وهنين
ُ
المراس ي  أ

والإمارات دفعا قويا للتجارة المغرب أوسطية مع باقي بلاد المغرب والأندلس والمدن  تأعط التيبشتى أنواعها 

جمعات السكانية، وصارت هذه المراس ي تستقطب الساكنة، ومن خلالها تشكلت الت الأوروبية آنذاك،

وتأسست المدن، ولم يكن هذا في وقت متأخر، بل كان ذلك منذ العصور القديمة، أيام الفنيقيين ثمّ 

 .الرومانيين

انطلاقا من  ،وغير المأمونة الصيفية والشتوية منها ،قد عدد لنا البكري عددا من المراس ي المأمونةو  

فعين فروخ وقصر  ،أرشكول والمرس ى الكبير بوهران مرس ى جراوة ومرس ى عجرود غربا، ومرورا على مرس ى

وانتهاء إلى مراس ي الشرق حيث مرس ى الخزر، وقد بلغت مجمل المراس ي  ،ومرس ى الجزائر فالدجاج ،الفلوس

تلك الأهمية  ها،  تبرز من خلال4ساهم في التجارة البحريةمرس ى مهمّا ( 16)وعشرين  ةد من ستالتي ذكرها أزي

 .هـ  5الاقتصادية فالسياسة  لبلاد المغرب الأوسط قبل ق 

المهتمّة بدراسة المسطحات "بالهيدرونيميا" اقع البحرية والمائية أو ما يعرفودراسة المراس ي والموانئ والمو 

إلى آثار المكان المائي ودوره في رسم  ،انطلاقا من مكونات الإسم وأبعاده ،مجال آخر للبحث الفسيح ،المائية

وإنّ . قع التاريخي لبلاد المغرب الأوسطهو من المواضيع التي وجب الاشتغال عليها لكشف الواو الوقائع، 

                                                           
إلى زمانه وان عددا منهم قرأ ودرس بتلمسان فمنهم من  1ينسبون إلى تلمسان منذ ق عالم ( 512) وقد ذكر يحيى ابن خلدون مائة وتسعة   1

 . 534إلى ص  541، من ص 5هاجر ومنهم من بقي وعددا آخر وفد على تلمسان ، انظر يحي بن خلدون ، بغية، ج
 . 411، ص 4المصدر السابق، ج: البكري   2
 . 5224،س1،مجلة الدراسات التاريخية ، قسم التاريخ، الجزائر، عولة بني زيانتلمسان من النشأة إلى قيام د:  لطيفة بن عمرة  3
   412.، 411، ص 4نفس المصدر ، ج: البكري   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

662 
 

لا و باستطاعتها أن توفر لنا مادة مصدرية تاريخية فاعلة في المجال البحثي، ( أو المواقعية) الأعلام الجغرافية 

ولذا فمن الواجب العناية  .1هو الاهتمام بالوثيقة بمفهومها الشامل ،لأعلام الجغرافيةشك أنّ الاهتمام با

رت ولاتزال في حياة المجتمعات وواقع الدول 
ّ
 .بهذا المعلم الذي يحمل قيمة طبيعية وتاريخية واستراتيجية، اث

ي ارتسمت يمكن أن نلاحظ العديد من الخصائص الت :ملامح المدرسة الفقهية بالمغرب الأوسط  - ت

على محيا المدرسة الفقهية بالمغرب الإسلامي عموما، منذ نشأتها زمن الفتح إلى المراحل المتأخرة للعصر 

 :الوسيط، ومن أهم ما يسجل هو دور عدد من المأثرات التي عملت على صقل منحى الفقه،ومنها

إلى أنّ الاهتمام بالعلوم و الاشتغال بالفقه قد بدأ بشكل جلي  2سبقت الإشارة  :الأثر السحنوني -1

بعد انتهاء حركة الفتوح ببلاد المغرب و الأندلس ، وتمّ الإعلان الرسمي عنه بالجهد الذي قام به عمر بن عبد 

رها ، هذه الطبقة التي يمكن اعتبا3من التابعين لتفقيه أهل المغرب( 17)بتكليف عشرة ( هـ171-77) العزيز 

في حين تشكلت الطبقة الثانية من علماء القيروان . 4النواة الأولى لمدرسة أهل الحديث ببلاد المغرب الإسلامي

زياد و عبد الرحمن بن الأشرس  هـ، و التي مثلها عبد الله بن غانم و علي بن 1بعدها في النصف الثاني من ق 

و هي الطبقة التي أخذت الفقه عن أصحاب . الفرات البهلول بن راشد و عبد الله بن فروخ لتنتهي بأسد بنو 

في حين مثل سحنون مرحلة  ،5مباشرة بالرحلة نحو المشرق  ، والمذاهب الأخرى،المذهبين المالكي و الحنفي

و شكل أول لبنة في صرح المدرسة المالكية القيروانية، و قد  ،فريقيةإالانتصار و الاستقرار للمذهب المالكي ب

إلى  ،فريقية و ما وراءها من المغرب كان الغالب عليها في القديم مذهب الكوفيينإبأنّ " اض صرح القاض ي عي

 ،و لم يزل يفشو إلى أن جاء سحنون ،]... [و غيرهم بمذهب مالك ]...[ أن دخل على بن زياد وابن الأشرس 

فشاع في تلك الأقطار  ،و استقر المذهب بعده في أصحابه. حلق المخالفين و فضّ  ،فغلب في أيامه مذهب مالك

، و لئن كانت بعض الدراسات قد 7ز أسلوب سحنون بالصرامة تجاه المخالفينوقد تميّ . 6"[..].إلى وقتنا هذا

مدرسة القيروان، المدرسة ) جعلت التصلب أوالاعتدال كقياس لتصنيف المدارس الفقهية المالكية 

                                                           
 . 33الطوبونيميا، ص :  ، وآخرون(محمد)بركة   1

 انظر الباب الأول مراحل تطور الحركة الفقهية بالمغرب الإسلامي  2 
 . وما بعد22،ص5رياض النفوس،ج(: عبد الله)المالكي : و هم الذين شكلوا الطبقة الأولى من علماء مدينة القيروان انظر التفصيل عند  3
تقسيم اتجاهات الفقه الأولى إلى مدرستي أهل الحديث و أهل الفقه و يعود ظهور هاتين المدرستين إلى زمن الصحابة و تجلى ذلك زمن   4

 .كل واضحالتابعين بش
أما بالنسبة للأندلس فان جهود كل من الغازي بن قيس و زياد بن عبد الرحمن المعروف بشبطون ، و سعيد بن عبدوس هي التي مكنت   5

 .و ما بعدها  451، ص  5ترتيب المدارك، ج: عياض : لدخول المذهب المالكي بهذا المجال انظر 
 . 13، ص  5نفس المصدر ، ج: عياض   6
 .513،صالمدرسة القيروانية(: جاسم)العبودي . 41،صلمحة عن الحياة الفكرية لمجتمع القيروان (: الحبيب)الجنحاني : دراسة  انظر   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

663 
 

، 1برزت المدارس الفقهية المالكية ببلاد افريقية و المغرب ، وعلى إثرها(التونسية، المدرسة المالكية الأندلسية 

نا نظنّ أنّ ذلك من الغلط باعتبار أن كل مدرسة تحتوي من زعماتها من يتسم بالتصلب و الاعتدال
ّ
و أنّ  ،فإن

المقياس الحقيقي للتصنيف داخل المذهب يبرز من خلال تطبيق الأحكام و أسلوب ذلك، و ليس من حيث 

ين والشدة ، كما أنّ اعتماد علالأصول أو ت
ّ
بن زياد ضمن المدرسة المالكية فقط يدفع إلى  يرتيبها أووصفها بالل

 . 2تغطية تأثره بمذاهب أخرى في فقهه كالمذهب الثوري و المذهب الليثي

(  م117/هـ113ت) يمكن أن نقسم المدرسة المالكية بالمغرب الإسلامي عموما بعد عهد أسد بن الفرات 

ة المدرسة المالكية الأندلسيو ( هـ 165ت ) ة و زعيمها سحنون رستين بارزتين هما المدرسة القيروانيإلى مد

لفقه  قد اتسمت بالانصياع التّام( القيروانية ) فإذا كانت الأولى  (  136ت ) الليثي  ىبن يحي ىزعيمها يحيو 

المذهب المالكي، لكن دون إهمال السّمت قد مثلت ( الأندلسية ) ، فإنّ الثانية المدينة على المسلك المصري 

امي و الأندلس 
ّ

، وقد أعطاها ذلك نوعا من التحرر ولكن داخل المدرسة المتميز بالمسحة الأوزاعية يالش

                 ي هذه الفترة تحديداانفردت بأهمّ ميزة ف( المالكية الأندلسية ) كما أنّ هذه المدرسة الأخيرة . 3المالكية

هـ فنشأت  1تمثلت في تأييد السلطان للمذهب المالكي، إذ الانتصار له كان منذ نهاية ق( هـ3 منتصف ق)

وهي  ،هـ 3المدرسة الأندلسية تحت رعاية الأمراء، في حين برزت أهم ميزة بالنسبة للمدرسة القيروانية في ق 

العباسيون، فبرزت بذلك ظاهرة الصراع المذهبي الذي كانت ترعاه سلطة الأغالبة في ظل الحرية  التي كفلها 

م الخشني في طبقاته عددا من هؤلاء الفقهاء من المالكين و ، وقد قدّ فريقيةإبين الفقهاء و العلماء ب الجدل

 .4و هي ظاهرة جديرة بالدراسة ،العراقيين اللذين مارسوا الجدل و المناظرة

الإحجام عن المناظرة و الجدل واعتماد التأييد  وهكذا وقع التطور بالنسبة للمدرسة المالكية، فبعد 

أو  ،عده يتميز بالجدل و المناظرة سواء في عهد الاغالبةبكان العهد الذي  ،بي في عهد سحنون الإقناع الشعو

ا بالنسبة للمغرب الأوسط في هذه الفترة فإنّ المصادر تعوزنا في التدليل على التطور ، أمّ 5عهد الفاطميينعلى 

المدونة قد  ، مثلما لا شك في أنّ فريقيةإبهذا المجال، باعتبار القرب من قد حدث  -شك  لا  -التطور الذي 

، ذلك أنّ واختصارافي وقت كان نشاط الفقهاء يدور حولها شرحا  ،كان لها حضور في هذا المجال الفسيح

ن هؤلاء الذين و م ،و أبرزهم سحنون  ،و درس على علمائها ،فريقيةإ عددا من أهل المغرب الأوسط رحل إلى

                                                           
 . 451،  451المذهب المالكي ، صص (: نجم الدين)انظر دراسة الهنتاني   1
العلم انه إلى زمن أسد بن الفرات لا يمكن أن نصف مع .  443، ص  5رياض ، ج: ، المالكي  441، ص  5السابق ، جالمصدر : عياض :   2

 .الناس مذهبيا إلا باعتبار تمسكهم بالنصوص أو انفتاحهم على القياس العراقي
 .421المدرسة المالكية الأندلسية ، ص: راجع الشرحبيلي.لقد خالفت المدرسة المالكية الأندلسية المذهب المالكي في عدة مسائل   3
 .  443 -522طبقات علماء افريقية ، من ص (: محمد بن الحارث)الخشني   4
 . 43لمحة عن الحياة الفكرية ، ص : الحبيب الجنحاني   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

664 
 

 بنبكر بن حماد  ، كما أنّ هـ116لقي سحنون سنة  ، الذي1درسوا عليه إسحاق بن عبد الملك الملشوني

و  ،اد إلى تاهرتثم ع.  م156/هـ137خذ عن سحنون بالقيروان سنة أف ،البصرة هرتي قد عاد بعد رحلته إلىالت

تأليفه زمن الحكم الرستمي بالمغرب  الذي تمّ  المالكيا يفيدنا مصدر ابن صغير كم .2م777/هـ176توفي بها سنة 

وفق  ،الإشارة إلى نشاطهم و نقاشاتهممن خلال ذكر أعلامها و ،ة الفقهيةعن الحركالأوسط بملامح مهمة 

 .3حرية مكفولة من قبل الأمراء بتاهرت و غيرها

ء ، إذ كان من بين أبرز ظلت تاهرت إلى ما بعد الرستمين حاضرة تجلب إليها الفقها :الأثر الغزالي -1

ناقما على أهله  ، و هـ عائدا من المغرب الأقص ى676هـ أبو الفضل بن النحوي و ذلك سنة  5من دخلها في ق 

لمحاربتهم المدرسة الغزالية وإحراقهم الإحياء زمن المرابطين، وقد كان أبو الفضل عارفا بالأصلين يميل إلى 

النظر والاجتهاد، و اعتبر بمنزلة الغزالي في المغرب الأوسط، و قد تحول من تاهرت إلى قلعة حماد على رأس ق 

 .4ا أهل سجلماسة و فاسمحاربه لأجله حيث ،بجامعها الكلام و الأصول  أقر أهـ ف5

يقية والمغرب كتب فر إحينما تناول أعلام المذهب ببلاد و عليه فإنّ أهم تحول في المدرسة المالكية كان  

ن للبعد الغزالي في التربية الروحية حديدا كتابيه الإحياء و المستصفى، وتالإمام الغزالي
ّ
، فإذا كان الأول قد مك

، فإنّ الكتاب الثاني المختص في ضجة ما دفع إلى متابعته و إحراقهوالذي أثار من ال ،ربالصوفية لأهل المغ

بما يمكن أن  و لم تفدنا المصادر تجاهه ،بقي بعيدا عن أنظار الناقمين الفروعيين" المستصفى " الأصول 

خصوصا قد أدى إلى ما ، و لكن تأثيره على المنحى الفكري لأهل المغرب عموما و الأوسط يغنينا بالموقف منه

مرت و حركة المهدي بن ت همتى غير المذهب المالكي، وقد سايعرف بانفتاح المدرسة المالكية المغربية عل

 إليهما هجرة علماء المغرب إلى الم ،الموحدون و 
ً
وقوع التحول على  فيشرق واحتكاكهم بالشافعية تحديدا مضافا

  .مستوى المدرسة المالكية المغربية

بسبب سطوة  ،أيضا أنّ عالما كأبي الفضل بن النحوي الذي فرّ من المغرب الأقص ى و الظاهر 

يؤكد ذلك  ،ليدرّس الأصول و الكلام و سلوكه التصوف السني ،ثم قلعة حماد ،واستقراره بتهرت ،الفروعيين

                                                           
  ملشون قرية قرب بسكرة    1
و ما بعدها ، و انظر أيضا  11المدرسة الفقهية المالكية بالجزائر ، ملتقى المذاهب المالكي الخامس ، ص : راجع دراسته موس ى إسماعيل   2

العلاقات الثقافية بين القيروان و : ، و انظر أيضا دراسة محمد زيتون 512، ص  5شجرة النور ، ج: محمد بن مخلوف .  عن بكر بن حماد

،  5422،  4، مجلة كلية العلوم الاجتماعية ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية مجهـ  3لفكرية في المغرب حتى منتصف ق المراكز ا

 . 411 – 525ص . 5232
 .قد مر معنا الحديث عن الدور الرستمي و النشاط العلمي أثناءه   3
؛ عبد 422المصدر السابق،ص: و ما بعدها؛ابن مريم 21المصدر السابق،ص : ؛ التادلي534،ص  4المستفاد ، ج: أبو عبد الله التميمي   4

 . 313، ص  5العمر ، مج(: حسن حسني)الوهاب 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

665 
 

ن الجزم بأنّ ، وربما يمكالأقص ى في إطار المدرسة المالكيةالاختلاف الذي يمكن أن يميز المغرب الأوسط عن 

د الأشعرية  حينما ،المدرسة المالكية المغربأوسطية قد برزت ملامحها على يد أبي الفضل بقلعة حماد
ّ
تقل

مع الملاحظة أنّ الانفتاح على المذاهب . وسلوكا المالكية فقها و فروعا و الغزالية تصوفا سنياو  ،عقيدة و أصولا

وسار على نفس التوجه تلميذه أبو . تهرت منذ الزمن الأول الأخرى قد كانت له قاعدة على عهد بني رستم ب

، وكان في زمانه يقرأ لكن كان يغلب عليه الحديث(  م1191/هـ569ت) ي بن الرّمامة عبد الله محمد بن عل

 .1عليه كتاب الأحياء للغزالي

الأوسط لا آخر ببلاد المغرب ل ابن خلدون تحوّ سجّ : المدرسة الفقهية المصريةابن الحاجب و   -4

عثمان بن عمر أبو حينما أشار إلى دخول مؤلفي  ،بعد قرن من الزمن من عهد ابن النحوي و ابن الرمامة

و المعروف  ،الأول في فقه الفروع المسمى جامع الأمهات ،إلى بجاية 2(ه666ت )ابن الحاجبعمرو المعروف ب

ص فيه طرق أهل المذهب في كل باب، و تع
ّ
فجاء  ،لةأديد أقوالهم في كل مسبالمختصر الفرعي الذي لخ

الأندلس يكتبون عن العتبية و في  ،فريقية يكتبون عن المدونةإو قد كان المالكية سابقا ب ،كالبرنامج للمذهب

في ذلك ابن الحاجب تأثر  وقد. 3جمع ذلك في نوادرهحينما ابن أبي زيد مع ملاحظة محاولة  ،مثل ابن رشد

على نهج  أبي حامد الغزالي في تصنيف وجيزه في الفقه الشافعي، ولكن بدوره الذي سار  ،4بطريقة ابن شاس

فإنّ المختصر الفروعي لابن الحاجب لقي نفس المواقف بين  ،شاس ابنبمثل ما مدح أو انتقد الناس طريقة 

منتهى " ا كتاب ابن الحاجب الثاني فهو في الأصول و أمّ  .5الترحيب والعتاب، و نسبوا إليه فساد التعليم

فقد اختص بأصول الفقه، وقد اختصره لأجل الإيجاز و الحفظ " السؤل والأمل في علمي الأصول والجدل 

 .  6(المختصر الأصلي ) فسمي 

                                                           
 . 535، ص  4المصدر السابق ، ج: التميمي   1

وما بعدها 422،  ص433لديباج المذهب، تر رقم ا: هناك ترجمة مفيدة لهذا الفقيه المالكي عند ابن فرحون   2  
 . 344-344المقدمة ، صص : ابن خلدون   3
، فقيه و إمام فاضل عارف بقواعد مذهبية، كان مدرسا ( م5441/هـ151ت ) عبد الله بن نجم بن شاس أبو محمد الجذامي السعدي   4

وضعه على ترتيب الوجيز لأبي حامد الغزالي، " الثمينة في مذهب عالم المدينة الجواهر " هـ ، وصنف في المذهب المالكي  151توفي سنة .بمصر 

وقد لجأ   فيه ابن شاس إلى تنظيم المذهب بأسلوب حذف فيه المكرر وقام بتنظيم الفقه و تبسيطه، وقد تأثر في ذلك بأحد كتب الشافعية 

 . 442، ص  5محمد مخلوف ، شجرة ، ج؛ 442المصدر السابق ، ص : ابن فرحون : وهو وجيز الغزالي ، انظر 
،  4111،  5منتهى السؤل و الأصل في علمي الأصول و الجدل ، تح نذير حمادو ، دار ابن حزم للنشر و التوزيع ، الجزائر ، ط: ابن الحاجب   5

و النشر و التوزيع ، دمشق سوريا  جامع الأمهات ، تح الأخضر الخضري ، دار اليمامة للطباعة: ابن الحاجب : ؛ انظر أيضا 31التقديم ، ص 

 .و ما بعدها  12، مقدمة المحقق ، ص  4111،  4، ط
 . 21تح مقدمة نذير حمادو، ص.منتهى السؤل و الأمل: ابن الحاجب  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

666 
 

و عكف عليه  ،1و قد جاء مؤلف ابن الحاجب إلى المغرب آخر المائة السابعة على قول ابن خلدون 

 - إليهم شيخهم أبو علي ناصر الدين المشذالي الزواوي ل من جلبه حيث كان أوّ  ،الطلبة خصوصا أهل بجاية

بن عبد السلام محمد شرحه جماعة أمثال و  ،انتقل إلى سائر بلاد المغرب ثمّ  -وفق ما ذهب إليه ابن خلدون 

عتماد على خر على المؤلفات المشرقية بعد أن كان الا آوهكذا وقع انفتاح . 2(م1361-1199/مه656-967)

بقية التهذيب والواضحة والعتبية والنوادر و الأندلسيين كالمدونة و و قليينالصو  مؤلفات القيروانيين

من  ةو الأصولي ةواعتماد مؤلفات ابن الحاجب الفروعي ،3و هي ميزة التصنيف فيما بعد القرن هـ ،المختصرات

 ذلك أنّ  ،يةعلى المصنفات الأصولية المشرقية غير المالك قبل أهل المغرب الأوسط أدى حتما إلى الاطلاع

ي الحسن المعتمد في أصول الفقه لأب: المصادر التي اعتمدها ابن الحاجب في مصنفه الأصلي قد تمثلت في 

، (م1716/هـ691ت )الجويني  البرهان في أصول الفقه لأبي المعالي، و ( م1765/هـ636ت ) تزلي عالبصري الم

و هو خلاصة ما كتبه الجويني (  م1111/هـ575ت )صولي لأبي حامد الغزالي المنخول من تعليقات علم الأ و 

الفقه لفخر ثم المحصول في علم أصول ،ي وفدت إلى بلاد المغربوالمستصفى للغزالي، و هو أهمّ الكتب الت

   .4(م1136/هـ631ت )حكام لسيف الدين الآمديكتاب الأحكام في أصول الأ ،و (م1117/ه616ت)ي الدين الراز 

إلى  ،منذ زمن ابن القاسم وأشهب ،المصرية تؤثر دوما في المدرسة المغربيةوهكذا بقيت المدرسة الفقهية 

لكن تأثيرا آخر بالنسبة للمدرسة المصرية دفع إلى هذا على مستوى المذهب المالكي، و  ،زمن ابن الحاجب

ن احتك ير افعية المصرية من خلال أعلام باز و تمثل تأثيرات المدرسة الش ،انفتاح المدرسة المالكية المغربية

قد وقع التلاقح في مصر بين و . 6و ابن دقيق العيد 5أبرزهم العز بن عبد السلام ،بهم المغاربة بمصر

                                                           
يبدو أن هناك من سبق المشذالي في جلبه لمصنف ابن الحاجب، وقد وقع الكثير من الناس فيما زعم ابن خلدون حينما ذكر المشذالي   1

 .ففيه تفصيل ذلك،   51،ص1أزهار الرياض، ج: ما قاله المقري   كأول من جلبه أنظر 
و منهم شرح ابن دقيق العيد الذي  –جامع الأمهات  –ر الفقهي كتب عدد من الأئمة شرحا على المختص. 344المقدمة، ص : ابن خلدون   2

تنبيه الطالب " ، وشرح ابن عبد السلام " النجم الثاقب في شرح مختصر ابن الحاجب " وشرح ابن راشد القفص ي .وصل فيه إلى باب الحج

رح عبد الواحد احمد  الونشريس ي ، و شرحه ابن ، وشرحه لأبي زكريا الرهوني ، و ش" صاحب المختصر " ، وشرح خليل " لفهم ابن الحاجب 

، وشرحه " إزالة الحاجة لفروع ابن الحاجب " ، وشرح محمد بن مرزوق الخطيب "تسهيل المهمات في شرح جامع الأمهات " فرحون و سماه 

 .  12جامع الأمهات ، مقدمة المحقق ، ص : انظر ابن الحاجب . احمد القلشاني و عيس ى بن مسعود الزواوي 
 . 511، ص  دور المدرسة القيروانية: جاسم العبودي   3
منتهى السؤل ، مقدمة : و الآمدي اعتمد بدوره على تلخيص أربعة كتب هي العمد و المعتمد و البرهان و المستصفى، راجع ابن الحاجب   4

 . 22حمادو ، ص 
ابرز أقطاب الشافعية بمصر و الشام ، هو شيخ الإسلام و احد الأئمة هـ احد 111العز عز الدين بن عبد العزيز بن عبد السلام السلمي ت   5

،هو ابرز من تكلم في المقاصد من الشافعية ،انظر ترجمته عند " قواعد الأحكام في مصالح الأنام " الإعلام ، سلطان  العلماء له في الأصول 

 . 412،ص 2عبد الفتاح لحلو ، دار إحياء الكتب العربية،جتحقيق محمود محمد الطانجي و . طبقات الشافعية الكبرى : ابن السبكي 
تفقه عن والده ثم عن العز بن ( هـ  314،  141) ابن دقيق العيد تقي الدين أبو الفتوح محمد بن علي بن وهب الشافعي المالكي المصري   6

عبد السلام ، تولي القضاء على المذهب الشافعي ، له اليد الطولي في الأصول و له شرح على مختصر ابن الحاجب في الفقه المالكي ولم 

نفس المصدر،  : السبكي :ديار مصر تفتخر برجلين ابن منير بالإسكندرية و ابن دقيق بقوص، انظر : ل عنه العز بن عبد السلام يكمله ، قا



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

667 
 

مثلما أخذ التلاميذ الشافعية عن ابن  -كما سلف  -فابن الحاجب أخذ في أصوله عن الشافعية  ،المدرستين

بن اقبله قح في تأثير ابن دقيق العيد و تلاواستمر ال ،جامع الأمهات الحاجب أمثال ابن دقيق العيد الذي شرح

و أخذوا عنهما أمثال منصور بن أحمد بن عبد الحق  ،عبد السلام حينما رحل أعلام المغرب إلى مصر

ه من العلماءب الذي أخذ عن العز  ،(هـ931ت )زواوي المشذالي ال
ّ
حصل له علم بالفقه و  ،ن عبد السلام و جل

ما مثل ،، و هو الذي وصل درجة الاجتهاد1ة الأقدمين و طريقة المتأخرينوأصول الفقه وأصول الدين على طريق

 .2منصور الزواوي ذكر تلامذته ابن مرزوق الجد و 

وا قواعد المدرسة الفقهية المالكية أرسحمد المشذالي من الأئمة الذين أعلي منصور بن  كان أبو  

، حيث اطلع على مذاهب الأئمة خصوصا خلال رحلاته نحو المشرق  بعد مرحلة تكوينه من ،بالمغرب الأوسط

يزيّف و يرجّح مع يصور و يحرر و يمهّد و يقرّر و وكان ، معرفته والقيام بتقريبه ونصرتهفانفرد ب ،منهاالمالكي 

ه حضر درسه فعرف قدره من  ،3ثقوب الذهن و صحة الاستنباط و الفهم
ّ
و قد ذكر التجيبي في رحلته بأن

آخذ الخلاف ويورد عليهم الأسئلة، يعلم الطلبة طرق البحث و م: " قال ،طريقة تدريسه واستنباطاته لالخ

، فإنّ فهمه تركه يعترض صاحبه في مسألة استفهمه عمّا قالو إذا اعترض طالب ]...[ يأمرهم بالجواب و 

 قال له  ،عليه
ّ

 .4" ؟فكيف تعترض عليه ،أنت لا تعلم ما قال: و إلا

التواصل بين أهل المغرب الأوسط المالكيين و زعماء المدرسة الشافعية منذ عهد المشذالي ناصر بقي 

ر و التأثر بين بلغت عملية التأثي" هـ  7 - 9ق" ففي هذه الفترة  ،( م1676/هـ771ت) القلصاديين إلى زمن الدّ 

رحلته مثلا إلى جملة الشيوخ  ، وقد فسرت الرّحلات هذا التواصل إذ يشير القلصادي فيالمدرستين أقصاها

الشافعية الذين حصل منهم العلوم أمثال الفقيه الصوفي أبي العباس علم الدين الحصيني الذي أخذ عنه 

، و أخذ عن أبي الفتوح الحسن المراغي المدني الشافعي و إيساغوجي في المنطق ،فوائد العقائد في الأصول 

و عن جلال الدين المحلي (  م1667/هـ153ت ) بن حجر  و عن أبي العباس شهاب الدين أحمد ،الحديث

 .5م1667/ه166محمد بن أحمد ت 

                                                                                                                                                                                                 

،  5224،  5شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تح محمود الارناؤوط ، دار ابن كثير ، بيروت، ص: د ت ط ؛ ابن عماد الحنبلي  413، ص 2ج

وسيأتي بيان ذلك عند .  151، ص  5224،  5طبقات الحفاظ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط: ن السيوطي ؛جلال الدي 55، ص 2مج

 .الحديث عن تأثير المدرسة الشافعية 
  411عنوان ، ص : الغبريني   1
 . 323، 321كفاية، ص : ؛ التنبكتي  412،  413، صص  4نيل،ج: انظر التنبكتي  2

 . 413ص ،  4نيل ، ج: التنبكتي  3
 . 321كفاية ، ص : التنبكتي   4
 . 511،  513،  515،  541،  542: تمهيد الطالب و منتهى الراغب إلى أعلى المنازل و المناقب ، صفحات : القلصادي   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

668 
 

تمثل البعد السلوكي في ذلك التحول الذي أحدثه قدوم  : الحضور الصوفي في المدرسة المالكية  -3

و تعزز بها منحاه القائم على  ،فكثر بهما تلامذته و مريدوه ،واستقراره ببجاية وتلمسان ،أبي مدين شعيب

، يقول الفاضل بن عاشور بأنّ تلمسان صارت منذ 1الجامع بين الحقيقة والشريعة ،البعد الصوفي السني

معتنيا  ،، و هو الذي كان يلازم كتاب الإحياء2دين بالعباد م مركز التوجيه الصوفي منذ وفود أبي 6فجر ق

 ،يعني أنّ مسلك أهل المغرب الأوسط توضح منذ قدوم أبي مدين اوهو م، 3يفتي بالمذهب المالكي، و بالحديث

  .والفقه على المذاهب المالكية ،وتمثل في ذلك المزج بين التصوف على الطريقة الغزالية

الذي درس التصوف على ابن  أمثال الآبلي ،و هكذا كان التصوف محلّ اهتمام فقهاء المغرب الأوسط

عبد الله الشريف التلمساني قراءة كتاب الإشارات والتنبيهات لابن سينا، مثلما ، ثم أحكم تلميذه أبو البناء

قرأ ابن عبد السلام التونس ي شيخ المقري فصل التصوف من هذا الكتاب على أبي عبد الله الشريف 

قروءً قد كان متوافرا م ،التنبيهات هذا بما يحويه من توجهات عقليةشارات و ومعلوم أنّ كتاب الإ . 4التلمساني

ت ) أبي العباس أحمد بن خالد ، ففي معرض حديث الغبريني عن و تلمسان و المغرب الأوسط عموما ببجاية

أشار إلى عنايتهما بالفقه ( م1191/هـ697ت) ى بن عمران بن موس ى الملياني و أبي الحسن عل( م1161/هـ667

 ،التنبيهات لابن سينات و الإشارا ونبّه إلى حرصهما على إقراء كتاب ،والأصوله وأصول الدين والتصوف

 .5كأساس في هذا التوجه مضافا إلى ذلك الإحياء و المستصفى و الإرشاد 

بعدما كان  ،شرتين م11/هـ76لك الصوفي قد أخذ منذ أواسط ق حاجيات بأنّ المس و قد لاحظ

والفنون  كالمنطق و الأصول ـ بعلوم أخرى ه 7إلى ق  9يمتزج فيما بعد قل ،فئة قليلةلدى فيما قبل  احدودم

قصت العلوم الأخرى، و بعد أن و تناالدينية، هـ تزايد الاهتمام بالعلوم  7، لكن بمجيء ق العقلية و النقلية

مايعتبر التصوف، و هو  لصالحميل ت هـ 7بعد ق الكفّة  تبين العقلانية و الروحانية، صار  هناك توازن  كان

بالرجوع إلى ما تمّ التنبيه و  .6م16/هـ1بعد نهضة علمية كان قمتها ق ، يدود و التقلمالج من مظاهر  امظهر 

، حيث صار ا البعد لدى فقهاء المغرب الأوسطنلاحظ تمكن هذ ،عليه عند الحديث عن الفقهاء المتصوفة

                                                           
التصوف  :و ما بعدها؛ بوتشيش 11انس الفقير ، ص : ابن قنفد؛   35، ص 4المصدر السابق، ق (: محمد بن عبد الكريم)التميمي    1

 .و ما بعدها  14السني، ص 
 . 544أعلام الفكر ، ص (: محمد الفاضل)بن عاشور   2
 . 11المصدر السابق، ص : ابن مريم  3
 . 11بو عبد الله محمد المقري ، ص : أبو الأجفان   4
 5. 522و ص  511، ص ( بونار)المصدر السابق : الغيريني. 5

،  22، مجلة الثقافة ، وزارة الثقافة الجزائر مجسيدي الهواري : ، حاجيات 53، ص ( نظم الدر و العقبان ) تاريخ دولة الدارسة : حاجيات   6

 . 21، ص  5221،  5311،  51س



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

669 
 

و تطور هناك إلى مذاهب  ،بعكس التصوف الذي ظهر بالمشرق  ،تميز بالتصوف السنيهذا المجال الفسيح ي

 . بدعية مارقهخرى سنية و أ

 ،التأثرفي سياق التأثير و  ،ضمن تكوين مدرسة المغرب الأوسط كما يمكن إدراج ملاحظة أخرى 

وهو أبو الحسن تقي  ،عمرو بن الحاجب نحصل على أحد أهم مشايخه الذين تأثر بهم يفبتفحص ترجمة أب

صاحب الطريقة الصوفية ( هـ656 -591)الدين علي بن عبد الله الشاذلي الشريف الحسني العارف بالله 

" و قراءته عن طريقه كتاب  ،حيث تشير المصادر إلى تتلمذ ابن الحاجب عليه ،المنتشرة ببلاد المغرب و المشرق 

ن من الطلبة منهم العز ب عدد 1، كما أخذ عن الشاذليللقاض ي عياض " الشفا في التعريف بحقوق المصطفى 

و  ،، و ابن عصفور ومحي الدين بن جماعةعبد العظيم المنذري و ابن صلاحعبد السلام و ابن دقيق العيد و 

حلقه صار قد  ،الصوفي هبعدبي أنّ صاحب الطريقة الشاذلي ا يعن، ممّ شافعيةالو الكية الم على المذهبيةكلهم 

الشام، وهي البلاد التي استقر بها أبو الحسن و أتباع مذهبي المالكية و الشافعية بمصر بين التقاء ووصل 

التي ذاتها و هي الفترة  ،(هـ9ق)وخصوصا مصر التي كانت تضمّ أقطاب المدرستين في هذا العصر  ،الشاذلي

و تمكن المذهب الشافعي من التأثير بخصوصيته الأصولية في المذهبية  ،ازداد فيها التواصل الشافعي المالكي

على خلاف الدولة  ،و قد شجعت الدولة الموحدية بتوجهاتها الفكرية هذا المسعى منذ تأسيسها .المالكية

 حينما وقع ،دفع كل هذا إلى اكتمال الملامح الفكرية الثقافية لبلاد المغرب بعد عهد الموحدين .المرابطية

مح و قد استمر هذ ،الالتقاء بين الفكر الأصولي الأشعري و الفروعية المالكية و الصوفية السنية
ّ
ا البعد و المل

  .م15/هـ7إلى بعد ق 

تمّت الإشارة إلى العلماء الأصوليين الذين كانوا ببلاد المغرب  :(الاتجاهات)الفقهية  ناهجالمتنوع  -1

عكس ما روج له البعض  ،لأجل إثبات أنّ أصول الفقه كان علما قائما ،2منذ القرون الأولى لظهور هذا الفن

 في وقت متأخر، وأنّ ابن خلدون لم يشر إلى " بقولهم 
ّ
لم تعرف المراكز العلمية الحفصية أصول الفقه إلا

ناشرا ما  ،ذلك في مقدمته، وأنّ دخول علم الأصول إلى إفريقية كان مصاحبا لعودة ابن زيتون من المشرق 

  3غترفه هناك من العلوم العقلية وأصول الفقه؟ا

                                                           
، صص  5جع السابق ، جالمر : مخلوف محمد: في التفسير و الحديث  انظر  هـ له111سنة توفي أبو الحسن علي تقي الدين الشاذلي بمصر   1

413  ،412 . 
 . ، وسياتي بيان المسلك الأصولي في الباب الرابع كمعطي منهجي في دراسة العلوم الدينية بالمغرب الأوسط"الفقهاء الأصوليون "انظر    2
 . 542ص  مؤسسات العلم والتعليم،(: بناصر)البعزاتي   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

670 
 

من طريقة  ،وتطوراته بإفريقية والمغرب عموما ،مع العلم أنّ ابن خلدون كان يتكلم عن أصول الفقه

ويعزز هذا ما جاءت به . 1ودور فقهاء إفريقية والمغرب الأوسط ،الفقهاء إلى طريقة المتكلمين الشافعيين

نجد حيث  وفي زمن حكمهم، ،علم أصول الفقه قبل عهد الحفصيينفي  برزواء عدد من فقهاالمصادر من ذكر 

كأبي العباس أحمد بن خالد  ،غير قليل منهم افي مدونة الغبريني المختصة بالقرن السابع عدد

 ،و كان متحملا للأصول على طريقة الأئمة المتقدمين ،وهو من أهل مالقه الذي دخل بجاية م،1161/هـ667ت

كان يرى  ، حيثالذي كانت طريقته النظر والاجتهاد ،(م1117/هـ616ت) طريقة فخر الدين الرازي ولا يرى ب

ن المنطق في الأصلين، وقد كان يقرئ الإرشاد والمستصفى والمنطق مفيها أبو العباس تخليطا في إدخاله طرفا 

الغبريني عن أبي الحسن على ، كما تحدث 2مسيون أومدفنه بباب  ،وكانت وفاته ببجاية ،والإشارات لابن سينا

ه كان فقيها أصوليا، وقد لقي مشايخا  م،1191/هـ697المتوفى في حدود ( ابن أساطير) بن عمران الملياني 
ّ
بأن

 .3ببجاية منهم أبو الحسن الحرالي

 قد كانو  -م بين المذهبين الشافعي و الحنفيدالاحتكاك الذي كان يحت أثر ذلكنوّهت الدراسات بكما 

ها إلى بلاد صدا قد وصلو   -وحسنت مباحثهم في الخلافيات ،ظراتبينهما المنا جرتف قته ومنهجهلكل طري

القاض ي ابن العربي من و أمثال أبي الوليد الباجي  ،الذين رحلوا في المراحل الأولىالعلماء عن طريق  ،المغرب

لقي بها عدة أعلام  ،ثلاث سنوات ( م1711 /هـ696ت) فقد دامت رحلة أبي الوليد الباجي. 4خلال رحلتيهما

ثم رجع بزاد كثير،  ،و تمرّس بمناهج المذاهب غير المالكية ،حنفية وشافعية ومالكية، و تفقه و أخذ الحديث

ن عبد ، وأعقبه في الرّحلة إلى المشرق أبو بكر محمد ب5منها ما كتبه صاحب النفح ،فصلت في ذلك المصادرو 

وهو الذي لقي في رحلته هذه عندما دخل بجاية الفقهية أبا عبد الله  ،م1771/ه615الله بن العربي سنة 

ام والعراق و بغداد وحج سنة دخل الشو ثم أكمل مسيرته نحو المشرق،  ،فأخذ عنه ابن العربي ،الكلاعي

وقد . م1167/هـ563كانت وفاته سنة و  م،1771/هـ671اجعا إلى بلاده سنة وخرج من دمشق ر  م،1776/هـ617

                                                           
اتجاهات، ذات (  م241/هـ413ت) ظهرت المؤلفات الأصولية بعد رسالة الشافعي الأصولية  .المقدمة، فصل أصول الفقه : ابن خلدون   1

حين سلك البعض في التأليف الأصولي المسلك النظري، دون الالتفات إلى الفروع التي تنبثق عن هذه القواعد، والبعض الآخر سلك مسلكا 

 بالفروع التي نقلت عن أئمتهم، فعرفت المدرسة الأو 
ً
.  لى بطريقة المتكلمين أو الشافعية، وعرفت الثانية بطريقة الفقهاء أو الحنفيةمتأثرا

 . 522أصول الفقه والاتجاهات التي ظهرت فيه، ص (: مصطفى سعيد)الخن 
 . 511المصدر السابق، ص : الغبريني   2
 . 522ص : نفسه  3
 .وهو يبين اثر الرحلة على الفقه المالي ببلاد المغرب  525تطور المدرسة المالكية ،ص: الشرحبيلي : انظر   4
(: احمد)، الطاهر  511، ص  5أحكام الفصول ، مقدمة المحقق ، ج( : ابو الوليد)و ما بعدها ، الباجي 35، ص  4نفح ، ج: انظر المقري   5

 . 413، الرباط ، ص  5222،  51دار الحديث الحسينية ، مج، مجله علم أصول الفقه المرابطي 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

671 
 

عدّت بذلك فالعلماء في أقاليم المشرق كلها، أخذ عنه وعن جملة من حيث  ،لإمام الغزاليللقائه من استفاد 

رحلته من أجل الرحلات ذات الفائدة على الحركة الفقهية والعلمية ببلاد المغرب والأندلس
1. 

فاه من ،الاستدلالم الأصول ومناهج الإفتاء وأفاد هذان العلمان عل  
ّ
مصنفات كانت على قدر  بما أل

فا تلامذة تأثروا بهمايةممن الأه
ّ
مجال م في 1161/ه536د بن علي ت منهم الإمام المازري محم ،، كما خل

يفيد المقري في أزهاره  حيث ،الذي كانت له بصمته تجاه مدرسة الفقه بالمغرب الأوسطهذا الفقيه  ،2الأصول 

فاسا على عكس تونس،  الم تبلغوصناعة التعليم ة التلقي بأنّ ملك -وهو يقارن بين حاضرتي فاس وتونس -

خمي
ّ
اها أيضا عن حذاق هذا الذي تلق ،حيث كان بتونس الإمام المازري الذي تلقى علمه عن الشيخ الل

ثم استقرت  ،مفتي البلاد الإفريقية وأصقاعها 3القرويين، وانتقلت ملكة التعليم إلى الشيخ ابن عبد السلام

أبو  ونجب من طلبة ابن الإمام تلميذه الإمام. وفي الشيخ ابن الإمام التلمساني ،4ملكته عند تلميذه ابن عرفة

استقرت أيضا طريقه ابن المفسر العالم، و  ىولده أبي يحيإلى عبد الله الشريف شارح الجمل، و انتهت طريقته 

 كانه شيخنا أبي الفضل قاسم العقباني، و تهى ذلك إلى ولدالإمام في تلميذه سعيد بن محمد العقباني، و ان

ه بشيخنا
ّ
  .5ممن انتفع بابن عرفة أيضا الإمام المجتهد أبو عبد الله محمد بن مرزوق الذي حلا

ر  
ّ
المائة  في ملكة التلقي بالمغربو  صناعة التعليمبقول ابن خلدون بأنّ  -في السياق ايضا -المقري يُذك

، هذا بالنسبة 6الذين زاحما رتبة الاجتهاد من غير منازع ،إلى الشريف التلمساني والعقباني الثامنة قد انتهت

الاحتكاك مع أعلام المشرق وجدنا المدرسة القيروانية على يدية القديمة، لكن بفعل الرحلة وللطريقة التقل

وله ي مجال الفقه وأصقد تأثرت بذلك التغيير الحاصل في المشرق ف ،عكس المدارس المغربية الأندلسية

ولا عناية لحذاق  ،المشرق بأنّ ملكة العلوم العقلية كانت خاصة بأهل : "  ي إذ يقول المقر  ،والمنهج عموما

 بتحقيق الفقه، ولم يزل الحال كذلك إلى أن رحل ابن زيتون  ،القرويين
ّ

إلى ( م1171-1116 /هـ671 - 611) إلا

                                                           
 . و ما بعدها لعدة صفحات  41، ص  4نفح ، ج: انظر تفصل ذلك عندا لمفتري   1
نزل افريقية هو خاتمة المحققين أصله من مازر بصقلية . الإمام محمد بن عبد الله المازري . 123، ص  5العمر ، مج: ح ح عبد الوهاب   2

. بي محمد عبد الوهاب المالكي ة الإعلام المجتهدين اهتم بالفقه و الأصلين ، و ألف فيهما ، مثلما شرح كتاب مسلم و كتاب التلقين لأالأئمو

، محمد  431المصدر السابق ، ص : ابن فرحون : انظر " إيضاح المحصول من برهان الأصول "شرح البرهان لأبي المعالي الجويني و سماه و 

 . 523، ص  5جع السابق ، جالر : مخلوف 
إمام بارع في الفقه والعلوم الشرعية والأصلين تولى قضاء الجماعة ( م5432 – 5432/هـ 332 – 131) محمد الهواري ابن عبد السلام    3

الطالب لفهم تنبيه "هـ تخرج على يديه ابن خلدون وابن عرفة وتوفى بالطاعون، له شرح على مختصر ابن الحاجب الفقهي سماه  343سنة 

 .331، ص 1العمر، مج: ، ح ح عبد الوهاب" ابن الحاجب
له مختصر في علم المنطق، كما  334ابن عرفة أبو عبد الله محمد بن محمد اشتهرت بالجد والاجتهاد تولى إمامه جامع مع الزيتونة سنة   4

 . 314، ص  5العمر ، مج : ح ح عبد الوهاب. اختصر فرائض الحوفى الاشبيلي
 . 44، ص  4أزهار الرياض ، ج: المقري   5
 . 44، ص  4نفسه ، ج  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

672 
 

ه 1المشرق 
ّ
 ،، وقد دخل بجاية ودرس بها2كان من المبرزين في التحصيل والعطاء، والذي ذكره ابن الطواح بأن

 .3إلى تونس بأسلوب جديدبعدها عاد  و  ،هـ656هـ والثانية سنة 661ورحل إلى المشرق مرتين الأولى سنة 

و كانت له مشاركة  ،ففي المشرق حصل له علم بالفقه والعقائد الكلامية و الخلاف و الجدل و المنطق 

ويرجع في توجهه . 4و كان مصدرا للفتيا ،، وذكر الغبريني بأنّ فقهه جار على قوانين النظر والاجتهادفي الحكمة

وعلى وجه الخصوص  ،و تأثر بهم في الفتيا ،هذا إلى لقائه بمشيخة المشرق الذين أخذ عنهم المنهج في الفقه

، كما التقى بالمشرق بابن دقيق العيد منهم سراج الدين الأرموي و العز بن عبد السلام و غيرهما ،الأصوليون 

 ،، وهكذا لما رجع بن زيتون من المشرق عاد محمّلا بمؤلفات الفخر  الرازي 5وأبي علي ناصر الدين المشذالي

  .6المدعّمة بالمنطق والفلسفة وهو المنهج المسمى بطريقة المتأخرين ،المتميزة بالآراء الكلامية الأشعرية

بل  ،ويشير ابن خلدون إلى أنّ ابن زيتون لم يكن الوحيد الذي تأثر بطريقة المتأخرين و الفخر الرازي  

و يشير في ذلك إلى دور أبي  ،فريقيةإفس الطريقة إلى المغرب الأوسط و ممن جلب ن ،يوجد من كان في زمانه

الذي (  م1165/هـ666ت) كالي ببجاية و عبد الله بن شعيب الد( م1337/هـ 931ت)منصور المشذالي علي 

بين آخذ بها  ،مع تفاوت في قبول الطريقة ،، فهؤلاء هم الذين سرت طريقتهم ببلاد المغرب7استقر بتونس

 ( .فاس ) ، ومتحفظ عليها بالمغرب الأقص ى(بجاية ، و تلمسان) بالمغرب الأوسط 

 أنّ  ،لنظر والكلام إلى تونسومع أنّ عبد الله بن شعيب الدكالي يعدّ من أوائل من أدخل طريقة ا
ّ
إلا

ه كان ضعيفا بالمقارنة مع ما توافر للآخرين في بجاية و تونس، فابن الطواح الذي خرج من 
ّ
تأثيره يظهر أن

و رأيت ببجاية الشيخ الفقيه : " يقول  م1177/هـ671واستقر مدة ببجاية سنة  ،تونس زائرا بونة وقسنطينة

و جلست في حديث مذاكرة مع طلبته، و قد كان معظم  ،و تحادثت معه ،المفتي أبا علي منصور المشذالي

ي دخلت مسجدها: "و يضيف[.. ]" انشغالهم بكلام ابن الحاجب أصلا و فقها و نحوا
ّ
فوجدت بها حلقة  ،ثم إن

ه الفقيه المتفنن القاض ي أبو العباس الغبريني  ،و سمعت كلاما مسترسلا ،عظيمة
ّ
-666)فأخبرت بأن

،  كما أنّ المقري سجّل ملاحظات ابن خلدون في ذلك بقوله 8"بالمعارف ناطقا ،ذو اللسان( م916/1166-1315

                                                           
 . 44نفس المصدر ، ص : المقري   1
 . 553سبك المقال ، ص : ابن الطواح   2
 . 432، ص  5المرجع السابق ، ج: ؛ محمد مخلوف  344، ص  4تراجم المؤلفين التونسيين ، ج  3
 . 553عنوان ، ص : الغبريني   4
 . 12، ص  4نيل ، ج: ؛ التنبكتي 514المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   5
مؤسسات العلم التعليم في الحضارة الإسلامية، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة محمد الخامسن (: بناصر)البعزاتي   6

 . 541، ص   5،4112الرباط، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط
 . 344المقدمة ، ص : ابن خلدون   7
 . 522المصدر السابق ، ص : ابن بطواح   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

673 
 

لأجل انقطاع  ،لم نشاهد في المائة الثامنة من سلك طريق النظار بفاس، بل في جميع هذه الأقطار" :بقوله 

لقرآن، حصيل املكة التعليم عنهم ، ولم يكن منهم من له عناية بالرحلة، بل قصرت هممهم على طريق ت

فوجد أنّ  ،فيما يخص تأثير الرّحلة على علومهم ،درس التهذيب فقط، وذهب إلى المقارنة بينهم والأندلسيينو 

 .1أهل الأندلس أنشط في الرحلة بخلاف الفاسيين

في سلام ثم ابن عرفة و تلامذتهم ، وبن عبد المحمد ومنهم  ،انتهت طريقة ابن زيتون إلى تلامذته بتونس

ريقة تسير وفق مدرسة أهل النظر أو ط_ ومن رحل إلى تلمسان _  لدين المشذالي و تلامذتهكان ناصر ا بجاية

ل ابن خلدون في مقدمته بأنّ الطريقة الأولى ظلت سائدة مع ، وقد سجّ (المتأخرين على نسق ) المتكلمين

ذلك يتعاهدون كتاب التهذيب في وهم مع : " حينما قال  ،طريقة المتأخرين عند الكثير من أهل المغرب الأوسط

 .2"دروسهم 

الأندلس من غرب الأوسط والأقص ى وإفريقية وو يبرز التمايز أكثر بين المدارس الفقهية المالكية ببلاد الم 

المماثلة و  ،ربما كانت مدرسة المغرب الأوسط هي الأقربت المشايخ اللذين مثلوا كل مدرسة، و خلال مناظرا

ذلك النقاش  المغرب الأقص ى، حيث يصور لنا المقري وغيره من أصحاب المصادر بعكس  ،لمدرسة إفريقية

 ،والذي وجه إليه من يسأله عن مسائل التهذيب ،الصرصري على عهد أبي عنان الحافظ الشيخ معالذي دار 

 أبو عبد الله الشريف صاحبوهما موس ى ابن الإمام و  ،ويثير النقاش بينه و بين أعلام من المغرب الأوسط

لى النزول عن كرسيه لينصرف كئيبا، بالصرصري إذلك دفع فقد أعجزا الصرصري في نقاشهما ، و الجمل

نة مع ما يحصل في كل من تلمسان بالمقار  ،كان قصد أبي عنان أن يعرف أهل المغرب الأقص ى درجة علمهمو 

 .3ر بجاية و تونس من تطو و 

شرّق نحو تونس آخذا معه علماء  ، حينماتقريبا زمن أبي الحسن المريني هاالحادثة نفسسابقا وقعت و 

ي
ّ
الذي أفحم فقهاء تونس لحفظه  ،زعيم فقهاء المغرب ،المغرب، وكان منهم الرجل الصالح أبو عبد الله السط

 ،سنفتناظرا أمام السلطان أبي الح ،كتاب التهذيب، كان ذلك إلى أنّ دخل الشيخ ابن عبد السلام التونس ي

ون التحصيل، وكذا يُقرأ الفقه، كذا يك: " و أقر لابن عبد السلام بالعلم قائلا ، وقد اعترف السطي في الأخير

 هذا الإمام لكان بها كل خير و 
ّ
تظهر إذن النصوص بأنّ المدرسة المالكية في المغرب .  4"[...]لو لم يكن بتونس إلا

وجلس إلى تلاميذ الفخر  ،إلى أن رحل ابن زيتون إلى المشرق  ،كانت تسير على نفس واحد ،الإسلامي عموما

                                                           
 . 44، ص  4أزهار ، ج: المقري   1

 . 344المقدمة ، ص : ابن خلدون  2 
 . 43، ص  4أزهار ، ج: قري الم  3
 . 41، ص  4ج نفسه،   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

674 
 

 ،وعودة ناصر الدين المشذالي إلى بجاية محملا بمصنف ابن الحاجب و أفهام العز بن عبد السلام ،الرازي 

وتأثيراتها على أئمة المالكية بالمغرب الأوسط وإفريقية،  كان ذلك  ،من وراء ذلك المدرسة الأصولية الشافعيةو 

 .هـ9النصف الثاني من القرن  في

أشار إلى صاحب القاموس  ،عن طبقات العلماء( م1561/هـ761ت ) وحينما تحدّث طاش كبرى زادة  

ه آخر من مات من الرؤساء الذين  ،مجد الدين أبو طاهر محمد الشيرازي الفيروز آبادي
ّ
والذي وصفه بأن

، و ذكر من هؤلاء الرؤساء الشيخ أبو عبد الله محمد فاق أقرانه على رأس القرن الثامن ،انفرد كل منهم بفن

ه فاق أهل المغرب في فقه المالكية ،بن عرفة
ّ
، و ربما أيّد بشكل غير 1و في سائر العلوم ببلاد المغرب ،مقرا بأن

د نفس المقولة
ّ
وعلى من أثنى  ،2دون أن يورد نقد ابن مريم لصاحب الشقائق ،مباشر صاحب الأزهار حينما أك

ه لا يوجد ف ،الذين قالوا من تلامذته ،على ابن عرفة
ّ
كان ردّ ابن مريم ف، ي بلاد المغرب مرجع سواه في وقتهبأن

، أو في بلاد إفريقية فقط ،يعني و الله أعلم في آخر عمره[ ...]و قوله و لم يكن بالمغرب من يجري مجراه الخ :" 

 فقد كان بالمغرب الأوسط والأ
ّ
فيما و من لا يتقاصر عن رتبته  ،قص ى والأندلس من هو مثله في علومهو إلا

، فهذا الإمام الشريف التلمساني والإمام المقري والقاض ي أبو عثمان في في علومه وتحقيقه وجمعه ،ذكر

ه : ، بل قال الإمام ابن مرزوق في حق الشريف لشاطبي في الأندلس و القباب بفاستلمسان و أبو إسحاق ا
ّ
إن

ه بقي بعد  ،، ثم ذكر بأنّ طول حياته شفعت له في البروز [...]علم أهل وقته بإجماع كما تقدم في ترجمته أ
ّ
لأن

و تمجيدهم  ،طانهمفبقدر ما تظهر هذه النصوص انتصار العلماء التلاميذ لبني أو . 3"[...]هؤلاء بعمر طويل 

، ومدى  هعالم بمدرسته وعلماء حواضر إقليمت توحي بعناية كل ، فإنّ هذه الردود والدفاعاوإظهار أفضالهم

 .قت في إظهار المزايا و المحمداتالتباين و التسابق في نفس الو 

بذلك التدافع العلمي الذي كان يحصل ببلاد المغرب بين العلماء فيما يخص طرق الردود كما توحي 

البحث والتدريس ومناهج التلقي  فقد وجدنا أنّ عددا من العلماء كان ينتقد طريقة. العلم و مناهج التحصيل

ن أمثال ابن عرفة و ابن الحاجب ومنهم علماء المغرب الأوسط، و يعيب على المتأخري ،في المدرسة المالكية

 حيث. سدوا الفقه بما ألفوه من مختصراتعلى أنّهم أف ،قبله ابن شاس و ابن بشير أبوطاهر بن عبد الصمدو 

ضرورة نحى إلى و  ،المقدمة الثانية عشرة عيوب طريقة المتأخرين أورد الشاطبي في كتاب الموافقات في

وأخذه  ،عند حديثه المطول عن انفع طرق العلم الموصلة إلى غاية التحقق به ،الاستمساك بطريقة المتقدمين

                                                           
 . 44، ص  5231العربي ، بيروت ، ط الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية ، دار الكتاب : انظر طاش كبرى زادة   1
 . 41، ص  4، ج نفس المصدر : المقري   2
 . 412البستان ، ص : ابن مريم   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

675 
 

د الشاطبي على ثابت الأخذ عن المتحققين بطريقين المشافهة . 1عن المتحققين به على الكمال و التمام
ّ
 -و أك

تمثلت في ضرورة أن  ،المطالعة لكتب المصنفين، ووضع لهذه الطريقة الثانية شروطاو  -نفع الطريقتين أ وهي

 بمشافهه العلماء ،يحصل له فهم مقاصد ذلك العلم المطلوب
ّ
. ومعرفة اصطلاحات أهله، وهذا لا يكون إلا

 وأمّا الشرط الثاني أن يتحرى كتب المتقدمين من أهل العلم المراد ، لأ
ّ
نا وأقعد بهذا العلم من نّهم أكثر تمك

 . 2المتأخرين وأصل ذلك التجربة و الخبرة

في نصيحة قدمها  ،أورد الونشريس ي تأكيدا آخر لموقف الشاطبي من مسألة تلقى العلم و التفقه 

ي أبا إسحاق لم يكن بفيما يخص الدعاء بعد الصلوات، حيث ينتهي إلى أنّ الشاط ،الشاطبي لأحد أتباعه

 من كتب المتقدمين، و لايرى لأحد أن ينظر في هذه الكتب المتأخرة، ويعني بكتب المتأخرين كل 
ّ

يأخذ الفقه إلا

وكان نفس الموقف لشيخه أبي العباس أحمد . 3من ابن بشير و ابن شاس و ابن الحاجب و من جاء بعدهم

كما انتقد القباب أحمد . 4"سدوا الفقهأف: "الذي كان يقول بأنّ ابن بشير و ابن شاس و ابن الحاجب  ،القباب

شرع في  الذيابن عرفة مختصره الفقهي،  قدم لهوقد  ،بن قاسم الإمام ابن عرفة عندما اجتمع به في تونس

، ولذا اجتهد ابن عرفة "، لأنه لا يفهمه المبتدى و لا يحتاجه المنتهىما صنعت شيئا: "فقال له القباب ،تأليفه

 . 5خر كتبهأن يبيّن عبارته في أوا

من خلال بيّن ،حيث و مناهج التحصيل ببلاد المغرب ،وكان ابن خلدون من أشدّ منتقدي طرق التعليم

وفي نفس الوقت قدم بدائل إذا ما تمّ اعتمادها حصل الطالب على  ،مقدمته موقفه الناكر لتلك المناهج

، حيث ذكر ابن صروها تقريبا للحفظالمطولة فاخت فتحدث عن علماء عمدوا إلى كتب الأمهات. الزاد المفيد

لأنّ فيه ،، و بيّن فساد منهجهم المخلّ بالتحصيلك في العربية والخونجي في المنطقالحاجب في الفقه و ابن مال

 . 6و هو غير مستعد لقبولها بعد ،علمتخليطا على المبتدئ حينما تقدم له الغايات من ال

                                                           
 . 25، ص  5الموافقات في أصول الشريعة ، تحقق و شرح عبد الله دراز ، المكتبة التجارية الكبرى ، مصر ، ج(: أبو إسحاق) الشاطبي  1
من سمات طريقة المتقدمين في هذا استيفاء المعلومة وشرحها  والغلمام بها بشكل يؤدي . و ما بعدها  23 ، ص 5الموافقات، ج:  الشاطبي   2

على الفهم والبعد عن الغموضأي القيام بالتفصيل، في حين كانت طريقة المتأخرين من سماتها الاختصار والاختزال للمعاني والمعارف بغية 

 .اها وعيوبهاتسهيل الفهم والحفظ، ولكل طريقة مزاي
 . 534، ص  55المعيار ، ج: الونشريس ي   3
 . 21كغاية ، ص : ، التنبكتي  534، ص  55نفسه ، ج  4
 . 11كفاية ، ص : التنبكتي   5
 . 115المقدمة ، ص  :ابن خلدون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

676 
 

يد على الو قد حدّث ابن خلدون في مقدمته فيما يخص التعليم في أمصار المغرب الإسلامي ووضع 

فتحدث  ،وطرق إفادته ،و ذكر في فصل وجه الصواب في تعليم العلوم ،، ثمّ طرح منهجه في خلالها1المهلكات

. 2هكذاإلى نهاية الفنّ و  ،قىة ذهن المتلمع مراعا ،عن التدرج والترتيب والتقريب والشرح والأصول قبل الفروع

 .3وأشار أيضا إلى أنّ أيسر الطرق فتق اللسان بالمحاورة و المناظرة في المسائل العلمية

ه بالرغم من هذا الجهد الذي قدمه علماء المغرب عموما والأوسط خصوصا 
ّ
 ،وما يمكن ملاحظته أن

 أنّ  ،الفروع والتقليد إلى الأصول والاجتهادوالخروج من دائرة الاهتمام ب ،لأجل الارتقاء بالمستوى العلمي
ّ

إلا

 االمغرب كانت مدارسقوله بأنّ المعاهد في بلاد في  ،(Alfred Bel)  ألفرد بلوهو ما انتبه إليه . الوضع بقي كذلك

وجدنا هذه المدارس  ،الذين كرّسوا علم الفروع ،، ولكن على خلاف ما كان في العهد المرابطيللفقه المالكي

فإنّ استعمالها بقي نظريا، ولم تكن  ،ومع هذا الاهتمام بالأصول  ،[...]تهتم بالأصول تبعا لما قام به الموحدون 

، وهو ما دفع بتيار من علماء 4الفروع مكرسةإذ كان الاجتهاد مستبعدا وبقيت  ،لها القيمة والمدلول العلمي

تهاد والابتعاد عن التقليد و الدعوة إلى الاج ،هذا التفكير و تلك الطريقةالمغرب الأوسط إلى الثورة على مثل 

تعصب النظار ، فترى ضاف أنّ أقبح منه تحيز الأقطار و و أ ،فقد جاء على لسان المقري ذم التقليد .المضر

  ،و يستفرغ وسعه في تقدير الطرق  ،الرجل يبذل جهده في استقصاء المسائل
ّ
وتحرير الدلائل، ثم لا يختار إلا

مع ظهور الحجة الدامغة، لينتهي بأنّ أصل التقليد هو  ،مذهب من انتصر له لوحده لمحض التعصب له

ه غلب عليه حب الخيال و الوهم ،المعصية
ّ
 .5الفهمفيه طاعة العقل و  و قلّ  ،لأن

الذي كانت له اعتراضات على  ،انيوهو الشريف التلمس ،كما نحى نفس المنحى رائد آخر لمدرسة تلمسان

و يوجه مسلك النقاش في  ،وهو يخوض في مسألة الوصية ،الذي دخل في نقاش مع ابن مرزوق  ،الغبريني

ما يعني أنّ فقهاء تلمسان ، 6"إن كان مراد المعترض النقل المذهبي فليس من دأبنا: " يقول الشريف ،المسألة

التي لا تتضارب  ،ب للمذهب، بل إتباع طرق التقص ي العقليكانوا يناقشون المسائل بعيدا عن التعص

لعل الدراسات  والابتعاد عن التعصيب حاضرا ؟" دالاجتها"فإلي أي مدى كان هذا التوجه .  صحيح المنقول و 

، لكن يبقى حكم فض ي إلى المزيد من الإيضاح في هذا الشأنستو مواقف الفقهاء  ،والأبحاث في أصول الفتيا

                                                           
ملازمة المجالس العلمية سكوتا لا و هو يتحدث عن طلبه فاس كنموذج بأنك تجده بعد ذهاب الكثير من أعمارهم في .  335، ص نفسه   1

 ...ينطقون  و لا يفاوضون ، و أن عنايتهم بالحفظ أكثر من الحاجة ، فلا يحصلون على طائل 
 . 114،  115انظر المقدمة ، صص   2
 . 353المقدمة ، ص   3
 . 411المرجع السابق، ص : الفرديل   4
 . 324، ص 4المعيار، ج : الونشريس ي   5

   . 445، ص 12المعيار، ج : الونشريس ي 6 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

677 
 

فكان الانكسار  ،بأنّ التصور لدى البعض لم يجد له صدى لدى العامة و مجموع النخبة ،قعالفرد بل واأ

 .الفقهي

وذلك الاتجاه  -حسب البعض  -أنّ الجهد الذي قدمه علماء تلمسان و بجاية لم يكن يتساير  عو م

هـ قد أغنت 77لأنّ محنتها السياسية في ق ،المتوافرة بتونس وفاس دون ذكر الأندلس ،العام للمدرسة المالكية

جعلها بشكل  تبرز قد ملامح مدرسة المغرب الأوسط  فإنّ عن كل قول في المسألة الفقهية أو العلمية عموما، 

 . عقليةفرت عليه من أبعاد سلوكية و اهـ ، وذلك بما تو  79تنتقل من مرحلة التأثر إلى التأثير بعد ق 

سط في منحاه إلى جانب الفقه والتصوف بالاهتمام و الأ المغرب  تعزز  :الأصول تجاه الثالث لمدرسة الا

ام الشافعي محمد بن ل من ألف فيه الإم، هذا العلم الذي كان أوّ 1(أصول الفقه و أصول الدين)بالأصلين 

دارسوا ، كما لاحظ يها عن الأصول و مصادر الاستنباطتحدث ف ،بوضعه مصنّف الرسالة( هـ175ت)إدريس 

ثم يأخذ  ،التعاريفو حينما يضع الحدود  ،في تمثل في ذلك الاتجاه المنطقيستفكير فل"ها على ءاحتوا الأصول 

ر المنطق أسلوبه في الحوار الجدلي مشبع بصو  ، كما أنّ مع التمثيل و الاستشهاد لكل قسم في التقسيم

، ومع راعاة النظام المنطقيوم ،لطف وحسن النظر في الاستدلال و  ،تجسيد ذلك في دقة البحث ه،ومعاين

 .2"مباحثه ذلك كله الإيماء إلى علم الكلام و الإلاهيات في

كان مبكرا على بلاد المغرب "الأصلين "فإنّ وفود هذا العلم  ،و نظرا للصلات بين المشرق و المغرب

 ناتفإنّ بروز عيّ  ،الأوسط، وحتى و إن لم تسعفنا المصادر بالتفصيل عن هذا العلم في هذا المجال الفسيح

، وتصنيف "رد على منكري القياسالنبراس في ال"الذي ألف  م1115/هـ517أمثال حسن بن علي المسيلي ت 

الذي و  ،"المقتضب الأشفي في اختصار المستصفى"كتابه ( هـ517ت )الرحمن بن قنون التلمساني بن عبد  يعل

ه سبق ابن رشد الحفيد  يظهر 
ّ
تصاره هذا الأخير الذي هتمام بالمستصفى واخفي الا (  م1177/هـ575ت )أن

، كما نجد لدى إباضية المغرب الأوسط سبق 3"الضرورة في أصول الفقه أو مختصر المستصفى" ه بـمّاس

                                                           
ه الأحكام ووجوه دلالتها على الأحكام ، من حيث الجملة لا من حيث : أصول الفقه في مفهومه يقول الغزالي   1

ّ
هو عبارة عن فقه أدل

التفصيل ، حيث يتعرض لأصل الكتاب و السنة و الإجماع و شرائط صحتها و ثبوتها ثم لوجوه دلالتها الجميلة إمّا من حيث صيغتها أو 

وى لفظها أو معقول لفظها و هو القياس من غير أن يتعرض فيه مسألة خاصة، فأدلة الأحكام هي الكتاب و السنة مفهوم لفظها أو فح

(: أبو حامد)انظر الغزالي : والإجماع ، و العلم بطرق ثبوت هذه الأصول الثلاثة و شروط صحتها ووجوه دلالتها على الأحكام هي أصول الفقه 

في حين كانت أصول الدين تعنى .   ، حمزة بن زهير حافظ ، الجامعة الإسلامية ، المدينة المنورة ، د ت  المستصفى من علم الأصول تحقيق

سر العلم بالحجاج عن العقائد الإيمانية بالأدلة العقلية و الرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف  و أهل السنة و 

 . 331المقدمة ، ص : ابن خلدون . د هذه العقائد الإيمانية هو التوحي
 . 525،524،ص 5223، 5الفقه وأصوله و الاتجاهات التي ظهرت فيه ، الشركة المتحدة للتوزيع، دمشق ،ط (: مصطفى سعيد)الخن    2
ستصفى ، دار الضروري في أصول الدين أو مختصر الم( : ه121أبو الوليد ت)ابن رشد : انظر شرحه و تحقيقه لجمال الدين العلوى    3

 . 5223، 5الغرب الإسلامي، بيروت ، ط 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

678 
 

ت )اهيم الورجلاني من اهتم بذلك أبو يعقوب يوسف بن إبر حيث كان من جملة  ،اهتمام بأصول الفقه

ف عدة كتب منها كت(م1161/هـ597
ّ
 .1ابه العدل والإنصاف في ثلاثة أجزاء في علم أصول الفقه، إذ أل

ه من المجانبة للصواب أن يحكم البعض بضعف 
ّ
، فيزعم الاهتمام بالدراسات العقلية عامةوإن

ه 
ّ
بعد عصر الموحدين انصبّ الاهتمام في مجال الفقه  على الفروع و الابتعاد عن " أصحاب هذا الاتجاه بأن

ي تدريس عكس ذلك ، بل إنّ أصوليي المغرب الأوسط قد كان لهم الفضل ف 3تشير المصادر تفي وق ،2"الأصول 

ل هذا التوجه ، و صار لهم السبق و البراعة و قبول الناس لهم، هذا المنحى خارج أوطانهم
ّ
بن  ىيحي وقد مث

 ،دريس البجائيو أخذ الفقه عن أحمد بن إ ،الذي درس ببجاية و تلمسان(  م1393/ه996ت) موس ى الرهوني 

 ريس بالمدرسة المنصورية والخانقةقد رحل إلى القاهرة و استوطنها، و تولى التدو  ،والأصول عن الإمام الآبلي

ا بمصر محاز الرياسة فيهو إلمام بالمنطق و الكلام،  و ،الأصليشرح ابن الحاجب وكان له عناية ب ،الشيخونية

 .4إفريقيةو 

، ولو ث و الفقه، وقد سمي بعلم التوحيدإلى جانب الحدي "كلامعلم ال" أصول الدين  إختصاص وجدو 

 أنّ وجوده بين طبقة من النخبة كان متوافرا، و قد  ،أنّ الاهتمام به لم يبلغ ما بلغه علم الحديث و الفقه
ّ
إلا

ل كتاب 
ّ
ة في أصول الاعتقاد " مث

ّ
، 5للجويني هذا البعد المعرفي ببلاد المغرب الأوسط" الإرشاد إلى قواطع الأدل

كما تمكنت الدراسات من  .المؤلفات في هذا الصنف من العلوممجموعة أخرى من  س معحيث تداوله النا

، و جعلت انطلاقتها و إعطاء لكل مرحلة مواصفاتها ومميزاتها ،حل تطور المدرسة الأصولية المالكيةتتبع مرا

ثم تبرز مرحلة الجمود و الضعف فيما  م،16/هـ1لتستمر إلى ق  ،عد مرحلة تمهيديةب ،هـ 5الحقيقية بعد ق 

 .6بعد

تميزهم و ذلك ب ي،المنحى الأصولتحدثنا المصادر عن أهم المغاربة الذين كان لهم دور في إثراء هذا  

 917) التلمساني  ، و منهم العمل الذي أشرف عليه أبو عبد الله محمد بن أحمد الشريفهداخلفي  باتجاهات

منهجا مستقلا في " مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول "حيث قدّم من خلال مصنفه ،(هـ 991 –

                                                           
هـ ، ذو نزعة عقلانية اجتماعية،درس العلوم العقلية و النقلية بالاندلس 1أبو يعقوب الورجلاني بن إبراهيم من أعلام الاباضية في ق  1

رب، و قيل بأنه هو مكتشف خط الاستواء ويرهن واحتك بالمجتمعات الإفريقية و عاد إلى ورجلان له كتاب الدليل لأهل العقول، و فتوح المغ

 .541،ص4،5222دراسات إسلامية في أصول الاباضية،مكتب وهبة مصر ط (: سعيد)على صحته قبل الأوروبيين، أغوشت 
 . 552،  553، صص  5التاريخ الثقافي ، ج: سعد الله    2
 .راجع عنوان الفقهاء الأصوليون   3
 . 141، القادري ، الإكليل ، ص  543ص : ، وفيات الونشريس ي  343بق ، ص المصدر السا: ابن فرحون    4
 .   424،ص 4111،ط  53، مجلة التاريخ العربي ، مج  التعليم في جامع الزيتونة: انظر عنوان الفقهاء المتكلمون، و انظر دراسة ابن مامي  5
ع المغاربة فيها ، مساهمة ضمن التراث المالكي في الغرب الإسلامي ، جامعة المدرسة الأصولية المالكية و إبدا(: محمد)التمسماني : راجع   6

 . 514 - 21، ص 5222الحسن الثاني ، عين النسق ، الدار البيضاء ، مطبع المعارف الجديدة ، الرباط 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

679 
 

هدف طريقته هو و  ،ن طريقتين المتكلمين والفقهاءمزج بيي ،الأصول وع على و هو اتجاه تخريج الفر  ،1التأليف

إذ تعرض في كتابه إلى المسائل الأصولية التي وقع فيها  ،بيان الأصول التي ترتب عليها اختلاف في الفروع

، وقد قيل بأنّ هذا الكتاب لاثة الحنفي، المالكي و الشافعيثم عرض لأثرها في الفقه بين المذاهب الث ،الخلاف

ه يتناول أثر القواعد الأصولية في فقه الأئمة  ،عظيمة افوائد يحوي  -ان صغير الحجمو إن ك -
ّ
و لاسيما أن

 .2الثلاث هؤلاء

مرتب قوي العرض  فهو  ،إلى أنّ هذا المصنف من أجود ما صنف في علم الأصول  الدارسون يذهب 

ة على إثبات المسائل  ،هية على الأصول والأدلة الكليةالمسائل الفقتطبيق يحوي دقيق النظر، 
ّ
مع ذكر الأدل

ليس مقصورا ]...[ فهو ،وتحرير الفروع الخلافية، ومع تيسير في الاستنباط وتحقيق في أحكام مذاهب الأئمة

 ،و شارح للمنهجين ،بل هو جامع للطريقتينفي مصنفاتهم في هذا الفن، على طريقة الحنفية أو الشافعية 

 
ً
  معنيا

ّ
، في حين أكد 3لبعدهم عن الجدل و تشعب الخلاف ،ة المالكية التي خلت منها أكثر المصنفاتبأدل

من خلال شرحه للكتابية  ،وتصنيف الشريف التلمساني ز طريقة تفكير لال الذي ميّ قالاست ىفركوس منح

 . 4"مثارات الغلط في الأدلة" و" مفتاح الوصول "

هـ ببلاد المغرب والمنسوب إلى أبي  1في ق " أصول الفقه بالأخص" الأصول وبرز اتجاه آخر في مجال 

سلك " عنوان التعريف بأسرار التكليف" قد سماه من قبل  و  ،"الموافقات" إسحاق الشاطبي من خلال كتاب 

عرض فصولية تحت أبواب معينة، تحاش ى طريقة ذكر القواعد الأ حين  ،فيه مسلكا فريدا يختلف عمّا سبقه

وإذا كان من الثابت أنّ المقاصد هي المعاني والحكم الملحوظة . 5ول الفقه من خلال مقاصد الشريعةأص

 ،ولا تختص بملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة ،للشارع في جميع أحوال التشريع أو معظمها

ما كلها تهدف إلى حفظ النظام الكوني بتحقيق المصالح ودرء المفاسد
ّ
ه من العدل أن نجزم بأنّ ، ف6وإن

ّ
إن

وإنمّا يمكن أن يكون له السبق في  ،(م1311/ه977ت)الخوض في المقاصد لم يكن أوّل من بدأه هو الشاطبي 

ت ) مام العز بن عبد السلام كان من تحدث عنه بصفة واضحة الإ قد طريقة ومنهج تقديمه، ف

وهو الإمام  ،(الفوائد في اختصار المقاصد) و  (قواعد الأحكام في مصالح الأنام) من خلال ( م1161/هـ667

وليس من المستحيل  ،خصوصاالذي كان له تأثير على فقهاء بلاد المغرب الإسلامي والأوسط  ،الشافعي المذهب
                                                           

للطباعة والنشر والتوزيع ،  مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، تح محمد علي فركوس، مؤسسة الريان: الشريف التلمساني   1

  433، ص 5222،  5بيروت لبنان ، ط 
 . 453،  454الفقه و أصوله ، صص (: مصطفى سعيد)الخن   2
 .51،ص 4112مفتاح الوصول، تح عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء ،المغرب ،ط : الشريف التلمساني   3
  432، 433مفتاح ، تح فركوس، ص ص : الشريف  4

  452المرجع السابق، ص : الخن مصطفى سعيد 5 
تحق إياد خالد الطباع،دار الفكر،دمشق سوريا : الفوائد في اختصار المقاصد أو القواعد الصغرى (: العز عبدالعزيز)ابن عبد السلام   6

 .55. 51،ص 5222، 5ط



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

680 
 

، ي التلمسانيينبأن يكون انتقال طريقة وتفكير الإمام ابن عبد السلام إلى الشاطبي عن طريق شيوخ الشاط

 .كان  تتلمذه عل أيديهم حيث

ومن معالم المدرسة الفقهية المغرب أوسطية الانفتاح على المنطق، بل  :الانفتاح على فن المنطق   -1

التصنيف فيه والتأثر به واعتباره معطى مهما في المنهج للوصول إلى الحقيقة، مع الملاحظة أنّ أهل المغرب 

  ،(م1711 /هـ696ت) عموما كانوا سابقا ينكرونه أمثال الباجي 
ّ
ف وصية لأبنائه يحذرهم من قراءة الذي خل

أنّ إلى ابن خلدون  شير يو  ،المنطق وكلام الفلاسفة باعتبارهما مبنيان على الكفر والإلحاد والبعد عن الشريعة

 جاء الغزالي  ،هذا الفن قد اشتد النكير عليه من متقدمي السلف والمتكلمين
ّ
وطعنوا فيه وحظروا تعليمه، ولما

 القليل منهم المتمسك بطريقة  ،فأكب الناس عليه ،والإمام بن الخطيب سامحوا في بعض الش يء فيه
ّ

إلا

 .1المتقدمين

المدخل إلى صناعة "في كتابه ( م1113/ ه617ت )الحجاج يوسف بن محمد بن طملوس  ه أبو نبّ  كما

بلاد المغرب والأندلس، وقد لاحظ أنّ إلى ذلك العزوف والنكير الذي كان تجاه المنطق لأول وهلة في " المنطق

ت بعض لاحظ كما . 2إليه فتلا يحفل به ولا يلت ،رفوضا مطروحاكان م ،هذا العلم خلاف العلوم الأخرى 

في  ،في بلاد المغرب والأندلس كانت قليلة الاشتغال بالمنطق( م11/هـ6فترة ما قبل ق)الدراسات أنّ هذه الفترة 

ه بعد ق حين يظ
ّ
وازدهارا في مجال الدراسات المنطقية على  ةشهدت انتعاش م13/هـ9نطلاقا منهـ وا6هر أن

 .3حساب التوجه الفلسفي

خلال كتابه  من( م1167/ه666ت)ين الخونجي الدّ أما في المغرب الأوسط فإنّ الاهتمام بما ألفه أفضل 

تدل  ،4فأقاموا عليه شروحا وافية ،الأوسطقد شغل علماء المغرب " الجمل" أو مختصره " كشف الأسرار " 

                                                           
 . 322المقدمة، ص : ابن خلدون   1
العلم والفكر العلمي الغرب الإسلامي في العصر (: بناصر)، البعزاتي  21، 24دراسات في تاريخ المغرب الإسلامي، ص ص : بلغيث: راجع  2

 . 44، 45، ص ص 4115، 5الوسيط، منشورات كلية الآداب الرباط، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط 
 .وما بعدها 31نفسه ، ص   3

شرح جمل :ه 335الذين قدموا شروحا وافية من فقهاء المغرب الأوسط  في هذا الميدان نجد محمد بن أحمد الشريف ت  من بين 4

اختصار شرح : هـ 251ل الخونجي؛ يوسف بن أحمد الندرومي تمجتلخيص العمل في شرح : ه251نفذ تالخونجي؛ أحمد بن حسين بن ق

كفاية العمل في : هـ241هـ شرح محل الخونجي؛أحمد بن عبد الرحمن الندرومي ت 255ت ابن مرزوق على محل الخونجي؛ سعيد العقباني 

ونهاية الأمل في شرح كتاب الجمل . هـ أرجوزة في نظم الحونجي234شرح شيخه ابن مرزوق على جمل الخونجي؛ ابن مرزوق الحفيد ت

هـ شرح جمل الخونجي؛ السنوس ي محمد 235س العبادي تهـ شرح جمل الخونجي؛ محمد بن عبا231للخونجي؛ قاسم بن سعيد العقباني ت

 .هـ شرح إيساغوجي221بن يوسف ت



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

681 
 

هـ قد شهدت 17بأنّ الفترة التي كانت قبل ق ، كما لاحظ سعد الله1بهذا الفن العقلي على الاهتمام الواسع

المستوى السابق، وقد أرجع ذلك إلى لا يرقى إلى ، أمّا فيما بعد فإنّ الاهتمام به ظل ضئيلا ،نوعا من الازدهار

طلب الاطلاع الواسع، مع سيطرة الفكر الصوفي الذي يذهب إلى النفرة من علم صعوبة هذا العلم الذي يت

 . 2من الكفر وأعمال الزندقة وربما عدّ عندهم والاشتغال بالبواطن، المنطق

ه من الواجب أن يتمّ  ،وحيث يمكن مسايرة هذا الحكم فيما يخص المنطق
ّ
لا  الإقرار بأنّ الحكم فإن

، وإنمّا ينسحب على كل العلوم والحركة العلمية التي تأثرت بالواقع  هـ17فحسب بعد ق  هذا الفنينفرد ب

وهي  ،أدى إلى هذه الظاهرةف ،مجتمع بلاد المغرب والأندلس ككل حالة الإحباط التي وصل إليهاو  ،السياس ي

فت الانتباه إلى هذا ول ،ظاهرة التراجع العلمي والحضاري عموما، ومع أنّ بعض العلماء حاولوا تقريب الفهم

ه قصد به شرح مختصره في علم المنطق " الذي قال في تقييده  ،أمثال محمد يوسف السنوس ي العلم
ّ
بأن

الزيادة التي تعطل عن المسارعة إلى المقاصد ، دون بطريقة الإيجاز والعدول عن الإكثار والاقتصار على المهمّ 

 3"وتحيّر العقل وتشتت الأنظار ،الشرعية
ّ
أنّ الواقع الفكري الذي كان يهيمن عليه المتصوفة بالخصوص ، إلا

 .قد دفع إلى العزلة والانكفاء على الذات، وتمّ ترك الساحة لموسوم الفوض ى على جميع المستويات

 أن يلاحظ ملمحا آخر ساهم في تحريك  :عناية المجتمع بالفقه والفقهاء  -3
ّ
ولا يسع الباحث إلا

خصوصا بعد عهد الموحدين  ،وأعطى به دفعا نحو الاهتمام والاجتهاد ،الأوسطالوسط الفقهي ببلاد المغرب 

بإغداق  ،، وهو عناية الخاصة والعامة بهؤلاء النخبة القائمة على الشأن العلمي الفقهيم15/هـ7إلى نهاية ق 

والأرحية والأبنية وتسهيل حاجاتهم، مع بناء المدارس وإيقاف المزارع  ،السلاطين والأمراء على العلماء وتقربيهم

 ىبالفعل عاملا مهما في تنشيط الحركة الفقهية، إذ يمدّنا ابن خلدون يحيذلك كان  ،على المساجد والمدارس

وعنايته بالمدارس حينما شيّد المدرسة  ،(م1317-1357/هـ971 – 967) بنصوص صريحة عن أبي حمو الثاني 

كما . 4وأكثر بها الغرس وأرحب الأبنية ،لتي أنفق عليهااو  ،ضريح والده أبي يعقوب نداليعقوبية الموضوعة ع

د التنس ي هذا النموذج بتلمسان 
ّ
ه خصص لهذه المدرسة عالما سماه   -أبو حمو الثاني -أك

ّ
شريف العلماء "بأن

فانتفع  ،جعله وكيلا عليها ن، حيم1397/هـ991أبو عبد الله محمد بن أحمد الشريف ت " وعالم الشرفاء

الذي  ،، مع العلم أنّ صاحب زهرة البستان يرجع بناء هذه المدرسة إلى والد أبي حمو5ا انتفاعالناس به أيمّ 

                                                           
 .راجع عنوان الفقهاء المناطقة  1
 . 512، ص 4تاريخ الجزار الثقافي، ج: سعد الله  2
 ب 541 ، خ ح، ورقة54145تقييد في شرح مختصر علم المنطق مجموع رقم (: محمد بن يوسف)السنوس ي   3
 . 544، ص 4بغية، ج: ابن خلدون   4
  532تاريخ دولة بني زيان، ص : التنس ي  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

682 
 

لأجل إقراء القرآن والعلوم،  ،كان على الجزائر من خلال تلك الوصية لولده ببناء هذه المدرسة بإزاء روضته

ه لا يخف دور  ،هذا الشأنوإذا كان أبو حمو عينة تلسمانية في  .1وأن ينفق فيها من الحلال المعلوم
ّ
فإن

باطاتهم تر افي تشجيع العلماء بغض النظر عن  ،السلاطين الآخرين بالمغرب الأوسط أو الأدنى أو الأقص ى

شجع على  وهذا ما ،فالعالم التلمساني يحظى بالقرب من سلطان فاس وتونس وقرطبة ،ومنازلهم وحواضرهم

 .النهضة العلمية

اك تي رسمت أبعاد المدرسة الفقهية المغرب الأوسطية إلى الإقرار بأنّ هنوهكذا دفعت هذه الملامح ال 

ساهم فيه  ،هـ للهجرة بالمغرب الأوسط 7و  1حدث إبّان القرنين  ،متطورا -تحديدا -نشاطا فكريا وفقهيا 

أشار مثلما . 2الذين بلغوا منزلة عظيمة من المعرفة والفنون  نخبة،نخبة الصالحة من العلماء والهؤلاء ال

، 3خصوصا على مستوى حاضرتي بجاية وتلمسان ،هـ قرنا التجديد والاجتهاد 7و  1آخرون إلى اعتبار القرنين 

وهذا بالنظر إلى مجمل النشاط الذي كان يقوم به العلماء من القيام على  ،قسنطينة ةمضافا إليها حاضر 

روعي والأصولي، كما أنّ شهادات أو الحضور على مستوى التصنيف المذهبي الفقهي الف ،الدرس الفقهي

تهم في الحركة امن خلال مساهم ،تفيد بوجود علماء على مستوى من الجدّية ،الرحالة عبر المغرب الأوسط

ت على روح الإبداع والاجتهاد ،وإجاباتهم حول نوازل مطروحة ،الفقهية
ّ
، ودفعت بعدد منهم إلى الارتقاء إلى 4دل

 ،أو الدرجة الثانية داخل المذهب ،كانوا من الدرجة الأولى خارج المذهبسواء  ،مصاف العلماء المجتهدين

 .د من المفتين والفقهاء ذوي التخصصات المفيدة كالقضاة والمشاورين والكلاميين وغيرهمبالإضافة إلى عد

هؤلاء الفقهاء من تحضرنا التي  نماذجالمن  بالرغم  :نماذج فقهاء مدرسة المغرب الأوسط  -ث 

ة على النبوع الفقهيالذين 
ّ
 ،فإنّ عددهم لا يمكن حصره، مثلوا المدرسة الفقهية المغرب أوسطية، كأمثلة دال

وتصنيفهم يُظهر مدى التنوع في العلوم المتداولة واهتماماتهم المتفاوتة، كما أنّ ترحالهم أظهر مدى العناية 

إنّ اقتفاء آثار المصادر يقودنا . رب الأوسطبالعلوم من خلال الآثار التي تركوها من طلبة ومصنفات خارج المغ

هما ابن مريم نقلا عن  ،أبو موس ى عيس ى و  أبو زيد عبد الرحمنابني الإمام البرشكيان دوما إلى 
ّ
الذين حلا

د . 5"الحافظان التلمسانيان العالمان الراسخان الشامخان المشهوران" عدد من الفقهاء وأصحاب الأخبار بــ
ّ
و أك

د ابن فرحون 
ّ
كانت لهذين  . 6على أنهّما فاضلا المغرب في زمانهما ،هما زمانانالقريب م( م1379/هـ977ت) أك

                                                           
  441زهرة البستان ، ص : مجهول   1
  55، 51تاريخ دولة الأدارسة، نظم والعقبان، ص ص : حاجيات  2
 وما بعدها  414، ص 5تلمسان في العهد الزياني، ج: فيلالي عبد العزيز  3
  541، ص 4الحركة الصوفية ، ج: بونابي الطاهر: انظر تقرير  4
 .532المصدر السابق، ص: ابن مريم  5
 . 411المصدر السابق، ص : ابن فرحون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

683 
 

وقد أخذا العلم عن تلامذة ابن  ،فبلاد الشام ،انطلاقا من حاضرتهما إلى تونس ،ن رحلات نحو الشرق يالعالم

الي، وكلاهما 
ّ
كانا مولعين ( ابن زيتون و الدكالي) زيتون، كما تفقها على أصحاب أبي عبد الله بن شعيب الدك

، ولأنّ ابني 1أي المدرسة الكلامية الشافعية ،مدرسة الإمام فخر الدين الرازي في مجال الأصول ببابن الحاجب و 

قد وقع لهما تصادم في رحلتهما إلى المشرق مع إمام العصر ف ،وإعمال العقل ،الاجتهادالإمام كانا يميلان إلى 

 : بقوله  ،هذا الأخير الذي كان ينكر على الإمام الرازي منحاه في أصول الدّين ،تقي الدين بن تيمة

ه          
 
ل ين حاص  ين   محصّل  في أصول الدّ  لا د   ب 

لم  ه ع  حصيل 
 
   من بعد ت

صل  ا
 
بين  فما     أ

 
ك  الم

 
ف لة  والإ 

 
لا

 
ـــــــــــين     لض  ـ اطـــــــ ي 

 
حي  الش ه  و   2فيه، فأكثر 

ار وآخر أهل النظر -آخر المتوفين -وقد عُد  أبو موس ى 
ّ
ه من العلماء النظ

ّ
الذي جامع أشتات المعارف و  ،بأن

ت معارفه في كل من الجزائر ومليانة وتلمسان رم   .3سم

ثا علمهما هذين العالمين النظر والاجتهاد، و كان مسلك   حيث  ،إلى عدد من أعلام المغرب الأوسط ور 

والخطيب ابن  ،عثمان العقباني و والشريف التلمساني وأب ،عُد  من تلامذتهما كل من الإمام المقري الجد

 ىيحي يؤكدالتلمساني، حيث  محمد بن إبراهيم الآبليالفقيه العالم و العالم الفذ بالإضافة إلى  ،4مرزوق الجد

ه فاق أهل زمانه في العلوم العقلية والنظر، وأضاف إلى تصريحه قوله عبن خلدون 
ّ
أنى لا أعرف فقيها " لى أن

ه توفى بفاس سنة 
ّ
 وكانت عليه مشيخته ودرس عنده، وأن

ّ
الإمام  اابن وعليه فقد مثل. 5م1356/هـ959إلا

كان  المغرب عموما والأوسط خصوصا، و  عريقة في هذا المجال ببلادالتوجه العقلي الأصولي، ومهّدا لمدرسة 

بعد وقعة طريف، وأمّا  م1397/هـ961ا كانت بالنسبة لأبي زيد سنة إذ أنّ وفاتهم ،هـ1ذلك قبل منتصف ق 

  .6عقب الطاعون العام م1367/ه967أبو موس ى فتوفى عام 

مسان على إبني الإمام وأبي الحسن التنس ي حين تمكن من العلوم العقلية بفضل تتلمذه بتلالآبلي أمّا 

حينما لقي ولازم ابن البناء، وزمن رحلته إلى  ،وضاعف من توجهه العقلي بفاس ،قرأ المنطق والأصلين هناك

                                                           
 . 524نفس المصدر، ص : ابن مريم  1
 . 453، ص 1نفح، ج: المقري   2
 . 524نفس المصدر، ص : ابن مريم  3
 . 524ص : نفسه  4
 . 541، ص 5بغية ج(: يحيى)ابن خلدون   5
 . 451، ص 11المقري نفخ، ج  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

684 
 

م لقي ابن حيث المشرق 
ّ
دقيق العيد وابن الرفعة وغيرهما من فرسان المعقول، لكنه لم يأخذ عنهما لمرض أل

 .1هـ959أقرأ أصول ابن الحاجب في حضره أبي عنان إلى أن توفى  سنة ف ،نهبه،  ثم عاد إلى موط

ثه كان هذا التوجه العقلي والأصولي الذي ورثه الآبلي عن إبني الإمام وعلماء إفريقية وابن البناء قد ورّ 

لت النهضة العلمية بالمغرب الأوسط والمغرب عموما ،بدوره إلى طبقة تالية له
ّ
تلامذته عبد الرحمن  همومن ،مث

ممن  ،بن خلدون وابن مرزوق الجدّ، ومحمد بن عرفة التونس ي والشريف التلمساني والعقباني وغيرهم

، وبقدر ما كان للآبلي هذا التأثير بالمغرب الأوسط الذي ظهر 2اعترفوا له بالمشيخة في العلوم العقلية والنقلية

ه لم يترك لنا ،من خلال فتاويه وتلامذته
ّ
مصنفا يمكن اعتماده كتوجه لمنحاه النقلي والعقلي والأصولي  فإن

ه كان لا يميل إلى التأليف بل ينبذه ،والفروعي
ّ
، برز ذلك من خلال انتقاده لواقع التعليم وطرق 3ذلك أن

ما أفسد العلم كثرة التواليف: " التحصيل إذ يقول 
ّ
 .4"وأذهبه بنيان المدارس ،إن

هـ  916المولود سنة أبي عبد الله الشريف التلمساني بلي بتلمسان إلى امتدت مدرسة ابني الإمام والآ 

، ثم لزم لم عليهما الفقه والأصول والكلامتعف ،نيـ، إذ اختص بولدي الإمام البرشكيه 991والمتوفى سنة 

استفاد منه وأفاده بدوره في علمي التصوف و  ،نس فلقي ابن عبد السلام التونس يوارتحل إلى تو  ،الآبلي

من  إليه، وعدّهبأنّ إمامة المالكية بالمغرب قد انتهت ( حفيده) وهو الذي قال عنه صاحب المناقب . 5والمنطق

وأضاف حفيده اهتمامه بعلم أصول الدين، . 6وأمات به البدعة ،أواخر الأئمة المجتهدين أحيا به الله السنة

، قائما على نصرة الحق بالحجة القوية واصفا صحة نظره وقيامه بالحجة والبرهان، عارفا بمذاهب الفرق 

ه بلغ درجة الاجتهاد السّراج قيامه بالعلم نقليه وعق ىكما وصف أبو زكريا يحي. 7الذابّة عن السنة
ّ
ليه، وأن

ه صار آخر الأئمة المجتهدينأو 
ّ
د بأن

ّ
 . 8كاد، وأك

ف
ّ
جمل الخونجي في المنطق، كتاباه شرح  ،وما بقي من آثاره في العلوم العقلية والأصول  ،من أهمّ ما خل

وقد سار على منهاجه تلامذته الذين أخذوا . و مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول في أصول الفقه

عبد الله أبو محمد الشريف والإمامين الأندلسيين أبو إسحاق الشاطبي وابن زمرك، بالإضافة إلى بي أكعنه 

                                                           
 . 452كفاية، ص : ؛ التنبكتي 33، ص 1ازهار، ج: المقري   1
 . 444كفاية، ص : التنبكتي  2
 . 45، ص 4إعلام الفكر، ج(: يحيى)بوعزيز   3
 . 445كفاية، ص : التنبكتي  4
 .441البستان، ص : ابن مريم   5
 .أ / 3ورقة : ناقب إلى أبي عبد الله الشريف وولديهمجموع م  6
 .ب /  41ورقة : نفسه  7
 . 443هـ، فهرسة أبي زكريا السراج دار الحديث الحسنة، ص  2انظر فن الفهرسة بالمغرب خلال ق   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

685 
 

راسات الحديثة منحاه الاجتهادي بالتركيز على فتاويه وأقرّت بأنّ وقد أيّدت الد. 1العلامة ابن خلدون وغيرهم

بل كان يعتمد المذاهب الآخرى في فتاويه، ويلجأ إلى الأصول العامة للشريعة  ،اجتهاده لم يكن مقيدا بالمذهب

وْ 2باعتبار إلمامه بأسرار الشريعة، ومعرفته بطرق الاستنباط والاستدلال ،لأجل استنباط الأحكام
م
حُ ، وأ ضم

فه فركوس حينما تحدّث عن تلك الاختيارات التي 
 
دِراسةٍ كانت قد أفصحت عن فكر الإمام الشريف ما أل

بعيدا عن الاستمساك بالفروع وعن التعصب للمذهب المالكي، وربما مال إلى  ،اعتمدها الشريف في فتاويه

 .3اختيار ما قالت به الشافعية أو الحنفية

إذ كان لسان الدين بن الخطيب  ،واجتهاداته من خلال تعظيم علماء الأندلس لهدت إمامته كما تأيّ 

ف تأليفا أرسله إلى الشريف يطلب خط يده عليه، مثلما كان الشيخ العلامة المفتى ابن لب
ّ
ما أل

ّ
وهو عالم  ،كل

ما أشكلت عليه مسألة ،الأندلس
ّ
 له بالفضل ،كاتب الشريف يطلب بيان ما أشكل عليه ،كل

ً
. 4والسّبق مقرا

وتتجلى مكانه الشريف وريادة المدرسة المغرب أوسطية الممثلة في حاضرتها تلمسان في مراسلة الفقيه الأصولي 

أرسل إليه من بلاد توزر أسئلة  نحي ،بن موس ى المهدوي  ىمصر وإفريقية أبو زكريا يحي الحافظ عالم

وهو ما  .5م، وقد أجاب عنها الشريف التلمسانيالمنطق والفلسفة والكلا  حلّ مقفلها من مسائل راموإشكالات 

عليها التوجه العقلي من خلال ومدرسة للمذهب يغلب  ،يثبت أنّ بلاد المغرب الأوسط صارت مركزا للعلوم

 .وطلب الاستشارة من سلاطين فاس والمغرب ،مراسلات الأندلسيين والتونسيين

أبا عبد الله نجد  ،وعلى تلميذهما الآبلي ،وتتلمذت عليهما ،ومن النماذج التي سلكت نهج ابني الإمام 

الذي  وصفه الخطيب بن مرزوق الجدّ بالصاحب، ( ه957ت ) المقري  ىمحمد بن حمد بن أبي بكر بن يحي

ه كان معلوم القدر مشهور الذكر
ّ
ودرجة التخيير  ،ه ممن وصل إلى درجة الاجتهاد المذهبيوعدّ  ،وذكر أن

فذكر منهم أعدادا هائلة من مشايخ  ،كما أفاض صاحب النفخ في ذكر مشايخ جدّه. 6قوالوالتزييف بين الأ

منهم الأصولي والفروعي والعقلي  ،إفريقية والمغرب الأوسط والأندلس والمغرب الأقص ى ومصر والحجاز والشام

قيه العلوم وإجازته بتل ،من خلال رحلته التي تعد رحلة علمية على وجه الكمال ،والفقيه والمتصوف ،والنقلي

  .طيه الدّرس ببلاد المغرب والمشرق وتعا ،المصنفات

                                                           
 . 443البستان، ص : ابن مريم   1
 . 31الشريف التلمساني ص (: محمد كنان)ميغا   2
 . 542، 542، 543مفتاح الوصول، صفحات : وس حول كتاب الشريف التلسمانيدراسة صالح فرك   3
 .433البستان، ص : ابن الإمام  4
 . 453مفتاح الوصول، تح، فركوس، ص : الشريف التلمساني  5
والتخيير والتزييف  معناه هنا الاختيار بين الأقوال، والردود علىيها لإظهار  . 441؛ التنبكتي كفاية، ص  443المصدر السابق، ص : ابن مريم   6

أنظر . أحسنها، باعتبار أن الزيف معناه شرف القصور حيت تنتقل الحمام بين شرفة وأخرى، ومعناه في الدراهم ، دراهم مزيف أي مردودة

 .534، مادة زيف،ص 2لسان العرب،ج: ابن منظور 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

686 
 

ابني الإمام والآبلي وابن عبد العلوم، كتلقى عنهم  ويبرز علو شأن المقري الجد من خلال المشايخ الذين

من خلال تلامذته الذين أخذوا عنه، و . 1السلام التونس ي وابن قيم الجوزية بدمشق وغيرهم من مذاهب شتى

" الانشادات والإفادات"يذكره في الذي كثيرا ما تلميذه أبو إسحاق الشاطبي المقاصدي الأندلس ي وعلى رأسهم 

قواعد  في هتأليف ، وهو يدل على علو قدره وكبير شأنه يا،باق اأثر   المقري  ما تركك . 2بحكم حضوره مجلسه

" هو كتاب غزير العلم كثير الفوائد لم يسبق إليه مثله"قال عنه   ، والذيقاعدة فاقت ألفا ومائتي التيالفقه 

تلمسان، وقد شرحه الذي لقي رواجا كبير ب ،في التصوف" الحقائق والرقائق" ترك من الآثار أيضا كتاب، كما 

حديث سمّاه وله كتاب يشمل علوم ال ،بشرح كتاب جمل للخونجي الجد أيضا قام المقري  مثلماالشيخ زروق، 

ت ترجمة كل من ابن خلدون وحفيده المقري في نفخ الطيب، وابن مرزوق "عمل من طب لمن حب" 
ّ
، وقد دل

على القيمة  ،3حول الإمام المقري الجد" النور البدري في التعريف بالفقيه المقري " الحفيد من خلال مؤلفه 

 العلمية التي 
ّ
 . درسة الفقهية بالمغربيين الأوسط والأقص ىوكيف كان أحد أعمدة الم ،الجدّ  فقيهلها المث

ة من علمائه  عبد الرحمن بن خلدون واعتبر 
ّ
من أبرز من تأثر بالمدرسة المغرب أوسطية بأخذه عن جل

أمثال ابني الإمام والآبلي والشريف التلمساني والإمام المقري الجدّ، وهو إن كان حميري الأصل وفد على 

احتك فيها  وقطن أجداده إشبيلية، وكان مولده بتونس، فإنّ فترة من الزمن قد فاقت العقد منها ،الأندلس

  ،بمجتمع بجاية وتلمسان
ّ
وممن يحضر في .  4ومنحاه الصوفي بشكل عميق ،رت في تكوينه العقليوهي فترة أث

، مضافا إليه ابني 5لقراءاتالذي أخذ عنه ا( هـ961كان حيا سنة )تنشئته العلمية أبو العباس أحمد الزواوي 

حينما لقّنه المنطق  ،، هذا الأخير الذي كانت بصمته واضحة المعالم على فكر ابن خلدون 6ابني الإمام والآبلي

، وقد أبان ابن خلدون عن تأثره به من خلال منحاه 7وعلوم الحكمة( أصول الفقه والدين) ثم الأصلين 

كما أشار ابن خلدون إلى أقرب أصحابه وهو  التحديد المقدمة، وعلى وجه ،العقلي البازر في مواقفه ومصنفاته

 .8احتك به وتأثر بمواقفه الذي(  ه911-917)أبو عبد الله محمد بن أحمد بن مرزوق الخطيب 

                                                           
وهو كلام المقري الجد في الجزء الذي ألفه في مشيخته وأثبته لسان الدين بن الخطيب  415،  451، صص 1فخ الطيب، جن: راجع المقري   1

 .أيضا في كتابه الإحاطة 
 . 411، ص 1نفح، ج: المقري   2
 . 441، 443المصدر السابق، ص ص : ابن مريم  3
 . 435، ص 1نفخ، ج: وما بعدها ؛ المقري  554التعريف بابن خلدون ورحلته، ص : انظر ابن خلدون   4
 . 14، ص 43ص : التعريف والرحلة  5
 . 34، ص 43، ص  42ص : نفسه  6
 . 31ص : نفسه  7
 . 12ص : نفسه  8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

687 
 

أحد أحياء العرب بأولاد عريف  عندالتي قضاها ابن خلدون ( هـ917- 996) وتبقى تلك السنوات الأربع 

حيث كان في ذات المنطقة  ،من أكثر الأعوام بركة علمية ،من بلاد بني توجين( مةبني سلا ) بقلعة ابن سلامة 

وشرعت في تأليف هذا الكتاب وأنا مقيم بها، وأكملت المقدمة "  :عنها ابن خلدون  التي قال ،تأليف المقدمة

 ،ني على الفكر، فسالت تشآبيب الكلام والمعاالذي اهتديت إليه في تلك الخلوة منه على ذلك النحو الغريب

ق المتأخرون عليها . 1"وتألفت نتائجها، وكانت من بعد ذلك الفيئة إلى تونس ،حتى امتخضت زبدتها
ّ
وقد عل

حيث تجاوز عمقها ومساهمتها ما كان يسمى بالمعجزة  ،فسميت بالمعجزة العربية ،باعتبارها أبرز حدث معرفي

يروم دروس السياسية، ولا يوجد عنصر يدخل في تكوين ، إذ لا يستغني عنها أي مصلح 2"أرسطو" اليونانية 

له وناقشه، ونظن أنّ من أبرز ما تأثر به ابن خلدون  ،الدولة إلى سقوطها وازدهار العمران واضمحلاله
ّ
 حل

ّ
إلا

 ةه العقلي، من خلال إبرازه لأهميفي احتكاكه بعلماء المغرب الأوسط وتحديدا ابني الإمام والابلي هو منحا

يذهب مذهب العقل في جميع الأمور  ،حتى قيل بأن ابن خلدون معتزلي خالص ،ي البحث والتقص يالعقل ف

ه عند البحث والمناقشة والتعليل وتقعيد القواع
ّ
 .3شعري التوجهأد، أمّا في حياته العلمية فإن

تفكير يكون قد فاق  -بالنظر إلى واقع الحال الذي عايشه  -وجنح آخرون إلى القول بأنّ ابن خلدون 

من لى وعأعلماء عصره  لم يستمد شيئا من نظريات وفكر  بأنّ ابن خلدون  المهتمين بعضزمانه، بل جزم 

وهي فكرة فنّدها الباحثون بوفرة أعلام معاصرين لابن  ! قهتولم يكن له أيّ تأثير في الأجيال التي لح ،سبقه

ة الازدهار والنمو لا تزال جذورتها متقدة في ما يجعل فتر عهم في الحياة الفكرية العلمية، لهم باكان  خلدون 

 .4هـ 1القرن 

عددا من الأعلام الذين  -من خلال أسرها العلمية العريقة -وقدمت المدرسة المالكية المغرب أوسطية  

المرازقة وبانت شهرتهم خارج الديار، وكان من أبرز هذه الأسر  ،أثبتوا جدارتهم في الفقه والتصوف والكلام

هـ وكان ابنه الأكبر أبو بكر مصاحبا لأبي مدين  5التلمسانيون الذين وفد جدّهم الأكبر إلى تلمسان في ق 

 911ت  ابن مرزوق الخطيب محمد بن أحمد بن محمدلقد برز من هذه الأسرة عالمان كبيران هما . 5شعيب

وقد عاصر ابن خلدون  ،تهوالملقب بشمس الدين الذي اشتهر برحلاته ومصنفا ،الشهير بالجد م1317/هـ 911

                                                           
 . 432الرحلة، ص : ابن خلدون   1
 . 44، ص 5221،  41،مجلة التاريخ، ع  س ي العربي المعاصر تأثير ابن خلدون في الفكر السيا(: علي)زيكي   2
، المركز 5214يناير  1-4موقف ابن خلدون من الدين والقضايا الدينية، أعمال مهرجان، ابن خلدون ، القاهرة، (: عمر)راجع ، فروخ   3

، مجلة الثقافة ، ع الخلدوني من القران والحديثأصول التنظير (: حسن)؛ الساعاتي  353 – 412القومي للبحوث الاجتماعية، القاهرة، ص 

 . 15 – 33، ص 5221، 51، س 21
 . 44، 44، ص ص 5224، 3، مجلة الدراسات التاريخية، ع ابن خلدون المؤرخ: حاجيات  4
 . 531المناقب، ص : ابن مرزوق   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

688 
 

وابن الخطيب وعددا من فقهاء بلاد المغرب، وكان لرحلته هذه الأثر العميق في تكوينه وحياته العلمية، وقد 

إذ كان منهم الفقيه  ،المشايخ الذين أخذ عنهم وتأثر بهم" عجالة المستوفى المستجاز" بيّن من خلال مشيخة 

يبيّن ذلك الانفتاح  بمادة ، وهم ذووا مشارب مذهبية وفكرية متعدّ 1نطقالمالمهتمّ بالأصولي المتكلم والعقلي 

 .الذي انتهجه أعلام المغرب الأوسط تجاه غيرهم

ي : " من خلال اعترافه هو بشخصه يقول ( م1317/ه911ت)  الخطيب الجدوتبرز قيمة  
ّ
وبعد فإن

إلى نوعه من عاصرني من صنفي من الذي لم يصل  ،ابتليت والحمد لله على كل حال بهذا الظهور الدنيوي 

على ما هو معلوم عند أهل العصر من الخاص  ،الرجال، حتى لقد ارتقيت خمسين منبرا من حواضر الإسلام

بحسب العادة المظهرة في صدق الخبر الصحيح من الاستفال بعد العلو  ،والعام، ثم انتقلت إلى ما لابد منه

والتي  م،1316/هـ916ناقبه إلى رحلاته الأولى سنة كما أشار في م. 2..."والبعد بعد الدنو ،والهبوط بعد الطلوع،

أبا على  يمون الفاروندي، ومن علماء بجايةبن محمد وم ىلقي فيها من علماء مليانة القاض ي ابن زكريا يحي

وتابع ذلك إلى  ،العباس بن عمران اموس ى عمران وأب اعبد الله المسفر وأب االدين المشذالي وأب ناصر 

     رحلة في خدمة السلطان المرينيهـ فكانت 961مّا رحلته الثانية فكانت سنة الإسكندرية والقاهرة ومكة، وأ

 .3وقد بلغ حينها تونس ثم رجع ،الحسن يأب

ق في ( م1637/هـ161ت ) محمد بن أحمد بن محمد الشهير بالحفيدوكان ثاني أبرز المرازقة 
ّ
الذي تأل

تحدث التبنكتي  كما .4صول والتصوف، وقد أجمع الناس على فضله من المغرب إلى الديار المصريةالفروع والأ 

ذكر منهم سعيد العقباني والشريف ف ،عن رحلاته وشيوخه بالمغرب الأوسط وتونس ومصر والأندلس

وابن ، وقد اهتم بمؤلفات في الفقه أمثال التهذيب ومختصر خليل 5التلمساني وابن عرفة وابن خلدون 

والقواعد لعز الدين بن عبد السلام  ،الحاجب الفرعي، كما اهتم بالأصول ككتاب المفتاح للشريف التلمساني

ورغم ميولاته المالكية . 6وكتاب الإحياء للغزالي في التصوف ،بالإضافة إلى الإرشاد للجويني ،وقواعد القرافي

ه لم يقتصر على دراسة الفقه المالكي وأصوله، بل تجاوز ذلك إلى الاطلاع والتفقه  ،والصوفية السنية
ّ
 أن

ّ
إلا

                                                           
 . 423الديباج، ص : ابن فرحون   1
 . 531، 542المناقب ص : ابن مرزوق   2
 .وما بعدها  422ص : انظر نفسه: شار الى ما يمكن ان يكون عنوان رحلة في نهاية المناقب المرزوقيةوقد ا  3
 . 421البستان، ص : ابن مريم  4
 . 421كفاية ، ص : التنبكتي  5
 . 421المصدر السابق، ص : ابن مريم  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

689 
 

، وهو ما ينبّه على مزيد من الانفتاح المالكي المغرب أوسطي على 1على كتب الشافعية والحنفية والحنبلية

 .عكس ما كان جاريا في حواضر أخرى  ،المذاهب الأخرى 

ة تداولالمالمصنفات بعض  لحواضر المغرب الأوسط أيضا من خلال رواجتظهر لنا القيمة العلمية و  

التي قيل بأنّها لم تكن تعرف مختصر خليل في  ،مثل فاسأخرى حواضر وهي غير معروفة ب وبجاية، بتلمسان

وكان ذلك بمدرسة أبي  م،1673/هـ175عمر بن الفتوح التلمساني سنة حتى أدخله محمد بن  ،المذهب المالكي

مثلما كان الفضل . 2م1615/هـ111ثم رحل إلى مكناسة سنة  ،طارينوهو الذي درس الفقه بمدرسة الع ،عنان

في إدخال كتاب الشمائل ( م1661/هـ165ت) لأبي الفضل محمد بن إبراهيم بن عبد الرحمان التلمساني 

كان يتداول بفاس التي  ، وهو ما يعني أنّ هناك تباينا بين ما3وشرحه لمختصر خليل إلى فاس ،للعلامة بهرام

عية المالكية، في حين كانت تلمسان وحواضر المغرب الأوسط و كان أعلامها شديدي التمسك بالمذهبية الفر 

 .أكثر انتهاجا لمنحى الانفتاح والمعقول من العلوم والأصولية منها بشكل واضح

منهج التعاطي مع  وما بينهما من الخلاف في ،وإذ يتبيّن لنا من خلال هذا تأثير مدرسة تلمسان على فاس

خصوصا بين  ما يجب التنبيه عليه هو ذلك الاحتكاك الذي كان بين حواضر المغرب الأوسط العلوم، فإنّ 

باعتبار التطور الحاصل في بجاية،  ،أنّ تأثير  بجاية على تلمسان كان له مفعول أقوى  بجاية وتلمسان، ويبدو 

وذكر  ،(م1667/ه166 -م1611/هـ111) بن محمد بن أبي القاسم المشذالي مدفقد أشار السخاوي إلى مح

أمثال الحفيد بن مرزوق وسعيد العقباني وابن زاغو  ،يروم فيها لقاء المشيخة ،رحلته من بجاية إلى تلمسان

 أخذ عنهم التفسير والحديث والفقهلقيهم، و  ل فقدوبالفع ،وغيرهم من علماء تلمسان ،ومحمد بن النجار

 أنّ ابن مرزوق الحفيد وضّ 4والأصلين والمنطق والفلسفات والتصوف وغيرها من العلوم والمصنفات
ّ
ح في ، إلا

المدرسة البجائية وتفوق  ،يقرّ فيها بعلو كعب المشذالي الابن ،والد أبي القاسم المشذاليإلى رسالة بعث بها 

ما عرفت العلم حتى قدم علي " وقال أيضا  ،"فاحتجنا إليه أكثر ،قدم علينا وكنا نظن به حاجه إلينا: " يقول 

ي كنت أقول فيسلم لكلامي، فلمّ : هذا الشاب فقيل كيف ؟ قال
ّ
 ،ا جاء هذا شرع ينازعني، فشرعت أتحرز لأن

 .5..."فانفتحت لي أبواب من المعارف

                                                           
 . 421ص : نفسه   1
  421 كفاية، ص: ؛ التنبكتي 434نفس المصدر، ص : ابن مريم  2
  423نفسه، ص : ابن مريم  3
  525، ص 2، ج1الضوء، مج: السخاوي   4
  524ص : نفسه  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

690 
 

د بن عبد الحق ور بن أحمحينما قفل أبو على منص ،والظاهر أنّ المدرسة البجائية قد كان لها السبق

عربية والأصول فأخذ حيث لقي أعلام الفكر في المنطق وال ،راجعا من المشرق ( م1331/هـ931ت ) المشذالي 

 السبق في الأصول والجدل والمنطق  عنهم وشاركهم، و 
ً
عُدّ من آخر رجالات الكلام بإفريقية والمغرب، حائزا

ل أيضا . 1بالقاهرة، وعدّه الكثيرون من الأئمة المجتهدين لازم العز بن عبد السلام قدو . وعلوم كثيرة
ّ
وممن مث

( هـ 997كان حيا بعد ) هو منصور بن علي بن عبد الله الزواوي  ،مدرسة المشذالي البجائي مشذالي آخر

ى المشذالي إلهذا سافر  .صاحب الاطلاع والنظر في علم الأصول والمنطق والكلام، البارع في المعقول والمنقول ،

التي  ،أخذ عنه من أعلامهما أبو إسحاق الشاطبي صاحب الإفادات، ف(م1351/هـ953عام) دلس تلمسان والأن

وابن الفخار  الجد الزواوي والمقري  مقدمتهم شيوخه، أبو على فيأغلبها مروية عن عشرة من علماء في  2جاءت

 . 3وابن لب

رينين الذين قاموا على الحركة العلمية بوالغ وتمدّنا المصادر بعدد هائل من المشذاليين والمنجلاتين

 ،4فضلا عن حواضر المغرب الأوسط ،وامتد تأثيرهم إلى المغرب والمشرق  ،والفقهية ببجاية والمغرب الأوسط

وصار  ،العالم المفتي الذي وصل إلى زعامة المالكية بمصر ،على غرار عيس ى بن مسعود بن منصور الزواوي 

الذي يعدّ من الأسر العريقة ( هـ116ت ) عيس ى بن أحمد بن محمد الغبريني ، أو 5مالك الصغيربيسمى 

كان شيخان ابن : "ببجاية، وقد تكفل بقضاء الجماعة بتونس وصار عالمها، وهو الذي قال فيه الأمير الحفص ي

 .6"مثلهما مثل ابن القاسم صاحب مالك ،عرفة والغبريني من مجتهدي المذهب

عبد الرحمن لهم ثلاثة كان أوّ  طالنهاية في التفكير الديني لعلماء المغرب الأوس علام الذين مثلواومن الأ 

الذي جمع بين الزهد والورع والإمامة والعلم، ( م1691-1315/هـ195 -919) بن محمد بن مخلوف الثعالبي 

التفسير والذي رحل في طلب العلم إلى بجاية وتونس ومصر وأخذ العلم عن علمائها، وقد اشتهر بالحديث و 

                                                           
 . 321كفاية ، ص : التنبكتي  1
، أخذ الشاطبي أبو إسحاق بالإضافة إلى منصور بن علي الزواوي عن علماء من المغرب الأوسط أمثال أبي عبد  323نفسه، ص : التنبكتي   2

أبو      وشمس الدين ( هـ312ت )وأبي عبد الله محمد بن محمد بن احمد المقري الجد ( 335ت ) الله محمد بن احمد الشريف التلمساني 

 ، (هـ 325ت ) بن احمد مرزوق الخطيب  عبد الله محمد
أما أبو علي منصور الزواوي فالإفادات  23، 35، 12، 14، 12، 14، 15، 33، 42، 43، 44، 45، 4، 5: فأبو عبد الله المقري الإفادات رقم   3

 ات ، وباقي الإفادات و الانشاد13الإفادات والانشادات، ص : ، انظر الشاطبي  22، 43، 44، 45، 11: رقم
 سيتم تفصيل ذلك عند الحديث عن المدرسة البجائية المالكية لاحقا   4
  515توشيح، ص : القرافي  5
  444كفاية، ص : التنبكتي   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

691 
 

وبغية  ،بغية الوافد" تضمنتها فهرسته المسماة  1والتأليف الذي فاق خمسة عشر عنوانا في تخصصات عدّة

 .2"الجواهر الحسان في تفسير القران" التي تحوي الأسانيد والفوائد، ومنها تفسيره " الطالب الماجد

الذي أخذ عنه، ولكنه فاقه ( م1677/هـ175ت )  محمد بن يوسف السنوس يوأما الثاني فتلميذه 

ولم  ،قد شارك الفقهاء في علوم الظاهر" قال عنه صاحب المناقب. تأليفا وتأثيرا وتخصصا في التوحيد

وهو حلّ إقفال  ،يشاركوه في علوم الباطن، بل زاد على الفقهاء في العلوم الظاهرة زيادة لا يمكن وصفها

التي كان  -ليفه آولقد فاقت ت. 3"لاسيما علم التوحيد ،لاتالمشكلات، وما يعرض من الشبه والدّواهي المعض

ها متن أم البراهين التي قام على شرحها تلميذه أهمّ  ،(مؤلف 16) غلبها وأشهرها في العقائد العشرين مؤلفا أ

الشيخ " وما يمكن ملاحظته عن هذين العلمين . 4(هـ 179كان حيا سنة ) أبو عبد الله الملالي التلمساني 

بين الإنتاج العلمي والسلوك الصوفي،  الذين جمعا،هـ  7أنهّما كانا من أكبر العلماء الزهاد في ق "  لميذوالت

وحياتهما نموذج للعالم الزاهد الذي استعمل علمه للدعوة إلى الهروب نحو  ،وكان لهما تأثير على غيرهما

 .5الآخره

محمد بن عبد الكريم  التلمساني الإمام المحققا العلامة الثالث فهو تلميذ عبد الرحمن الثعالبي أمّ 

وهي نازلة أثارت الفقهاء  ،الأولى في المغرب وموقفه من يهود توات ،الذي كانت له الشهرة في حادثتين ،المغيلي

الذين اصطفوا في موقفين المؤيد لمنحي الغيلي والمعارض له، وقد كان من بين مؤيديه محمد بن يوسف 

قي السيوطي جلال ، أمّا الحادثة الثانية فهي التي حدثت له مع العالم المشر6نس يوالحافظ التالسنوس ي 

ف في المنطق كتابا سماه ،(م1576/هـ711ت ) الدين عبد الرحمن 
ّ
منح الوهاب في ردّ " إذ كان المغيلي قد أل

المنطق  وهو يرى بأنّ  ،"فصل الخطاب" وقد تمّ شرحه في ثلاث شروح ومنها شرحه  ،"الفكر إلى الصواب

ه كفر،  ،في حين عارضه السيوطي ،وسيلة تحقيق
ّ
منحى ابن  أخذوقد كان المغيلي يفحرّم المنطق وذكر بأن

ن السيوطي تجاه المغيلي، فإنّ العالم ومع هذه المعارضة من عبد الرحم. 7شد في مجال العلوم العقليةر 

                                                           
 وما بعدها  424، ص 5نيل، ج: التنبكتي  1
دار كردادة، الجزائر، طبعة خاصة : علال  بوبريق: المواهب القدوسية من المناقب السنوسية ن تح(: أبو عبد الله محمد بن عمر)الملالي   2

  35، ص 4155
  545المصدر السابق، ص : الملالي  3
 4114، 5ت ن لبنان، طأم البراهين، وشرحها، تح خالد زهري، دار الكتب العلمية، بيرو(: محمد بن يوسف)السنوس ي   4
  42، ص 5التاريخ الثقافي، ج: سعد الله  5
 سياتي بيان النازلة والمواقف منها وتأثيراتها لاحقا 413ن ص 4نيل، ج: التنبكتي  6
  42،ص 5،4114،المجلة الجزائرية للمخطوطات،عمحمد بن عبد الكريم المغيلي(: احمد)، الحمدي 413، ص 4نيل ، ج: التنبكتي  7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

692 
 

المغيلي للسيوطي بتبحّره في العلوم، وقد أخذ المشرقي كان يقرّ لابن عبد الكريم بالفضل والولاية، كما اعترف 

 .1كل واحد عن صاحبه الأوراد

قمّة التأليف في ثلاث ميادين رئيسية هي علوم القرآن والتوحيد  ل هؤلاء الثلاثة الأعلام الفقهاءمث

ضافة إلى مع بين العلوم العقلية والنقلية، بالإ المدرسة المغرب أوسطية كانت تج عطى الانطباع بأنّ فأ ،والمنطق

 . والاستمساك بالمذهبية المالكية ،ميلهم إلى الزهد والتصوفمن خلال  ،الروحي الذي مثله هؤلاء الثلاثةالبعد 

ا هذه الملامح الفقهية الفكرية، بالنسبة للمدرسة الفقهية بالمغرب الأوسط خصائص التوجه 
ً
مثلت إذ

الذي تمايزت به في بعض تفاصيلها عن باقي المدارس و  ،الفقهي بالنسبة لها، وأعطت لونا للمنحى الفقهي العام

 :الفقهية القيروانية والأندلسية والفاسية ومنها

بفعل تلك  ،على الطريقة المصرية الإفريقية ،الاهتمام بالفقه الفروعي والاختصاص بالمذهبية المالكية -1

 .الرّحلة التي كانت تقود طلبة المغرب الأوسط عبر هذا الطريق

على طريقتي الأقدمين والمتأخرين، وربما نجد تقدم " أصول الفقه وأصول الدين" بالأصليينالاهتمام  -2

هـ على المدرسة الأندلسية والفاسية  7 - 9وتفوقهما فيما بين القرنين  ،كل من حاضرتي بجاية وتلمسان

 .خصوصا، بعد أن جلب أبو علي المشذالي مؤلفات ابن الحاجب

خصوصا بين طبقة الفقهاء النخبة،  ،الذي لقي رواجا كبيرا ،علم المنطقالاشتغال بالعلوم العقلية ك -3

 .وقد أحدث هذا المنزع الفكري حركة على مستوى التفكير لدى هؤلاء الفقهاء 

الذي شكل صبغة  ،والسير في طريق التصوف ،الاهتمام بعلوم الباطن والاشتعال بتنقية الروح -4

باعتبارها  ،عن الفلسفة الصوفية التي تنكر لها فقهاء المغرببعيدا  ،خاصة تمثلت في ذلك التصوف السني

 عليه وسلم حيث جعلوا لمنحاهم الصوفي سنده الموصول إلى الرسول صلى الله ،بدعة لا تسير على نهج السنة

 .على الطريقة الجندية

عض الفقهاء التأثر بالمناهج الأصولية المشرقية وبالأخص الشافعية التي سميت كلامية، وهو ما دفع بب -5

بالمغرب الأوسط إلى التحرر من الفروعية المالكية، وقد أخذ بعضهم العديد من الفتاوي على الطريقة 

 .بعيدا عن التوجه المالكي السائد ببلاد المغرب الإسلامي ،الشافعية أو الحنفية

سواء ببجاية أو تلمسان أو غيرهما من حواضر  ،بروز طائفة المجتهدين الذين تميّز بهم المغرب الأوسط -6

مثل منحى ابن القاسم في المذهب المالكي، أو خارج  ،المغرب الأوسط، وقد كان هذا الاجتهاد إما داخل المذهب

من حيث اعتبار الاختيارات التي اعتمدها هؤلاء الفقهاء بمثابة اجتهادات  ،المذهب وقد وقع في ذلك خلاف

                                                           
  411د ورقة  334تاليف في التصوف وذكر بعض رجاله، مخطوط، خ ع، رقم : مجهول   1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

693 
 

لكن من الواجب التنبيه على أنّ الارتباط الذي كان يرسم علاقة فقهاء المغرب الأوسط  ،بعيدة عن المذهبين

بحكم ذلك التطور  ،هـ7هـ إلى ق 9هـ لم يكن مفعوله ساريا عليهم فيما بعد ق  9بالمذهبية المالكية قبل ق 

 .الذي كان يميز المدرسة الفقهية المغرب أوسطية

 اهتمام أعلام الحواضر المغربية وقد كان لذلك تأثيرات عدّة حيث صا  -7
ّ
رت هذه المدرسة محط

والمشرقية، ودفع إلى البحث عن مشيخة بلاد المغرب الأوسط، وظهر أنّ هذه المشيخة قد وصلت سمعتها إلى 

بلاد الأندلس والمغرب الأقص ى والمشرق عموما، كما دفع ذلك إلى اعتبار حواضر المغرب الأوسط حواضر جلب 

فية، وصار توافدها على مؤلفات ومدارس وجوامع المغرب الأوسط و مشايخه من الضرورة للفاعليات الثقا

 .العلمية الأكيدة 

لها فقهاء المغرب الأوسط حضورا في بلاد المشرق والمغرب،  -8
ّ
كما صار لهذه القيمة العلمية التي مث

د هؤلاء الأعلام الذين رحلوا خارج المغرب الأوسط المناصب المؤثرة كال
ّ
تدريس والإمامة والخطابة فتقل

 . والسّفارة والمشاورة والقضاء والفتيا، ونالوا القرب من السلطان والاحترام من العلماء والرفعة من العامة

  :مدرسة بجاية  -ج 

م على  1761/ هـ 661كان انبعاث بجاية من رحم قلعة حماد سنة  :بجاية حاضرة سياسة وعلم -1

وأوعزت ذلك إلى اضطراب أحوال  ،قد اتفقت الآراء على تأسيسها ،و (هـ611ت )عهد الناصر بن علناس

ودولة الحماديين بفعل النزاع فيما بينهم و بني عمومتهم الزيريين من جهة، و بينهم و العرب الهلالية  ،القلعة

 ،لا نجد له مبررا 2حاضرة عند البعضلل، وإنّ الزعم باختلاف الآراء حول دواعي التأسيس 1من جهة ثانية

باعتبار أنّ سوء الأحوال و اضطرابها هو الدّافع الجامع لكل الأسباب، وأنّ الغرض الأمني كان حاضرا وراء 

 .3تأسيس المدينة

من الأهمية ما يزيل اللبس حول الغرض من إنشاء  او ربما أمكن الإفصاح عن دافع آخر قد يكون له

عن سابقيه، وذلك ( هـ611ت)اس لنصر بن عز بالنسبة للناالمتمثل في حب التمييو  ،الحاضرة البجائية

كانوا يرومون هذا  ك والسلاطين الأقوياء عصرئذ أنّ عادة الملو  حيثيس أثر يبقي إسمه في العالمين، بتأس

المذهب، ولذا ارتبطت الكثير من الحواضر بأسماء مؤسسيها فحاضرة القيروان بعقبة بن نافع، و حاول 

                                                           
 و ما بعدها  434، ص 2، ج  5223،  5الكامل في التاريخ، دار الكتب العلمية ، بيروت، لبنان ، ط: ابن الأثير  1

 .و ما بعدها  445، ص 1العبرة، ج: ابن خلدون    
 .511، 512،ص 12،س 14، مجلة الدارة، المملكة العربية السعودية،ع  رية وريثة القيروانبجاية الجزائ(: عبد الحليم)عويس   2
تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط ، القسم الثالث من كتاب أعمال الإعلام فيمن  بويع قبل (: لسان الدين) بن الخطيبا راجع  3

 .و ما بعدها 23 ، ص5213دار الكتاب، الدار البيضاء، ط الاحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق أحمد مختار العيادي، 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

694 
 

ان، و أسس إدريس مدينة فاس، وارتبطت تاهرت بعبد الرحمن بن رستم، محاكاته أبو المهاجر فبنى تاكيرو

والمهدية بالزعيم الشيعي الفاطمي، والمسيلة بمحمد القائم العبيدي، والقلعة بحماد، فلمّا جاء الناصر بن 

و تدل على  ،تقترن باسمه بحاضرةو الاستقلال  ،ه حماد مؤسس القلعةعلناس رام الخروج من عباءة جدّ 

 .رهمفاخ

ت على بروز الحاضرة البجائية 
ّ
تطور مكانتها بين حواضر المغرب الإسلامي، و  ،وبالفعل فإنّ المصادر دل

جميع و  ،وأصحاب الحرف والطلبة يفد إليها الملوك والعلماء والتجار  ،وصارت بالفعل قاعدة المغرب الأوسط

بما توافر  ،تساهم في الحضارة البشريةصارت بجاية أيضا و  .، فباتت بذلك حسنة من حسناته1من له حاجة

إذ تربى في هذه الحاضرة  ،تستقطب طلبة أوروبا صارتالتي و  ،فيها من علوم و فكر نابع من مدارسها المتطورة

مم، و 1197المولود سنة الايطالي ليوناردو البيزي 
ّ
سيدي عمر مختلف أستاذه البجائي على يد  الذي تعل

م، أثار به انتباه النخبة 1157، وتوج تعليمه بتأليف كتاب في الهندسة سنة و بالأخص علم الحساب ،العلوم

وقد تميّزت ،"ايطالية تحديدا"يوحي هذا بوجود علاقة مباشرة مع كيانات الضفة الجنوبية لأوروبا . 2آنذاك

يظهر ذلك  بالرجوع إلى بعض المصنفات البجائية وتصفح تراجم علمائهاف .بالسلم أحيانا والتوتر أحايين أخرى 

والمشهور بعلم الفرائض ( هـ6ق) بن عمارة  ىة أبي طاهر عمارة بن يحييبرز من خلال ذكر ترجمإذ ل، التفاع

ومن  ،، و أنّ أصناف الرقيق كانت متوفرةمانية كانت دوما حاضرةو الأدب أنّ عمليات الغزو على الجزر الر و

الحال في ذلك أن صار يباع  بيضاوان من الروم  صناف على أسواق بجاية، وقد بلغهذه الأ خلال ذلك تتوافد 

 .3من الوخشبسوداء 

إذ في إطار العلاقة الحيوية  ،كما لعبت بجاية دورا في الحراك السياس ي الذي أعقب فترة المرابطين

الذي أفل بفعل الموحدين، و ذلك حينما  ،الرابطة بين بجاية والأندلس نضجت فكرة استعادة المجد المرابطي

فعبروا إليها و أخضعوها بغرض اعتمادها قاعدة  ،فكر بقايا المرابطين بنو غانيه في الاستيلاء على بجاية

 ،إسحاق بن غانية يابن ىانطلاق ضد الموحدين والاستيلاء على بلاد المغرب، وبالفعل وصل كل من علي و يحي

                                                           
 .راجع دراسة الحواضر من خلال المصادر فيما سبق   1
شمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة كمال دسوقي ، مراجعة مارون عيس ى الخوري، دار الجيل، بيروت، دار الآفاق (: هونكة)زيغريد    2

، وزارة  5233، 1، س 41، مجلة الثقافة ، ع  ملامح عن قلعة  بني حماد(: يحيى)راجع بو عزيز  ،23،. 23، ص 5224، 2الجديدة، بيروت،ط

لقد وفد ليوناردو  إلى مدينة بجاية شابا يافعا وقد كان بها والده بوناتشيو رئيسا للمركز التجاري البيزي، فاهتم .  53الثقافة الجزائر ، ص 

في العلوم العقلية، فتعلم الحساب السريع بالأرقام العربية التي لم تكن معروفة لدى غالبية الوالد بتعليم الإبن  على مشايخ بجاية 

مدينة :  راجع محمد الشريف سيدي موس ى. الأوربيين، وبعد أن تعلم ببجاية سار في حواضر المغرب الإسلامي ثم دخل صقلية ومصر والشام

 .425بجاية الناصرية ،ص 
 . 31، ص  المصدر السابق: الغبريني  3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

695 
 

ومع هذا الاضطراب فإنّ بجاية بقيت زمن الموحدين . 1م1116/ه 511سنة  ق مرادهما بدخول بجايةوتحق

، وصار للحفصيين ثاني عاصمة بعد تونس حيث أولاها الحكام 2- منذ عهد المهدي إلى ما بعد  -لهم قاعدة 

العناية الفائقة من حيث العمران ونشر  -(م1157-1111/هـ669. 615) ومنهم أبو زكرياء الأول  -الحفصيون 

وقد بيّنت الدراسات ذلك المدى الذي بلغته هذه الحاضرة في مجال . 3إلى أن نافست العاصمة تونس ،العلم

وحمامات و دكاكين  ماعية والدينية من دور ومساجد وقصور أحصت المنشآت العمرانية الاجتف ،العلوم

ها تدلّ و 
ّ
الاقتصادية الدينية والاجتماعية ولى القيمة ع كتاتيب و ورش صناعية متنوعة وأسواق و بساتين، وكل

على وجه -، وهي تعكس ما قدمته المصادر من نصوص تظهر الرقي العلمي 4و السياسية التي تبوأتها بجاية

 ،فتقرير ياقوت الحموي في معرض حديثه عن ريغ و العلوم السائدة بها. الذي وصلته هذه الحاضرة - التحديد

و يتداول شرحها  ،والتلقين أانوا يحفظون كتب البخاري والمدونة و الموطيوحي بذلك حينما يشير بأنّ العوام ك

 .5بين الناس

وقد بيّن الغبريني في نهاية ترجمته لأبي الفضل بن محشرة حالة بجاية من خلال قول أبي علي المسيلي 

فكم يكون من  ،ون و إذا كان من المفتيين تسع[ ...]أدركت بيجاية ما ينيف تسعين مفتيا : " حينما صرح قائلا 

 .6و غيرهم ممن تقدم عصرهم و لم يدركه ،المحدثين و النحاة و الأدباء

 امنفرد اعجيب احينما يصرح بأنّ لها جامع ،كما يفيد العبدري من خلال رحلته بنص يبيّن قيمة بجاية

هذا أنّ و  [...]وأنّ أهلها مواظبون على الصلاة فيه مواظبة رعاية  ،عن الجوامع المشهورة اغريب ،في حسنه

ة من العلماء والأعلام  و محلّ  ،البلد بقية قواعد الإسلام
ّ
 ،، لكنه بعد هذا المدح يميل إلى القدح7"[...]جل

                                                           
لقد اعتبر بنو غانية بمثابة شوكة في حلق الدولة الموحدية منذ أن تأسس الموحدون كسلطة ببلاد المغرب .  33الغبريني نفس المصدر ، ص    1

حدّد عبد  وقد. إلى أن ضعفت دولتهم و سقطت، و ربما  كان بنو غانية و ثوراتهم المستمرة بمثابة عنصر إنهاك و عامل زوال للدولة الموحدية

(: عبد الواحد)راجع حركة بني غانية عند، المراكش ي .  هـ  145هـ إلى وقته سنة  121الواحد المراكش ي مدة خروجهم عن الموحدين ابتداء من 

؛  و ما بعدها 444، ص  5223دار الفرجاني للنشر و   التوزيع ط : المعجب في أخبار تلخيص أخبار المغرب، تحقيق محمد زنيهم محمد عزب

، 5البيان المغرب ، قسم الموحدين تحقيق محمد بن تاويت و آخرون ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ط (: المراكش ي)راجع أيضا  ابن عذاري 

 .و متا بعدهما  531،  31، صفحات  5221

 . 43، 41المصدر السابق ، صص : البيذق   2 
، ندوة الأندلس قرون من التقلبات و العطاءات، مطبوعات مكتبة الأندلسية بالجزائرالتجربة (: ناصر الدين)سعدوني : راجع دراسة   3

 . 24، ص 5221الملك، عبد العزيز العامّة ، 
بو       محمد الشريف المرجع السابق ؛ : بجاية الجزائرية وريثة القيروان، المقال السابق ؛ سيدي موس ى(: عبد الحليم)عويس : انظر دراسة   4

 التجربة الأندلسية بالجزائر ؛ : ؛ سعيدوي ناصر الدين54، ص 5أعلام الفكر ، ج (: يىيح)عزيز 
، 4المصدر السابق، ج : ريغ و هي إقليم بالقرب من قلعة حماد و هي كلمة بربرية معناها السبخة ، و المنتسب إليها يقال له الريغي ،  ياقوت   5

 . 554ص 
 . 21المصدر السابق، ص : الغبريني   6
 . 41المصدر السابق، ص : العبدري   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

696 
 

، كناية عن زوال أثر العلم 1، و عفا رسمه حتى صار طللا حر العلم به قد غاض حتى عاد وشلافيذكر أنّ ب

إذ عرفت  ،لتعسف ما يخدش بعلمية الرحلة وصاحبهاعلمائه و طلبته من الحاضرة، وهو حكم فيه من او 

سواء كانت علوم  ،بجاية على ما يشير إليه الغبريني بالأخص بأنّ العلوم بجلّ فروعها كانت تدرّس ببجاية

الرواية التي تشمل علوم القرآن و الحديث وعلوم الفقه مثلا، أو علوم الدراية و المتمثلة في الأصول والمنطق 

الذين يقومون  ،ضافة إلى علوم أخرى كالطب، وأنّ طرق التعليم كانت تعتمد الشيوخ المجازينبالإ  ،وغيرهما

و هذا ما وقف عليه . 2إلى أن يتمّ التحصيل ،في الذهن حتى يستقر الفهم ،بإلقاء الأسئلة و المحاورة و المذاكرة

نطينة و الزاب، فحينما وصل بجاية قسان المريني في رحلته نحو بجاية و ابن الحاج النميري الذي رافق أبا عن

، 3[...]، وأنّ مطالبها هي المباحث المشرقية]...[ وصفها بأنّها عارفة بالمنقول جامعة بين الفروع و الأصول 

وقد توصل المتأخرون في دراساتهم إلى نفس النتيجة حينما  .أضاف جملة من العلوم التي كانت رائجة ببجايةو 

 .4تحدثوا عن عمرانها والعلوم الرائجة بها وقيمتها الحضارية

من الواجب تدعيم ملاحظة البعض بأنّ أكثر العلوم الرائجة ببجاية وعموم  :العلوم في بجاية -1

، مع الملاحظة 5تطور فوقع بذلك ال شأنه،بالتي كانت  العنايةتلك سبب وهذا بالمغرب الأوسط كان الفقه، 

  الأخرى  أيضا أنّ بقية العلوم
ّ
في  ،ما كان تعاطيها يتمّ على مستويات أعلىلم تكن لتدرس في ذلك الخضم، وإن

 ،وهذا لدواعي الحاجة إليه لدى الجميع ،درسا وتصنيفا حين كان الفقه متداولا على مستويات أوسع و أعمق

و ربما كان الخوض في توصيف واقع علم الحديث والتصوف ببجاية قد يدفع . بعكس العلوم الأخرى عصرئذ

إلى ترتيبهما مع علم الفقه، إذ يشير جميع من تحدث عن بجاية والعلوم الرائجة بمساجدها وحوانيتها إلى 

شار إليه التجيبي في برنامجه الذي من الاهتمام البجائي، ومن ذلك ما أ اهذين العلمين الذين نالا قسطا كبير 

 ،يزخر بعدد من المصنفات والعلوم المتداولة في عصره، ومن جملة ما ذكره ببجاية من كتب الحديث المتداولة

وقد جمعه القاض ي أبو عبد الله محمد [ ..].كتاب الأربعين حديثا من أربعين شيخا من أربعين مصنفا 

ه التجيبي كاملا عن خطيب بجاية عبد الله بن صالح سنة القضاعي بن الآبار البلنس ي، حيث سمع

الذي صنفه " الشهاب"كما قرأ  كتاب . 6في مجلس أخر م1176/هـ675وسنة  ،في مجلس م1175/هـ676

                                                           
 . 43نفسه ، ص   1
 . 22،  22، صص  5235، مارس 5، س5، مجلة الأصالة ، ع  بجاية في عهد الحماديين(: رشيد)مصطفاوي   2
 . 435المصدر السابق ، ص (: النميري )ابن الحاج    3
 .Idris (H.R), La berbèrie orientale sous les Zirides, Paris, 1962, pp. 267- 270                                        راجع                4
 . 512دراسات في التاريخ، ص : عمارة علاوة  5
 . 515انظر برنامج التجيبي ، ص   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

697 
 

وهو الذي يحوي أعلى إسناد في هذا التاريخ شرقا  ،القاض ي أبو عبد الله محمد بن سلامة بن جعفر القضاعي

 .1و غربا في علوم الحديث

أفرز ف ،ا فيما يخص التصوف فقد سبقت الإشارة إلى ذلك التناغم الذي كان يحدث بينه والفقهأمّ 

، وامتاز منها تصنيف الغبريني أبو العباس دونت لنا المصادر عددا من هؤلاء ، و قدطبقة الفقهاء المتصوفة

، وهو ما الحقيقة و الشريعةى التوفيق بين م نماذج من هؤلاء الذين عملوا علحينما قدّ  ،"عنوان الدراية"

بها و نبّه على ذلك التماهي للمدرسة البجائية من خلال انتسا ،رسين إلى تتبع هذا المنحىادفع بعدد من الد

، و قد مثل هذا الاتجاه الأخير 2، وذلك بفعل استمرار تأثير الإحياء في كبار الفقهاءالمالكي و تعاملها مع التصوف

ه الغبريني  ،(هـ  516هـ أو  517ت ) لي الملقب بأبي حامد الصغير يعلي حسن بن علي المسأبو 
ّ
و الذي حلا

جمع بين العلم و الورع و العمل وعلمي الظاهر الذي  و المحصل المجتهد، و  ،ابد المحققالعو  ،بالفقيه العالم

وترجم . الصوفية يقةالورع و العمل و الباطن فالحقو أمّا  ،فكان المقصود بالعلم و الظاهر الشريعة. 3الباطنو 

النبراس "هذا المنهج أبو علي في حياته حينما تولى القضاء و التدريس و التأليف، إذ أنّ أشهر مصنف له كان 

أدركت ببجاية تسعين : "كان يقول  ،، وحينما كان يشار إليه بالتفرد في العلم"في الرد على منكري القياس

 .4"لي من يكون مفتيا ما منهم من يعرف الحسن بن علي المسي

بن أبي علي  ىحينما رحل أبو زكرياء يحي ،ه6ز المدرسة البجائية في أواخر ق و تبلور هذا التوجه الذي ميّ 

بعد أن قرأ بقعلة حماد على الشيخ الصالح أبي عبد الله بن  ،إلى المشرق ( 1115/هـ 611ت )الشهير بالزواوي 

ثم رجع  ،و لقي بالمشرق أفاضل الفقهاء و المتصرفة، فتلقى علوم الفقه و الحديث و التذكير. الخراط و غيره

وهو المعاصر لهذا  -في مصنفه ( م1117/هـ619ت )ابن الزيات التادلي وقد ذكر . 5فدرّس بمساجدها إلى بجاية

لا : لا تقنط الناس و ذكرهم بأنعم الله فيقول الزواوي " نّ أبا مدين شعيب كان يقول لأبي زكريا أب -قيهالف

 على هذا 
ّ
 ، وهذا 6"أقدر إلا

ّ
ل في نهج الخوف و الملاماتية ما يعني أن

ّ
 .ه أخذ مسلكا من مسالك التصوف المتمث

كانت ذات أثر بليغ في صون  ،مه على ابن حزمو تهج ،ا منحاه الفقهي فإنّ ردوده على المذاهب الظاهري أمّ 

جال إلى رفع القضية للخليفة المذهب المالكي ببلاد المغرب الأوسط و بجاية تحديدا، وقد استدعى ذلك السّ 

و هو أبو محمد عبد الكريم  ،وأرسل الفقيه الزواوي نائبا عنه ،و تمّ عقد مجلس ،الموحدي المنصور بمراكش

                                                           
 . 532، 533نفسه ، صص   1
 . 122، ص 4التصوف، ج : بونابي    2
 . 11المصدر السابق، ص : الغبريني   3
 . 551كفاية، ص : ، التنبكتي  12المصدر السابق، ص : الغبريني   4
 . 541نفسه ص : الغبريني  5
 . 342التشوف، ص : التادلي   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

698 
 

 وصل أبو محمد استحضر الأمير الفقهاء"ام و قدوة الأنامة الأيّ حج"الحسني يحمل مصنفه 
ّ
فاطلعوا  ،، و لما

 .1أعجب الناس بعمله و فضله و دينهو  ،على كلام الفقيه، و هو ما دفعهم إلى استحسانه

إلى أن صار ذلك سمة  ،بقي المنحى العقلي يرافق التوجيه النقلي الممزوج بالبعد الصوفي ببجايةو 

، و ربما ساهم أهل بجاية في سان و فاس و مراكش في هذه الفترةالمدرسة البجائية التي فاقت حواضر تلم

اء والقيام بها على الأعب ،العلوم العقلية و الجدل في هذه الحواضر من خلال هجرة علمائها إليهم ماستثماره

و هو من أهل  ،تنبكتي عن محمد بن إبراهيم الشهير بالأصولي، إذ يحدثنا الالاجتماعية و العلمية الدينية

ه كان عارفا بالفقه و ،كيف تولى قضاء الأندلس و مراكش و بجاية( م1116/هـ 611ت )بجاية 
ّ
الأصلين، بل و أن

محسن بن ( أبو المعالي)، و قد ورّث منهجه لأحد علماء بجاية هو أبو العباس 2برع في الخلافيات و الجدل أيضا

 .3و المشهود له بالمعرفة و الدراية ،بي بكر بن شعبان، الذي عُرِف بمشاركته في العلومأ

سجّل ابن قد ، و هـ9بعد منتصف ق  بانتهاء الحكم الموحدي بمراكشالمدرسة البجائية  و ازدادت قيمة

م بها القاض ي حينما تحدّث عن تلك الرحلة التي قا ،خلدون ذلك التحول الذي وقع بالمغرب الأدنى و الأوسط

فحذق في العقليات  ،و أدرك هناك تلاميذ الإمام ابن الخطيب فخر الدين ،أبو القاسم بن زيتون إلى المشرق 

أخذ عن مشيخة مصر ف ،ثم رجع إلى تونس، ثم جاء على إثره أبو عبد الله بن شعيب الدكالي ،النقلياتو 

بن عبد السلام شارح ابن الحاجب، ثم انتقل تعليمهما إلى القاض ي محمد  ى، وقد انتهأيضا واستقر بتونس

ويضيف ابن  [....]ابن عبد السلام على مشيخة واحدة الذي قرأ مع ،ذلك إلى تلمسان عن طريق ابن الإمام

 آخر كانت له نفس الرّحلة مع ابن زيتون 
ً
رك الذي أد ،وهو العالم المشذالي أبو علي ناصر الدين ،خلدون عالما

ب الدين القرافي في مجلس واحد وكذلك حذق في النقليات ، وقد قرأ مع شهاأخذ عنهمتلامذة ابن الحاجب و 

 ، ثم رجع إلى بلاده و اتصل سند تعليمه في طلبة بجاية، كما انتقل تأثير ناصر الدين إلى تلمسانو العقليات

 .4(م1369/هـ969ت ) عن طريق عمران المشذالي 

ه بفضل هذا التحول الذي طرأ بعد رحلةو 
ّ
صارت بجاية مركز توجيه  ،العالم المشذالي إلى المشرق  إن

 ،خصوصا وأنّ فاسا وسائر أقطار المغرب باتت خلوا من حسن التعليم ،تسير على منواله حواضر بلاد المغرب

و باتت فتاوى أهل بجاية . 5المناظرة في المسائل العلميةو تنكرت لأسلوب المحاورة و  ،حيث انقطعت إلى الحفظ

                                                           
 . 451نفس المصدر ، ص : الغبريني   1
 . 41، ص 4نيل، ج : التنبكتي   2
  523المصدر السابق، ص : الغبريني   3
 . 353، 354المقدمة ، صص : ابن خلدون   4
 . 353المقدمة، ص : ابن خلدون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

699 
 

 تدريس فيي، مثلما أصبحت طريقتهم معتمدة متبعة ذات أثر واضح في التطور الفقه -لتفوق دلالة ا –بجاية 

الفقه مأخوذ بها في عامة مراكز الدّرس الفقهي بالبلاد المغربية، ذلك أنّ عدول الدراسة الفقهية عن طريق 

وتمّ هجران المدونة  ،الزواوي إنمّا كان بتأثير المشذالي  ،المدونة إلى الطريقة الجديدة التي مثلها ابن الحاجب

، وتمّ وأقبل الطلبة على حفظه ودرسه ،اجبوالأمهات الأولى، وانطلق الناس يشرحون مختصر ابن الح

 ،، و عظم اعتزاز أهل بجاية بأنفسهمة التقليدية إلى الطريقة الجديدةالانتقال بذلك من الطريقة القديم

 . 1منظورا إليها بإكبار لمدة من الزمنو أصبح  ،مثلما عظم كبار فقهاء المغرب بجاية و أهلها

حيين من حيث وجب التنبيه على أنّ التفكير الفقهي الفروعي والأصولي قد شهد من :فقه البجائيين  -3

وكان  ،الذين ينطلقون من الفروع إلى الأصول  ،منحى الفقهاء العراقيين الأحناف، طريقة التعاطي معهما

ف في ذلك كل من أبي زيد الدبوس ي 
ّ
وهو من  ،"الإحكام"صاحب كتاب  ،(م1737/ه637ت)أحسن من أل

كنز "و هو من متأخري الأحناف صاحب كتاب  2(م1777/هـ611ت)وأعقبه سيف الدين البزدوي  ،المتقدمين

الحنفي بين الطريقتين الحنفيتين من خلال كتابه  3و قد جمع ابن الساعاتي ،"الوصول إلى معرفة الأصول 

عكس ما ذهب إليه البعض  ،والملاحظ أنّ أثر هذه الطريقة في بلاد المغرب الأوسط كان ضعيفا. 4البدائع

وحكمهم بأنّ المدرسة البجائية الفقهية كانت على منهج أهل  م،16/هـ1حينما تحدثوا عن تأثيرها بعد ق

والحقيقة أنّ الأخذ بالرأي و القياس لم ينفرد . 5بجائيين قد اعتمدوا الرأي و القياسعلى أساس أنّ ال ،العراق

و الفارق كان يحدث من  ،لدى المدرسة المالكية و الشافعية ينفرد به الأحناف فقط، وإنمّا كان ذلك متوافرا

القصد بأخذ أهل  حيث ترتيب هذه الأصول بالنسبة لهذه المدارس بالنظر إلى أنواع من السنة و الإجماع، وأنّ 

لها القاض ي عبد الوهاب  ،المغرب الأوسط بالطريقة العراقية
ّ
هو الطريقة العراقية المالكية التي مث

أبو عبد الله محمد  الذي تمّ شرحه من قبل الإمام  ،صاحب مصنّف التلقين( م1731/هـ 611ت )البغدادي

 ( .م1161/هـ536ت )علي المازري 

و المتمثل في طريقة المتكلمين القائمة  ،بشكل جلي في بلاد المغرب الأوسطفي حين يحضر المنحى الثاني 

، و كان من أحسن ما ن، وهم يميلون إلى الاستدلال العقلي ما أمكتحديد الأصول لتبنى عليها الفروععلى 

( دهالعأو )د مكتب فيه المتكلمون كتاب البرهان للجويني و المستصفى للغزالي، و هما أشعريان و كتاب الع

                                                           
 . 33، ص 5215، نوفمبر 4، س 3، مجلة الفكر التونسية ، ع  مدينة بجاية و أثرها في الثقافة(: محمد الفاضل)راجع بن عاشور   1
 هو علي بن محمد أبو الحسن من كبار فقهاء وعلماء الحنفية في علم الاصول والتفسير وهو من ساكنة سمرقند  2
هو أحمد بن علي بن تغلب مظفر الدين، البعلبكي اصلا والبغدادي منشأ كان له إحاطة بالفقه الشافعي والحنفي، جمع بين طريقتي   3

 ه123، توفي سنة رازي وفخر الدين ال يالآمد
 . 342المقدمة ، ص : ابن خلدون   4
 . 553، ص 1الوغليس ي، مجلة حوليات المؤرخ ، ع : بونابي  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

700 
 

صوهما من المعتزلة، و قد ل ،الحسني البصري  لعبد الجبار و شرحه المعتمد لأبي
ّ
هذه الكتب الأربعة فحلان  خ

به ا، و سيف الدّين الآمدي في كت"المحصول "من المتكلمين المتأخرين و هما فخر الدين بن الخطيب في كتابه 

و قد عمل على تلخيص كتابه كل  ،دلة و الاحتجاج، وقد كان ابن الخطيب يميل إلى الإكثار من الأ "الأحكام"

، وانتهت طريقتهما إلى شهاب الدين "الحاصل"و تاج الدين الارموري " التحصيل"من سراج الدين الأرموري 

في حين كان سيف الدين الآمدي  . 1"المنهاج"و إلى البيضاوي صاحب كتاب " التنقيحات" القرافي صاحب كتاب 

ى وهو الذي يميل فيه إل ،"الأحكام"على تلخيص الكتب الأربعة في عمل ن المتأخرين أن الثاني من المتكلمي

صه فيما بعد ابن الحاجبتحقيق المذاهب و تفريع المسائل
ّ
قد كان لكل من كتاب و . 2، وهو الكتاب الذي لخ

 أنّ  ،و بجاية التنقيحات و المنهاج و مختصر ابن الحاجب الرواج الكبير في حواضر الفقه بالمغرب الأوسط
ّ
إلا

 .3المؤلف الأخير لابن الحاجب لقي رواجا منقطع النظير

ت )و يعود الفضل في ذلك إلى كبير مشايخ بجاية أبو علي ناصر الدين الزواوي المشدالي 

لمشرق والتقى بعد أن كان رحل إلى ا ،إذ هو الذي جلب مؤلف ابن الحاجب إلى بلاد المغرب ،(م1331/هـ931

لات من آخر رجاناصر الدين  اعتبر  قدعبد السلام الشافعي، و  عز بنال همو على رأس ،لفقهاءهناك كبار ا

جمع بين الفقه والأصول والعربية و المنطق و الجدل، و قد كان مطلعا على  نالكمال بإفريقية والمغرب، حي

و يصور ويمهّد ويقرر ته، و كان يحرر مذاهب الأئمة و خصوصا المالكي حيث انفرد بمعرفته وتقريبه و نصر 

ه وصل درجة الاجتهاد، وهذا 4يرجّح مثلما ذكر التجيبيو 
ّ
و هو نفس  ،ما دفع بابن مرزوق الجد إلى قول بأن

وقد انتقل مؤلف ابن .  5الحكم الذي صرح به الشيخ منصور بن علي بن عبد الله الزواوي نزيل بتلمسان

 ،بعد انتشاره في بجاية ،رب بفضل التلامذة المشداليينسائر بلاد المغ إلىو  ،الحاجب من بجاية إلى تلمسان

ب فيه شيخهم ناصر الدين
ّ
 .6حيث رغ

 ،خارج بجاية الذين أشاعوا منهجه و رؤيته ،نوقد أشارت المصادر إلى عدد من تلامذة ناصر الدي 

إدريس ن ب ي، بل وصل بعضهم إلى بلاد المشرق، و إذ نذكر أحمدفوصلت إلى جلّ حواضر المغرب الإسلام

 ،م بجاية الذين شرحوا ابن الحاجبأعلا  و  كنموذج لهؤلاء التلاميذ( م1357/هـ967ت )البجائي الأيلولي 

قد تأثروا  ،من مختصره، فإنّ عددا غير قليل من فقهاء بجاية و ما حولها وأقاموا تعاليق على كتاب البيوع

                                                           
 . 343المقدمة، ص : ابن خلدون   1
  . 342ابن خلدون ،، نفس المصدر، ص   2
 جدول علماء المغرب الأوسط الذين اهتموا بمؤلفات ابن الحاجب 54ملحق رقم أنظر    3
 . 411، ص 4نيل، ج : التنبكتي 4
 .نفس المصدر و الصفحة   5
 . 344المقدمة ، ص : ابن خلدون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

701 
 

مضافا ، 2الذي كان من طبقة ابن إدريس البجائي ،هو أحمد بن عيس ى البجائيآخر  تلميذومنهم  ،1ىبهذا المنح

الذي عُدّ  ،(م1365/هـ965ت)إليهما تلميذ آخر قرأ على ناصر الدين المشذالي و هو أبو موس ى عمران  المشذالي 

 و أخذ عنه عدد من الفقهاء أمثال أبو  ،الذي حلّ بتلمسان ار العلماء و الصلحاء الزواويين، وكبأيضا من 

ه كان عارفا بالنوازل بالعقعثمان  و وأب ،شوشالعباس أحمد الم
ّ
مشهورا  ،اني، وقد قال عنه صاحب البغية بأن

يبرز تلميذ آخر للمشذالي وهو منصور بن علي بن عبد الله الزواوي نزيل كما . 3بالنقل و الاستدلال بالعقل

، حيث اشتهر م1367/هـ997و أمّا وفاته فكانت بعد  م،1311/هـ917الذي كان مولده في حدود  ،مسانتل

و دعوى  ،و المنطق و الكلام النقلية، و كان له اطلاع و تقييد في الأصول لوم العقلية و بالمشاركة الحسنة في الع

، وكان ممن أخذ عنه الإمام أبو إسحاق م1351/هـ953دخل الاندلس سنة  ،في الحساب والهندسة و الآلات

 . 4حيث ذكره في الإفادات والإنشادات ،الشاطبي

ولم تكتف المدرسة البجائية بتصدير رؤاها و منحاها الفقهي على طريقة المتأخرين إلى تلمسان 

و بلاد الشام  ،الإسكندرية و القاهرة و جامعها الأزهر او تحديد ،تأثيرها وصل بلاد المشرق  والأندلس، بل إنّ 

بو الروح بن ويين وهو عيس ى أمنجلات الزواا ابن فرحون بعالم بجائي من آل حيث الحاضرة دمشق، إذ يفيدن

ه بعد أن أخذ العلم و  ،(هـ963 – 666) لاتي الحميري الزواوي المالكي جمسعود بن منصور المن
ّ
الفقه بأن

 و  ،رحل إلى هذه الحواضر ،ببجاية على مشايخها
ّ
د بها مناصب القضاء و التدريس، ثمّ تكلم عن انقطاعه تقل

حيث جمع فيه أقوال "إكمال الإكمال" فشرح صحيح مسلم  ،عن الحكم و اشتغاله بنفسه و التصنيف

 ،المازري و عياض و النووي و ابن عبد البر و الباجي و غيرهم، و شرح مختصر ابن الحاجب في سبع مجلدات

وأضاف اهتمامه الكبير  ،و كتب في التاريخ مجلدات ،ابن تيميةواختصر جامع ابن يونس على المدونة، و ناظر 

  .5الأصول و العربية و الفرائض، و لذا وصل درجة رياسة الفتوى المالكية بمصر والشامبعلم الفقه و 

 ،و هكذا استمرت المدرسة الفقهية البجائية التي أسسها ناصر الدين المشذالي على منحى المتأخرين

 (م1369/هـ969ت)و أبو موس ى عمران المشذالي بن إدريس الأيلولي مذته أحمدوازدادت قوة باجتهاد تلا 

، ( م1357/هـ967ت بعد )عيس ى البجائي حمد بنأ، و (م1367/هـ997ت)منصور بن علي بن عبد الله الزواوي و 

                                                           
 . 31كفاية، ص : ، التنبكتي542الديباج ، ص : فرحون   1
 . 31؛  و في كفاية ذكره بإسم أحمد بن يحي ،انظر كفاية ، ص 23، ص  5نيل، ج : التنبكتي   2
 . 541، ص 5المصدر السابق، ج(: يحيى)،  ابن خلدون   3
 الحكم الذي صرح  412، ص  4نيل، ج : راجع التنبكتي  4

ّ
به الطاهر بونابي في رسالته حول التصوف فيما يخص منصور و ما بعدها، و إن

لية بن علي بن عبد الله الزواوي و أبي موس ى عمران المشذالي والمدرسة البجائية التي وقع لأصحابها الانقباض و عدم الاهتمام بالعلوم العق

قيقة، و الأخذ بالعلوم العقلية والنقلية، فصارت مدرسة يتناقض مع ما أوردته المصادر في الحديث عن منهجهم في الجمع بين الشريعة و الح

 . 343، ص 5التصوف، ق : بجاية بذلك متكاملة الاختصاصات انظر بونابي 
 . 114الالكيل و التاج ، ص : ، القادري  424المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

702 
 

نو  .الذي صار كبير البجائيين هذا الأخير 
ّ
وكان  ،لتنتهي هذه المدرسة إلى طبقة أخرى دفعتها نحو مزيد من التمك

الذي صنف ضمن الفقهاء ( م1316/هـ916ت) يس يلبرز من مثل هذه الطبقة أبو زيد عبد الرحمن الوغأمن 

يلولي و قبله ، حيث اتبع نهج أحمد بن إدريس الأ و صار شيخ جماعة بجاية ،الأصوليين والمحدثين والمفسرين

كرت له ت
ُ
و له فتاوى ،"الوغليسية " ليف أهمها في الأحكام الفقهية المسماة آناصر الدين المشذالي، وقد ذ

 .2أحمد بن عيس ى البجائي الصالح هيو منهم العلامة الفق ،ب طبقة الأيلولي، كما أخذ عن أصحا1مشهورة

و عبد الرحمن الوغليس ي إلى من أخذ عنهم من أهل  3امتدت مدرسة الأيلولي أحمد بن إدريسقد و  

عبد الصمد أمثال بلقاسم بن محمد بن  ،الذين سافروا بدورهم إلى حواضر أخرى منها تلمسان ،بجاية

شيخ  أخذ عنه قدو  .4في بجاية كالبرزلي في تونس ودعدالمو  ،ف بالحفظ للمذهبو وصالمشذالي المالزواوي 

وربما التقى بلقاسم   ،لومالع( م1697/هـ195ت )فقيهها أبو زيد عبد الرحمن الثعالبي حاضرة الجزائر و 

أنّ  دلالة على ،5الرحمن الرغليس ي في مشيخة واحدة أمثال أحمد بن عيس ى البجائيالمشذالي مع عبد 

انتهت هذه المدرسة إلى أبرز عالم عرفته قد و . ين المشذاليتعود إلى أبي علي ناصر الدّ  ،مدرستيهما كانت واحدة

( م1661/هـ166ت )قاسم بن محمد عبد الصمد المشذاليبجاية والمغرب الأوسط عموما و هو محمد بن أبي ال

  ، الذيالقاسم السابق الذكر يابن العلامة أب
ّ
ه التنبكتي بالفقيه العلامة والإمام المفتي والمحقق الصالح حلا

، مما يعني أنّ بين الحقيقة والشريعةبهذا جمع ، فبالزهد و الورع -بالإضافة إلى علمه و فقهه -ر يشهلالنظار، ا

ر وهو ما ينافي أحكام البعض الذين لاحظوا ضعف المؤث، 6حاضرا في المدرسة البجائيةالجمع هذا بقي   مسلك

 . 7ر الأندلس ي وتراجع التيار الصوفي السنيالمؤث

و تتبع ما في البيان  ،عمل محمد بن أبي القاسم على استدراك ما فات ابن عرفة في مختصره 

به على مسائل ابن الحاجب، فوالتحصيل لابن رشد
ّ
دت له في كما و جعل له شرحًا،  ،اختصره و رت يِّ

ُ
ق

                                                           
 . 434، ص  5شجرة ، ج: ابن مخلوف محمد  1
 .31كفاية، ص   ؛23، ص5نيل،ج: التنبكتي  2
 تأثيره امتد إلى خارج بجاية من خلال الأعلام الذين أخذوا عنه انظر، التنبكتي .  23، ص  5نيل ، ج: التنبكتي   3

ّ
: ذكر صاحب الكفاية أن

كبير في تنشئة ، و قدمت لنا دراسة قام بها أحمد ساحي حول أحمد بن ادريس الايلولي فذكر تأسيسه لزاوية كان لها الدور ال 31كفاية ، ص 

هـ اهتمت بالإقراء و اللغة و الفقه، و قد حدّد وجودها بقرية  315أهل المنطقة و الوافدين عليها ، و قد كانت بمثابة معهد تم تأسيسها سنة 

و القرويين لكنه  موجودة بين أقشوشن و أيلولة ، و أنّها كانت زاوية مشهورة مغربا و مشرقا لا تقل عن مكانة الزيتونة( الحالية ) اقويسم 

 المعلومات عنها غير كافية 
ّ
 أن

ّ
ه رغم الشهرة هذه إلا

ّ
و دور زواوة في ( م  53/هـ 2ق ) أحمد بن إدريس الايلولي (: أحمد)ساحي : راجع . يعقب بأن

  35 – 13، الجزائر ، ص  5224، س  3، مجلة الدراسات التاريخية ، عالتراث العربي الإسلامي 
 . 513، ص  5،ج نيل: التنبكتي   4
 . 23، ص  5نفس المصدر ، ج: التنبكتي   5
 . 441، صص  4نيل ، ج: التنبكتي   6
 . 355، ص  5التصوف ، ق: ، بونابي  553، ص  4111، سنة  1الوغليس ي ، مجلة المؤرخ ، ع( : الطاهر)راجع بونابي   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

703 
 

حتى قال عنه  ،بلغت شهرة محمد بن أبي القاسم المشذالي الآفاق، وقد 1المازونية و المعيار فتاوى كثيرة

ه كان من أهل النظر السباقين إلى الفهم
ّ
ه كان قوي المشاركة صحيح المذاكرة   ،الرصّاع في فهرسته بأن

ّ
وأن

، وبالإضافة إلى كلام الرصاع عن المنحى العقلي لمحمد 2ومناظر له أبحاث وأسئلة دقيقة وأجوبة رشيقة

فيذكر ورعه وزهده  ،يضيف السخاوي في الضوء الكلام عن منحى آخر وهو البعد الصوفي ،ليالمشذا

جمعه بين  على فأبان بذلك، 3وانقطاعه إلى الله، كما اعترف له بالإمامة في الفقه وقدّمه على أهل عصره

 . وهي سمة المدرسة البجائية ،الحقيقة والشريعة

 ،تشكلت المدرسة البجائية ،ينء و تفانيهم في خدمة المجتمع و الدّ بالنظر إلى جهود هؤلاء العلماو  هكذا 

بالجهد الذي قدمه أمثال عبد الرحمن  ،التي قالت عنها الدراسات بأنهّا سبقت الجزائر و تلمسان خصوصا

الهواري و عبد الرحمن الثعالبي وعيس ى ابن هـ و منهم محمد  7الذي تتلمذ على يده رجال طبقة ق  ،الوغليس ي

 . 4، كما كانت الوغليسية في الفقه موضع دراسة و اهتمام لفترة طويلة من الزمنمة البسكري سلا 

ميل علماء  ،بجاية و تلمسانمدرستي بين  تهمقارنأثناء مفي  الباحثون  لاحظ : شيوع التأثير البجائي -6

هـ، في حين طغت  7إلى ق  9ق  بين امبشكل واضح في ،الفقهاء الصوفية بالأخص فيها إلى الشريعةو بجاية 

 . 5الحقيقة على النخبة التلمسانية

من حيث  ،الفقهي هي ما دعمته بالفعل المصادرالدقيقة من متتبع للأثر الصوفي و هذه الملاحظة  إنّ و 

يظهر ذلك من خلال المصنفات،  ،العقلي اهتماما واضحاجائية كانت تعطى للمنحى الشرعي و أنّ المدرسة الب

تخضع لهذا (  م776/هـ316ت ) ذ زمن أبي زيد القيرواني القرب من المدرسة القيروانية التي باتت منلعل و 

هو الذي يشفع لهذا الحكم، لكن من  ،التوجه ولو بشكل محتشم إلى أن جاء ابن زيتون و ابن عبد السلام

" أبو عبد الله التلمساني صاحب الدور الذي قام به أبناء الإمام و الآبلي و الشريف أحمد المفيد أن لا نهمل 

رم  ،و الإمام المقري الجدّ و ابن مرزوق الجدّ بتلمسان" المفتاح 
ْ
ث
م
الفقهية الأصولية  وا بفضل مؤلفاتهمحين أ

                                                           
و قد بلغت شهرة محمد بن أبي القاسم المشذالي الآفاق حين قال عنه الرصاع في فهرسته بأنه كان من أهل .  445نفسه ص : التنبكتي   1

الفهرس ، ص : النظر السباقين إلى الفهم انه كان قوي المشاركة صحيح المذاكرة مناظر له أبحاث و أسئلة دقيقة و أجوبة رشيفة، الرصاع 

افة إلى كلام الرّصاع عن المنحى العقلي لمحمد المشذالي يضيف السخاوي في الضوء الكلام عن منحى آخر و هو البعد الصوفي وبالإض.  522

، ص  2، ج 3الضوء اللامع، مج: فذكر ورعه و زهده و انقطاعه إلى الله و اعترف له بالإمامة في الفقه و قدمه على أهل عصره ، السخاوي 

 .بين الحقيقة و الشريعة و هي سمة المدرسة البجائية مما يظهر جمعه .  421
  .522الفهرست ، ص : الرصّاع  2
  .421، ص2، ج3الضوء اللامع، مج: السخاوي   3
 . 32، ص  5تاريخ الجزائر الثقافي ، ج: سعد الله   4
 . 352، ص  5ق : التصوف : بونابي الطاهر  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

704 
 

 ،، ومن هنا فمن الصعب القول باستمرار المدرسة البجائية في غلبة الشريعة على الحقيقة بهاالتوجه العقلي

 .، لأنّ التأثر و التأثير كان واضحا بين الحاضرتين قة بتلمسانجع الشريعة أمام الحقيوترا

حيث يحضر  ،من خلال تتبع بعض آثار العلماء البجائيين على حاضرة تلمسانالتأثير البجائي يبرز 

الذي أخذ عن المشذالي ناصر  - م1363/هـ963الباهلي ت  ىمحمد بن يحيابن المسفر كمثال كل من الفقيهين  

و منهم الإمام المقري الجد و الخطيب بن مرزوق، و قد  ،تأثر به مشايخ تلمسان حين -بجائيينالدين رأس ال

الكناش ي البجاوي  محمد الزواوي و أمّا أبو القاسم  ،1صنف في التصوف و له تقاييد في فنون العلم و الشعر

له من الورع ما يفيد، و أنّ من بين من تأثر به   ،حائزا للإمامة، حاكما صالحا: "فقد كان وفق ما قال الملالي 

 وقرأ عليه هو ،الذي أخذ عنه التوحيد ،و هو محمد بن يوسف السنوس ي ،كان شيخ التلمسانيين في وقته

 . 2"و هو ممن يفتخر بلقائه  ،أخوه التالوتي كتاب الإرشادو 

 -1611/ه 111)المشــــذالي أبــــي القاســــمو هــــو محمــــد بــــن محمــــد بــــن  حينمــــا رحــــل أحــــد أحفــــاد المشــــذالي و 

ومــنهم ابــن مــرزوق الحفيــد  ،خصوصــا علــى مشــايخ تلمســان بهــاإلــى تلمســان لأجــل تلقــي العلــوم (  م1661/هـــ165

الـذين ازدهـرت  العقباني وأبي الفضل بـن الإمـام و غيرهم كأبي القاسم بن سعيد ،ابن زاغو و محمد بن النجّارو 

(  17) و عمــره لــم يتجــاوز العشــرين  م1639/ه 167و قــد كاــن دخولــه إليهــا ســنة   - بهــم الحاضــرة الفقهيــة هنــاك

وربّمـا كاـن يحــرجهم بتدخلاتـه مثلمــا صـرّح بــه ابـن مــرزوق  ،نجـده ينــاقش هـؤلاء المشــايخ مناقشـة عقليــة  -3عامـا

 .4الحفيد

تعاطي من حيث  ،ـ بين تلمسان و بجايةم15/ه7ذلك الفرق الحاصل في ق  تصريح الحفيدبيّن لقد 

حتى صار :"يقول القرافي ،حيث تعلم محمد المشذالي على أبيه أنواعا من العلوم ،العلوم العقلية والنقلية

و قد أكد السخاوي من خلال .  5جمل الخونجي خوله ذلك شرحف" في الحفظ و الذكاء و الفهمأعجوبة الزمان 

 ،جائية حينما لقيه بجامع الأزهرالب الذي كانت توسم به المدرسةمحمد بن محمد المشذالي ذلك التفوق 

 ،وقوة الفهم ،و سرعة الإدراك ،كرو صفاء الف ،الذكاءرأيت منه من حدّه الذهن و : " ال سمع درسه فقو 

ني ما  م1661/هـ151ظهري لي سنة : " مية حتى قال صفاته العلوأطنب في ذكر محامده و  ،"وسعة الحفظ
ّ
أن

لا خرج ولا رأى الناس، بل و  ،و لا سمع كلام العرب ،لم يحضر العلم ،و أنّ من لم يحضر درسه [...]رأيت مثله 

                                                           
 . 451التنبكتي كفاية ، ص   1
ه 244اختلف في سنة وفات بلقاسم الزواوي، فلم  يقف عليه التنبكتي، وأما صاحب البستان فيذكر سنة  . 451كفاية ، ص : التنبكتي   2

 ,31البستان، ص : وهو محال، راجع ابن مريم
 . 341كفاية ، ص : ؛ التنبكتي  411،  413توشيح ، صص : القرافي   3
 . 411المصدر السابق ، ص : القرافي   4
 . 411ص  :نفسه   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

705 
 

ا لا نفهم جميع " و قد أشار كذلك إلى طريقة درسه حينما قال له الطلبة  .1"إلى الوجود
ّ
تنزل لنا في العبارة فإن

يكم إليّ، فبعد كذا و دعوني أر لا تنزلونني إليكم و  -شيئا يكاد يكون كشفا -، فقال قول تما 
ّ
ة حدّدها لمد -كذا ق

 . 2، فكان الأمر كما قالتصيرون إلى فهم كلامي -

 ،و إذا جاز لنا أن نتخذ هذا العالم البجائي كعينة لذلك النجاح الذي وصلت إليه المدرسة البجائية

ه من الواجب التنبيه على  ،في إفريقية و المشرق و ،مثل تلمسان وقوة تأثيرها في الحواضر المغرب أوسطية
ّ
فإن

النقلي  هينزمن بعيد حينما مزجوا بين التوج منذ ،أنّ ذلك كان ثمرة مسلك قد اقتفاه أهل بجاية خاصة

إلى بروز مدرسة  هذا ة ما وصل إليه الفقه المالكي، وقد انتهىو و هو ذر  ،العقلي في التعاطي مع قضايا الفقهو 

بن يوسف التي أسسها أبو الفضل  ،في ذلك سليلة مدرسة قلعة حمادأصولية كانت بجاية مركزا لها، وهي 

ية التي كان هذا التوجه يتأثر بالمدرسة القيروان م13/هـ9و إلى غاية ق  .النحوي الأصولي العقلي والفقيه المالكي

 .(هـ316ت ) لة ابن أبي زيد و نوادره إلى مرح ،مدونتهانتقلت من مرحلة سحنون و 

كان من بين من دفع بالمدرسة و . ديدا متأثرة بما يقع بإفريقيةبجاية تحالأوسط و  بقيت مدرسة المغرب

ه الذي مزج بين طريقت ،الاجتهاد الإمام المازري صاحب شرح التلقينلقيروانية إلى مزيد من التأصيل وا

للقاض ي عبد الوهاب ففي كتابه شرح التلقين . 3الطريقة الثانية العراقية المالكيةالأصيلة القيروانية المالكية و 

فهو من ناحية يتبع المدونة وينقل عن أمهات  ،يظهر ذلك المزج في إطار المدرسة المالكية ،4المالكي العراقي

، و بذلك قد نحى منحى أهل القيروان، وه(بين المدونة و الواضحة و العتبية)لكتب في المذهب و يقارب بينهما ا

ة من الكتاب
ّ
و يعتني  ،و السنة و القياس، ويقوم بالتنظير بين المسائل المتشابهة ومن ناحية أخرى يورد الأدل

على طريقة المدرسة العراقية المالكية، و هي الطريقة التي سيتأثر بها ابن رشد  ،بالمسائل و القواعد الأصولية

                                                           
 . 524، ص  12، ج 1السخاوي ، الضوء ، مج  1
 . 524، ص " نفسه "   2
 أهل المغرب جميعا مقلدون للإمام مالك ، و قد كان تلاميذه افترقوا بمصر و العراق ، فكان بالعراق القاض ي   3

ّ
بذكر ابن خلدون  بأن

و القاض ي أبي الحسن بن القصار و القاض ي عبد الوهاب البغدادي و  إسماعيل و طبقته مثل ابن خويز منداد ، و القاض ي أبي بكر الابهري 

غيرهم ، أما بمصر فابن القاسم و أشهب و ابن عبد الحكم و الحارث بن مسكين و طبقتهم ثم ذكر من الأندلس يحيى الليثي و عبد عبد الملك 

 . 344 – 345المقدمة ، صص : ع ابن خلدون راج. بن حبيب ثم العتبي، و أمّا من إفريقية فكان أسد بن الفرات ثم سحنون 
و توجه إلى مصر فتولى قضاء المالكية هناك . القاض ي عبد الوهاب أحد أئمة المذهب المالكي كان حسن النظر جيد العبارة ، نبت في بغداد   4

التلقين و شرحه و له الإفادة في الأصول و  ، ألف في نصرة المذهب تأليف كثير، و له من الشروح على المدونة و رسالة ابن أبي زيد و له كتاب

،  415المصدر السابق ، صص : ابن فرحون : راجع . هـ  414هـ و مولده  344كذا التلخيص و عيوب المسائل و غيرها كانت وفاته بمصر سنة 

414 . 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

706 
 

هو في شرحه  ، كما تأثر بها شهاب الدّين القرفي، و نهاية المقتصد( كفاية)الحفيد في كتابه بداية المجتهد و

ما يستند إلى أقوال المذاهب الأخرى و  ،ن لا يقتصر على المذهب المالكيللتلقي
ّ
 .1إن

دعموا هذا المنحى في مزج التوجه النقلي  يمكن إغفال أدوار علماء آخرين لا  ،بالإضافة إلى المازريو          

بقي الدرس الفقهي المالكي يدور حول قد  ، و 2و الميل إلى تفعيل التوجه الأصولي على التوجه الفروعي ،بالعقلي

و جاء كالبرنامج  ،الذي لخص طرق أهل المذهب في كل باب ،الأمهات إلى أن ظهر كتاب أبي عمرو بن الحاجب

أنّ الطريقة المالكية المصرية قد اختلطت بطريقة المغاربة، ذلك أنّ أهل المغرب قد سافر  ما يظهر ، 3للمذهب

كان من هؤلاء المغاربة الذين شغلوا المدرسة المصرية، و  ر عن أعيان المذهب آنذاكعدد منهم لأخذ العلم بمص

خذ عن عز الدين بن عبد أو  ،الذي رحل مرتين إلى المشرق (  671 – 611) ابن زيتون أبو الفضل بن أبي بكر 

أبو إلى مصر سافر  و رجع إلى تونس ، كما ،و غيره من تلامذة الفخر الرازي ( هـ  667. 599) السلام و الشافعي 

الي عبد الله م
ّ
بو علي المنصور ، و سافر أهاالذي أخذ عن مشايخ(  م1166/هـ 666ت ) حمد بن شعيب الدك

و انتفع  ،أقام مدّة عشرين سنة فلازم العز بن عبد السلامف -زعيم فقهاء بجاية  -( هـ 931ت ) الي ذالمش

 .4و استجلب مصنفاته الفقهية حيث عكف عليها أهل تونس و بجاية ،تلامذة ابن الحاجب بعلمه و لقي

تأثر بما كان متوافرا بالمشرق و بالأخص التوجه ممن رحل في طلب العلم و المشذالي كان شيخ بجاية 

، و انتهى إلى الجمع بين الطريقتين طريقة الدين حينما قرأ المنطق والجدل إلى جانب الفقه وأصول  ،العقلي

توجهه إلى الفارق بقد أحدث ، و 5(أصول الفقه و أصول الدين ) و طريقة المتأخرين في الأصلين  المتقدمين

 التعمق فيريقة اتسمت بالحوار و المناقشة و تدريسه في بجاية بطو  ،و عودته بمؤلف ابن الحاجب ،شرق الم

نّ هذه الطريقة لا تهتم زاحم بهذا الطريقة التقليدية، ولكن القول بأ حينماالبحث والتعليل في الأصلين، 

و الزعم بأنّ المدرسة البجائية  ،6البحث و المحاولة و الاستنباط، و إنمّا تهتم بجانب الدّراية و بالرواية والنقل

ي تفريع المسائل ثم تطور هذا المنهج بمزجه بالأسلوب العراقي ف ،اعتمدت في البداية على منهج أهل الحجاز

                                                           
 . 21،  23، 24شرح التلقين ، تح محمد المختار السلامي ، ص : المازري   1
 و من هؤلاء الذين كان لهم تأثير على بلاد المغرب و الأندلس يحضر كل من أبي بكر بن العربي و العلامة ابن رشد الجد    2
 . 344المقدمة ، ص : ابن خلدون   3
شرق أيضا صدر ولقي بالم.  2،  3الأدلة البينة النورانية ، صص (: محمد بن احمد)؛ ابن الشماع  411المصدر السابق ، ص : الغبريني   4

جدول علماء المغرب الأوسط الذين اهتموا " 54راجع الملحق رقم . الدين سليمان الحنفي و شرف الدين السبكي و شمس الدين الاصبهاني 

 "بمؤلفات ابن الحاجب
 .  321كغاية ، ص : ، التنبكتي  411نفسه ص : الغبريني :   5
 . 551،  551، عين الدفلة ، صص  4112، سنة  11ب المالكي ، رقم ، ملتقى المذه مدرسة بجاية(: فاطمة)بلهواري   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

707 
 

ت .يحتاج إلى بعض التدقيق ،1القياسوإعمال الرأي و 
ّ
دوما  حيث أنّ مدرسة إفريقية و المغرب والأندلس ظل

في حواضر العالم  الطلبةابن خلدون قد ذكر تفرق  ، و أمّا البعد العراقي فإنّ تتبع طريقة الحجاز الأثرية

 .2منها حواضر العراق و مصرو  ،الإسلامي

 لىو تتلمذه ع ،المشذالي في سفره إلى المشرق  أثر ناصر الدينتإذا كان ابن خلدون قد تحدث عن و   

ه من الضروري التنبيه غربإحداثه ثورة ببلاد المو  ،وجلبه مصنف ابن الحاجب ،العز بن عبد السلام
ّ
، فإن

شافعية التي كانت بالفعل مدرسة مالكية و  ،و بالأخص نحو مصر ،حلة نحو المشرق في هذه الأثناءعلى أنّ الرّ 

الغبريني قد أشار  ا بعد إلى بلاد المغرب، و إنّ مها عدد من العلماء الذي عادوا فيتص بقد اخ ،في نفس الوقت

الذي لقي بالمشرق العز بن (  م1116/هـ611ت ) ى بن عبد الرحمن الغماري إلى أبي العباس أحمد بن عيس 

وقد  ،همب و تأثر  مثلما لقي تلامذة فخر الدين ،عبد السلام و غيره، و حصل على علم كأصول الفقه و الدّين

يقول  ،ي التدريسقد كان يعتمد نفس الأسلوب الذي انتهجه ناصر الدين المشذالي ف، 3تولى قضاء بجاية

، و بعد ذلك، كان يُبدأ بين يديه و شاهدتها هدروس تحضر ( "  م1375/هـ976ت ) الغبريني 
ً
 بقراءة الرقائق أولا

، و يجيء بالمسألة القرائح ، فيكثر البحث وتحتدّ 4لابو يقرأ الج ،الفقه و أصول الفقه، وكان يقرأ التهذيب عليه

ثم يأخذ الطرف  ،يقع التسليمو  ،إلى أن يظهر الرجحان ،فيرتض ي أحد وجهيها فيبحث عليه ،بالمسألة الخلافية

، و يقع التسليم لى أن يظهر الرجحان في ذلك الطرفيلزم أصحابه ما كان هو يناظر عليه ، فلا يزال إو  ،الآخر

 .5ة فكره و جودة نظرههذا من حدّ و  ،أيضا

بعد دخول مصنفات ابن  ،بجاية تحديداأخرين في الأصلين ببلاد المغرب و تمكنت إذا طريقة المت        

 و كان منهم محمد بن عبد ،، و تمكنت في تلامذتهماابن زيتون وناصر الدّين المشذاليالحاجب عن طريق 

والذي قيّد و شرح مختصر ابن  ،المتبحر في العقليات و النقليات(  م1367/هـ967ت ) السلام الهواري التونس ي 

، وعن طريقه أيضا انتشر هذا المنحى في كامل إفريقية و المغرب 6و اعتبر من أحسن الشروح ،الحاجب

الذي استفاد أيضا من الآبلي و الشريف  ،(هـ 173 -هـ 916) ذته محمد بن عرفة إذ كان من تلام ،الأوسط

                                                           

، جوان  2مجلة الدراسات الإسلامية ، المجلس الإسلامي الأعلى ، مج .  هـ 2،  3الفقه المالكي في مدرسة بجاية خلال ق (: حفيظة)بلميهوب  1 

 . 22، الجزائر ، ص  4111
 .تمت الإشارة إليه سابقا   2
 . 554،  554المصدر السابق ، صص : الغبريني   3
كتاب التفريع لعبيد الله بن الحسن بن الجلاب من المدرسة المالكية البغدادية ، وهو من أبرز المؤلفات التي شهدت انتشارا يقصد به   4

أبوالقاسم عبيد بن )جلاب ابن ال، راجع 5223تمّ تحقيق الكتاب سنة  .443المصدر السابق ، : ابن فرحون   واسعا بالمغرب الإسلامي عموما

 .5223، 5كتاب التفريع، تح حسن بن سالم الدهمان، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط( : ه432الحسين بن الحسن المصري ت
 . 554نفسه ، ص : الغبريني   5
 .  415، ص  5المرجع السابق ، ج: ؛ محمد بن مخلوف  352المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

708 
 

، و رغم أنّ ابن عرفة قد انتقد ابن الحاجب و ابن شاس لمخالفتهما الترتيب في كتابيهما على 1التلمساني

ه بقي في دروسه على شرح و مناق ،المدونة تأثرا بالغزالي في وجيزه
ّ
 أن

ّ
شة تعاريف ابن الحاجب و ابن شاس، إلا

خمي على المدونة أمام طلبته، كما كان يناقش تقاييد الشيخ أبا الحسن   .2كانت أبحاثه في ذلك ذات أثرو 
ّ
الل

التباين الذي كان بين إفريقية  ذلك -حافظ حاضرة فاس - وقد أظهر حضور النقاش الشيخ الفقيه القباب

فقهي القائم على أساس الحفظ بفاس، في منهج الدّرس ال ،و فاس و المغرب من جهة الأخرى  ،بجاية من جهةو 

محمد  ةكما كان من تلامذ ،3بجايةعمال العقل في إفريقية و إاس و قيالو على أساس الاستقراء والاستنباط و 

 ،والذي كان يميل بدوره إلى نفس الاتجاه ،( م1676/هـ171ت ) العلامة ابن خلدون كذلك  بن عبد السلام

 .الإمام و الآبلي نيبإأيضا عن  ذخوهو الآ 

التطور الحاصل في بلاد المشرق  المدرسة الفقهية البجائية قد تأثرت بذلك يظهر من خلال هذا أنّ         

كان  ،إفريقية، مثلما تأثرت بتيارات أخرى محلية و أندلسية، وإنّ اعتماد مصنفات المدرسة المالكية المصريةو 

 ببجاية حسب ماإذ كان من بين ما يُ . 4له تأثير كبير منذ عهد سحنون إلى عهد ابن الحاجب
ُ
أظهر التيجيبي  قرا

ه قرأ على الإمام ناصر الدين المشذالي ب ،في برنامجه
ّ
جميع كتاب الفوائد في اختصار (  م1331/هـ931ت ) أن

مثلما وصل من  ،5الفقيه الشافعي(  م1161/هـ667ت ) الذي صنفه عز الدين بن عبد السلام  ،المقاصد

هو من أبرز المؤلفات التي بن الحسن بن الجلاب، و عبيد الله ل عالمدرسة المالكية البغدادية كتاب التفري

كما سبقت الإشارة إلى التأثير المشرقي على بجاية و المغرب  6شهدت انتشارا واسعا بالمغرب الإسلامي عموما

لملاقاة مشايخ المشرق والأخذ  ،من خلال تلك الرحلات التي كان يقوم بها الطلبة و العلماء ،الأوسط عموما

فضلا عن مشايخ  ،هما شافعيانقيق العيد  و أجل هؤلاء المشايخ العز بن عبد السلام و ابن ر  عنهم، وكان من

 (.المصرية و الحجازية و العراقية ) المدرسة المالكية المشرقية 

ساهمت هجرات النخبة الأندلسية إلى بجاية في إثراء الحركة   :الأثر الأندلس ي على مدرسة بجاية -5

. وحسن فهم ،و كثرة المصنفات ،و في بناء مدرستها الفقهية بما تمتاز به هذه النخبة من تنوع العلوم ،الفقهية

ففضلا عمّا أحدثه المتصوف القطب أبومدين الغوث من تحول في المنحى البجائي الصوفي و العلمي وببلاد 

                                                           
 . 352المصدر نفسه ، ص : ابن فرحون   1
،تح محمد أبو الأجفان، والطاهر "الهداية الكافية الشافية لبيان حقائق إلامام ابن عرفة الوافية"شرح حدود ابن عرفة : الرصّاع   2

 .وما بعدها  42 ، ص 5224، 5لغرب الإسلامي، بيروت، القسم الأول، طالعموري، دار ا
 . 35،32،ص44، س 531، مجلة الهداية مج محمد بن عبد السلام الهواري : ؛ انظر دراسة بن نصيرة42،ص 4أزهار الرياض،ج: المقري   3
 . 333المرجع السابق ، ص : الخاطب محمد  4
 . 442البرنامج ، ص : التجيبي   5
 . 443المصدر السابق ، ص : انظر ترجمته عند ابن فرحون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

709 
 

 نجد عددا من الأعلام قد ساهموا مباشرة في تكو فإننا  ،المغرب الأوسط ككل
ّ
. ل المدرسة البجائيةين جيل مث

الذي قرأ بالأندلس و نزل بجاية  م1159/هـ655إذ الحديث عن أبي محرز محمد بن أحمد المتوفى ببجاية سنة 

وفق  ،هو حديث عن رأس أهل الأندلس ببجاية الذي ساهم بحفظه الحديث وفقهه م،1163/هـ667سنة 

حمد بن عبد أاستوطن بجاية الفقيه العالم القاض ي كما  . 1مدرسة الحجاز في سقل التوجه الحديثي ببجاية

و كان متخصصا في الفقه وأصوله، وكان له  ،سأقرأ بها و درّ  ،مدّة طويلة(  م1167/هـ651ت ) الله بن عميرة 

 . 2إلمام بالمنقول و المعقول، و قد اهتم بالحديث و تخصص فيه أيضا

ت ) بن عبد الله ابن الآبار  ي أبو عبد الله محمدالنحو  ئ حدث و المقر و رحل إلى بجاية الفقيه الم

 و له فيه رواية ،الذي لا يكاد كتاب من الكتب الموضوعة في الإسلام ،(ـ م1167/ه651
ّ
عُرف وهو الذي  ،إلا

المدرسة الأندلسية التي  الغالب في مجال الحديث و الرواية، وهو طابع ، ويصب توجهه في 3بتصانيفه الحسنة

ذكر أبي بكر محمد بن احمد بن سيد الناس  و ما يعزز هذا الحكم. ة البجائيةهذا في المدرسأثرت بمسلكها 

 الفقيههذا تعلم فقد الذي يُعد  من الفقهاء المحدثين الحفاظ، (  م1161/هـ 657ت ) اليعمري الاشبيلي 

الحديث أصلا للوصول  كان يستعملكما ن مكينا في الحديث سندا و متنا، كا بالأندلس و انتقل إلى بجاية، و 

تزامن حضوره مع عالم آخر في نفس التخصص و هو أبو وقد . 4و يبيّن الخلاف العالي ،إلى الأحكام الفقهية

 . 5( م1157/هـ 659ت ) الحسن على بن أحمد بن السراج 

لم  فإنّ آثارهم على مستوى العلوم الأخرى  ،وإذا كان هؤلاء الفقهاء قد مالوا إلى التخصص الحديثي   

 ،ومنها على وجه التحديد علم القراءات ،إذ غالبا ما كان يتزامن الفقه و الحديث مع علوم القرآن ،يكن غائبا

أبي  الأول   حيث أنّ المدرسة الأندلسية كانت دوما حاضرة في بلاد المغرب بمقرئيها الذين يعودون إلى عالمها

 .عمرو الداني

 لك يقع في درجة متأخرة عنفإنّ ذ -الفقه والدين - ينالأصلال مجأمّا تأثير المدرسة الأندلسية في    

 ،(م1161/ه667ت)ة ترجمة أبي العباس أحمد بن خالدفدراس وتأثيرها على بجاية، صل بإفريقيةالحا التطور 

ه كان من الناقمين  ،وهو من أهل مالقة والذي كان فقيها أصوليا قد دخل بجاية واستوطنها
ّ
تخلص بنا إلى أن

من رغم بالف ،( م1117/ه616ت ) دين الرازي على التوجه الأصولي على طريقة المتأخرين التي مثلها فخر ال

                                                           
 في العلوم الشرعية/ جدول علماء الأندلس ببجاية:  51أنظر الملحق رقم  . 424كفاية ، ص : التنبكتي   1
 . 32توشيح ، ص : القرافي   2
 . 413المصدر السابق ، ص : الغبريني   3
 . 431نفسه ، ص : الغبريني  4
 . 525نفسه ص   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

710 
 

ه كان لا يرى بطريقة الرازي مشاركته في الطبيعيات و
ّ
 أن

ّ
و التي عدها تخليطا  ،الإلاهيات واهتمامه بالمنطق، إلا

في حين لا نجد . 1و لذا كان يميل إلى طريقة الأئمة المتقدمين ،المنطق في الأصلينحينما أدخلت طرفا من 

لاعتبارات  ،المغرب الأوسط خصوصاو بجاية و  ،لمغرب و الأندلس عمومالطريقة الفقهاء الأحناف تأثير ببلاد ا

سواء الإحياء لعلوم  ،منذ دخول كتابات الغزالي ،عديدة منها التأثير الشافعي الأشعري على التفكير المالكي

  .الأساس في علم الأصول " المستصفى " الدين و التوجه الصوفي الذي يحويه أو كتابة 

ا حملوا من فأثروا فيها بم ،2و يزخر كتاب الغبريني بعدد من هؤلاء الأندلسيين الذين وفدوا على بجاية

 ،وجدوا فيها من علوم كانوا غير عاقلين بهاالتوجه الصوفي و الأصولي، مثلما تأثروا بما علم الفقه و الحديث و 

اللقنتي الذي درّس  ىو أبي زكريا يحي ،(م1199/هـ695ت)أمثال أبي محمد عبد الحق بن الربيع الأنصاري 

الذي كان له  ،(م1165/هـ661ت )زي فوأبي الحسن عبيد الله الن،م1133/هـ637عظم ببجاية سنة بالجامع الأ 

 .  3في علم أصول الفقها مستبحر و  ،تقدم في علم المنطق

ور الذي قامت به حاضرة قلعة ومن الواجب التنويه بالدّ  :على المدرسة البجائية يحمادالثر الأ  -6

سواء قبيل بناء بجاية أو بعدها، إذ أنّ تتبّع تراجم الفقهاء العلماء الذين وفدوا على بجاية  ،حماد في عهدها

ورافدا كبيرا  ،يمكن اعتبارها قاعدة مهمّة ،هـ أظهر أنّ القلعة كانت بالفعل قلعة علم و منارة معرفة 6بعد ق 

عدد من الأعلام القلعيين بو غيره فقد أمدّنا الغبريني . هـ بشكل واضح9لمدرسة بجاية التي برزت بعد ق 

الذي  ،المتخصصين، حيث كان منهم أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد المعافري الشهير بابن الخراط

زعماء مدرستها أبي الحسن على بن محمد التميمي وأبي الحسن علي بن شكر يد قرأ بالقلعة الحمادية على 

 محمد بن عبد العزيز المعروف بابن عفراء، و عن الزاهد أبي عبد الله والخطيب المقرئ أبي عبد الله ،القلعي

حمد بن أابنه المقرئ أبي العباس  وأما من أخذ عنه بالقلعة فكان، 4(ابن الرمّاح ) محمد بن عبد المعطي 

وصوف والم  ،5ت بأبي عمرو وقتهو عنُ والم ،في علم القراءاتالموسوم بالبراعة  ،محمد بن عبد الله المعافري 

، ثم ارتحل إلى م1176/هـ577على والده بالقلعة في الإبن قرأ المعافري وقد  .6بالإتقان والدراية و جودة الرواية

                                                           
وهو موقف تمّ اتخاذه بالأندلس قبل رواج مصنفات الكلاميين المتأخرين أمثال فخر الدين بن الخطيب . 511المصدر السابق، ص: الغبريني   1

لى تحقيق واتجاه سيف الدين الآمدي في كتاب الأحكام، و الذي يميل إ. صاحب المحصول، الذي كان يميل إلى الإكثار من الأدلة و الاحتجاج

المقدمة ، : المذاهب و تفريع المسائل، و قد ورّث علمه لأبي عمرو بن الحاجب صاحب المختصر الكبير و منتهى السول، انظر ابن خلدون 

 . 342ص
 (المنطق والفلسفة وعلم الكلام)علماء الأندلس ببجاية في العلوم الفقهية حول  53أنظر الملحق رقم   2
 . 443،  531،  21المصدر السابق ، صفحات : الغبريني   3
 . 531نفس المصدر ، ص : الغبريني   4

 .، و الذي كان له كتاب المقنع و التسيير في القراءات (هـ  333 -435) نسبة  لأبي عمرو الداني المقرئ العلامة الأندلس ي       5 
 . 411المصدر السابق ، ص : الغبريني   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

711 
 

من النوابغ  اكذلك عددابن الخراط الأب س درّ كما   .بجاية حيث جلس للإقراء و الرواية بجامعها الأعظم

بن أبي علي  ىأمثال أبي زكريا يحي ،و تدريسه هناكوأكمل دراسته  ،منهم من ارتحل إلى بجاية ،بقلعة حماد

كان مولده ببني عيس ى من قبائل والذي  ،"الحسناوي " ناسوقد سماه ال( م1116/ه 611ت ) الشهير بالزواوي 

أخذ ذلك على إثر رحلته  ،يميل إلى الزهد و التصوف هو و  ،زواوة، و قد كان تخصصه الحديث و علم الفقه

ه من العلماء
ّ
 طريقو كيف أسس ل ،وقد أظهر الغبريني دوره الكبير في بجاية. إلى المشرق، مثلما أخذ عن جل

  .1بفعل سلوكه المتميز ،الزهد و التصوف هناك

مر كما تخرّج من مدرسة القلعة الحمادية الفقيه القاض ي و المحدث المحصّل أبو عبد الله محمد بن ع

، إذ كان بها عالمها أبو محمد عبد الحق ستزاده من العلمجل الا إلى بجاية لأ فيما بعد رحل  الذي  ن صمغان،ب

، كما تخرج على يديه تولى نيابة قضاء الأنكحة ببجاية فأخذ عنه و ارتقى إلى مصاف العلماء، وقد ،الإشبيلي

 . 2عدد من طلبة بجاية

لملك المعروف الشيخ الفقيه أبو محمد عبد الكريم بن عبد ا من أهل القلعة أيضاو انتقل إلى بجاية  

ن بني عبد المؤمن فهم و علم، وقد تزامن قدومه بها وكان له  ،صار عالما بهافبابن يبكي القلعي، 
ّ
مع تمك

و هو توجه توافر في  ،(ظاهرية ابن حزم ) اشتهر هذا العالم بمنحاه الظاهري . من بلاد المغرب (ن و الموحد)

كما هو معروف لدى الظاهرية، و مع ذلك فإنّ الرجوع  ،حيث اشتغل خارج القياس ،بجاية في زمن قصير

ادر عن قلعي آخر وفد على بجاية كما تحدثت المص.  3و الأخذ بقوله في العمل كان باديا ،إليه في الفتوى 

بن و هو أبو محمد عبد الله بن محمد بن عمر  د،حما قلعةوفق ما تمرّس عليه ب ،ساهم في بناء مدرستهاو 

عارفا  بكونه الحديثبو ، الحفظ للمذهب المالكيمن حيث و الذي اشتهر بالفقه ( م1191 /هـ667ت) عبادة 

ثم قراءة  ،فيها بالرقائق له طريقة في الدرس يبدأكانت  وآلاف حديث، ( 6) ةست، وحفظه لبالخلاف العالي

 ثمّ  ،للقضاءبذلك تصدى ف ن، قربه من السلطاعُرف أيضا ب علمهومثلما اشتهر ب. الفقه والحديث و الرواية

 . 4ثم رحل إلى بجاية ،صار مستشارا في مجلس الديوان بالقلعة

لعلمية أنّ الصلات ا ،و الطلبة اللذين وفدوا من قلعة حماد إلى بجاية ،يظهر من خلال هؤلاء الفقهاء

من حيث  ،وخزانا غزير الفائدة بالنسبة لبجاية ،اعتبار القلعة رافدا مهمّابين الحاضرتين كانت نشيطة، و 

الذين أخذوا أصول العلم بالقلعة، و لأجل البحث عن السند العالي رحل  ،ذلك المدد من الطلبة النجباء

                                                           
 . 541،  541نفس المصدر صص : الغبريني   1
 . 522، ص  المصدر  نفس: الغبريني   2
 . 522نفسه ، ص    3
 . 441، ص  5نيل ، ج: ؛ التنبكتي  541توشيح ، ص : ؛ القرافي  24المصدر السابق ص : الغبريني :   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

712 
 

المشرق  هـ بوفود الأندلسيين و نشاط الرّحلة بينها و بين 6التي سطع نجمها بعد ق  ،هؤلاء إلى حاضرة بجاية

الذي كان يشجع على الحركة العلمية، إذ كانت قوة الدولة  ،، كما أنّها كانت حاضرة السلطانوالأندلس

 .بمدى العناية بعلمائها و طلبتها تقاس 

ه بتفحّص المصادر و على رأسها عنوان الدراية         
ّ
وما كان لها من الصّلات  ،تنكشف لنا قيمة بجاية ،وإن

دا من كما أنّها شاركت عد .ندلس إلى أصفهان حيث بلاد العجممن الأ  ،مراكز الثقافة الوثيقة مع عامة

الأجلاء، فشاركت تونس في ابن زيتون و ابن الغماز حيث توليا قضاء بجاية  الحواضر في عدد من العلماء

شاركت ، و  قضاء القيروان و بجاية أيضا وتونس، و شاركت القيروان في أبي عبد الله بن شعيب الذي تولى

حرابي وليبيا في ابن أبي الأندلس في عبد الحق الاشبيلي و ابن سيد الناس، و شاركت المغرب الأقص ى في ال

و إنّ . 1من حاضرة الجزائرو  ،و أبناء زواوة و أهل المسيلة ،ة، بالإضافة إلى من استوطنها من أهل القلعالدنيا

من علماء و طلبة يظهر لنا أنواع العلوم و نماذج التيارات تفحص النوعيات التي كانت تعمل الهجرة إلى بجاية 

هو ما كان يتفق مع قلعة حماد و  ،ة الأندلسيين الحديث و الإقراءالوافدة عليها، حيث كان الغالب على رحل

في حين . التي أمدّت بجاية بتيار المحدثين و القراء، مضافا إلى عدد من ذوي التخصص في الفقه و التصوف

 (.أصول الفقه و أصول الدين ) حلة التي قام بها أعلام بجاية نحو الشرق تهتمّ أكثر بالأصلين كانت الرّ 

من حيث التوجه الأصولي  ،معالمهاحتى كانت مدرسة بجاية قد اكتملت  م16/هـ1وهكذا لم يأت ق          

 - التي دخلت  ،د الأندلس، وهي من خلال هذه التيارات قد فاقت بلا لك الصوفي و العناية بعلم الكلامالمسو 

د  وقدفي دوامة الاضطراب السياس ي و ضغط الصليبيين،  -زمن يقظة بجاية
ّ
هجرة علمائها نحو بلاد ذلك ول

إذ كانت هذه الأخيرة تفتقر إلى المنهج  ،كما فاقت حاضرة فاس و بلاد المغرب الأقص ى.  العدوة و منها بجاية

لى إعمال العقل ، و أنّ منهج الحفظ كان الغالب عجه الأصوليلفروعيين على ذوي التو بسيطرة الفقهاء ا

العلمية رة تلمسان حول السيادة الدينية و دخلت بجاية في منافسة مع حاضو . والاجتهاد و التعليل والمناقشة

مثلما  ،استفادوا من قدوم الصوفي المحدث أبي مدين شعيب خصوصا وأن أهل تلمسان ،على بلاد المغرب

، و صعود مكانة الشرفاء إلى المشرق بعد رحلتهما البرشكيين  عودةيين و ا من قدوم المقر استفادوا أيض

 .هـ  1التلمسانيين اللذين مكنوا للتوجه الفقهي و العقلي بعد ق 

 ،إذا كانت بجاية قد مثلت قاعدة المغرب الأوسط في الجهة الشرقية: مدرسة تلمسان الفقهية   -ح 

لت قاعدته الثانية من الجهة الغربية فإنّ  ،القيروان العريقةالقريبة من حاضرة و 
ّ
القريبة من  ،تلمسان قد مث

                                                           
 . 33، ص  مدينة بجاية و أثرها(: محمد الفاضل)انظر دراسة بن عاشور   1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

713 
 

 ،الذي تفيدنا بعض عباراته الواردة في شأن تلمسان ،على ما ذكر البكري  ،1حاضرة فاس وحواضر الأندلس

احين، و أنّها كانت دار ، وأشجارا عليها طو و مسجدا جامعا الها أسواق"نّ أذلك ب ،بأنّها كانت حاضرة ذات قيمة

 . 2"مملكة زناته، وهي متوسطة قبائل البربر

، مثلما صارت فاقو نظرا لهذه القيمة التي باتت تزداد من حين لآخر، فإنّها صارت مقصدا لتجار الآ 

ولم يكن الوافدون من البوادي المجاورة فحسب، بل كانت الرّحلة إليها من الحواضر  ،ملاذا لطالبي العلم

وقد اكتسبت . 3هـ9العريقة، وقد أكد هذه القيمة العبدري صاحب الرّحلة الذي زار المنطقة في نهاية ق 

يمان بن عبد حينما نزلها محمد بن سل ،منذ القرون الأولى للهجرة اشرفازدادت القيمة و  تلمسان وما حولها

ارة آل الله بن حسن بن علي بن أبي طالب، كما نزل آخرون أمثال عيس ى بن محمد بن سليمان مؤسس إم

 سليمان بتلمسان و أطرافها
ّ
، حيث سكن مدينة أرشقول الموجودة على ساحل تلمسان، إذ لا يفصل بينهما إلا

 . 4فحص أزيدور مثلما عقب البكري 

نّ الدراسات المتخصصة تذهب إلى أنّ تلمسان و المغرب الأوسط عموما أمّا من حيث البعد المذهبي فإ

ذلك إلى أبي وأوعزت  م،1711/هـ693وم المرابطين و توسعاتهم سنة قبل قدو  ،قد استقرت على المذهب المالكي

حيث  ،هـ5هـ و بداية ق 6مسان مع أواخر ق الذي أسس المدرسة المالكية بتل( ـم1711/ه671ت )نصر الداودي 

بأنّ تلمسان لم تزل دارا " هذا من خلال تقص ي المصادر التي ذكر بعض مصنفيها يبرز ، و 5ئذكان نشاطها منذ

 . 6"وحملة الرأي على مذهب مالك ،للعلماء و المحدثين

فإنّ نص الوزان قد أبان عن  ،أمّا من حيث الواقع الاجتماعي وموقع طالبي العلم في ذلك بتلمسان

قسّم أهل تلمسان إلى أربع  حينما ،فئات النشيطة ذات الأثر الاقتصادي و الاجتماعيال تفاصيل مهمة تخصّ 

فجعل الطلبة في ذلك التصنيف  ،و لمح إلى أجرتهم واستفادتهم ،الجنودطبقات، الصناع و التجار و الطلبة و 

يتمايزون فيما  ،مدارسهمأنهم يعيشون عيشة بئيسة في و  ،حينما قال بأنّ الطلبة أفقر الناس ،لمفي أدنى السّ 

، لكنه يستدرك بالقول بأنّ هؤلاء عرابي لباسه و لأهل الجبل لباسهلأ للوضعهم، فبينهم بالألبسة المناسبة 

                                                           
 . 412، ص  4المسالك ، ج: البكري   1
 . 412نفسه ، ص   2
 .  54المصدر السابق ، ص : العبدري   3
، أبو الحجاج بن إسماعيل الزيدوري زيدور فحص واسع بتلمسان ينسب إليه عدد من الأعلام منهم يوسف.  411، ص 4نفسه،ج: البكري   4

فرائض الحوفي بطريقتي التصحيح و التكسير و المنطق ، و قد توفي بالوياء سنة الذي جمع بين العلم بالمعقول و التصوف، وكان مختصا ب

 . 515،  511تمهيد الطالب ، صص : راجع القلصادي . م و دفن بباب كشوط بتلمسان  5335/ هـ  231
 . 551ص ، الجزائر ،  4111، سنة  3،  4، مجلة حوليات المؤرخ ، مج مركز تلمسان(: محمد)راجع دراسة بن معمر   5
 الحديث عن النموذج الحمادي الصنهاجي السابق قد و ضح هذا البعد  412، ص  4المصدر السابق ، ج: البكري   6

ّ
 .كما أن



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

714 
 

و النص إن  .1تنقلب حالهم إلى أحسن حال ،و يعيّنون في مناصبهم ،الطلبة حينما يرتقون إلى درجة الفقهاء

ه قد  ،أقص ى الفئة الممتهنة للفلاحة
ّ
ز على ما يلفت الانتباه بتلمسان، وأدخل فإن

ّ
فئة الطلبة في السياق رك

  .محبي العلم في تلك الجهات هاباستقطا ، ودلالة علىأنّ تلمسان الحاضرة العلمية باعتبار 

، أفرز مع مرور الزمن عددا من العلماء الفقهاء خاصة اهذا المجال كان له صدى كبير وإنّ الإقبال على 

رسة الفقهية التلمسانية ذات التأثير، واستمر ذلك منذ ظهور بني زيان على الساحة إلى غاية الذين شكلوا المد

بأنّ  ،بن عبد الله بن محمد بن عبد العزيز ىزمن ابن مريم الذي انتهى إلى التصريح أثناء ترجمته ليحي

م استيفاء ذكرهم سادات تلمسان و أخيارها و فقهائها لا يقدر أحد على إحصاء عددهم لكثرتهم، ولو را

 .2لضاقت الدفاتر بهم

سيؤدي حتما إلى استجلاء معالم  ،و تراجم العلماء و كتب الرّحلات ،في المصنفات المناقبية البحثإنّ 

 تهعلى ذلك تكوين اتجاه فقهي له قيمترتب بحيث علام الفقهاء، المدرسة التلمسانية التي أنجبت عددا من الأ 

الذي يظهر من خلال و  ،(ه716ت)إلى غاية عهد الونشريس ي هـ9الإسلامي فيما بعد قد المغرب على مستوى بلا 

انتصار المفتين التلمسانيين أثناء  برزلمدرسة التلمسانية، حيث كان يُ تصفح منتوجه النوازلي الإشادة با

ى ذلك التدخل الذي ورد من الخطيب ابن مرزوق و الرّد علمثل  ،اء المدارس الأخرى نقاشهم مع زعم

إلى اعتبار عمل أهل تلمسان ضمن في العديد من المرات في مصنفه النوازلي الونشريس ي  كما انتهى، 3الغبريني

عند حديثه عن بدعة النداء إلى الإنصات قبل خطبة مثالا التوجهات المعتبرة في فقه العمل المالكي، يبرز ذلك 

بأنّ "ي في مناقشته للقضية إلى قول ابن الحاج بأنّها كانت بتلمسان لا في فاس، واستند الونشريس  ،الجمعة

واحتجوا  ،استحسنوا هذا الفعلى مالك أخذه بعمل أهل المدينة، و أنهم ينكِرون عل ،العجب من بعض الناس

  ،به على صحته
ّ
، عمل تلمسان على رواية هذا الأثر و قد استمر . عمل أهل الشام و عادتهم مستمرةه من بأن

 .  4.."ه وهو الصواب إن شاء الله واستمر عمل فاس على ترك

فإنّ تتبع الفتاوى و نشاط الفقهاء بعمق سيدفع إلى  ،و على ما بين فاس و تلمسان من تداخل و تلاقح

وغيره، رغم الإقرار بما ذهب إليه البعض بصعوبة الفصل  رس الفقهية من خلال فقه العملياتتمييز المدا

 :5ينزناسيمعتبرين في ذلك قول القاض ي ال،لمفعول التأثير و التأثر ،بين الميراث الفقهي لحواضر المغرب الإسلامي

                                                           
 . 45، ص 4وصف إفريقيا،ج: الوزان   1
 . 421البستان ص :مريم  بنإ  2
 .  432، ص  2المعيار،ج: الونشريس ي  3
 . 312، ص 4نفسه ،ج: الونشريس ي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

715 
 

وما بعدها من  -تلمسان-أنّ عمل بلدنا  ،الذي أخذناه عن الأشياخ من أهل الإحكام و الموثقين"  :1ينزناسيال

، ونقل التوزري عن بعض "لا على عمل تونس و مصر ،كفاس و مراكش هو على عمل الأندلسمدن المغرب 

 . 2العلماء أنّ عمل تونس و مصر واحد، وعمل المغرب و الأندلس واحد

كان يتمايز في  ،فإنّ تتبّع الفتاوى و منهج استصدار الحكم لدى التلمسانيين ،رغم هذا الإقرار الأخير

ا فيما بين  و ،ك الحاصل في الحواضر الأندلسية أو فاس و مراكشكثير من الأحيان عن ذل استدعى نقاشا حادًّ

ه إذا تمّ الأخذ بقول اليزناس. علماء هذه الحواضر
ّ
-فإنّ بعض التفاصيل الفقهية  ،ي أو التوزري نوبالمعنى أن

رسة الفقهية الأندلسية قد ، باعتبار أنّ المدايز الفقهي بين تلمسان و الأندلستبيّن التم -التي تستوجب الشرح

واستقلت عنه مثل  ،وخالفته في قول ابن القاسم و المدونة ،سلكت في بعض الأقضيات غير مسلك المالكية

ومسألة النفقة  ،خذ الأجرة على الإمامة في الصلاةو إجازة أ ،مسألة مراعاة الكفاءة في النكاح في المال و الحال

ورفع تكبير  ،مسألة غرس الأشجارالحولين، و بيع كتب الفقه، وسهم الفارس و لحمل و على الأم و الرضاع في ا

نجدهم يأخذون بفتاوى خارج  ،و الملاحظ أنّهم حينما مالوا عن المدونة و قول ابن القاسم. 3الآذان الأول 

 .وتأثروا بالأوزاعية والليثية و الحنفية ،المذهب

مسان و فاس من حيث المنهج، من حيث أنّ علم التفريع في حين نجد الخلاف يقلّ ولا يكاد يظهر بين تل

، مع الملاحظة أنّ 4و صار المنحى التبسيطي هو الطاغي على الأصول  ،في الفقه قد كثر في كل من تلمسان و فاس

المدرسة القيروانية  إذ الانفتاح على ،بتلمسان م16/هـ1د تغيّر تغيّرا طفيفا فيما بعد قهذا التوجه ق

، ر المنهجية الفقهيةدفع إلى تغيّ  مجيء عدد من العلماء في إطار الرّحلة العلمية إلى تلمسان قدو  والبجائية

وفق ما حدث ببجاية، في حين بقي التوجه الفروعي  ،وصار اعتماد الكلامية في الأصول له تأثيره على الفتوى 

ف في علم ( م1397/هـ991ث )إنّ تتبع منهج الشريف التلمساني تقليدي طاغيا بفاس وما وراءها، و ال
ّ
الذي أل

، وقد أحدث به 5يظهر ذلك المنهج التجديدي الحاصل في علم الأصول  ،"مفتاح الوصول " أصول الفقه كتابه 

 .لماء و طلبه المغرب ككل بالقراءة و الدّرسحينما عكف عليه ع ،ثورة في بلاد المغرب ككل

إلى حاضرة فقهية بعد ق بفضل ذلك انتقلت تلمسان  لقد :عناية السلاطين بحاضرة تلمسان -1

بفعل  ،بعدما كانت شبه مغمورة في العهود الأولى ،لها علماؤها ومناهجها و عملها الفقهي المعتبر م،13/هـ9
                                                           

 .413شجرة ،ص: فقيه عالم رحل إلى بلاد المشرق و صحب ابن شاس، انظر ابن مخلوف   1
ه، أطروحة دكتوراه، إشراف محمد الروكي، دار 2نوازل النكاح و الطلاق عند فقهاء المذهب المالكي بمملكة غرناطة خلال ق( : علي)حنون   2

 .11، الرباط، المملكة المغربية ،ص 4111-4113: الحديث الحسنية
 . و ما بعد لعدة صفحات 421المدرسة المالكية الأندلسية ،ص (: مصطفى)راجع المسألة عند الهروس   3
 . 431، ص  5223، 5، ع 54، مؤته للبحوث و الدراسات ، ج  تلمسان ودورها الحضاري (: أبو دياك صالح)فياض   4
 .12الشريف التلمساني ، ص ( :محمد كنان)ميقا   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

716 
 

، 1وجود تيهرت كعاصمة للمغرب الأوسط، وبفعل استقطاب فاس للفعاليات الدينية العلمية زمن الأدارسة

و ما كان من سياستها التي أدّت حتما إلى إرباك الحياة الثقافية  ،يةمضافا إلى ذلك سيطرة القبائل الزنات

 بعد أن جاء المرابطون  ،خصوصا، و لم تنتعش هذه الحاضرة بشكل سليم
ّ
و بنوا إلى جانب أجادير مدينة  ،إلا

 .  2جديدة تسمى تاجرارت بمساجدها وقصورها و مباني نخبتها

الذي كان  ،الفقهية بتلمسان كانت تتأثر بالواقع السياس يو عليه وجب التأكيد على أنّ قيمة الحركة 

إلى الانتكاس أو التطور، وذلك بحسب  ي بذلكدفكان يؤ  ،يفرض بدوره معطيات على الساحة التلمسانية

تلمسان قد  فمعلوم أنّ . مساهمتهم في الحركة العلميةو  ،عناية الحكام ذوي الانتماءات المختلفة بتلمسان

و هو ( م971-917/هـ 195-191)دارسة منذ أن أعلنت الدخول في طاعة إدريس الأول خضعت لسياسة الأ 

الذي قام على بناء مسجد عاصمتها أغادير، كما قام بعده ابنه إدريس الثاني بإصلاحه، وحينما بويع ابنه 

ته الذي دامت دولو  ،استعمل أخاه عيس ى على تلمسان( هـ113سنة )سنة  31محمد الذي حكم بعد أبيه ب 

وبعد انقراض دولة الأدارسة صار الملك إلى بني أمية . 3(هـ111)و توفي سنة  ،سنوات(  1)قرابة ثماني 

 .4الذين وقع لهم نزاع مع دولة العبيديين عصرئذ ،فولوا محالفيهم بني خزر المغراويين من زناته ،بالأندلس

كما ساهم المرابطون أيضا في  ،5هاسجدُ ا مم حينه يم نِ وبُ  ،وحينما جاء المرابطون أقاموا بها مدينة تاجرارت 

كما تكلم ابن خلدون . 6و ذلك ببناء الجامع الكبير بالجزائر، و جامع ندرومة أيضا ،في دفع الحركة الفقهية

، وحفر و اتخاذ الصروح و القصور بها ،عن عناية الموحدين بتلمسان حينما قاموا بتحصينها و عمارتها

 . 7عن العدودائمة فكانت في منعة  ،الخنادق حولها

أصبحت أعظم  ،اهتموا بها مهم و كرسيا لسلطانهدارا لملك ا من تلمسانوحينما نزلها آل زيان و اتخذو 

 ،و برز فيها العلماء ،و نفقت بها أسواق العلوم و المصانع ،حل إليها الناس من القاصيةور  ،أمصار المغرب

و كان من هؤلاء الزيانيين المعتنين .  8الدول الإسلامية و القواعد الخلافية و ضاهت أمصار  :اشتهر فيها الأعلامو 

. الذي قرّب فقيها برشك و تلمسان ابني الإمام(  م1311 -1371/هـ 911 - 979) بالعلم و العلماء أبو حمو الأول 

                                                           
 .511، ص  مركز تلمسان (:محمد)بن معمر   1
 .551ص : المرجع السابق: بن معمر  2
،مجلة جامعة  المساجد الزيانية بتلمسان،عمارتها و خصائصها (:عبد العزيز)؛ لعرج 511،512،ص  54بغية الوارد،(: يحيى)ابن خلدون   3

 541، 515، ص  5224، 5225، ديوان المطبوعات الجامعية ، 5، ج 1الجزائر ع 
  512، ص 5نفس المصدر ، ج (: يحيى)ابن خلدون   4
  533، 531الترجمانة الكبرى ،ص : الزياني أبو القاسم   5
 . 514المساجد الزيانية ، ص (: عبد العزيز)لعرج   6
 . 513، ص  54العبر ، ج: ابن خلدون   7
 . 511، ص  3، جنفسه    8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

717 
 

و منهم أبو  ،اءببناء المدرسة و تقريب العلم(  م1339-1311/هـ939- 911) اشفين و قام عبد الرحمن بن ت

 .الوافد من بجاية حاضرة المغرب الأوسط عصرئذ ،1موس ى عمران المشذالي

أجروا فمنحوهم ما يساعدهم على الدراسة، وخصصوا لهم الأرزاق و  كما اعتنى ملوك بني زيان بالطلبة

وا تلمسان لهم و استمرت عناية السلاطين بالحركة العلمية على عهد المرينيين الذين اخضع  .2عليهم الجرايات

لهم مدة من الزمن على عهد أبي الحسن و ابنه أبي عنان ، وهذا الأخير الذين تحدث عنه ابن الحاج الذي 

الشيخ أبي عبد الله  فذكر اختطاطه لجامع الخطبة قرب ضريح" العباب فيض " صاحبه في رحلته المدونة في 

 .3و الذي صار من أجمل الجوامع و أنشطها( الحلوي ) ي ذو شال

، وقد عصر الأدارسة إلى زمن الزيانيين بقي عمل السلاطين شاهدا على عنايتهم بالعلم و العلماء منذ

وأئمتها وخطبائها  ،اجد العديدة الصيّنةحينما تحدث عن المس ،في وصفه لإفريقياشاهد الوزان ذلك و دوّنه 

، ومع هذه 4على عهد ملوك فاس ، مضافا إلى ذلك تشييد المدارس زمن ملوك تلمسان، و بعضها كانالكثيرين

 ،هذه العناية السلطانية التي مارسها ملوك تلمسان منذ عهد الأدارسة إلى عهد بني زيان برز علماء تلمسان

 .على التمكين للمدرسة التلمسانية عملواوالذين سواء وفدوا عليها أو تخرجوا من مدارسها، 

الذي ظهر وقد سبقت الملاحظة بأنّ عناية هؤلاء العلماء كانت متجهة إلى الاهتمام بالفروع و التبسيط  

 أنّ ذلك لم يمنع من وجود الاهتمام بالمنحى الأصولي و العقلي عموما، حيث  اطاغي
ّ
على المنحى الفقهي، إلا

أشارت المصادر إلى وفود عدد من  ذلك حينو  رابطين إلى نهاية الزيانيين،نجده متصلا بتلمسان منذ ما قبل الم

، 5النظرلذي كان مهتما بالحديث والفقه و ا ،(هـ 671ت ) ثال أحمد بن نصر الداودي العلماء على تلمسان أم

العلماء ضد التوجه و أثار  ،وقد ساهم بمعارضته للفاطميين في التمكين للبعد السني بالمغرب الأوسط

 . عبيديالشيعي ال

مسان المرابطية علي بن أبي القاسم المكنى أبو الحسن، و المعروف بابن أبي جنون الذي كما عرفت تل 

، وهو ما يعني أنّ مؤلفات 6"المقتضب الأشفى في اختصار المستصفى"له فيه تأليف سماه  ،كان مهتما بالأصول 

 تداولها أهلقد  كان ،مؤلفات أبي حامد الغزالي سواء الإحياء لعلوم الدين أو كتابه المستصفى في الأصول 

                                                           
 . 535 – 542نظم الدر والعقيان في تاريخ بني زيان ، صص : التنس ي   1
 . 512أبو حمو موس ى الثاني ، ص ( : عبد الحميد)راجع دراسة حاجيات   2
 . 432فيض العباب ، ص (: النميري )ابن الحاج   3
 . 52ص  4المصدر السابق ، ج: الوزان   4
 . 23المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   5
 . 555، ص  مركز تلمسان(: محمد)معمر بن   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

718 
 

ب الأصول كما يفيدنا صاحب نظم الجمان بأنّ عبد المؤمن بن علي كان بتلمسان يقرأ  كت .ثروا بهاتأتلمسان و 

 .1مرت ببجايةو و قبل لقائه بابن ت ،، وذلك قبل  قيام دولة الموحدينالتي كانت متوافرة هناك

، و يحضر في التوجه خصوصا و تقويتهإثراء هذا وساهم الوافدون على تلمسان على عهد بني زيان في  

ذلك الدور الذي قام به أبو موس ى عمران بن موس ى المشذالي صهر العلامة أبي علي ناصر الدين المشذالي، إذ 

الفرائض فدرّسها تحت قه والأصلين والمنطق والجدل و الفمكينا في علوم شتى منها الحديث و كان أبو موس ى 

 .2الرعاية السلطانية الزيانية

بالإضافة إلى عراقتها  –ساهم في بروز المدرسة الفقهية التلمسانية  :لتواصل التلمساني الخارجيا -1

وتلبية  ،رحلة علمائها إلى حيث الاستزادة من العلومو  ،تواصلها مع حواضر المغرب و المشرق  –التاريخية 

فركبوا وسائل الرّحلة نحو  ،بما تلقوه عن علماء تلمسان هؤلاء الحاجة بالنسبة للطلبة، حيث لم يكتف

تحدث  فقدظهر من خلال كتب الرحلات و التراجم ذلك الاهتمام بالرحلة نحو المشرق، حيث ي. المشرق مثلا

و أخيه أبي الحسن  ،العبدري حين دخوله تلمسان عن الفقيه أبي إسحاق إبراهيم بن يخلف التنس ي

والأخذ عن  ،ر إلى المشرق، و قد كانا يرومان الحج والعلمو هما يتأهبان للسف ،"الفقيهان المشاركان في العلم "

 .  3مشايخ مصر أيضا

يظهر ذلك الاحتكاك لفقهاء تلمسان  ،كتاب الولايات للونشريس ي بعض المصنفات كح ما جاء في وبتصفّ 

ها ب اتصفو هي ميزة  ،كابن دقيق العيد و العز بن عبد السلام ،بعلماء المدرسة الشافعية من خلال الرّحلة

حينما يتحدث عن شيوخ القلصادي أبي  ،ه إلى ذلك البلوي في ثبتهكما نبّ  . 4هـ9في ق أعلام المغرب الأوسط 

علوم الحديث الفرائض و الفقه، فيذكر من شيوخ القلصادي شرف  من وما أخذ عنهم ،الحسن التلمساني

المراغي المدني الشافعي، وولي الدين الدين أبو الفتح محمد بن قاض ي القضاة زين الدين أبي بكر بن الحسين 

أبو زرعة العراقي ثم المصري ، وناصر الدين محمد بن محمد بن أبي القاسم الربعي الذي أخذ بدوره عن ابن 

 .5دقيق العيد

 ،والمكوث هناك لمدة طويلة أو قصيرة ،والحقيقة أنّ الرّحلة نحو المشرق لأجل العلم أو الحج و الزيارة

ومن ضمنهم أعلام تلمسان، وقد أدرّت هذه الرّحلة على الحركة  ،طلبة المغرب الأوسطو  كانت شيمة علماء

                                                           
 . 531نظم الجمان ، ص : ابن القطان   1
 . 444، ص  1نفح، ج: انظر المقري   2

  . 54المصدر السابق ، ص : العبدري  3 

  52،  53ص ،5243كتاب الولايات، تج هنري برونو  و جو دوفروة دومنبين، المغرب ، (: ه253أبو العباس أحمد ت )الونشريس ي  4 
 . 545،  511الثبت ، ص : البلوي   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

719 
 

هذه الرحلة  .ابتداء من مصر إلى الحجاز و العراق و الشام ،لى حواضر المشرق الخير الكثيروع الفقهية

سة فقهية معتبرة قد دفعت إلى تكوين مدر ،  1المتعددة نحو المشرق أو نحو الأندلس أو نحو بجاية أوالقيروان

لما كانت تمثله من  ،في الرحلة نحو هذه الحاضرة ،إلى تفكير طلبة و أعلام خارج تلمسان هذا ىأدّ ف ،بتلمسان

أعلامها، كما كانت  صارت هذه الحاضرة قبلة طالبي العلم منو  ،بفضل توافر العلماء بها ،ثقل فكري ثقافي

 
ّ
الدور في  ،وتشجيعهم للعلم والعلماء ،بتلمسان لبعض الفتراتره بنو زيان حالة الرخاء و الأمن الذي وف

 هذكر ابن مرزوق صاحب المناقب أثناء حديث حيث سواء لأجل التدريس أو الدراسة، ،استجلاب العلماء إليها

شخصية عالمة وفدت على تلمسان و درّست ( م1361/هـ961ت) مرزوق  حمد أبو العباس بنأعن شيوخ جدّه 

وهو من  ،الذي وفد من قلعة حماد، وقد عرف بزهده وورعه ،يوسف يعقوب بن علي الصنهاجيو هو أبو  ،بها

وخلفه في المكانة ابنه أبو زيد  ،كان شيخ أهل تلمسان في القراءات ،بني علاء الناس بن حماد صاحب القلعة

 . 2الصنهاجي صاحب المكانة العلمية و الدينية

، فبحكم المجاورة و وجود تلمسان الأقص ى لأجل التدريسعلام المغرب كما استقطبت تلمسان بعض أ

وجدنا من مكث لمدّة بتلمسان من هؤلاء، وتمّت الاستفادة منهم أمثال أبي  ،في طريق المشرق بالنسبة للمغاربة

د كانت وفاته مقتولا وق م،1317/هـ917تلمسان بعد سنة الذي دخل  ،إسحاق إبراهيم بن حكم السلوي 

ني السبتي بعد أن رحل إلى الحس ىاستقر بها أيضا أبو علي حسن بن يوسف بن يحي و  .3م1339/ه939سنة

على العلامة ابن دقيق ، وكان هذا العالم قد درس م1353/هـ956فدخل تلمسان و توفي بها سنة  ،المشرق 

 . 4( م1317/هـ957ت ) للمقري الجد ، وصار شيخا العيد بمصر

 ،والاشتراك في كثير من الأحداث التاريخية ،وتشابه الطبائع ،المسافةأما العلاقة مع الأندلس فإنّ قرب  

الذين وحدوا  ،سواء على عهد المرابطين أو الموحدين ،قد دفع إلى الاعتقاد بوجود التأثير و التأثر بين المجالين

طلاب  أو قبل ذلك على عهد الأدارسة، إذ وصل من الأندلس عدد من ،بين العدوتين في بعض حقب التاريخ

الذي كان مجوّدا  ،ج الإشبيليالعلم ومن العلماء، حيث ذكر صاحب البغية أبا بكر محمد بن يوسف بن مفر 

واعتبر من الفقهاء م، 1176/هـ677استقر بتلمسان إلى وفاته سنة ، و ن وعارفا بالحديث عالي السند فيهآللقر 

 .5المحققين

                                                           
 .راجع الفصل الخاص بهجرة علماء المغرب الأوسط إلى المشرق و الأندلس   1
 . 513، ص  5بغية ، ج ( : بن خلدون )يحيى   2
 . 443، ص  1نفح الطيب ، ج : المقري   3
 . 444، ص  1نفس المصدر ، ج    4
 . 414المصدر السابق ، ص : ؛ ابن مريم 542، ص  5المصدر السابق ، ج(: يحيى)بن خلدون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

720 
 

وحبيب  ،(م1111/ه671ت)التجيبي نزيل تلمسان علين بن بن الآبار إلى محمد بن عبد الرحمو أشار ا

فدخل تونس و أقرأ بها،  ،وهو من ولد عبد الملك بن حبيب، وقد انتقل حبيب السلمي من قرطبة ،بن السّلمي

 /هـ615، و توفي بتلمسان مغتالا سنة واتخذها مسكنا ،وتولى قضاءها ثم انتقل في آخر أيامه إلى تلمسان

كما انتقل إلى تلمسان محمد بن عبد الله بن داود  .1عبد الملك بن حبيب إلى بجايةمثلما انتقل ابنه  ،م1111

المعروف بالبراعة في الكتابة والأدب والشعر، و كان أعرف الفقهاء من أهل مرسية،  بن الخطاب الغافقي

 .  2م1137/هـ636توفي بتلمسان سنة و  ،أصول الفقهب

من حواضر الأندلس كان يتمتع  -تحديدا  -الأوسط و تلمسان غلب من وفد على المغرب أ و الملاحظ أنّ 

تحدث  سان في مجال العلوم النقلية،فقدبعلمي القراءات و الحديث، أي أنّ الأندلس كانت رافدا مهما لتلم

ه  ،(م1367/هـ967ت ) بن محمد بن قاسم الوادي آش يابن مرزوق الخطيب عن شيخه محمد بن جابر 
ّ
على أن

ولم يرحل المشايخ من الأندلس إلى . 3عالي السند فيه، و له فنون أخرى  ،ا جامعا للحديثكان رحّالة عالم

بحثا أو  ،، وربما رحلت أسر بأكملها إلى تلمسان هروبا من الاضطهادن فقط، بل رحل أيضا طالبو العلمتلمسا

ف بن محمد عن الرخاء، فأخذ عدد منهم عن مشايخ تلمسان و علمائها، فقد دخل تلمسان محمد بن يوس

ما مثلمنصور الزواوي و ابن مرزوق، أمثال و أخذ عن مشايخها  ،(م1377/هـ971كان حيا سنة ) بن زمرك 

كما دخل .  4و قرأ على الإمام الشريف التلمساني ،و روى عن أبي الحسين التلمساني ،انتفع بالقاض ي المقري 

ة علمائها واأخذ، فتلمسانخواه حمد البلوي الغرناطي هو و أبوه و أأالفقيه أحمد بن علي بن 
ّ
 ،بها عن جل

 .5أمثال التنس ي والسنوس ي و ابن زكري و ابن مرزوق الكفيف

أخذ أهل المغرب الأوسط عن  أنبعد و هـ، 1بعد ق ذلك أما التأثير التلمساني في إفريقية فقد وجد 

أيام ابن زيتون وابن عبد  ،سواء على عهد سحنون أو ابن أبي زيد أو القابس ي أو بعدهم ،علماء إفريقية الأوائل

و طلبتها يأخذون عن علماء المغرب  ةإفريقيهـ عددا من أعلام  1نجد بعد ق فإننا  ،السلام و ابن عبد الرفيع

بتونس  مسانتواجد أعلام تل أو اغتنام فرصة ،سواء بالسفر إلى تلمسان ،وتلمسان تحديدا الأوسط

العالم ( م1671/ه173ت) الفقه و أصوله، فمحمد بن عرفةكعنهم فنونا من العلم  اأخذو حين  والقيروان،

 
ّ
ة من العلماء  ،ارالخطيب و المحقق النظ

ّ
، كما همعقولاتب تأثركان منهم الآبلي التلمساني الذي أخذ عن جل

                                                           
 .  442، ص  5؛ ج514، ص  5التكملة ،و ج : الأبار    1
 . 414المصدر السابق ، ص : ابن مريم   2
 . 452، ص  5، ج 4111،  5كتاب العمر ، دار الغرب الاسلامي ، ط(: حسن حسني)عبد الوهاب   3
 . 433كفاية ، ص : التنبكتي   4
 . 31ص : نفسه   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

721 
 

وكان شيخة  .1ومحمد بن الجلاب بن القاسم العقباني حمدأالعلامة محمد بن عن  هذه الحاضرةخذ كذلك بأ

المقري الجدّ عن أقرانه التلمسانيين أمثال  سابقاقد أخذ ( م1357/هـ957ت )محمد بن هارون الكتاني 

عبد عدّ عمر بن محمد بن مثلما  . 2بشرحه مختصر ابن الحاجبالكتاني  رفوقد عُ  ،والخطيب ابن مرزوق 

الذين أخذوا عن أعلام تلمسان،  ،من متأخري المدرسة التونسية( م1665/هـ161ت )الله الباجي القلشاني 

 مثلما اشتهر بأخذه الكثيرة في المازونية و المعيار،بفتاويه  برز ظار صاحب حجة قد نُ وال حققالمهذا العالم كان و 

لحديث الأصول و ا هعنفأخذ  هتأثر ب هذا الأخير الذي ،ابن مرزوق و عن أعلام الجزائر أمثال عيس ى الغبريني 

الي شيخ بجاية ذالاستدلال بكلام ناصر الدين المشديثه يستند دوما إلى في ح كما كان ، بتلمسانالفقه و 

 . 3آخرونو 

ل مشايخ تلمسان بالنسبة لطلبة باقي حواضر بلاد المغرب و الأندلس الوجهة العلمية المرغوبة
ّ
 لقد مث

وحواضر  ،تأثيرهم واضحا على مناهج تفكير أهل فاس و الأندلسهـ، وصار 17هـ إلى نهاية ق  1فيما بعد ق 

الفقه المجاورة، وربما امتد ذلك إلى المشرق وفق ما سلف، ولم يكن هذا التأثير في مجال الفقه فحسب، بل 

سجال بين المغيلي  من جرى  ، دلّ على ذلك ماالعلوم العقلية وأنواع ،تعدّاه إلى العلوم النقلية الأخرى 

وعموم  ،وي في الضوء اللامع إلى عدد من أعلام تلمسان، وقد أشار السخالم المنطقي حول عوالسيوط

 . الذين كان لهم وجود و ذكر في بلاد المشرق كأبناء الإمام والأعلام المرازقة ،المغرب الأوسط

من المعالم التي يمكن اعتمادها في استجلاء التوجه الفقهي   :ةالعلوم بحاضرة تلمسان الفقهي -3

تفحص العلوم المتداولة بهذه الحاضرة، وتتبع المدونات  ،أو العقدي أو العقلي لأي حاضرة في العصر الوسيط

ن فإنّ الدارسي ،ا النظر بالنسبة لحاضرة تلمسانوإذا أمعنّ . في مراكز العلم وحلق الدرس قراءتها التي كان يتمّ 

ه منذ ق
ّ
وخصوصا في  ،تمّ تسجيل انتعاش و ازدهار بها وفي غيرها من مدن الجزائر م16/هـ1قد لاحظوا بأن

و تمّ . مجال علوم الفقه بشقيه، وكان الميل في ذلك إلى إعمال الرأي والاجتهاد حاضرا في دائرة المذهب المالكي

غ
ّ
 . 4ومباحث الكلام و الرياضيات ،ة و الأدبتسجيل نشاط كبير في مختلف العلوم الأخرى كالتاريخ و الل

لأجل أن تتداول  ،يتمّ توثيقها في مصنفات ،وغالبا ما كان النقاش الدائر في مسألة من الفقه أو غيره

تماد على وإنّ الاع .شكل مراسلات أيضا فيجيل، كما يتماثل ذلك التداول  ومن جيل إلى ،لأخرى  ةمن حاضر 

                                                           
، " الهداية الكافية الشافية"شرح حدود ابن عرفة :، الرصاع 134، ص  5الحلل السندسية ، ج : ؛ السراج 413البستان، ص : ابن مريم   1

 . 14، 15ص 
 . 451كفاية ، ص : التنبكتي   2
 . 441، ص  نفس المصدر    3
 . 34, 11، ص 5234، جانفي 5445،ذو الحجة 5، ص1، مجلة الأصالة، ع سعيد العقباني التلمساني( : رابح)بونار    4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

722 
 

ورصد آراء كل طرف كان له حضور قوي، وكان الطلبة والعلماء يلجأون دوما إلى  ،يهافحفظ المسائل المتنازع 

 على طبيعة العلوم  ،تقييد الآراء و الردود في وثائق ومصنفات
ًّ
المتداولة في تلك الحاضرة بقي بعضها دالا

لدائر حول ، إذ ذكر في مصنفه النقاش اا الحكموق يتبيّن لنا صحة هذبالرجوع إلى مسند ابن مرز ف. عصرئذ

سلاح الحرب المتخذ من خالص الذهب و الفضة واستعماله، وقد أشار إلى حدّة الخلاف فيه، وذكر الخلاف 

في حين  ،أيضا في اتخاذ الركبات المصمت من الذهب و الفضة، ونبّه إلى أنّ أهل فاس ذهبوا إلى جواز ذلك

تداولها  كل من الطرفين آراءه في مصنفاتو قيد  ،ذهب زعيم أهل تلمسان ابن الإمام أبو موس ى إلى المنع

 .1الناس حفظا ومناقشة

القرآن  و كان أهمها علوم ،اعتنى أهل المغرب عموما و أعلام تلمسان و طلبتها خصوصا بالعلوم النقلية

ت المصادر والدراسات على تداول تفسير ابن عطية و كشاف الزمخشري إذ من تفسير و إقراء تحديدا،
ّ
 دل

لهم محمد بن يوسف تلمسان وما جاورها بشكل واسع في
ّ
، وإنّ من أبرز المفسرين في العهود المتأخرة قد مث

رُ الذي  ،السنوس ي
م
 بخرأيت منه : " قال عنه أبو عبد الله الملالي، له تفسير عجيب للقرآن العزيز  يُذك

ّ
ه رض ي ط

د ابن زاغو إلى تفسير معظم معوذكر تفاسير أخرى،  كما " لكبيرالله عنه ثلاثة كراريس و نصف من القالب ا

ف محمد المغيلي أيضا  ،القرآن
ّ
و مدى  ،ولعل تصفح تراجم أعلام تلمسان. 2"البدر المنير في علوم التفسير"و أل

الذي و  ،يبيّن الاهتمام بالأصل الأول للتشريع، إذ أشار البلوي في مصنفه ،حرصهم على تعاطي علوم التفسير

إلى شيوخ ابن مرزوق  -وحينما دخل تلمسان  -عبر المناطق والحواضر التي زارها  يؤرخ لتلك العلوم المتداولة 

فذكر منهم أبو العباس أحمد أبي عبد الله بن محمد بن عيس ى اللجائي الفاس ي الذي  ،الكفيف ابن الحفيد

لتيسر حسب ما تضمنه كتاب ا ،فأخذ عنه إقراء القرآن إلى سورة النساء بالقراءات السبع ،لقيه بتلمسان

المعروف بالشاطبية لأبي "حرز الأماني "وكتاب ،(م1751/ هـ 666ت )بي عمرو الدانيفي القراءات السبع لأ

 .3(م 1176/ هـ 577ت )القاسم بن خيره الشاطبي 

من أهمّ النماذج المتداولة في التفسير و الإقراء دون إهمال البعض الآخر في هذا  4تعدّ هذه المصنفات

لام المغرب كانت سمتهم الانفتاح على مجمل العلوم و المصنفات، ولا يقتصر في الإقبال على المجال ، لأنّ أع

                                                           
 . 545المسند ، ص : ابن مرزوق   1
 . 434انظر دراسة أبو دياك ، مدينة تلمسان دورها الحضاري ، ص’  412المواهب القدوسية ،ص ( :أبو عبد الله)الملالي   2
و كتاب التيسير في القراءات السبع كان هو المعوّل عليه في القراءات بالأندلس و مصر و المغرب وغيرها،  411 المصدر السابق ،ص: البلوي   3

أي كتابه أدخله الأندلسيون في برامج تعليمهم إلى فترة متأخرة، أمّا حرز الأماني  فهو تلخيص ابن فيرّة أبو القاسم لما دونه أبو عمرو الداني 

طه عبد )أبو عيبة : عن منظومة عدّها ألف و مائة و ثلاثة و سبعون بيتا لم يسبق إليها ، وهي عمدة قرّاء الزمان  راجع التسيير  و هو عبارة 

 .و ما بعدها  122، ص  4المرجع السابق ، ج(: المقصود
 (نماذج)هـ  2،  3العلوم والكتب المتداولة بتلمسان ق: 54ملحق أنظر     4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

723 
 

الدراسات القرآنية على بعض الكتب فقط، فقد ذكر ابن مرزوق عددا من الكتب والتآليف التي قرأها 

 . 1بتلمسان فذكر في علم التفسير تفسير الثعلبي و تفسير القرطبي الشهير

وإن اختلف  ،فإنّ تداول كتابي البخاري و مسلم كان على أوسع نطاق،علوم الحديثأما فيما يخص 

و منهم من فضل البخاري، وربما كان كتاب  ،الناس في المفاضلة بينهما، فرجح كثير من العلماء المغاربة مسلم

 نظير له ، فصار الكتاب الذي لا الحسن قد جعل له كرسيا خاصا و أب لأنّ السلطان ،البخاري مفضلا أكثر

، و أضاف صاحب المسند بأنّ و أشهرها بركة ،ثرها فائدة و نفعاوأك ،ها مدوّناببلاد المغرب، واعتبر أصحّ 

فْريجهاصحيح البخاري كان إ
م
جاءم ت ة رم يفرجها الله عزّ وجل، وفي ذلك قال أبو الحسن علي بن ، ذا قرئ لشِد 

 ( من المتقارب : ) المظفر بن إبراهيم الكبيري 

 و  تحفظه و ار   ب علىاظ  خاري و  الب  يح   ح  ص                                  
 

  د  ــــــــــاهه في المش

 يـــــار  فـــــذاك المجـــــرب د                                     
 
 م  س   دفع  ل   ــــــــــــــــــهقـــــ

 
 وم أف

 
 اعي الش

 
 2ائد  د

د أبو الفرج بن أبي يحي
ّ
حينما تحدث  ،الشريف التلمساني عناية أهل تلمسان بالحديث والتفسير ىو أك

من أبرز ما كان يدرّس في هذا العلم في عصره صحيح ذكر لحديث عن ابن مرزوق الحفيد، و عن تلقيه علم ا

ي الحديقة ف" الموسومة بـ وضع أرجوزة صغيرة في الحديث البخاري و الترمذي و أبي داود، كما اجتهد الحفيد في

و قد ورد في كتاب المناقب  .3"كتاب الروضة" و هي مختصر كتاب آخر في الحديث سماه  ،"علم الحديث 

 
ّ
ما يدلّ على أنواع العلوم ،ب 4ف و صنف صاحبه في علم الحديث و الفقه و المنطقالمرزوقية مجمل ما أل

 .سواء النقلية منها أو العقلية ،انالمتداولة بتلمس

فقد كان  ،كدلالة على نوعية التوجه الذي سلكته حاضرة تلمسان ،في الفقهأمّا ما كان متداولا 

هـ لوحظ الاهتمام بالأصول والعناية 7هـ إلى ق 1قهي التوجه الفروعي، لكن بعد ق الغالب على الدرس الف

ه بما كان يميّز بلاد المغرب عصرئذتأثرا  ،بالقضايا النوازلية على أوسع نطاق
ّ
بالإضافة  -في الفقه يسجّل ، وأن

التحصيل والبيان و  ،بي زيدبن أو الرسالة لا  ،لتهذيب للبرادعيالقوي ور حضال -نةإلى العناية بالموطأ و المدوّ 

 .إلى ابن الحاجب الفرعي ومختصر خليل والتلقين أيضا  بالإضافة ،لابن رشد

                                                           
 . 433المسند ، ص : ابن مرزوق   1
 . 443المناقب ، ص : ، ابن مرزوق  431، 431، صص نفس المصدر   2
 . 421المصدر السابق ، ص : ابن مريم   3
 . 451ص : المناقب المرزوقية   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

724 
 

مصنفات  بالإضافة إلى ،بيه الشيرازي كما أنّ الاطلاع على المصنفات الشافعية مثل وجيز الغزالي و تن 

ع و العناية بالمصنفات ، فلم يكن أهل تلمسان ليتقيّدوا بالاطلا 1الحنابلة كان أيضا متوافرا و متداولاالأحناف و 

إلا عند أصحاب  ،لأنّ ذلك كان في القرون الأولى فقط، ولم يبق الاكتفاء بالمدونات المالكية ،فحسب المالكية

ى العامّة، في حين كان الانفتاح بالنسبة للطبقات العليا على المصنفات غير المراحل التعليمية الأولى و لد

لأجل المقارنة والاستدلال بمناهجهم، ولقد مثل حضور كتاب المستصفى لأبي حامد  ،المالكية حاضرا و مقبولا

رحه منذ وشوعمل عدد من أعلام تلمسان على تدريسه  ،الغزالي ببلاد المغرب و تلمسان بالأخص هذا التوجه

كان )بابن أبي جنون أشار ابن الآبار إلى علي بن أبي القاسم عبد الرحمن المعروف  حيث. أيام دخوله الأولى

المقتضب الأشفى من أصول "الذي سماه  ،إلى مختصره في أصول الفقه( م1115/هـ517حيا سنة 

 .2ذكره أبو عبد الله بن عبد الحق التلمساني و روى عنهوالذي  ،"المستصفى

وهو   ،(أو الفرائض) ولقيت رواجا كبيرا كان علم الفروض  ،تدريسها و من بين المواد التي كان يتمّ 

، وقد حقق ن فيهؤلفو المو الدارسون له و به، ولكن صار في ذلك الزمان تخصصا كثر المعتنون  ،ملحق بالفقه

 و وصل فيه درجة ا ،قصب السبق فيه( هـ511ت )لفقيه أحمد بن خلف الحوفي ا
ّ
ف لمهارة و الإجادة، إذ أل

و قد اعتنى به أهل المغرب . 3فضبط أصوله و يسر ملتمسه ،"الكبير و المتوسط و المختصر"فيه تصانيفه 

الأوسط قراءة و تدريسا و شرحا، و كان من بين من اهتم به قاسم بن سعيد العقباني الذي كان يدرس 

 . 4فرائض الحوفي بطريقتين التصحيح و المكسور 

، 5(م1179/ هـ679ت اهيم بن أبي بكر بن عبد اللهإبر )يبرز في علم الفرائض أبو إسحاق التلمساني  كما

 
ّ
، 6مبكرة و هو في سنٍ "بالتلمسانية"ف أرجوزة في الفرائض سميت الذي رحل إلى الأندلس رفقة أبيه، و قد أل

حالة من الاهتمام منقطع ( بيت 136)حيث أحدثت هذه الأرجوزة المؤلفة من أربع و ثلاثين و ثمانمائة بيت 

م بشرحها القلصادي على مرتين ، وقام يعقوب بن عبد الله بعد شروح فرائض الحوفي، فقد قا ،النظير

                                                           
المدرسة الفقهية المالكية الجزائرية ، ملتقى المذهب المالكي (: موس ى)إسماعيل : راجع كذلك .  421ابن مريم ، المصدر السابق ، ص   1

 .و ما بعدها  13، عين الدفلى ، وزارة الأوقاف و الشؤون الدينية ، الجزائر ، ص  4112(  11) الخامس 
 . 431، ص 4التكملة ، ج : ابن الآبار  2
 . 544المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   3
 . 425كغاية ص : التنبكتي   4
هو إبراهيم بن أبي بكر بن عبد الله بن موس ى الأنصاري التلمساني الوشقي نزيل سبتة، كنيته أبو إسحاق ، قرأ بملقا و بسبتة ، حيث لقي   5

وقد عرف بالفقه و عقد الشروط وبرز في . بن عميره، فأجاز له هناك أبا العباس بن عصفور الهواري، و أبا مطرف أحمد بن عبد الله 

هـ ، انظر مخطوط التعريف التلمساني ناظم الأرجوزة في  122الفرائض، و له أرجوزة محكمة لامية فيها سبع مائة بيت و قيل توفي سنة 

 .أ / 4، خ ح ، الرابط ورقة  5112الفرائض، مجموع رقم 
 . 54، ص 5تعريف الخلف، ق : ؛  الحفناوي 533، ص 5الرواد ، ج  بغية ،(: يحيى)ابن خلدون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

725 
 

منتهى الباني و مرتقى المعاني في شرح فرائض أبي إسحاق " يوسف بشرحها في مصنفه بعنوان أبو 

للحباك شرح عليها، و قام محمد شقرون و ساني، ، و شرحها ايضا ابن زاغو أحمد بن محمد التلم1"التلمساني

 ىو أهم شرح وصلنا و تمّ تحقيقه كان لأبي الحسن علي بن يحي. بن هبة الله الوجديجي بشرحها أيضا

و قد أوضح أبو الحسن المغيلي العصنوني سبب . (ه 7هـ و بداية ق  1اش أواخر ق ع)العصنوني المغيلي 

 :" شرحه قائلا 
ّ
 رأيت طلفإن

ّ
بة الزمان مولعين برجز الفقيه الفاضل النحرير الفرض ي أبي إسحاق إبراهيم ي لما

قاصدا  ،انتدبت إلى شرحه وفكّ ألفاظه ،معتكفين على درسه و معتنين بفهمه ،بن أبي بكر التلمساني الألبيري 

وأجبته إلى فأسعفته  ،بذلك ثواب الله تعالى، ومع ذلك فقد ألح علي بعض الطلبة ممن اعتنى به راغبا في ذلك

و هو ما يعني أنّ الاهتمام بعلم الفرائض و مصنفاته كان جدّ متوافرا، وذلك لعدّة اعتبارات منها اعتبار . 2ذلك

 عدالتوظيف بعد الاعتبار العلمي، والشغف بهذا الع
ّ
، كما أنّ ماءمن العل د قليللم الذي لا يتمكن منه إلا

المجتمع العناية بهذا العلم ذو العلاقة المباشرة مع  واقع الحال الاجتماعي و الاقتصادي فرض ضرورة

 .الاقتصادو

فإنّ البعد الصوفي كان يتجلى في كل ركن من  ،ومع هذا البعد العقلي الذي كان تزخر به تلمسان

باعتبارها حاضرة أبي مدين شعيب، وأنّ الدرس الصوفي و السلوك و العمل في هذا الإطار كان  ،الحاضرة

كمصنف قديم ظل يسيطر على حلقة  ،سواء كان ذلك بتعاطي إحياء الغزالي ،في تلمسانالسّمة البارزة 

من  ،رة الصوفيةالدرس الصوفي التلمسساني، أو من خلال اجتماع العلماء والصلحاء للصلاة والذكر والمذاك

ام و مواسم لهذه اللقاءات تخصيص أيّ  و قد تمّ . 3خلال المقامات و الأحوال و الوعظ و الإنشاد طوال الليل

الذي كان  ،كبر موسم لذلك ليلة المولود النبوي الشريفأو كان  ،سواء بالمساجد الكبرى أو دور السلاطين

 .4هـ بسبتة 9إحياؤه منذ منتصف ق 

ل في ذلك الخوض إلى جانب الدراسات النقلية ،من الدراسات العقلية المتقدمةولم تخل تلمسان 
ّ
، و مث

في المنطق الوجه الثاني الأكثر بروزا بعد علم الفرائض، وقد أشرنا سالفا إلى نشأة هذا التوجه ببلاد المغرب 

حينما تمّ  ،تكازإذ مثل كتاب الجمل لأفضل الدين الخونجي نقطة ار  ،و كيف كانت العناية به ،5الأوسط

ة من علماء المغرب الأوسط
ّ
به  هتمفقد ا .ة بهذا العلمئقافالعناية ال  يبرز بما ،الخوض في شرحه من قبل ثل

                                                           

  .4544لى مستوى الخزانة الحسنية بالرباط تحت رقم المخطوط متوافر ع  1 
شرح الأرجوزة التلمسانية في الفرائض، تح عبد اللطيف زكاغ ، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، ( : أبو الحسن المغيلي)العصنوني   2

 . 511 ،544،ص 4112، 5بيروت، لبنان، ط
 . 421مريم ، البستان، ص ، ابن  513المناقب ، ص : ابن مرزوق  3
 .المولد النبوي الشريف سيتمّ التفصيل فيه  في الفصل الثالث من الباب الرابع  4
 .انظر عنوان الفقهاء المناطقة ، وقد كتب الفقهاء مصنفات في علم المنطق حول كتاب الجمل وشرحه  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

726 
 

اعتنى به محمد بن أحمد ، و "كفاية العمل"وسماه  "الجمل" ن عبد الرحمن الندرومي حيث اختصرأحمد ب

" سمّاه برهان الدين بن فائدة الزواوي و  أيضام به و اهت،" نهاية الأمل في شرح الجمل" بن مرزوق و سماه 

هناك شرّاح كثيرون لهذا و . فات في المنطق منها شرح الجمل، و للمغيلي مؤل"نسج الحلل لألفاظ الجمل

ت عنايتهم به على  -الجمل للخونجي-الكتاب 
ّ
  .1اهتمامهم بعلم المنطقدل

ة أيضا كما كانت العناية  
ّ
على التوجه العقلي لعلمائه، وهو تطور حصل بعلم الطب في تلمسان دال

مة كانت تستأثر بمرتبة متقدمة في هذا الشأن، . 2بالموازاة مع العناية بالعلوم النقلية
ّ
كما يظهر أنّ فئة أهل الذ

 .3على ما ذكره عبدالباسط بن خليل في رحلته 

ننا  الإلمام بتلك  ،بالرجوع إلى تفحص سير الرجال بتلمسان وما  كان يدور في حلقات درسهمو 
ّ
يمك

ما  ،خصوصا سير هؤلاء العلماء الذين جمعوا من المعارف ،العلوم التي كانت تزين الواقع التعليمي بتلمسان

دهم صفة الموسوعية، ويحضر ابن مرزوق الحفيد
ّ
كنموذج لهؤلاء العلماء، إذ يشير ( م1637/هـ161ت)قل

والترمذي الصحيحين قرأت عليه التفسير و : "الشريف  ىيحيصاحب الكفاية إلى قول تلميذه أبي الفرج بن أبي 

 ،من العربية كتاب سيبويه تفقهاالروضة والحديقة في علم الحديث، و  العمدة و رجزيةو أبي داود و الموطأ و 

و ابن الحاجب  ،، و في الفقه التهذيب تفقهابن هشاما يمغنو  ،الإيضاح لأبي الربيعو شرح المقرّب والخلاصة و 

، وتفقهت عليه في كتب الشافعية من البيان و المتيطية والرسالةوجملة  ،الجلابو التلقين و  و مختصر خليل

 في تنبيه الشيرازي  ووجيز الغزالي من أوّله إلى الإقرار، وفي كتب الحنفية كمختصر القدوري تفقها، وعن كتب

والتنقيح و المصالح  ،لمحصول ومختصر ابن الحاجب، ومن الأصول االحنابلة في مختصر الخرقي تفقها

للعلائي، و كتاب المفتاح لجدّي وقواعد القرافي وجملة الأشباه و النظائر  ،المفاسد لعز الدين وقواعدهو 

في القراءات الشاطيبية و ابن جزي، وفي البيان المحصل و الإرشاد تفقها و الإرشاد للعميري، وفي الكلام  و

 الربع منه التلخيص والإيضا
ّ
ألبسني خرقة التصوف كما و ح والمصباح كلها تفقها،  وفي التصوف الإحياء إلا

 .4ألبسه أبوه وعمّه وهما لبساها من أبيهما

معرفة العلوم المتداولة  الشريف من أجلّ النصوص في ىهذا النص الذي ذكره ابن أبي يحي يعدّ 

فروع العلوم العقلية و النقلية، بما يوضح بأنّ المدرسة ، حيث يشمل على أمهات الكتب المتداولة في بتلمسان

                                                           
 . 553، 554 ، صص5تاريخ الجزائر ، ج : ؛ سعد الله 51، 53شرح الجمل للشريف التلمساني ، صص ( : عمر)راجع اسفي   1
 . 412،412؛ الطمار محمد بن عمرو ، تلمسان عبر العصور، صص  434مدينة تلمسان و دوره الحضاري ، ص : انظر دراسة ابو دياك   2

Robert Brunschvig : deux récits  de voyage  inédits en Afrique du nord au 15ème siecle, Abdalbasit, b. Khalil .Paris V , la   -  3                                                                        

rose éditeur  1936, p 44, 45.                                       
 .424ص  –؛ التنبكتي كفاية  421البيان ، ص : ابن مريم   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

727 
 

بل تجاوزته إلى  ،، و لم تقتصر على ذلكين في فقه المدرسة المالكيةالتلمسانية كانت تعتمد كتب المتأخر 

بالاطلاع على كتب المنطق و الكلام، ثم  ،الاطلاع على كتب المذاهب الأخرى، ومزجت معرفتها النقلية بالعقلية

  .في السلوك الصوفي علما و عملاير الس

سواء  ،وربما وقع السّجال في العلوم العقلية بين أقطاب المدرسة التلمسانية  وغيرهم من المدارس

جال القائم بين المغيلي والسيوطي لى ذلك السّ إغير المالكية، إذ يشير ابن مريم المغربية أو المشرقية المالكية أو 

الحافظ على الاتجاه العقلي الذي كان يجد سندا له لدى المغيلي و  و هو ما يدلّ  .1في النزاع حول علم المنطق

، ولم ينتصف ق و يقلّ سالكوه ،هـ17ن هذا الاتجاه أخذ يضعف بعد ق ، لكوس ي و العقبانيالتنس ي و السن

م المرونق"حب حتى خفت صوت الدراسات العقلية بموت عبد الرحمن الأخضري صا 17
ّ
في المنطق " السل

 .2و غيرها" ة في الفرائضالدرّ "و

أو بينهم و بين أعلام حواضر ، نقاش الذي كان يدور بين علمائهاتجلت مدرسة تلمسان في ذلك ال 

وهي قضايا كانت مصيرية عصرئذ، وانتهى  .تأثير على تفكير الناس و سلوكهم في قضايا ذات ،الإسلام الأخرى 

، ولم يكن ذلك في القرن على مستوى عموم حواضر الإسلامعد كان لها ب ،نقاشهم إلى رؤى فقهية أو عقدية

وفتوى أبي الفضل  ،و يحضر الموقف من كتاب الإحياء للغزالي ،فحسب، بل يعود إلى حقب قديمة ه7أو  ه9

بالمقارنة مع حواضر بلاد المغرب في الاستفتاء حول ، حيث كان لأهل تلمسان السبق مثالا لذلك بن النحوي 

و إلى من بها من  ،المقيم بالإسكندرية ،3القلعي ىا بعثوا برسالة إلى أبي زكرياء يحيحينم ،هذا المصنف

، و قد 4، وكذلك رسالة أهل تلمسان إلى ابن رشد في نفس القضيةل بن النحوي و إلى أبي الفض ،المتكلمين

                                                           
 .ا بعدها و م 441البستان ، ص : ابن مريم   1
 . 54مصباح الأرواح ، تح  بونار ، ص : المغيلي   2
هو أبو زكريا يحيى بن ابي أملول بن عشيرة الزناتي القيس ي فقيه كامل تفقه على علماء بغداد ثمّ رجع إلى الإسكندرية ودرّس بها علوما   3

كان هذا الفقيه على المذهب الشافعي ولكنه . وقد توفي بالبصرةشتى، وقد مال إلى طريقة الزهد ، أخذته الرحلة إلى الحجاز واليمن والعراق 

أبو )لم يظهره، بل كان يفتي بالمالكية، كا يحضر دروس شقيق الغزالي أبو الفتوح أحمد بن محمد بن محمد الغزالي ببغداد،راجع السلفي

، 543،542، ترجمة رقم 5224كر، بيروت،ط معجم السفر، تح عبدالله عمر البارودي، دار الف(: م5525/ه131طاهر محمد بن أحمد ت

وهو الذي راسله الفقهاء للإجابة على نازلة العلوم الطارئة على بلاد المغرب كالأشعرية والمنطق . 342، ص 5325؛ تر 25، ص413؛ تر 14ص

 .والكلام وغيرها
نظم (: أبو محمد حسن بن علي المراكش ي)ابن القطان  أ شار ابن القطان إلى الحادثة وإلى لقاء ابن تمرت والغزالي وما كان بينهما أنظر   4

بالشرح و التحليل إلى ذلك أيضا أمحمد المغراوي بما توافر لديه من مخطوطات فذكر  و أشار . وما بعدها  31الجمان ، تح محمود المكي، ص 

ن النحوي حول كتاب إحياء علوم الدين فتوى أبي الفضل ب: المغراوي محمد راجع .  الرسائل و الردود بما يظهر قوة حاضرة تلمسان 

وهي  . 542-551، المغرب، ص ص 5222، 5متنوعات محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، ص: ، مساهمة ضمن محرر أحمد التوفيق(للغزالي

أن نسخة ص، وذكر ب 434إلى  442صفحة، من  51، خ ع، الرباط، يتكون في 1415الرسائل عثر عليها محمد المغراوي ضمن مجموع رقم 

 . .أخرى توجد بخزانة الإسكوريال بمدريد ولكنه لم يسعفه الحظ لتصفحها



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

728 
 

 ،أهل تلمسان إلى الأئمة الأعلام حول هذا المصنف ، التي بعث بهادراسات بعد تحليل لهذه الرسائلانتهت ال

 :أهمها كان إلى جملة من النتائج 

كانت تتميز بنوع من الاستقلال عن مسايرة الأطروحة المرابطية  م11/هـ6مدرسة تلمسان أوائل ق  نّ أ  -

مسان و فقهاء ، و أنّ هناك اتصالا فاعلا بين تلالسلفية يةيمسلتو العقيدة ال ،لى فقه الفروعالمؤسسة ع

 .المدرسة المصرية 

تظهر في النهاية الصيغة  ،و المتمثلة في سؤال و جوابين ت في المخطوط،النصوص الثلاثة التي ورد  أنّ  كما  -

ظهر ت كما ،الطريقة الصوفيةكل في الدمج بين الفقه المالكي وعقيدة الأشاعرة و التي انتهت إليها أهل المغرب ك

  ،الذين لم يصلوا إليه ،إلى هذا الطرح قبل أهل المغربأنّ تلمسان كانت سباقة 
ّ
 .1عصر الموحدين إلا

و قد استمرت منذ ذلك الحين تلمسان حاضرة  تثير الجدل في القضايا ذات التأثير على مستوى الفقه 

على الكفر واسعا  في قضية تتعلق بالإيمان و هـ حتى كان النقاش 7اد ببلاد المغرب، إذ لم ينته ق والاعتق

، وهل يكفي التقليد في العقائد مسألة إيمان المقلد منهاو  ،شكل جديمستوى العقيدة، وقد طرحها العلماء ب

لعلم في و هل وجب ا يمان المقلد هل هو مؤمن أم كافر؟و بذلك ما درجة إ النظر و الاستدلال؟أم لابد من 

عمدة "و ناقش المسألة في مخطوطه  ،نوس ىوقد أشار إلى ذلك محمد بن يوسف الس .؟العقائد أم الإتباع كاف

لا بالاعتقاد، و أشار  ،، الذي انتهى إلى أنّ الله أمر بالعلم"أهل التوفيق و التسديد في شرح عقيدة التوحيد

كذلك بين محمد بن يوسف جرى النقاش  و .  2لة أحسن قيامأو قام على المس ،لى أقوال العلماءالسنوس ي إ

قد أشار الشفشاوني إلى ، و 3ممّا يظهر التنافس بين العالمين ،زكري في المسألة العلامة أحمد بنالسنوس ي و 

يعظمونه بالتحقيق و الولاية و الزهد، في و  ،ل تلمسان يذكرون الشيخ السنوس يفذكر بأنّ أه ،هذين العالمين

المنقول و المعقول، علو طبقاته في و  ،و اتساعه في الرواية ،في العلومحين يعظمون الشيخ ابن زكري لتبحره 

ه علامة وقته، في حين كان أهل المغرب الأقص ى يفضلون السنوس ي من جهة التحقيق والا 
ّ
نقطاع وأقروا بأن

، وهي إشارة إلى التنافس و النقاش بين 4الملوك دالجاه العظيم عنو  ،لله، و ابن زكري لما له من الصيت البعيد

أثير المدرسة التلمسانية في علوم عديدة نقلية و عقلية قد ، و أنّ ترغم وحدة أشياخهما ،هذين العالمين

 .ا إلى مجال المغرب الأقص ى و غيرهتجاوزت مجاله

                                                           
المصدر السابق، : السلفي . ابو زكريا صاحب الرسالة هو يحيى بن أبي ملول الزناتي القيس ي .   543نفس المرجع ، ص : المغراوي   1

 . 342ص5325تر
 .خ ح ، الرياط  54144عمدة أهل التوفيق و التسديد ، مخ رقم ( : محمد بن يوسف)راجع السنوس ي   2
 . 442تطور المذاهب و الأشعري ، ص (: يوسف)انظر حنانة  3
 . 555، 551المصدر السابق ، صص : الشفشاوني  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

729 
 

وأجاب  ،كما سئل عن المسألة نفسها العلامة محمد شقرون بن أحمد بن أبي جمعة المغراوي الوهراني

هب السني، وانتهى عتزلة التي دخلت المذن مسائل المباعتبارها م ،عنها بالاستناد إلى كبار الأشاعرة و أهل السنة

د مؤمن غير عاص،العلام
ّ
وإن كان تقليده عاريا عن الدليل و البرهان، و قد رجّح هذا القول قبله  ة إلى أنّ المقل

إليه  لالذي ذهب إلى أنّ النظر و الاستدلال مستحب لا واجب، وهو القول الذي ما ،أبو الوليد بن رشد

قاش والجدل وعليه فقد شكلت هذه المسألة وما شابهها أحد محاور الن. 1غيره من العلماءو سابقا، الغزالي 

، والتي اعتبرت مركزا لتعاطي الأفكار و مرجعا لمجتمع المغرب الأوسط و حواضر الغرب العلمي بحاضرة تلمسان

 .2الإسلامي عموما

 :أقطاب مدرسة تلمسان  -6

الإمام أبو ء ابنا م13/هـ9لمدرسة الفقهية التلمسانية بعد ق عدّ من الأقطاب المؤسسة ل :أبناء الإمام  - أ

ثم عادا  ،وكانا قد انتقلا من برشك إلى تونس -و كان أبو زيد هو الأكبر -زيد عبد الرحمن و أبو موس ى عيس ى 

المصادر عن تقريبهما من قبل سلاطين بني مرين وبني  تو قد تحدث. 3الجزائر فمليانة ثم إلى تلمسانحاضرة إلى 

مما أعطى للفقهيين الأخوين المكانة الرفيعة والحصانة المنيعة، وقد كان أبو موس ى مصاحبا لأبي  ،زيان

 .4فريقيةإإلى عموم المغرب و  -(م1363/هـ963سنة ) بعد وفاة أخيه أبي زيد  -الحسن 

العز بن عبد السلام الشافعي بالتونس ي الذي كان متأثرا  الإمام طريقة ابن زيتون  ءبناأانتهج 

، و كان ابن زيتون ممن تأثر بتصنيف ابن الحاجب، (م1167/هـ669ت ) وابن دقيق العبد ( م1161/ه667ت)

الإمام " معالم"دخل أأبا العباس الغماري كان أول من  و تشير بعض النصوص إلى قول أبي زيد بن الإمام بأنّ 

ه بسبب ما قفل به  فخر الدين، و 
ّ
، أي أنّ طريقة المتكلمين 5من فوائد رحل أبو القاسم بن زيتون إلى المشرق أن

ا علماء المغرب ، و هي الطريقة التي سيتأثر بهل أن يرحل  ابن زيتون إلى المشرق كانت قد دخلت بلاد المغرب قب

مثلما تأثر بها أهل بجاية حينما عاد ناصر الدين المشذالي إلى بجاية  ،ي الإمامنبان على يد و الأوسط التلمساني

الذين شكلا نقطة  ،و على رأسها مصنفي ابن الحاجب الفرعي و الأصلي ،قافلا من المشرق متأثرا بمصنفاتهم

فكان ي، و زيد إلى شرح ابن الحاجب الفرعفقد عمد ابن الإمام أب. الحركة الفقهية ببلاد المغربتاريخ في  تحول 

                                                           
و سميت . خ ح ، الرباط 5443صوف و شعر و غيرها ، رقم انظر المسألة في مجموع فيه عدّة رسائل حول العلوم من حساب و بلاغة و ت  1

 . نازلة التوحيد 
سياتي بيان نماذج من المسائل التي دار حولها النقاش الفقهي كمظهر للحركة الفقهية و العلمية في عموم المغرب الأوسط و أثار ذلك على   2

 .بالمغرب الأوسط  بلاد المغرب و المشرق في الباب الرابع، أنظر عنوان الجدل الفقهي
 . 42،  43التعريف و الرحلة ، صص : ابن خلدون   3
 . 42التعريف والرحلة، ص : ؛  ابن خلدون  444المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   4
 . 445، ص  1؛ نفح الطيب ، ج 51، ص 1أزهار الرياض ، ج : المقري   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

730 
 

، وأمكن اعتبار أبناء الإمام قطبا 1متزامنا مع دخوله إلى حاضرة بجاية بذلك إلى تلمسان دخول هذا المصنف

، كما أنّ ما د دون التقليد بتلمسان وما حولهاالمدرسة التلمسانية الفقهية من حيث أنّها مثلا مسلك الاجتها

لي والمقري الجد و الخطيب ابن مرزوق الجد و سعيد الآبسهم الشريف التلمساني وخلفاه من تلامذة وعلى رأ

مدرسة ذات توجهات أثرت بدورها في  ليتشكأدى إلى من الفقهاء التلمسانيين وغيرهم، و جماعة  ،العقباني

 . 2فاس وحواضر الأندلس مثل حاضرة ،الحواضر المجاورة

ت ) إبراهيم بن أحمد العبدري الآبلي محمد بن الإمام كان ممن تأثر بابني   :الآبلي  محمد بن إبراهيم - ب

فتزوج أبوه  ،ه إلى تلمسانالذي يعود أصله إلى آبله من جوف الأندلس حيث انتقل أبوه وعمّ ( م1356/هـ959

أبي  لى، ودرس بتلمسان ع3إثر ذلك في بيت علم وجاهعلى  نشأ الآبليو  ،القاض ي ابن غلبون التلمساني ةمن ابن

. ومرّ عبر مصر والحجاز ،التنس ي، ثمّ قام برحلة نحو المشرق ووصل إلى بغدادموس ى بن الإمام وأبي الحسن 

وعلى وجه التحديد عن ابن دقيق العيد الشافعي وابن  ،وتختلف المصادر حول تلقيه العلم عن المشارقة

الرفعة أحمد بن محمد الشافعي وصفي الدين الهندي محمد بن عبد الرحمان الأصولي و أبي الحسن علي بن 

بن خلدون في ذلك  ى، إذ يذهب يحي4و غيرهم من فرسان المعقول و المنقول  ،عبد الله تاج الدين و ابن البديع

ه استفاد منهم مدة سنتين بمصر 
ّ
ولكن دون أن يأخذ عنهم  ،، في حين يذكر البعض لقاءه بهم5هـ971إلى أن

، وهو ما يطرح 6ستفاق هناك و شفيالعلوم لمرض ألمّ به، ليعود إلى بلده بعدها دون الاستفادة، حيث ا

المتواجدة بمصر مثلما تأثر بها سابقا أهل بجاية كناصر الدين و  ،تساؤلا حول تأثره بالمدرسة الشافعية تحديدا

ه حينما عاد إلى موطنه تلمسان لم يمكث بها طويلا، بل سافر إلى فاس للأخذ عن . المشذالي
ّ
لكن من الأكيد أن

و المنقول، و في  فاس أيضا جلس إلى عدد من العلماء الآخرين كأبي الحسن  ابن البناء فارس المعقول 

 . 7الصغير

ومن المدرسة المشرقية المصرية  ،وهكذا نهل الآبلي من المدرسة المغربية التلمسانية و الفاسية

العراقية، فصار بذلك نابغة عصره في العلوم، وساهم في تكوين جيل من العلماء الكبار في بلاد والحجازية و 

سعيد الله الشريف و ابن مرزوق الجد و  وأبو عبد،المغرب إذ تتلمذ عليه الأخوان ابن خلدون والمقري الكبير 

                                                           
 .524البستان ، ص : ابن مريم    1
 . 532ية ، ص كفا: التنبكتي :   2
 . 122، ص  5الحلل السندسية ، ج : ، السراج  53بغية ، ص (: يحيى)ابن خلدون   3

 . 34، 34التعريف و الرحلة، صص (: عبدالرحمن)ابن خلدون  4 
 . 53نفس المصدر، ص (:  يحيى)ابن خلدون   5
 .نفس المصدر و الصفحة : السراج   6
 . 452كفاية ، ص : ؛ التنبكتي  42، 42التعريف ، صص : ابن خلدون   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

731 
 

المعتمد على -لكن مدرسة الآبلي  . 1العقياني و ابن الصباغ المكناس ي، مثلما انتفع به أهل تونس و بلاد إفريقية

هذا الأخير الذي لم يكتف بدوره  ،قد تجسدت أكثر في تلميذه ابن خلدون عبد الرحمن -النقل و العقل 

بتعاليم شيخه، بل تجاوزه إلى مزيد من التفكير والتطوير، وربما كان آبلي بوابة ابن خلدون إلى الاطلاع على 

 .2هج تفكير فريدحيث صار له من ،تعاليم ابن رشد

ه أخذ الفلسفة عن الآبلي بعمق
ّ
لى و كان محيطا بها، لكنه انتهى إ ،و قد أخبر ابن خلدون نفسه بأن

في  ن تأثير الآبلي على ابن خلدون د ، وكاع تسجيل إعجابه بالغزالي وابن رشم ،نقدها و إبراز مفاسد منتحليها

تعلقه الشديد بالآبلي، لينتقل ابن خلدون بعدها إلى الأخذ أظهر فيها ابن خلدون  ،فترة محدودة أثناء التكوين

 . 3عن ابن رشد مباشرة

المنقول، فإنّ الطريقة نه يميل إلى الجمع بين المعقول و ومن الضروري الإشارة إلى أنّ الآبلي رغم كو 

ما تعود إلى بناء  ،التقليدية في تلقي العلوم بقيت هي المحبذة لديه
ّ
حينما يؤكد بأنّ فساد العلوم في عصره إن

 أنّ تمسكه بتقاليد التعليم الماض ي  ،المدارس والقيام بالتأليف، ومع ما لهذين العاملين من فائدة عميمة
ّ
إلا

ومع هذا فإنّ  .4(ه957ت)كان واضحا من خلال مقالاته، وهو نفس المسار الذي سار عليه تلميذه المقري الجد

قد دلّ على عمق  ،نهج التكوين المعتمد على المختصرات و الشروحلمو  ،نقده لطريقة التلقي في عصرهفإنّ 

وحيازته على منهج تدريس فاق به أقرانه، وقد توضّح منهجه من خلال ما سجّله الرصّاع في فهرسته  ،تفكيره

 يشتغل بما أشكل حتى ،عن الآبلي
ّ
ه ينبغي لطالب العلم ألا

ّ
يختم الكتاب، لأنّ أوّل الكتاب  حينما قرر بأن

وكان ذلك مانعا له  ،مرتبط بآخره، فإذا حقق أوّل العلم و آخره حصل فهمه ، وإذا اشتغل بالإشكال وقف

لم  ،اقتصر على أوّلهمن الختم، و ختم الكتاب أصل من أصول العلم، إذ من لم يختم الكتاب في علم و 

 .5يحصل له فهمه ، ولا يحِل  له أن يقرأه

ت )تحدث الدراسات عن الآبلي و نهجه الفكري وكيف تأثر بأعلام عصره و منهم ابن البناء المراكش ي 

ث درس الآبلي وخاض في التصوف حتى بلغ المبتغى، حي ،الذي جمع بين العلوم العقلية و النقلية 6(هـ 916

                                                           
 .  13أبو حمو موس ى ، ص : ؛  حاجيات  113، ص 5المصدر السابق ، ج : ؛  السراج 411المسند ، ص : ابن مرزوق   1
  51بغية ، ص : ابن خلدون   2
 . 551، ص 5232، س 12، 12، مجلة الأصالة،ع الجزائرية في ابن خلدون تأثير الثقافة و البيئة (: المهدي)اللي راجع مقال البوعبد  3
 . 445كفاية ، ص : ؛ التنبكتي  424، 422البستان،  صص : ابن مريم   4
 . 122، ص  5الحلل السندسية ، ج: ؛ السراج 541الفهرست،ص : الرصاع   5
البناء، اشتغل بالعلوم النقلية بابن البناء إذ كان أبوه محترفا ب هو احمد بن محمد بن عثمان الازدي ابو العباس المراكش ي المعروف  6

و قد اختلف الناس و سنة ولادته العقلية و اهتم بالخصوص بالحساب و الهندسة و علم النجوم ، و كان متصوفا فاضلا و فرضيا بارعا و 

 .و ما بعدها  32، ص  5نيل ، ج: التنبكتي : موته ، راجع و 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

732 
 

والتي عرّفها البعض (  الجديدة أو ما يعرف بالرشدية)، وسار على المنهج الرشدي الجديد عن شيخه ابن البناء

أصول وفقه إلى رياضيات و منطق  بأنّها توجه توفيقي بين العقل والإيمان أو الجمع بين العلوم الشرعية من

، ووصفت هذه الرشدية بأنّها باتت تعطي للعقل وما وراء الطبيعة والعلم الإلهي عيات كالطب و الفلاحةيطبو 

 .1و الديني، إذ هو في نظرها مطلق المعرفة لا حد ولا حصر لهمكانة كبيرة في الحقلين العلمي 

( م1177/هـ575ث ) على فكر ابن رشد الحفيد  من تسليط الضوء و إنّ هذا الطرح يدفعنا إلى مزيد

، هل بالفعل هناك رشدية جديدة ؟ أم أنّ ي، لأجل الوصول إلى تفكيك تساؤل ومنهجه العقلي و توجه الآبل

خصوصا إذا علمنا أنّ فترة ما بعد ابن رشد الحفيد قد  ،كون تهذيبا للمنطق الأرسطيالأمر لا يعدو أن ي

فلاسفة الإسلام حتى فترة  علىالذي سيطر  ،تميزت بازدهار الدراسات المنطقية على حساب التوجه الفلسفي

أنّ بعض  كما أنّ ضرورة الخوض في الموضوع توجب بحث العلاقة بين الفقهاء والفلاسفة، إذ. 2ابن رشد؟

للفلسفة، وتمّ إصدار فتوى في هذا الشأن  ه مدخلا باعتبار  ،الفقهاء على عهد المرابطين قد رفضوا المنطق

دّ و بقيت المسألة في أخذ و ر  .3و تحريم الاشتغال بهما ،تجعل كلا من المنطق و الفلسفة شرا لا بد من تجنبه

ن كانوا أكثر مرونة من المرابطين تجاه العلوم العقلية في ، رغم أنّ هؤلاء الآخريبين الفقهاء على عهد الموحدين

 . هذا الاتجاه

ه من الضروري التأكيد على أنّ الموقف من العلوم العقلية و تحديدا من المنطق و الفلسفة
ّ
ظل  ،إن

ح النقليين و الفقهاء العقليين، وأنّ غالب الأوقات كان تدخل السلطة يفصل لصال يصبغ العلاقة بين الفقهاء

كان متوافرا زمن ابن رشد  فريق دون إهمال الآخر، وأنّ ظاهرة المزج بين العلوم النقلية و العقلية و التصوف

، فإنّ 4، وإذ كان مفهوم الرشدية الجديدة يعني المزج بين هذه العناصر الثلاثالجد والحفيد و بعدهما

واستمرت ( م1177/هـ575ت )رشد الحفيد وافرة قبل ابن ي كانت متالنصوص التاريخية تظهر أنّ هذه المعان

 .بعده إلى فترة من الزمن

شرحا  ،أهل المغرب و الأندلس عناية خاصة بمستصفى الغزالي الواجب أيضا الإشارة إلى اعتناء ومن

ن آخران الذي وضع كتابه مختصر المستصفى، كما وضع فقيها ،اختصارا، وكان من بينهم ابن رشد الحفيدو 

 ىو سم( م1117/ه595ت )ن أبي القاسم بن أبي قنون عليه، وهما الفقيه على ب نيختصار في زمن ابن رشد ا

                                                           
 .و ما بعدها لعدة صفحات  341، ص  5ة الصوفية ، قالحرك:  بونابي   1
 . 31العلم و الفكر العلمي بالغرب الإسلامي في العصر و الوسط، ص (: بن ناصر وآخرون)البعزاتي   2
 . 412، ص  5221،  5، دار المعرفة بيروت ، ط 4فتاوى و مسائل ، ج: ابن الصلاح   3
 . 345التصوف ، ص : بونابي    4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

733 
 

ق اليعمري ا الفقيه الثاني فهو محمد بن عبد الح، و أمّ "المقتضب الأشفى في اختصار المستصفى"كتابه 

 .1"مستصفى المستصفى" و سمي مختصره ( م1111/هـ615ت ) الندرومي 

الرجلين أصبحت الآن أمرا  صفى يجعلنا نعتقد أنّ مراجعة العلاقة بينو إنّ اختيار ابن رشد المست

على خلاف ما كان معروفا من  ،، ذلك أنّ مختصره هذا يسجل أول علاقة بينه و بين حجه الإسلامضروريا

 ،ما لابن رشد، لكن دون أن نهمل النظرة الجديدة التي صبغت نشاط الفقه الأصولي والفكري عمو 2قبل

د بن يوسف ، ووجب التساؤل كذلك حول التوجه و المنهج الذي اتبعه فيما بعد محممع سابقيهبالمقارنة 

ه نهج في مسلكه في العقا ؟هل كان على الطريقة الأشعرية القديمة السنوس ي صاحب العقائد؟
ّ
ئد أم أن

دية الجديدة ثم هل يمكن المقارنة مع ما وصلت إليه الدراسات حول الرش الأشعرية الجديدة أو المتأخرة؟

يتطلب إذا هذا الموضوع دراسة مستفيضة لإماطة   على عهد محمد بن يوسف السنوس ي؟والمذهب الأشعري 

مع العلم أنّ تجربة ابن رشد الحفيد القائمة . هـ وما بعدهما7هـ و 1عن التوجه العقلي والنقلي في ق اللثام 

الذي أحدث  وتجربة ابن سينا ،الطارئة عليهات دون التأثر بالتغير  ،على الاستمساك بالمنطق الأرسطي

، تجسّد 3فقهاء بلاد المغرب عموماالعقلي لعلماء و  على مستوى الأداء ماقائ هذاقد ظل ،إضافات عديدة عليه

التلمساني العلوني وهو الشريف محمد بن أحمد  ،هذا في أحد تلامذة الآبلي الذين أخذوا عنه

نهج السلف عارفا بالله مائلا للنظر و الحجة أصوليا متكلما جامعا الذي كان جاريا على ( م1397/هـ991ت)

 .4للعلوم العقلية قديمها وحديثها

عن ابني الإمام و عمران المشذالي وابن عبد التلمساني أخذ الشريف  (:ه335ت)الشريف التلمساني  - ت

ه لازم شيخ 5ولازم الإمام الآبلي وانتفع به أكثر من غيره ،النور 
ّ
ه ،  كما أن

ّ
تونس ابن عبد السلام الذي قيل بأن

و تلخيص  ،و كتاب الشفاء لابن سينا ،حينما كان يقرأ عليه ليلا فصولا من التصوف ،قد استفاد من الآبلي

ق الباحثون في التاريخ على العلاقة والتواصل الفكري بين المشرق والمغرب 6كتاب أرسطو لابن رشد
ّ
، وقد عل

دين على ا ،في هذا الشأن
ّ
لتأثيرات المتبادلة، ومن ذلك ما أشار إليه ول ديورانت في حديثه عن ابن سينا مأك

هما أرقي ما وصل إليه التفكير الفلسفي في العصور الوسطى، وهما ":بقوله" القانون "و" الشفاء"واصفا كتابيه 

من الفلاسفة ، وقد كان ابن سينا عظيم الأثر فيمن جاء بعده "من أعظم البحوث في تاريخ العقل الإنساني

                                                           
 . 52،ص 5،5223الضروري في أصول الفقه ،تح جمال الدين العلوي ،دار المغرب الإسلامي ،بيروت ط(: ه121الحفيد ت)ابن رشد   1
 . 44نفسه ، ص   2
 . 31العلم و الفكر العلمي ، ص (: بن ناصر)البعزاتي   3
 . 442كايفة ، ص : التنبكتي   4
 . 443نفس المصدر ، ص : التنبكتي   5
 . 441المصدر السابق ، ص : ؛ ابن مريم  34،  34التعريف و الرحلة ، صص : دون ابن خل  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

734 
 

ل فلسفة ابن رشد والعلماء، وتعدّ 
ّ
و موس ى بن ( هـ 575ت )ى هذا الأثر بلاد المشرق إلى الأندلس حيث شك

 .1فلاسفتهعموم و إلى العالم اللاتيني و ( هـ 657ت )ميمون 

لقد اجتمع للشريف التلمساني خريج المدرسة الآبلية هذه التوجهات المنطقية الفلسفية بفضل 

، نه لتلامذته و ما ألفه من مصنفاتالآبلي و ابن البناء و غيرهما ، و تجسد فكره من خلال ما لق مشيخته عن

كثمرة للتوجه العقلي " مفتاح الوصول في بناء الفروع على الأصول " إذ يحضر مصنفه في علم الأصول 

ن ، وبقي هذا المزج الممزوج بالنص النقلي و المشبع بالروح الصوفية التي كانت تزخر بها حاضرة تلمسا

الفكري الروحي متوافرا ، وقد ازداد تمكنا حينما تمّ تقريب أبي عبد الله الشريف من قبل السلطان أبي حمو 

 .2وبناء مدرسة خاصة له لتدريس العلوم ،و تزويجه بإحدى بنات البلاط ،يوسف بن عبد الرحمن التلمساني

 (  م1397/هـ 991ت) لعلوني ااعتبر الشريف  
ّ
فكري المذهبي للمدرسة ل التوجه النموذجا فريدا مث

ماتت "عرفه عند سماع خبر وفاته بقوله ، وعدّ توجهه العقلي علامة هذه المدرسة، وقد صرّح ابن التلمسانية

ونوّه به شيخه الآبلي " ما أظن في المغرب مثله " ، و قال عنه ابن عبد السلام التونس ي "بموته العلوم العقلية 

، و قد كان إذا استشكل على الشيخ الآبلي سؤال "هو أعقل من قرأ علي و أكثرهم تحصيلا " قوله عنه في 

ة أدائه3"انتظروا الشريف: يقول 
ّ
تونس ) ف اعتراف مدرسة افريقية و بذلك نال الشري. ، لحسن تفكيره ودق

 .الآبليو مدرسة تلمسان من خلال زعيمها ( القيروان و 

لى حواضر في انتشار فكره و منهجه إ -من خلال الشريف  -لمدرسة التلمسانية كما تبرز قيمة هذه ا

جموع التلامذة الذين أخذوا عنه حيث امتدت إلى الأندلس و فاس من خلال م، المغرب الأوسط و خارجه

                 أثروا منهجه، ومن هؤلاء كان ابنه عبد الله، و زعيم المدرسة الأندلسية الأصولية المقاصدية الإمامو 

، و كثيرا ما كانت 4إضافة إلى علامة عصره ابن خلدون و إبراهيم المصمودي و ابن زمرك ،أبو إسحاق الشاطبي

م، فكان يجيب و الفلسفة و الكلا  في مجال المنطق ،رج المغرب الأوسطاكانت المسائل تصله من حواضر خ

لهاليع
ّ
و علو شأنه العلمي، فأشارت إلى اختياراته  ،، وقد أفاضت الدراسات في توضيح منهجهها ويحلّ مشك

ف ، و قد استمرت مدرسة تلمسان من خلال الشري5الفقهية و منهجه العقلي بالأدلة العلمية

ت ) ىوعبد الرحمن أبو يحي( م1377/هـ971ت)إلى ابنيه عبد الله أبو محمد ( هـ991ت)التلمساني

                                                           
 . 442- 442، صص  5الحضارة الإسلامية ، ج(: طه عبد المقصود)أبو عبية :   1
 . 441المصدر السابق ، ص : ابن مريم   2
 . 435،  431كفاية ، صص : التنبكتي   3
 . 443ص : نفسه   4
مفتاح : الشريف التلمساني و اختياراته من خلال دراسة كتابه مفتاح الوصول ؛ الشريف التلمساني (: محمد كنان) راجع دراسة  ميغا  5

 . 121الوصول ، تح صالح فركوس ؛ الشرجيلي ، تطور المذهب المالكي ، صص 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

735 
 

والمنطق و الطبيعيات و لده التفسير و الأصلين و الجدل ، إذ كان الأول عبد الله قد قرأ على وا(م1611/هـ116

ه جمع بين المنقول والمعقول ليات والهندسة و التصوفالآ
ّ
بقية مثلما قرأ على  ،والظاهر والباطن ،، أي أن

 . 1أعلام المغرب الأوسط و الأقص ى

عصر بالإضافة إلى و تدلنا ترجمة أبي محمد عبدالله الشريف عن أبرز العلوم التي أخذها عن مشايخ ال

نا على مجموع التصانيف التي كانت تتداول في هذه  والده ،
ّ
ابن العلوم فتذكر الموطأ و التهذيب و كما تدل

الحاجب الفرعي، بالإضافة إلى كتاب الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي و كتاب المحصل للفخر الرازي و كتاب 

و على وجه التحديد الكتاب الشهير  ،كتب الجدل و المنطق، كما أشار إلى يللغزال 2شفاء الغليلالمقاصد و 

ألفية بن لة و التلقين و كتاب البخاري، و مضافا إلى ذلك المدونة و الرسا ،بتلمسان عصرئذ وهو جمل الخونجي

  . 3مالك و كتاب سيبوبه و غيرها من المصنفات ذات الانتشار الواسع بحواضر المغرب الأوسط

      وكيفية الأداء التعليمي في مثل هذه العلوم بتلمسان وما حولها فإنّ ترجمة  ا عن طريقة التلقي أمّ 

على رسه و إلقائه القائم شارت في ذلك إلى دأحينما  ،قد أمدتنا بمعلومات وافيةأبي محمد عبد الله الشريف 

ثم القيام في المرحلة الثانية بالترجيح و التوجيه والتخريج، وقد برع في ذلك  ،السرد والشرح و النقل والتحقيق

لقد انتفعت به : " و قوة ذكاء و فطنة شديدة، حتى قال القاض ي أبو الحسن المغربي ،بما أوتي من فقه و فهم

بفضله و علمه وقد اعترف الناس  ،"في أصول الفقه أكثر من انتفاعي بأبيه ، لبسطه و حسن تقريبه و ترتيبه

 .4حسن أدائهو 

الذي درس على " عبد الرحمن ىأبو يحي"واكتملت مدرسة تلمسان في أسرة الشريف عند الابن الثاني  

نا مخطوط المناقب و مصنف نيل الابتهاج على تلك الأصناف 
ّ
أخيه فاستفاد منه و جلس مكانه للدّرس، و يدل

هذا الطالب العلامة عن مشايخ عصره كالمعالم الفقهية للفخر  من العلوم العقلية و النقلية التي كان يتداولها

الإرشاد لإمام في الاعتقاد للغزالي والرازي و كتاب المقترح للهروي في الجدل، وفي الأصول كتاب الاقتصاد 

و الهيئة لإقليدس، وبالجملة تشير هذه المصادر إلى  ،الحرمين ،كما تمكن من المنطق من خلال كتاب الخوجي

                                                           
 . 514كفاية ، ص : التنبكتي   1
يل، مخصص لدراسة مسألة العلة وبيان قياس الشبه والأوصاف المخيلة، هوكتاب شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعل  2

 .وفيه جعل الغزالي خلاصة تفكيره القياس ي 
 . 434،ص 5أ؛  التنبكتي، نيل ،ج/14، ورقة  453مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف و ولديه، مكتبة آل سعود الدار البيضاء ، رقم    3
 . 533المصدر السابق ، ص : ب؛ ابن مريم /13مجموع مناقب ابن عبد الله و ولديه ، ورقة   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

736 
 

ر جليلة القدر في فنون المنقول مدرسة عظيمة الأثة الشريف و تصدرها مدرسة تلمسان، إذ كانت أسر 

 .1المعقول و 

في معقولها و منقولها على  ةو لم تكن هذه المدرسة الفقهية التلمسانية مقتصر  (:ه312ت)المقري الجدّ  - ث

و رسم هذا الدرب قبلهم الإمام محمد بن محمد المقري  ،، بل سار في هذا المنحىهالشريف التلمساني وبني

ه معلوم القدر مشهور الذكر، وقد  ،الذي قال عنه تلميذه الخطيب بن مرزوق  ،(م1351/هـ957ت )الجد 
ّ
بأن

، وهو بدوره نتاج لمدرسة تلمسان العريقة 2ودرجة التخيير والتزييف بين الأقوال ،وصل درجة الاجتهاد المذهبي

( م16/هـ1ق)تفوق العديد من حواضر الإسلام آنئذ  ،ايخها، مما يدلّ على أنّها كانت حاضرة علمبمش عامرةال

ه من العلماء الذين اعتبروا مشايخ 
ّ
بما لها من علماء و مؤسسات، حيث يحوي كتاب نفح الطيب على جل

 ،ن بن موس ى المشذاليوحافظ تلمسان أبو موس ى عمرا ،ومنهم ابني الإمام أبو زيد و أبو موس ى ،3الجد ي المقر 

   ثم استدعاه الأمير التلمساني ،الجزائرمدينة فرّ من بجاية إلى  وهو صهر الشيخ ناصر الدين المشذالي الذي

فدرّس بتلمسان الحديث و الفقه و الأصلين و المنطق و الجدل والفرائض وغيرها، وقد  ،أبو تاشفين و قرّبه

على مدرسة وهو ما يظهر التأثير البجائي  ،4الفائدة العظيمة فقيهاستفاد المقري وطلبة تلمسان من هذا ال

 أنّ انفتاح علمائها وطلبتها على هذا التوجه كان  ،تلمسان، فرغم أنّ تلمسان كانت تعرف بالمعقول والمنقول 
ّ
إلا

ه من العلماء وطبقة من الطلبة، وأنّ الطريقة التقليدية المعتمد على الحفظ 
ّ
محتشما ومخصوصا بثل

ومن جملة من تأثر  .الفروع كانت الغالبة، وكان الميل إلى المدرسة الفاسية أكثر منه إلى القيروانية والمصريةو 

ابني الإمام، وقد كان فثم أبو عبد الله الآبلي  ،بهم المقري في هذا الاتجاه كان أبو عبد الله محمد السّلاوي 

الحاجب قد تزامن أنّ مصنفات ابن  ظهر ما ي السّلاوي يحفظ مختصري ابن الحاجب في الفروع والأصول،

 .5دخولها تلمسان مع دخولها بجاية

م يكتف المقري الجد بالأخذ عن أعلام تلمسان، بل أخذ في الاهتمام بالرّحلة التي كان يفرضها الطالب ل

الحاضرة التي كانت  ،وجهته فاس تن مشايخ حاضرته، وكانعالنجيب على مساره العلمي بعد استيفاء الأخذ 

ي ،بعدد من الأعلامأيضا تزخر 
ّ
نتقد منحى ابن كان يالذي  - منهم أبو عبد الله محمد بن سليمان السط

                                                           
 . 431، ص  5نيل ، ج: ؛ التنبكتي  14،  15،  11مخطوط مناقب أبي عبد الله و ولديه ورقات    1
  . 443المصدر السابق ، ص : ابن مريم   2
 .و ما بعدها  441، ص  1نفح الطيب ، ج: المقري   3
 . 444توشيح ، ص : ؛  القرافي  444، ص  1ج: ؛ نفح الطيب 45، ص  1أزهار الرياض ، ج: المقري   4
 . 12التعريف والرحلة، ص : ابن خلدون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

737 
 

إلى بجاية كما انتقل  .1وقرأ عليه ما صنفه الحوفى في ذلك ،فأخذ عنه علم الفرائض -الحاجب في تصانيفه

في هذا الباب، فأخذ عن أبرز مشايخها كأبي عبد الله محمد  هشأن، له صارت في زمانه قطبا فقهيا مميزا التي

المعقولات بعد وأبي يوسف يعقوب الزواوي وأبي على حسن بن حسين إمام ( ابن مسفر) بن يحي الباهلي 

 والحجاز، وفيفدخل تونس ومصر وبلاد الشام عن المعارف  امتد بحث المقري و . 2ناصر الدين المشذالي وغيرهم

 ،أجازوا له عدّة تصانيف، وتعلم منهم عدّة علوم ليعود بعدها إلى موطنهالذين أئمة المشرق  لقي رحلته هذه

 .3م1355/ه956سنة  لم يزل به إلى أن عزل و ،للقضاء المريني نتدبه أبو عناناف

إلى التأثير في المدرسة  ،فقد تجاوز ذلك موطنه والحواضر المحاذية له ،أمّا عن تأثير المقري الجدّ في غيره

الإقليم الواسع الذي صار في عهده وبعده هذا  -التواصل الحاصل بين تلمسان والأندلس بفضل  ،الأندلسية

، حيث هويظهر ذلك التأثير في ثناء مصنفي الطبقات والتراجم في الأندلس علي -يتميز بالاضطراب والتململ

كما تأثر به طلبة الأندلس الذين صاروا  .4شكورة وقضائه العادليشير النباهي إلى سيرته الحميدة وطريقته الم

وأبي إسحاق (م1367/ه967ت )فالحديث عن شمس الدين الوادي آش ي  .أعلام الفكر وحملة راية العلم به

ـ ومحمد بن يوسف ابن زمرك (م1377/ه971ت )وأبي عبد اله بن عباد الرندي (م1311/ه977ت )الشاطبي

وغيرهم من ( م1671/ه117ت )رناطي غبد الله بن أبي القاسم بن حزي الوأبي محمد ع( م1371/هـ973ت )

سواء بالتتلمذ المباشر  ،من ضمنهم الإمام المقري الجدّ ، لنجد ى البحث عن أشياخهمإل يدفعنا  ،5الأعلام

ومائتي زيد من ألف لأ فيه  أسسالذي "القواعد" وخصوصا كتابه ،أو بالاطلاع على ما ألفه وصنفه ،عليه

قاعدة فقهية، وكتاب الحقائق والرقائق في التصوف الذي شرحه الشيخ زروق البرنس ي، وكتاب عمل من طب 

الدرس المنطقي الذي استحوذ على  ، هذا الأخير للخونجي" الجمل" لمن حب في فنون الحديث، واختصار كتاب 

 .6ببلاد المغرب مدة من الزمن

بوقد 
ّ
الذين كانت لهم  ،فجعله ضمن كبار علماء المذهب المتأخرين ،ابن مريم الفقيه المقري الجدّ  رت

، فصار بذلك 7ويعتني بالتدوين ،كان يتكلم في الطريقة الصوفية في الأصلين والجدل والمنطق، و مشاركة 

                                                           
، هناك عدد من المشايخ الذي ذكرهم صاحب النفح قد اخذ عنهم جده في حاضرة فاس يمكن الرجوع إليهم،  442، ص 1نفح، ج: المقري   1

 . 411، ص 1نفسه، ج: المقري 
 . 433، ص 1نفسه، ج   2
 الإمام المقري،: أبو الأجفان: وانظر ايضا دراسة  31، 12الرحلة والتعريف، ص ص : ؛ ابن خلدون  512، ص 5بغية، ج(: يحيى)بن خلدون   3

 .وما بعدها 21، ص 4114، 5344، 43، س5مجلة الهداية، ع 
 . 512المرقبة العليا، ص : النباهي  4
 . 22، 23أبو عبد الله المقري، ص ص : أبو الاجفان  5
 . 443البستان، ص : ابن مريم  6
 . 443ص : نفسه  7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

738 
 

كل تأليفه ( هـ957ت) المقري الجد
ّ

قواعد "أحد أعمدة المدرسة الفقهية التلمسانية والمغرب أوسطية، كما ش

دفعا قويا للحركة الفقهية، إذ هو مؤلف قصد فيه إلى استخلاص المبادئ الكلية التي أقيمت على " الفقه

تها من اختلاف تلك المبادئ على جزئياالنظريات الفقهية في كل باب من أبواب الفقه، وأثبت ما في تطبيق 

، فكان بذلك مبتكرا لطريقة 1الأنظار، فقارن مقارنة حكيمة في نطاق القواعد بين فروع المذاهب الأربعة

 .2وعمله النقدي لأقوال الفقهاء ،جديدة في خدمة الفقه، هي خلاصة نظره الاجتهادي

هب مالك فحسب، أنّها لا تتقيد بمذ قواعدهذه القاعدة، ومن خصائص  1157قري بلغت قواعد الم 

كشف  أو من حيث ،ة الشمول الفكري من خلال المقارنة بين المذاهببل هي تعتمد المذاهب الأربعة، فهي قمّ 

ولم يتقيد بمذهب، وهو ما  ،وكسر حاجزه ،تجاوز المقري بذلك التقليدوقد أسرار الخلاف داخل المذهب، 

ر المقري . 3العالي فوفي المقارنة والخلا  ،ةأعطى لكتابه قيمة علمية رفيعة في ميدان الدراسات الفقهي
ّ
وقد أث

 ىعمل أبو العباس أحمد بن يحي حيث، 4في مجال الفقه وقواعده ،بمصنفه هذا في العديد من الكتابات

إيضاح المسالك " على تلخيص هذه القواعد واختصارها في مصنف له مسماه( م1577/هـ716ت )الونشريس ي 

ذي تمّ تلخيصه بدوره من قبل ابنه أبو محمد عبد الواحد الونشريس ي في كتاب ، وال"إلى قواعد الإمام مالك

 .5بالخزانة العامة بتطوان مخطوطا الذي لا يزال ، و "ر المقتبس من قواعد مالك بن انسالنو " سماه 

من خلاله حاول ين ح ،في الأصول " عمل من طب لمن حب" كما برع المقري الجدّ في تصنيفه لكتاب 

الصحيح،  اقتصر فيه علىو  ،بأحاديث الأحكامأه الأصول إلى أحد أقربائه، فسلك فيه مسلكا ابتد تقريب علم

والتابعين والفقهاء،  قول عن أئمة المسلمين من الصحابةثم ختمه بن، وذكر فيه القواعد الأصولية الواضحة

                                                           
 التقعيد الفقهي هو استخراج واستنباط القواعد الفقهية من أصولها الشرعية، فالفقيه ينظر   1

ّ
مدارك الشرع وموارده، ويعتبر  في إن

 أحكامها عامة، ليسوقها بألفاظ تجريدية عامة موجزة، العلل الجامعة والأوصاف التي تناط بها الأ 
ّ
حكام، ويستخرج منها قضايا كلية، وأن

 . 312المرجع السابق، صص (: نور الدين)لتكون وسيلته في ضبط الفروع، ونظم الجزئيات  أبو حمزة 
ز بين القاعدة الفقهية وغيرها من القواعد من أحسن التعاريف التي حصل بها التمي 543اعلام الفكر، ص (: محمد الفاضل)بن عاشور   2

ونعني بالقاعدة كل كلي هو أخص من الأصول وسائر المعاني العقلية العامة وأهم من العقود وجملة " هـ  312قول الإمام المقري ت 

محمد )اعد عند، الدردابي راجع دراسة هذه القو . الضوابط الفقهية الخاصة، وأنها قضية شرعية عملية كلية يتعرف منها أحكام جزئياتها

  ؛ 514،ص 5هـ،ج 234توى عند ابن مرزوق الحفيد الف(: حسن)الصوني ؛ 14، 14هـ صص 312د الفقه للمقري الجد ت قواع(: بن محمد

عين الدفلى،ص  4112، 11المالكي رقم ملتقى المذهب ،"قواعد المقري نموذجا"الفقهية  جهود المالكية في القواعد(: نور الدين)أبو حمزة 

312 . 
 . 514أبو عبد الله المقري ، ص : ؛ أبو الأجفان 14، 11المرجع السابق، صص : الدردابي محمد  3
 .وهو ما سنبينه لاحقا في فصل التصنيف الفقهي في الباب الرابع  4
 534قواعد الفقه الإسلامي، ص (: محمد)؛ الروكي 434ضمن مجموع تحت رقم : مخطوط الونشريس ي عبد الواحد  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

739 
 

بدأ " عمل من طب" تاب وعموما فإنّ ك. وقد اعتبرت هذه القواعد بمثابة نظريات عامة تجمع شتات الفقه

 :وقد رتبته على أربعة أقسام هي :، قال المقري 1بالأصول الشرعية وانتهى بالقواعد الأصولية

ثم الكليات الفقهية ووصلت إلى  ،(519) اشتمل على خمسمائة وسبعة عشر حديثا : الأحاديث النبوية

( 119)لت إلى مائتين وسبع عشرةكلية فقهية، وقواعد حكمية متنوعة وص( 519) خمسمائة وسبع وعشرين 

 .2اعدة، وأخيرا الألفاظ الحكمية المستعملة وهي خاتمة الأقسامق

يعتبر أحد الأعمدة في ترسيخ  ،ويحضر عالم آخر وفقيه رفيع (:ه325ت )الخطيب ابن مرزوق الجدّ  - ج

فتخرج  ،لأسرتهث علمه ومنهجه والذي ورّ  ،المدرسة الفقهية التلمسانية خصوصا والمغرب أوسطية عموما

وهو محمد بن أحمد بن ، وغيرها من الحواضر ،طلبته بتلمسان وفاس، كما ورث علمه ةمنها بعده أعلام عدّ 

 م 1311/هـ911ولود بتلمسان سنة الم ،محمد بن محمد بن أبي بكر بن مرزوق الخطيب العجيس ي الجدّ 

 م1316/هـ916فر في رحلة مع أبيه سنة ثم سا ،، درس بتلمسان الدراسات الأولىم1317/هـ911والمتوفى سنة 

 . 3فريقية والمشرقية بمصر والشام والحجازإفدخل الحواضر الإسلامية المغربية ب ،إلى الحج

 ،التزم ابن مرزوق الجدّ سيرة جدّه لأمه سالفا أبو إسحاق إبراهيم بن يخلف بن عبد السلام التنس ي

أن يطلب  بأمير مصر ، إلى درجة دفعتمحترما لدى العامة والخاصة ،لمشرق الذي كان ذا مكانة عظيمة ببلاد ا

أن يلحوا في ترغيب أبي إسحاق في تولى  ،ابن دقيق العيد وغيره من العلماءك من بعض شيوخ المشرق 

الجدّ رفض  لكن -طينعلى مدى التقارب الذي كان يسم علاقة المرازقة مع السلا  مؤشر  وهو ، 4القضاء

 و رزوق الجد وأبي الحسن المريني، التقارب بين ابن مقع و علاقة وضوحا حينما ال تزداداو  -المنصب
ّ
ده قل

 .5الخطابة بالعباد بحاضرة تلمسان العريقة

حينما ذكر صعوده ثمانية وأربعين منبرا مشرقا  ،وصل إليها ينفسه عن المكانة الت ابن مرزوق تحدث 

وختم القرآن  ،بالإضافة إلى المجاورة لمدة اثني عشر عاما ،وسماعه عن مائتين وخمسين عالما ،ومغربا وأندلسا

ه ، 6والإحياء في محراب النبي على الله عليه وسلم ،في جوف الكعبة
ّ
ر ب أخذومعلوم أن

ّ
 ،المدرسة التونسيةتأث

                                                           
 . 451هـ ،ص 2الفكر الأصولي الأندلس ي من ق (: منير القادري )بودشيش   1
ن هذا عند الحديث عن التصنيف الفقهي في الباب الرابع حول القواعد يّ عمل من طب لمن حب، وسنتي( هـ312ت ) أبو عبد الله المقري   2

 .والأصول 
ه سافر وأبوه إلى الحج سنة  14 المناقب ، ص: ابن مرزوق    3

ّ
  353وقد فند المحقق ما جاء في المسند بأن

ّ
ة القاطعة مما يعني أن

ّ
هـ بالأدل

 .للمقارنة   44المسند، ص  :هـ انظر الى مرزوق 343رحلته الأولى كانت سنة 
 . 432، 433المناقب، صص : ابن مرزوق   4
 . 44ابن مرزوق، المسند، ص   5
  413كفاية، ص : ؛ التنبكتي 415البستان، ص : ابن مريم  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

740 
 

بي محمد بن راشد ابن عبد السلام وأفقيهيها و  ،عبد الرفيع نإسحاق بقاض ي جماعتها أبي وتحديدا ب

 أيضا بذ القفص ي، وأخ
ّ
ا ابني تلسمان عن عالم  وقتهبي على ناصر الدّين المشدالي، و متها أببجاية عن علا

إلى مكانة ابن مرزوق الجدّ  - ابن الخطيب لسان الدين وهو ينقل عن - (ه1761ت)أشار المقري و  .1الإمام

  بما يدلّ  ،2" أصولا وفروعا عقلا ونقلا ،ةومشاركته في فنون عدّ 
ّ
ودوره الفكري  ،ده العلمينه واجتهاعلى تمك

ل هذا العلامة  وعليه فقد. دة إلى جلّ الحواضر المغربيةباعتبار رحلاته المتعد ،ببلاد المغرب الإسلامي عموما
ّ
مث

ت )من الفقهاء كالشريف التلمساني  عدد بالإضافة إلى ،درسة الفقهية المغرب أوسطيةنتاج الم

  .(م1351/هـ957ت ) والمقري الجد ( م1397/ه991

سواء من حيث  ،ابن مرزوق الجدّ يلاحظ ذلك التنوع في مشيختهصادر تلقي ص لموإنّ المتفحّ 

إذ لم يقتصر  توجهات المذهبية التي استند إليها،أو من حيث ال ،ع أنواع العلومالتخصصات التي شملت جمي

الانفتاح الذي صار لكبار  على المذهب المالكي فحسب، بل استفاد من المذاهب الأربعة ككل، وهو ما يبيّن ذلك

 ،حيث كان ابن مرزوق يجتهد في ترجيح الأقوال داخل المذهب. علماء تلسمان عكس عامتها وبعض الفقهاء

، وهو إن كان قد 3والحنابلة ويرجح فيما بينها ويذهب إلى مقارنة الأقوال بما يوجد عند الشافعية والأحناف

نا  ،ه الإمام مالكاشتهر بالانفتاح على المذاهب المخالفة لفق
ّ
باعتبار أنّهم كلهم ينهلون من السنة الشريفة، فإن

بما يرجح اتباعه لمنهج أهل  ،تجاه الفرق المخالفة في الاعتقادا ،يدافع دفاعا مستميتا عن السنةأيضا نجده 

 .تجاه المعتزلة من خلال مصنفه جنى الجنتين حيث يقول االحديث، وقد جاء موقفه واضحا 

  ي بالسّفةمر  فت لع  ر  وجماعة ع                                 
 
 سّ م  وت

 
 ك

 
 ت بض

 
 لا

 
 س  ل أهل الفل

 
 ةف

                     
 
لت عن النهج الق

 
 عد

 
  ويم فل

ّ
ليّة وعــدلها عــــــــن م   بتق د   فةـــــــــــــر  ع  ع 

ت وقالت لــــن يرى الــــــــو                               
ّ
 زاء فالزم  يوم الج   ىر  ضل

 
 ت ن

 
 ــــي الص  فـ

 
 ةف

 هـــــــذا وكـــــــــم من ز                                
 
 مـــن مذهب ذهبت في م   ة وكــــملــ

 
 ت
 
 ـــــــفةل

 ص  بيل ل  كيف س                               
 
 ر  والعدل يمنع ص   يّهارفها عن غ

 
 4فةر  ع  فها والم

ف لنا ابن مرزوق الجدّ عددا من المصنفات ذات القيمة في كل بابو         
ّ
بما يدل على مكانته العلمية  ،خل

ورموز  ،الذين صاروا أعلام وقتهم ،، بالإضافة إلى عدد من الطلبة1ودوره بالحاضرة التلمسانية وما حولها

 .2العلم في عصرهم نهلوا من معارفه، واستمرت فيهم آثار المدرسة التلمسانية

                                                           
  423، ص 1نفح، ج: ؛ المقري  33، 44؛ ابن مرزوق، المسند، صص 422الديباج، ص : ابن فرحون   1
  423، ص 1نفح، ج: المقري   2
  513، 21، ص 5تسيير المرام في شرح عمدة الاحكام ، تح سعيدة بحوث، ج: ابن مرزوق :   3
  11، تح محمد فيروج، ص "ليلة القدر وليلة المولد النبوي "جنى الجنتين في فضل الليلتين : ق ابن مرزو   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

741 
 

وتبيّنت  ،تجلى لنا من خلال ما مض ى بأنّ أبرز أقطاب المدرسة التلمسانية الذين انتهت إليهم ريادتها 

الخطيب مرزوق هـ، وابن  991 هـ الشريف التلمساني ت957هم ثلاثة المقري الجد ت  ،لمهامن خلالهم معا

فكرية، وأرسوا معالم مدرسة هؤلاء الثلاثة الذين تنوعت مشاربهم العلمية وآثارهم ال ،هـ911الجد ت

دون أن نهمل قطب البيت  ،تلمسانية تولد عنها عدد من الأعلام الذين صاروا مظهرا بارزا لهذه المدرسة

الذي كان حضوره مميزا بتلمسان وما حولها، وهو الذي أخذ عن  ،(هـ 111ت " )سعيد العقباني" العقباني 

، كما قضاء بها تولىالتي  ،الأصول، وقد اشتهر ببجاية ثم تلمسانابني الإمام الفقه وعن الآبلي أبي عبد الله 

مامة في المنطق بشرحه شرح فرائض الحوفي على أحسن وجه، مضافا إليه تقلد الإ ف ،اهتم بعلم الفرائض

وكان تأثيره في فقهاء تلمسان واسعا  .3شرح العقيدة البرهانيةف ،هتم بأصول الدّينكما اجي، نلجمل الخو 

 والولي العارف ،والحفيد بن مرزوق  ،تتلمذ على يديه وأخذ من حلقته كل من أبي الفضل بن الإمامحينما 

 . 4وغيرهم  وأحمد بن زاغو ،إبراهيم المصمودي

 عمران بن موس ى المشدالي الملفت للنظر أنّ التأثير البجائي في المدرسة التلمسانية يبدو جليا من خلال و 

ت أيضا  ،العالمة التي تولت قضاء بجايةهذه الشخصية  ،(م1365/ه965ت)
ّ
ثم رحلت إلى تلمسان، كما تجل

 ي الفكر الواقع  تجاهافي هؤلاء العلماء والطلبة، الذين كان حضورهم من بجاية إلى تلمسان إضافة ايجابية 

تلسمان بأشارت إلى ذلك المصادر حينما تحدثت عن منصور بن على الزواوي الذي نزل فقد . عموما بتلمسان

ه كان مكنيا في الأصول م1367/هـ997وكان حيا سنة  م،1351/هـ953ندلس سنة بعد نزوله الأ 
ّ
، على أن

بالإضافة إلى الهندسة، وهو الذي أخذ العلم عن العلامة المجتهد البجائي  ،له تقاييد فيهاو  ،والمنطق والكلام

ا إلى الدور الذي أيضالمصادر  تمثلما أشار ، 5وقد تحدث التنبكتي عن تأثره في تلمسان .ناصر الدين المشدالي

بقوله بن مرزوق أثنى عليه اأبي القاسم المشدالي الذي وهو محمد بن محمد بن  ،بجائي آخر تلقده بتلمسان

وكلهم قد سار على درب عمران بن موس ى  .6"ما علمت حتى قدم على هذا الشاب بمناقشته وحسن تأدبه"

  .7في مسار علمائها الفقهي والعلميقد نزل تلمسان وأثر  و  ،ه 965ه سنة المشدالي البجائي الذي كانت وفات

                                                                                                                                                                                                 
 سيتمّ الحديث عن ذلك في الفصل القادم في فصل التصنيف الفقهي بالمغرب الأوسط  1
  33، 31المسند، صص : ابن مرزوق   2
  411المصدر السابق، ص : ابن فرحون   3
  511البستان، ص : ابن مريم  4
  323كفاية، ص : التنبكتي  5
 . 524، ص 1؛ السخاوي، الضوء، ج412الثبت، ص : ، انظر ايضا البلوي 343كفاية، ص : التنبكتي  6
بن  أبو عبد الله  الأكابر هم ابنا الإمام القاض ي:زعماء المدرسة والشيوخ الكبار هم حسب طبقات التلقي للعلوم .  414كفاية، ص : التنبكتي   7

 هدية أبو موس ى عمران المشدالي أبو على ناصر الدين المشدالي ابن عبد النور الندرومي أبو عبد الله التميمي أبو العباس احمد بن الحسن

الله المقري الجد و أبو أبو عبد : )ابن عبد السلام التونس ي أبو عبد الله الآبلي أبو عبد الله السطي، وأعقبهم الطبقة الوسطى من الفقهاء وهم



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

742 
 

انتهت المدرسة الفقهية التلمسانية بعد طور   :ه2استمرار نشاط المدرسة التلمسانية بعد ق -5

والتعاطي مع القضايا  ،تجلى من خلالها منهج البحث والإفتاء ،زةميّ تم أخرى هؤلاء الأعلام الأربعة إلى طبقة 

ل هذه الطبقة "بالنوازل "أو ما يعرف ،الاجتماعية والاقتصادية والعقدية المستجدة
ّ
مجموعة من ، وقد مث

الفقهاء الأعلام الذين حملوا مشعل من سبقهم، فأضافوا المزيد من القيمة لمدرسة تلمسان، وقد برز ثلة 

 :منهم كان أهمهم 

شيخ الإسلام الملقب ب ،أحد أقطاب الأسرة المرزوقيةوهو  (:م5342-5411/ ه234 -ـ311)ابن مرزوق الحفيد 

فتأثر بابن  ،الذي كوّن منهجه بعد اتصاله بمشايخ الأمصار بالمغرب والمشرق  ،1ابن مرزوق محمد السادس

 ةسير كان يسير " : يقول صاحب البستان .وهو نهج ابني الإمام سالفا ،كما تأثر بنهج أبيه وعمه ،عرفة التونس ي

والصدق والعدالة  ،وحب المساكين، وهو آية في الفهم والذكاء ،والشفقة والحلم ،سلفه في العلم والعمل

 .2"سد الذرائع يل على موي ،البدع بغضيوإتباع السنة، 

 
ّ
ه كان مجتهدا أصوليا  ،(ابن مرزوق الحفيد) يات التي وصف بها هذا العلامةويظهر من مجمل التحل

ّ
أن

ابن جمع بين المعقول والمنقول والحقيقة والشريعة، وإنّ ما وصفه به كل من  ،مقرئا لغوياومحدثا حافظا و 

الشريف التلمساني أو الإمام أبي زيد الثعالبي والمازوني  ىصاحب البستان أو تلميذه أبو الفرج بن أبي يحيمريم 

العلمية الرفيعة التي كان يتصف بها ، وأبي الحسن القلصاوي، يعطى دلالة على تلك المكانة والحافظ التنس ي

ه  ،هذا الفقيه
ّ
 .3نتاج مدرسة جمعت بين النقل والعقل والحقيقة والشريعةوعلى ان

هأشارت الدراسات إلى المنهج الفقهي الذي اتبعه ابن مرزوق الحفيد 
ّ
يتميز باعتماد الاستدلال  ، على أن

وهي  ،كانت نظرية المقاصد قائمة في فتواه القائم على عموم النص من الكتاب والسنة وظاهرهما، كما

مقاصد يراد منها الوصول إلى الأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من أحكامها، كما كان مراعاة المصلحة 

إلى أنّ ابن مرزوق الحفيد في شرحه  الفاضل ابن عاشور وتأكد هذا المنهج حينما أشار . 4حاضرا في فتاويه

 ،إلى تسليط طريقة شيخه ابن عرفة المبنية على النظر والبحث والمقارنة والترجيحقد عمد  ،5لمختصر خليل

                                                                                                                                                                                                 

، في حين كانت الطبقة التي انتهى إليها العلم هي الطبقة الثالثة والمكونة (عبد الله الشريف التلمساني ابن الخطيب الجد وسعيد العقباني

بن الخطيب وأبو ابن خلدون وابراهيم المصمودي وابن قنفد احمد بن حسين وأبو عبد الله بن زمرك والإمام الشاطبي ولسان الدين )من 

 (.زكريا يحي الرهوني وقاسم بن سعيد العقباني وابن مرزوق الحفيد وعبد الله بن محمد الشريف
 . 22المناقب، مقدمة المحقق، ص : ؛ وابن مرزوق 13المسند ، مقدمة المحقق، ص : ابن مرزوق   1
 . 424المصدر السابق، ص : ابن مريم  2
 ، وما بعدها 425المصدر السابق، ص : ابن مريم   3
  511 – 533، صص 5الفتوى عند ابن مرزوق الحفيد، ج(: حسن)الصوني    4
 " .المنزع النبيل في شرح مختصر خليل"سمي المصنف   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

743 
 

ثام عن الترجيحات والاختيارات
ّ
ببيان ما فيها من الأنظار  ،ليخرّج بها الفقه عن نطاق الالتزام، ويميط الل

التعليق على ثم عرضها في معرض  ،بجمع الأصول التي اعتمد عليها خليل ،الأصولية والتحقيقات الفقهية

التونسية في حينما تحدث على الطريقة  ،والتحقيق لها بذلك، وقد أشار إلى ذلك ابن خلدون  ،عبارة خليل

بن محمد في التحلل من قيود الالتزام، وهي الطريقة التي سار عليها  ،خدمة مختصر ابن الحاجب من قبل

 .1ثم اشتهر بها تلميذه ابن عرفة ،عبد السلام

كان لابن مرزوق العناية بأصول الفقه والقواعد الفقهية والاستدلال المنطقي والترجيح بين الروايات  

والمقاصد الشرعية، إذ غالبا ما كان يستدل بالآراء والأقوال المنسوبة إلى أصحابها، ثم يذهب دوما إلى أن 

تجسد هذا المنهج القائم على التقص ي و . 2وفق طريقة استدلاله ،يرجح بين هذه الآراء التي يعتقدها صائبة

ها ابن مرزوق، مثلما  ،والإلمام بكل جوانب المسألة التي يراد لها التحقيق
ّ
في تلك التصانيف المتعددة التي خط

ثم ساروا على منواله في استخلاص الفتيا بالمنهج  ،تجلت في هؤلاء الطلبة الذين أخذوا عنه منهجه وعلمه

 حوله ا ،حينما رجع هذا الفقيه من تونس واستقر بتلمسانإذ  ،تحلقون حولهذاته، وقد كثر الطلبة الم
ّ

لتف

كالتفسير والحديث والكلام وأصول  ،ورحل إليه آخرون من الأمصار لأخذ شتى أنواع العلوم عنه ،الطلبة

غة والنحو، وتمّ تلقي فتواه م
ّ
قبل  نالفقه على المذاهب الأربعة، بالإضافة إلى القراءات والتصوف والل

 .3الخاصة والعامة بالقبول وكثير منها أثبته صاحب نوازل المعيار

ر به فأخذ عنه القاض ي القلشاني وعبد الرحمن الثعالبي والعلامة نصر الزواوي 
ّ
            وكان ممن تأث

ج وأخيه أبو الفر  ىوأبو البركات الغماري وأبو الفضل المشذالي والسيد الشريف أبو العباس بن أبي يحي

وغيرهم من  ،وعدد من الفقهاء التلمسانيين ،وإبراهيم بن فايد الزواوي وابن مرزوق الكفيف والقلصادي

 .4حواضر أخرى 

إلى غزارة علمه وسداد تشير وتخصصها في حقول المعرفة  ،تهاا بالنسبة لمصنفاته فإنّ عددها ونوعيمّ أ

في  ،فيما يخص التصنيف ،للمرحلة التي عاشهامنهج تفكيره، كما تعبّر هذه المدونات عن خاصية بارزة 

الشريف التلمساني ما  ىوقد صرّح تلميذه أبو الفرج بن أبي يحي. اعتماده طريقة النظم والرجز و المختصرات

قرأت عليه جملة من تفسير :"قائلا ،من هذه العلوم المصنفة الحفيد الطلبة عن ابن مرزوق  هكان يأخذ

 ،ذي وأبي داود بقراءتيوصحيح مسلم كذلك، وسنن الترمقراءته وقراءة غيره، ومن حديث البخاري ب ،القرآن

                                                           
  535أعلام الفكر، ص (: محمد الفاضل)بن عاشور     1
 . 511المرجع السابق، ص (: حسن)الصوني   2
 . 531، ص أعلام الفكر(: محمد الفاضل)بن عاشور   3
 . 421كفاية، ص : انظر التنبكتي  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

744 
 

وبعض  ،وهي الحديقة في علوم الحديث ،والموطأ سماعا وتفقها، والعمدة من الحديث وأرجوزته الصغرى 

أما المصنفات الأخرى فإنّ البلوي قد أثبت في مصنفه تلك . 1، هذا فيما يخص الحديث"الكبرى وهي الروضة

والعلوم  ،من الحديث إلى القراءات ،المعرفة تلاخيص والأراجيز التي ساق في خلالها أنواع العلوم وأصنافال

، بالإضافة إلى "صدق المودة في شرح البردة"وش يء من التصوف كشرح البردة  ،كالأصول والمنطقالعقلية 

 .2التي قيّدها كل من المازوني والونشريس ي من مصنفيهما ،العقائد والفتاوي 

 الطبقة السابقة،انحدر عن فقهاء  :(م5311ـ/ه213ت )أبو الفضل قاسم بن سعيد العقباني التلمساني 

قاسم بن سعيد العقباني التلمساني  العلامة( ه161ت)ضمن أصحاب ابن مرزوق الحفيد مهمن أمكن عدّ م

المنفرد بفني و  ،تلميذه القلصادي من المرتقين درجة الاجتهاد جعلهالذي  ،(م1657ـ/ه156أبو الفضل ت )

، وهو الذي اشتهر باختباراته الفقهية الخارجة عن المذهب سواء باجتهاده أو اختياره لمذهب 3المعقول والمنقول 

ت ) ابن مرزوق الحفيد -جعله يدخل في نزاع علمي مع أحد مجتهدي عصره وهذا ما   ،آخر في الفتوى 

ومع . 4والذي أرجعه البعض إلى خلاف بين تيارين سلفي وآخر صوفي ،حول بعض الفتاوي  -( م1637/هـ161

فإنّ عناية العقباني بالمدونات المالكية قد أخذت منه جلّ اهتمامه  ،ذلك الانفتاح على فتاوى المذاهب الأخرى 

نا القلصادي على ذلك حينما عكف عنده مر 
ّ
ه  ،تين قبل الرّحلة وبعدهاتعليما وتدرسا، وقد دل

ّ
فأشار إلى أن

حينما عاد من رحلته إلى تلمسان أخذ في القراءة عليه علوم الفقه من خلال مختصر المدونة لابن أبي زيد 

 ،حيث أخذها عن والده بطريق الصحيح والمكسور  ،ومختصر خليل، وتحدّث عن اهتمامه بفرائض الحوفى

 .5مختصر أبيه مضافا إلى ذلك أصول الدّين من خلال

لقد تمكنت المدرسة الفقهية التلمسانية من حجز مكانة علمية وفقهية ضمن حواضر الإسلام بفضل 

أمثال محمد بن أحمد بن  ،والذين استمرّت فيهم المدرسة ،وغيرهم ممن تتلمذوا عليهم ،هؤلاء الأعمدة الأعلام

الأخذ عن المالكية إلى الشافعية أمثال شرف حالة القلصادي الذي تجاوز والرّ  ،6(م1666/هـ 167ت ) زاغو 

                                                           
 . 421المصدر السابق، ص : ابن مريم  1
 .423كفاية ، صص : ، التنبكتي 423، 424ثبت البلوي، صص : البلوي   2
 . 511تمهيد الطالب، ص : القلصادي  3
د الله الخلاف بين العقباني وابن مرزوق الحفيد أرجع الأستاذ سع.  21، ص 5تعريف الخلف، ق : ؛الحفناوي  445البستان، ص : ابن مريم  4

له ابن مرزوق الحفيد ت
ّ
هـ مع أن كليهما مشهود لهما  213هـ وتوجه آخر صوفي مثله قاسم العقباني ت  234إلى خلاف بين توجه سلفي مث

 التيار الغالب كان تيار قاسم العقباني الذي ا
ّ
نتصر له السنوس ي والإمام الثعالبي ، راجع سعد بالعلم والعمق والاجتهاد في الرأي وأشار إلى أن

 . 35، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: الله
 . 455ابن مريم المصدر السابق، ص   5
  14البستان، ص : انظر تعريفة عند ابن مريم   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

745 
 

 هو محمد بن محمداني الآخر سليل الأسرة المرازقة والتلمس ،1الدّين محمد قاض ي القضاة وأبي زرعة العراقي

ه الونشريس ي ( م1676/هـ771ت ) بن مرزوق الملقب بالكفيف
ّ
لقيه  و  ،2الخطيب بالفقيه الحافظالذي حلا

 أثناء  م1665/ه167خل تلمسان سنة بن خليل الذي دعبد الباسط 
ّ
. ة من العلماءرحلته الشهيرة مع جل

ه أهم القائمين على الحركة مصنّف من خلالبيّن و  ،مدّة ستة أشهرتمسان بمكث  ومعلوم أن عبد الباسط

 إلى الإمام العلامة أبي -بالإضافة لابن مرزوق الكفيف -أشار فأواخر القرن التاسع،  هذه الحاضرةلمية بالع

ه بشيخ تلمسان
ّ
 .3عبد الله محمد بن العباس الذي حلا

عبد الله  و ه العالم أبو أبرزهم أبو  ،الإسلام مغربا ومشرقا عن أعلام حواضر  ابن مرزوق الكفيفخذ أ

 ،زيد عبد الرحمان الثعالبي و والمحدث أب ،شداليعبد الله محمد بن قاسم الم و بأوالنظار  ،محمد بن مرزوق 

وكان من أجلّ من انتهت إليهم المدرسة  . 4شيخ الإسلام ابن حجر العسقلاني الشافعي الحافظوإمام المشرق 

 ،الفقيه العالم محمد بن يوسف السنوس ي ،والعلوم العقلية كالكلام والمنطق ،التلمسانية في الفقه والاعتقاد

ل خاتمة العقد وذروة ما انتهت إليه هذه المدرسة
ّ
بما  ،التي امتد تأثيرها إلى خارج نطاقها الجغرافي ،الذي مث

حتى قال  ،ومنهج تفكير، وقد فقدته المدرسة لما توفى ،وصفات عدّة ،كان لهذا الفقيه الجامع بين علوم شتى

 .5"فقدت الدنيا بفقده" ،يطيقوتكلموا فيه بما لا  ،خصومه الذين أنكروا عليه مؤلفاته في العقائد

وأفرد في  ،العلمية تهبما يفيد مكان ،في المصادر الإمام السنوس ي تحدث الناس عن:  مسانالتيار السنوس ي بتل

المواهب "مصنفا سمّاه ( م1671/هـ179ت)مناقبه ومساره تلميذه أبو عبد الله محمد بن عمر الملالي التلمساني 

اللآلي السندسية  في "عنوان، وقد لخصه واختصره أحمد بابا التنبكتي في 6"سية في المناقب السنوسيةو القد  

أسقط فيه ما كان يحتويه كتاب المواهب القدوسية في بابه الخامس والسادس  ،"الفضائل السنوسية

انطلاقا من نشأته وتعليمه إلى مناقبه  ،لمنحى السنوس يلوقد توافر هذان المصدران على تفاصيل . 7والسابع

 . لهاوانتهاء إلى أثره ودوره في تلمسان وما حو  ،وعلمه

                                                           
  545، 511المصدر السابق، صص : البلوي   1
 .  513ألف سنة من الوفيات، ص : الونشريس ي  2

3  Robert Brunschvig : op.cit.  ,p p 44, 45    
  442المصدر السابق، ص : ابن مريم  4
 , 332كفاية، ص : التنبكتي 445المصدر السابق، ص : ابن مريم   5
المواهب القدوسية في المناقب : ، راجع الملالي 4155تم تحقيق هذا المصنف وطبعه ضمن تظاهره تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية سنة   6

 .، بوسعادة، الجزائر 4155السنوسية، تج علال بوبريق ، دار كردادة للنشر التوزيع، ط
تاريخ تأليفه  543الى ورقة  24،ـ خ ع الرباط، من ورقة 335نوسية، مجموع رقم اللآلي السندسية في الفضائل الس(: احمد بابا)التنبكتي   7

 . 5113سنة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

746 
 

عليها  أقامشيوخه يظهر له طبيعة العلوم والمعارف المتداولة، والأسس الفكرية التي لص وإنّ المتفحّ 

في العلوم  المصادر إلى تلقيهأصحاب وسية وعدد من فقد أشار صاحب المواهب القدّ . السنوس ي منهجه

فقهاء فيما كما أخذ عن  ،1المنسوب للشرفاء من جهة أمه ،يعقوب يوسف يعن أبيه الزاهد أبالمراحل الأولى 

ت )ابر تلامذة محمد بن مرزوق الحفيدوهو عالم محقق من أك ،الشيخ نصر الزواوي بعد أمثال 

من  ابتداءً  ،الاستمرار في المنهج الذي رسمه الزعماء الأوائل للمدرسة التلمسانيةدلالة على ، 2(م1637/هـ161

كما أخذ عن العالم المحصل أبي عبد الله محمد . لي فالمقري الجد إلى ابن مرزوق الحفيدابني الإمام إلى الآب

الفرائض الحوفية ( م1616/هـ171ت) الحسن القلصادي  يمام أبالإ قرأ على و ، 3بن قاسم بن تونزت الصنهاجي

بن عن محمد أيضا وأخذ السنوس ي .  4كان مهتما بالمنقول والمعقول من العلوم حيث ،الحوفية والحساب

حيث قرأ على هذا  ،الحباك وعن أبي عبد الله محمد بن العباس بن محمد بن عيس ى الشهير بابن العباس

ه و بهم محمد بن يوسف السنوس ي هو أخ ، لكن أكثر من تأثر 5الأخير علم الأصول وجمل الخونجي في المنطق

يستحضره بين عينيه، وقد كان " ابن الحاجب" الذي كان يحفظ كتاب ،أبو الحسن على بن محمد التالوتي

حسب ما أفاد به  ،التالوتيالشيخ الحسن أبركان، وإن غالب الفقه قد أخذه عن أخيه  ةبر تلامذمن أكا

 . 6صاحب المواهب القدوسية

بو زيد عبد الرحمن فإنّ تأثير حجة الإسلام العالم الولي الصالح أ ،ا التفسير والحديث والنقل عموماأمّ 

صحيحي مسلم والبخاري وغيرها من كتب إذ قرأ عليه  مة على العلامة السنوس ي،الثعالبي يبدو واضحا

، كما تحدث 7ي جميع فهرسته ومروياتهته التالو يازته لمحمد السنوس ي وأخالحديث، وقد صرح الثعالبي بإج

 .8رالجزائ ةلبي حين رحلته إلى حاضر الثعاالبلوي عن لقاء محمد بن يوسف السنوس ي والإمام عبد الرحمن 

يشترك في أشياخه مع  أحمد بن  الإمامهذا أنّ في سياق الحديث عن مشايخ السنوس ي والملاحظ 

 ،أجمعوا على تعظيمهماو  ،ولذا كان علماء تلمسان يذكرون ابن زكري والسنوس ي دوما في مستوى واحد ،زكري 

                                                           
 . 21اللآلي السندسية، ورقة : ، التنبكتي34المواهب، ص : الملالي  1
 . 21نفس المصدر، ورقة : ؛التنبكتي  32نفسه، ص : الملالي  2
 .هناك اختلاف في بين توزت وتمرث وتونزت لدى كل من ابن مريم والتنبكتي والملالي  3
 . 342كفاية، ص : التنبكتي  4
 . 11، 13المواهب ، صص : الملالي 21اللآلي، ورقة : التنبكتي  5
 وما بعدها  11المصدر السابق، ص : الملالي: راجع  6
 . 522البستان، ص : ا، ابن مريموما بعده 35نفس المصدر، ص : انظر الملالي  7
 . 342الثبت، ص : البلوي   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

747 
 

، وقد عدّ الإمام السنوس ي لأجل هذه المكانة مجدّدُ 1لمنقول والمعقول لاتساعهما في الرواية وعلو مكانتها في ا

 .2وقد توفى على رأسها ،هذه الأمة على رأس المائة التاسعة، واعتبر على رأس مشايخ هذه المائة

مثلما سيطرت على معظم الحواضر  ،سيطر السنوس ي بعقائده على حلق الدرس بالمغرب الأوسط

لوضوحها " أم البراهين" إلى العهد العثماني، وكان أكثرها انتشار عقيدة  وامتد ذلك زمانا ،الإسلامية

وهي المنظومة الجزائرية لأحمد عبد الله الجزائر  ،مضافا إليها عقيدة أخرى شهدت انتشارا واسعا ،واختصارها

الجزائرية بالإضافة إلى  شرح القصيدة"كان من أسباب رواجها شرح السنوس ي عليها  وقدللسنوس ي، المعاصر 

 3(م1691/ه1761ت) المقري  لحافظ شهاب الدين ابي العباسل" هل السنةفي عقائد أ إضاءة الدجنة" موسوم 

وقد دلّ . اشتملت هذه الأخيرة على العقائد السنوسية ، و  -والتي ظهرت فيما بعد - 3(م1691/ه1761ت)

كلام السنوس ي محفوظ من " :لقيمة والانتشار حينما صرح بقولهتصريح أبي محمد الهبطي على هذه ا

  و أب        ، كما أنّ الشيخ "السقطات
ّ
تفارقه عقيدة السنوس ي  محمد عبد الله الورياجلي نذر على نفسه ألا

ت عقائد السنوس ي ساحة العلم ببلاد المغرب عموما .4وعظيم مكانته ،الصغرى على جلال قدره
ّ
 ،وهكذا غط

وسارت بها الإجازات والإملاءات، وبفضل ذلك  ،التعاليقوتمّ استيفاء الشروح عليها و  ،فحفظت ودرست

اعتبرت المرحلة السنوسية في الاعتقاد الأشعري مرحلة مميزة ومستقلة بذاتها، في فترة شهدت طغيان التقليد 

 .5إقفال باب الاجتهادفيها تمّ قد  و  ،والجمود

مؤلفاته ف ن،في العقائد بالنكراعلى التقليد  في الحكم ومنهجه السنوس ي ساهم هذا الانتشار لعقائد 

وقد كان لهذا الحكم  ،6الأولى تذهب إلى تكفير المقلد في الإيمان، واعتبر النظر العقلي شرطا أساس ي في الإيمان

ولاحظ  ،أولاهما اهتمام العامة بعلم الكلام والعقائد، حيث صارت مؤلفات السنوس ي تقرأها العامة ،نتيجتان

وجمع  ،يديه طلبته يقرأها بين( عقيدته الصغرى ) حضرنا يوما حلقة : " يقول إذ  ،ذلك البلوي تلميذ السنوس ي

                                                           
 . 551دوحة الناشر، ص : الشفشاوني  1
 .512ص : نفسه  2
و إضاءة الدجنة في عقائد أهل السنة أرجوزة  تم شرحها من قبل الشيخ عبدالغني النابلس ي .  22، ص 4تاريخ الجزائر، ج: راجع سعد الله   3

رائحة الجنة : ، راجع  النابلس ي عبدالغني بن إسماعيل"رائحة الجنة شرح إضاءة الدجنة في عقائد اهل السنة"ان وجعلها بعنو (  ه5534ت )

 .4155شرح إضاءة الدجنة في عقائد اهل السنة، تح أحمد فريد المزيدي، دار المعرفة الدولية، الجزائر، 
 . 551المصدر السابق، ص : نيو  الشفشا  4
الشيخ ابو العباس " العقيدة الصغرى " كان ممن اهتم بتدريس هذه العقائد  451، 455تطور المذاهب لا شعري ، صص (: يوسف)حنانه   5

احمد المعروف بتاخرسان من جبال بني راشد من أكابر الأعلام والشيخ احمد أقدار الراشدي حيث شرح العقيدة الصغرى، والشيخ محمد 

، راجع عنوان الأشعرية في 434الإكليل والتاج، ص : ؛ القادري 551نفس المصدر، ص : الشفشاوي .. هـ 5515رش ي ت بن الشيخ عبد الله الخ

 .الباب الأول 
 . 452تطور المذهب الأشعري، ص : حنانه  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

748 
 

 ،ا ثانيهما فهي ردات الفعل من أقرانهأمّ . 1سردا على صوت واحد ،من العوام الملازمين لمجلسه، على ظهر قلب

دفع  وهذا ما  ،الذي عارضه في هذا الشأن( م1676/ه177ت ) وعلى رأسهم الإمام أبو العباس أحمد بن زكري 

 . 2بالسنوس ي إلى التراجع عن حكمه في باقي مؤلفاته المتأخرة

وقد كان السنوس ي رغم توجهه وعنايته بالظاهر والباطن يستعرض مسائل العقيدة، باستعمال الفكر 

يستند في ذلك إلى آراء من الأشعرية والاعتزال ومذهب الحكماء، وكان يميل إلى مذهب الإمام هو و  ،والنظر

، وأعجب الناس بمنهجه واتخذوه 3لجويني ويرجحه، كما يذهب إلى استعمال القضايا الفلسفية والمنطقيةا

إذ ذكر علم الكلام ما رأيت من " "الشيخ أبو عمران موس ى بن عقدة  ت الدرس العقدي حتى قالمن أولويا

 .4"غربل هذا العلم مثل هذا الرجل يعني السنوس ي

في الذي يمتد و  ،بن يوسف السنوس ي أثر المنهج الذي اتبعه محمدكما وضحت الدراسات الحديثة 

الغزالي والفخر الرازي والشهرستاني والبيضاوي وعضد الذي سلكه كل من تيار الإلى أن عُدّ ضمن  التاريخ،

ي وابن خلدون، ويمتد أيضا من المجال الكلامي في العقائد الذي يعالج النصوص بالدين الإيجي والإمام الشاط

الفلسفة الإلاهية، إلى مجالات  اوتحديد ،الثابتة باستعمال المنطق الأرسطي والمعالجة العنيفة للفلسفة

وهي الاهتمام بالعلوم العقلية الرياضية والتجريبية والفلسفات والديانات وفرقها، وتنشيط علم ، أخرى 

ه أداة الإيمان
ّ
 -بالنسبة لذلك الزمان - المنهج الحداثيولا شك أنّ هذا . 5الكلام ليكون في متناول الجميع لأن

 أنّ عنايته بالعقائد قد 
ّ
الذي اعتمده السنوس ي قد صبغ فكره العقدي وتعاطيه مع علم الأصول والفقه، إلا

 .غطت على الرؤى الفقهية التي يلزم توضيحها بمزيد من الدراسات

الذي مثل حاضرته  -السنوس ي –ي لى جانب هذا العلامة التلمسانإ : تيار ابن زكري المناوئ للسنوسية

علما ومنهجا يتموقع بعض أعلامها ضمن سلسلة المدرسة التلمسانية المتعددة التخصصات، لكن التفاوت 

بين الأوائل والمتأخرين يبدو واضحا في درجة العلم والاجتهاد،ومن هؤلاء الذين نافسوا محمد بن يوسف 

الذي قال عنه  6(م1676/هـ177ت )المغراوي التلمساني حمد بن محمد بن زكري أالسنوس ي في مكانته كان 

                                                           
 . 341الثبت، ص : البلوي   1
 .ي الباب الرابعسيأتي بيان ما يعرف بنازله التوحيد والتي انتهت بسجال بين ابن زكري والسنوس ي ف  2
وعمدة اهل التوفيق هي  14، الرباط، ورقة 54144عمدة أهل التوفيق والتنديد في شرح عقيدة التوحيد، ح ح ، مجموع رقم : السنوس ي  3

 ".عقيدة أهل التوجيد المخرجة بعون الله من ظلمات الجهل والتقليد الراغمة بفضل الله انف كل مبتدع عنيد" مختصر كتابه، 
، أما الشيخ أبو عمران موس ى بن عقدة الأغصاوي، فلم نقف على ترجمة لهذا الإسم الذي أورده  551المصدر السابق، ص : شاونيالشف  4

 .الشفشاوني في دوحته، ولكن الظاهر أنه كان من أهل الكلام والنظر جاء بعد السنوس ي، وقد تأثر به
 44 - 43، ص 5224، 3، مجلة حوليات جامعة الجزائر، ع نالإمام السنوس ي عالم تلسما: راجع دراسة ربيع ميمون   5
  512دوجة الناشر، ص : هـ مثلما أورده الشفشاوني 211وهو عكس ما ذهب إليه البعض بان وفاته كانت سنة   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

749 
 

ه جمع بين المعقول والمنقول، وبرع في الحديث
ّ
وأنّ رياسة العلم في زمانه  ،حيث صار حافظا ،تلميذه البلوي بأن

، و قد أخذ العلم عن زعماء المدرسة التلمسانية أمثال قاسم بن سعيد العقباني والعلامة 1قد انتهت إليه

 .2بو العباس بن زاغو وإبراهيم التازي وعلامة العصر آنذاك عبد الرحمن الثعالبيالصوفي أ

جهود محمد بن يوسف بذلك معززا  ،قدّم ابن زكري إضافات للمدرسة التلمسانية في مجال العقائد

 ،"بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب" كان منها مصنفه ف ،اهتم بالتصنيف في العقائدو  ،السنوس ي

غاية المرام في شرح " ، أمّا في مجال الفقه وأصوله فإنّ كتابه "ل المقاصد مما تعتبر به العقائدمحص" وكتاب 

فهو شرح أراد به تلبيه " والمعروف بشرح الورقات في أصول الفقه لإمام الحرمين الحويني" مقدمة الإمام

ضاف إلى ذلك ازونية وعند الونشريس ي ، ويمثبتة في الم ى في هذا العلم، كما توجد له فتاو  طلبات تلامذته

 197وهي أرجوزه في مصطلح الحديث أبياتها " معلم الطلاب بما للأحاديث من الألقاب" مؤلفه في علم الحديث

عبد المجيد بن  ح ذلكوضّ  وقد. 3(م1931/هـ1163ت )حمد الحريش يألحسن على بن بيتا، شرحها الإمام أبو ا

 ،تضمن ترجمته وجميع ما كان يقوم في حلقه درسه ،ا في الشيخ ابن زكري تقييدحينما وضع علي الزيادي 

، فكان عمل الزيادي 4والمؤلفات التي كان يدرّس من خلالها علوم الفقه والحديث والتفسير والأصول واللغة

 . بذلك مزيدا في توضيح أهم المصنفات التي كانت تتداول في الدرس العلمي

الذي يقوم على و  ابن زكري، ومنهج التدريس عند ،تلقين هذه العلوم ةي طريقنح الشفشاو ضّ و كما 

 ة، إذ كان في مجلسكان الشيخ ابن زكري عظيم القدر كبير الهمّ " :راء، دون قيد يقول الآ شة مع طرح كل المناق

ة والتصويب  وينقل ما ذهب إليه فيها الأوائل، ثمّ  ،تدريسه يذكر المسألة
ّ
يتعرض بالردّ والقبول وبسط الأدل

نه من آلات الترجيح والاجتهاد، وعلى الجملة فهو أحد الأعلام من والتخطي، 
ّ
ه لا يقتصر على التقليد لتمك

ّ
وأن

 .5"وممن يقتدي به في المشارق والمغارب وتعمل له الرحلة ،علماء الملة

 ،أثناء حدوث نازله توات الخاصة باليهود ،الفتوى منه ولعل لجوء الإمام العصنوني إلى ابن زكري وطلبه

لتي كان يحوزها ابن والموقف الذي اتخذه ضدهم محمد عبد الكريم المغيلي، كل ذلك يبيّن القيمة العلمية ا

حيث . 6ومعارضا للمغيلي في إجرائه ،ونيصنوخارج تلمسان، وقد كان مؤيدا للعتلمسان  ةزكري في حاضر 

                                                           
  512نفس المصدر، ص : ، الشفشاوني343ثبت ، ص : البلوي   1
   343نفس المصدر، ص : البلوي   2
 .دحمون على تحقيق هذه المصنفات من إطار تظاهر تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية وقد عمل عبد الرزاق   3
 . 35 – 12، خ، ح، الرباط ،ورقة 54225تقييد من الشيخ ابن زكري، ضمن مجموع رقم (: عبد المجيد)انظر ،  الزيادي   4
 . 512دوحة، ص : الشفشاوني  5
 . 442 – 453، ص 4المعيار، ج: راجع نازله يهود توات وموافق الفقهاء منها عند الونشريس ي   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

750 
 

تلك التيارات الفقهية التي كان يعج بها المغرب الأوسط خصوصا، والخلاف الدائر بين  أظهرت هذه النازلة

  .وكل هذا داخل المدرسة الفقهية المالكية ،الفاسيين والتلمسانيين كذلك

هو ذلك الامتزاج الواقع في درسهم ومنهج  ،وإنّ ما يمكن ملاحظته على أعلام هذه المدرسة التلمسانية

والعلوم النقلية الممثلة في القراءات  ،وم العقلية وعلى رأسها علم الكلام والفنون الرياضيةتعليمهم بين العل

حياء والحكم العطائية، وقد تجلى بكتاب الإ  هتمامالتصوف والا و ضافة إلى العناية بالحديث بالإ  ،والتفسير

الذي تحدث عنه بإسهاب ( م1661/هـ165ت)ين من المدرسة أمثال ابن زاغو ذلك بصورة واضحة لدى المتأخر 

ن محمد بن أحمد النجار ، كما تحدثت المصادر ع1"تمهيد الطالب" خ له فيتلميذه القلصادي وأرّ 

وعن عنايته بمستصفى الغزالي وأصلي بن الحاجب وإرشاد الجويني ومنهاج  ،(م166/1661ت)التلمساني

وغيرها من أنواع المصنفات  ،البيضاوي وجمل الخوجي ومفتاح الشريف وقواعد القرافي ومختصر خليل

 . 2العقلية والنقلية والصوفية

ت النوازل والفتاو 
ّ
المنتشرة في طيات كتب التراجم على أنّ العناية بالمسائل العقدية في القرن  ى دل

دراك علماء تلمسان وعلى رأسهم الإمام السنوس ي جانب الفقهي والأصولي، وذلك لإ التاسع كانت تغلب على ال

عدد من  تلودخ ،حينما استفحل النشاط الصوفي خصوصا ،جانب قد شهد بعض الانحرافاتبأنّ هذا ال

د عليه المالكية سالفا، فصار التركيز على الجانب العقدي أكثر منه على الفقه ما تعوّ و السلوكات التي تتنافى 

  ـ  ه1و 9في القرنين الذي أخذ حصته كاملة  ،الفروعي
ّ
 ،لات المغيلياوسجعقائد السنوس ي أيضا ت وقد دل

 .والرّد على أبي الحسن الصغير من قبل السنوس ي على هذا الاهتمام 

ية التي امتزجت بأصول الدّين والمنطق والتصوف هالفق عن المدرسة التلمسانية وتوجهاتهاإنّ الحديث 

م تستنفذ تستوجب جهدا كبيرا خصوصا وأنّ عددا من المخطوطات والرسائل لا تزال ل ،وعلوم العقل والنقل

بعد، وأنّ الاعتماد على مصادر كالبستان أو بغية الرواد حول أعلام تلمسان وآثارهم وتوجهاتهم يعد  من 

ه رغم ما قدم من أعلام وأسماء القوم ممن  التي اف في حق المدرسةالإجح
ّ
صرح في حقها ابن خلدون بأن

لحذاق في كل صنف يعد قليلا، ولو رام أنجبته تلمسان من الطلبة العراف والأمناء الثقات ، والصناع ا

  . 3استيفاء ذكرهم لضاقت صدور الدفاتر ممن انتهى إليه خبره منهم والغابر أكثر

 : بالمغرب الأوسط الأخرى حواضر الفقه   -خ 

                                                           
 . 513 – 514تمهيد الطالب، ص : القلصادي  1
 . 355كفاية، ص : ؛ التنبكتي 423المصدر السابق، ص : ؛ ابن مريم514نفس المصدر، ص : القلصادي: راجع  2
 . 544، ص 5بغية، ج: يحيى بن خلدون   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

751 
 

ز ثقل فكري ثقافي بالمغرب الأوسط، تبيّن أنّ حاضرتي بجاية و تلمسان قد صارتا بالفعل تمثلان مرك

 ،و نشاط الفقهاء العلماء ،مصاف المدارس البارزة في الفقه، و ذلك بما أوتيتا من اهتمام الأمراءارتقتا إلى و 

 منها و إليها ،حركة الطلبة النجباءو 
ً
 و رواحا

ً
، كما أنّ حركة التصنيف بهما قد أعطت ملمحا واضحا غدوا

قيه الأصولي التوجه الفقهي بشو من وراء ذلك كله  ،لنوعية المؤلفات المتداولة و طبيعة الإنتاج الفكري 

عم الذي كانتا تلقيانه من لم تكن بجاية و لا تلمسان لتبلغا هذه المرتبة لولا ذلك الدّ و  . والفروعي بالحاضرتين

، حيث شهدت الفترة المدروسة حركة الموجودة بالمغرب الأوسط و خارجهسواء  ،قبل الحواضر المجاورة لهما

 . 1التي أفرزت التلاقح بين أعلام الحواضر المغربية ككل ،(الحج ) ية أو الدينية للعلماء في إطار الرحلة العلم

 من  ،برزت إلى جانب بجاية و تلمسان مدن و حواضر فقهية بالمغرب الأوسطلقد  
ً
هي أقل شأنا

النجباء جاية و تلمسان بالطلبة الحاضرتين السالفتي الذكر، ولكن أهميتها تبرز من ناحية أنّها كانت تمد ب

رغم قلة هؤلاء الأعلام، و أنّ الكثير من فقهاء بجاية و تلمسان اهتموا بالرحلة إلى حواضر  ،الأعلام النبلاءو

عن أعلامها و أفادوا طلبتها قسنطينة وبونة والجزائر ومليانة و وهران و تنس و مازونة و غيرها، فأخذوا 

و ناقصا في كل من بجاية ل ما كان يبدر التي كانت تكمّ عامتها، و لذا فمن المفيد أن نشير إلى هذه الحواضو 

 .ت إلى بروزها و اهتمام العلماء بها من باقي البقاع أدّ  ،، حيث توفرت عدة خصائص فيهاوتلمسان

كر أسواقها و باديتها الكبيرة فذ م17/هـ6تكلم عن أهميتها ابن حوقل في القرن : حاضرة الجزائر  -1

و بالأخص من قبل أهل  ،ا و أهم السلع بها، مما جعلها تلفت أنظار التجاروجباله( المقصود بها متيجةو )

القيروان و الأندلس، وقد أضاف إلى أهميتها حسب ما ذكر المصدر قربها من شرشال و برشك المدينتان 

فإنّ القارئ الحصيف  ،وإذا تمّ الحديث عن الأسواق و الإنتاج و التجارة. 2القديمتان ذواتا الشأن في عهده

 في حاضرة ذات قيمة 
ّ

يستوجب عليه استحضار القائمين عليها معاملة وتشريعا و حماية، ولن يكون ذلك إلا

أنهّا كانت مليئة بالسكان محروسة من قبل على أيضا ، دلالة يلجا إليها التجار و الحرفيون وأرباب المال

لأفريقية إلى أنّ من كان يسكن هذه الحاضرة هم قبيلة وقد نبّه الوزّان في وصفه . السلطان و العلماء

هكذا لفتت حاضرة الجزائر أنظار . 1الذين كانت لهم سيطرة على مدينتي الجزائر و دلس خصوصا 3الثعالبة

                                                           
 .تم الحديث سالفا عن الرحلة العلمية بين المغرب الأوسط و افريقية و المغرب الأقص ى و الأندلس و بلاد المشرق   1
 . 31المصدر السابق ، ص : ابن حوقل   2
الثعالبة من ولد ثعلب بن علي : "توضيحا لذلك بقوله ويضيف ابن خلدون  .الثعالبة  كانوا ببسيط متيجة ونواحي الجزائر: قبيلة الثعالبة  3

وكانوا قبلها بقطيري مواطن . من بسيط الجزائر( عهد ابن خلدون )وموطنهم لهذا العهد ( سحير)بن بكر بن صغير أخ عبيد الله بن صغير 

امر لهذا العهد، وكان بنو عامر في مواطن حصين لهذا العهد نزلوها منذ عصور قديمة، في وقت كان ذوي عبيد الله إخوانهم في مواطن بني ع

بني سويد، فكانت مواطنهم لذلك العهد متصلة بالتلول الشرقية، فدخلوا من ناحية كزول ثم تدرجوا في المواطن إلى ضواحي المدية، ونزلوا 

شريس زحف محمد بن عبد القوي جبل تيطري، وهو جبل أشير الذي كانت فيه مدينة كبيرة، فلما تغلب بنو توجين على التلول وملكوا وان

فملكها، وكانت بينهم حروب فتغلب على الثعالبة الذين نزحوا بعدها إلى متيجة، وأنزل قبائل حصين بتيطري، ودخل ( المدية)إلى المدينة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

752 
 

من حيث قيمتها الاقتصادية و بذلك القيمة " الوزان نموذجا " و المتأخرين " ابن حوقل نموذجا " القدامى 

 .ثقافيةالاجتماعية و ال

و دون تتبع مراحل تطور مدينة الجزائر منذ العهد الحمادي و المرابطي إلى العهد الموحدي حينما  

و لقائه بعبد الجبار بن  ،ه في رحلته من بجاية إلى متيجةمنو المقرب  ،احب المهديالبيذق صعنها تحدث 

امل على المدينة ولم يفصح عن جد من تحفقد وُ . 2محمد و الفقيه أبي زكريا ليسير بعدها نحو مليانة

 بمنظار أسود قاتم تمثل ذلك لدى العبدري الذي قام برحل ،خصائصها
ّ
ته من المغرب إلى المشرق منذ إلا

سهل، بيعية من بر و بحر و وعر و ذكر حسنها و مميزاتها الطصل إلى مدينة الجزائر و إذ حينما  م،1117/هـ611

خص إلى ، و لا شلم يبق من هو من أهل العلم محسوب:" لكنّه يقف عند الواقع العلمي فيطلق حكمه بقوله

أديب يؤنس غربة فكأني أسأل ، و دخلتها سائلا عن عالم يكشف كربة ، و قدفن من فنون المعارف منسوب

كان كلما  مرتو بن تا أنّ يذكر ن أنّ صاحب المهدي في حي. 3بلق العقوق أو أحاول تحصيل بيض الأنوق عن الأ 

متداولا فيما بعد فصاحب  تقليدأو بناء مسجد، و قد بقي هذا السار إلى مدينة أمر بإصلاح مسجد مهدم 

المسند في حديثه عن أبي الحسن و دخوله مدينة الجزائر يذكر تشييد المدارس المختلفة الأوضاع، كما تحدث 

 .4و أحباسها ومعلميها و طلبتها، وكيف كانت العناية بهاعن طبيعة بنائها و مواد ذلك و تفاصيلها 

إذ يشير  ،و ربما كانت هذه الحاضرة على عهد بني زيان تفوز بمكانة ليست لدى باقي الحواضر الزيانية 

ل مكانة هذه الحاضرة ومقامها الرفيع لدى الزيانيين، و ربما حتى المرينيين الذين نص زهرة الستان بما يؤوّ 

            ذي الحجة خرج الأمير أبو تاشفين ابن المولى 11وفي " إذ جاء في النص  ،عليها مدة من الزمناستولوا 

فكان  ،كما فعل قبله بأبناء الملوك المشاهير ،أبي حمو السلطان المنصور برسم سكنى بالجزائر ليتربى بها

إذ كان  لمقام العلمي المميز لهذه الحاضرة، و هو دلالة على ا5هـ965دخوله إليها في أوليات شهر محرم من عام 

ما خولها  لتكون المحضن وهو  دائم،ى الحماية اللازمة والهدوء الون إليها لوفرتها علأو أبناء الأسر الحاكمة ي

 .ليصيروا على أهبة  من أمر السياسة و التدبير  ،الدافئ لهؤلاء والتكوين الهادئ

                                                                                                                                                                                                 

رين على المغرب من قبيلة صنهاجة ببسيط متيجة، وأوطنوا تحت ملكهم حتى إذا غلب بنو م( أو ملكيش)الثعالبة هؤلاء في إيالة مليكش 

أنظر  .الأوسط وأذهب ملك مليكش منها، استبد الثعالبة هؤلاء بذلك البسيط وملكوه، وكانت رياستهم في ولد سباع بن ثعلب بن علي بن بكر

 .23-33، ص 1العبر،ج: ابن خلدون 

 . 11، ص  5وصف ، ج: الوزان   1 
 . 33،  34أخبار المهدي بن تمرت، صص : البيذق   2
 . 41الرحلة ، ص : العبدري   3
 . 313،  311المسند ، صص : ابن مرزوق   4
 . 415زهرة الستان ، ص : مجهول   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

753 
 

 ي ضرور  نة بأعلام الزمان آنذاك يعدّ فإنّ الاستعا ،العبدري و إن كان من الواجب الردّ على ما كتبه 

فإنّ موسوم الغبريني  ،و دون الخروج عن إطار الزمان. و تداول العلم بحاضرة الجزائر ،وفرة العلماء بيانل

ي و هو أبو محمد عبد المنعم بن محمد بن يوسف الغسان ،يقدم لنا علما من أعلام الحاضرة بالجزائر

و هو الذي لقي و أخذ عن فقيه آخر  ،الذي كان فقيها قاضيا فاضلا بالجزائر ،(م1191/هـ697ت )الجزائري 

ن منداس المهتم بالفقه و الأدب والفرائض كما لقي أبا عبد الله اب ،قبله هو أبو علي بن عبد النور الجزائري 

ه تولى " المنعم الجزائري أبو محمد عبد " ، ويضيف الغبريني أشياء مهمة عن هذا العالم 1علم الوثائقو 
ّ
بأن

في منصبه ذلك أبقاه ف ،و طالت مدّته بها، و قد كان محبوبا لدى العامة و السلطان ،أيضا قضاء بجاية

ه رغم ذلك الفارق في المد
ّ
ق )ة الزمنية بينه و بين سحنون طويلا، و يضيف صاحب عنوان الدراية بأن

 أنّ منهجه في الفقه كان يجري  ،(م17/هـ3
ّ
، وهو دلالة على استمرار طريقة 2سحنون في القضاءعلى طريقة إلا

كما تنبّه ترجمته إلى ذلك التواصل الذي كان قائما بين الجزائر بني  .لقدماء في تلقي العلوم و التصنيفا

 .مزغنة و حاضرة بجاية العريقة 

وكان منهم  ،والإفتاءو قد شارك عدد من أعلام حاضرة الجزائر في المناصب العليا كالكتابة والقضاء 

، 3وكانت له براعة في ذلك مثل الفقه ،الذي اعتنى بالكتابة(  م1667/ه153ت )محمد بن عبدالحليم التجيبي 

ومنهم الفقيه أبو الحسن علي بن  ،ممن اعتمد عليهم شريس ي نجد عددا من علماء الحاضرةوفي معيار الون

، ويحضر الفقيه أحمد بن محمد بن ذا قال الذي كانت له فتاوى في المازونية المعروف بعنايته 4محمد الحلبي

، ولا ندري أهو نفس الفقيه الذي ذكره الونشريس ي 5،(هـ156ت)كان في طبقة قاسم العقباني بالفيتا، و قد 

الأخير أبا لأحمد  ر هذاأم يعتب ،6في مدونه حينما تحدث عن الفقيه القاض ي أبا عبد الله محمد بن ذا قال

لكن الأكيد أنّ مصنفي الونشريس ي و المازوني يحتويان على عدد من أعلام الحاضرة أمثال عبد  المذكور آنفا؟

الذي كان معاصرا لعبد الرحمن الثعالبي، و هو سليل  ،و هو قاض ي الجزائر ومفتيها وفقيهها ،الحق بن علي

 . 7أسرة علمية عريقة

                                                           
 . 544عنوان ، ص : الغبريني   1
 . 544ص : نفسه   2
 .412، ص 4نيل، ج: التنبكتي   3
 . 421، ص  4المعيار ، ج: الونشريس ي   4
 . 14كفاية ، ص : التنبكتي   5
 . 421، ص  4المصدر السابق ، ج:  الونشريس ي  6
 . 413؛  كفاية ، ص  454،ص 5نيل ج: التنبكتي   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

754 
 

ة الجزائر ليكتفوا بالفقه كمادة اهتمام فحسب، بل تجاوزوا ذلك إلى العناية ولم يكن أعلام حاضر 

نموذجا فريدا  1بالعلوم الأخرى كالتوحيد و التصوف، وقد مثلت منظومة كفاية المريد في علم التوحيد

د الله أحمد بن عبوالمنظومة لتلميذ عبد الرحمن الثعالبي  . مضافا إلى تفسير الثعالبي و مؤلفاته المتنوعة

 سار بها الركبانالتي  ،في التوحيدالذي اشتهر بعد تداول قصيدته  ،أبو العباس م1673/هـ171الجزائري ت 

 :   و كان مبدأها  ،، إذ شرحها محمد بن يوسف السنوس ي بعدما أرسلها له الناظم نفسهشرحا و تحليلا

ي           سبحً               زل 
 
د  الأ مد لله  و هو الواح  ثل  الح 

 
به  و عن الم

 
ل  عن الش ه ج 

 
 2 ان

لذين نجدهم في كتب الطبقات ا  -أي من حاضرة الجزائر  - نب الأعلام ذوي الأصول الجزائريةو إلى جا

فإنّ أعلاما آخرين توافدوا على  ،3الذي ذكره الونشريس ي "أبو عبد الله"بي يأمثال محمد بن عبد الحليم التج

ر المزيد من العلوم و المناهج المشتى المناطق ذات القيمة العلمية هذه الحاضرة من
ّ
فيدة في ، و هو ما وف

بن خميس  على هذه الحاضرة أعلام الأندلس كأحمد بن عبد الله، و كان ممن وفد الارتقاء بحاضرة الجزائر

، اشتهر أحمد بن عبد كيبي بكر بن العربي الفقيه المالو هو من أخذ ببلده عن أ( م 1171/هـ 569ت ) الازدي 

، كما تعلم عن أبي بكر بن العربي 4الله بالفقه و الأصول و الفروض، وقد نشر هذه المعارف بهذه الحاضرة

أبو محمد الذي تولى قضاء الجزائر  نىكهو عبد الله بن حجاج بن يوسف المعالم آخر أندلس ي دخل الجزائر و 

أحمد و محمد و عمر ، ضاء، و هم عبد الرحمن و عبد الله، و ثم بجاية، وكان له خمسة أبناء كلهم مارسوا الق

 .5 م1163/هـ 667و قد كانت وفاته سنة 

 كانت دوما فاعلة ليس و الحقيقة أنّ العلاقة بين حاضرة الجزائر و حواضر الأندلس لم تنقطع، بل 

ما وجد من الجزائريين من رحل إلى الأندل ءعلمافقط بوفود 
ّ
س بصفة كلية الأندلس إلى الجزائر، و إن

اح ، أمثال أبي القاسم عبد الرحمن بن محمد بأومؤقتة
ّ
الذي رحل ( م1131/ هـ 617ت )ن أبي بكر بن السط

بن زرقون الذي كان له مصنفات منهم أبو الحسن و  ،مصنفاتهم وأخذو لقي علماءها  ،فدرس بها ،اشبيليةإلى 

                                                           
الثبت ، : البلوي : بيت ، راجع ( 311)هي عيار عن مخطوط محقق ، حققه عبد الله العمراني و هي منظومة لامية تقع في أزيد من أربعمائة   1

 . 342ص 
ه ناسخها بالفقيه العالم العارف المحقق  222هي قصيدة كفاية المريد في علم التوحيد لأبي العباس محمد بن عبد الله الجزائري ت   2

 
حلا

توجد . المدقق تاج الدين و إمام المحققين و عالم المجتهدين و قطب الأقطاب غوث الأغواث و حرص الأحراص أبو العباس الجزائري الزواوي 

،  55231،  54511،  54311،  53144د ، و بالخزانة الحسنة خ ح تحت أرقام  5414في مجموع تحت رقم ( خ ع )بالخزانة العامة مخطوطة 

 .، و أرقام أخرى  1432
 . 412، ص  4نيل ، ج: التنبكتي   3
 . 13، ص  5التكملة ، ج: ؛ ابن الآبار 553المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   4
 . 544، ص  5223،  54، ص  44، مج العلاقات الثقافية: ودباك انظر دراسة ب  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

755 
 

، و قد صار لعبد الرحمن بن محمد الفضل في "الأنوار في الجمع بين المنتفي و الاستذكار " عدة منها كتاب 

 .1إدخاله إلى العدوة، و كانت آخر أيامه في بجاية التي رحل إليها و تولى قضاء انحكتها

فأخذوا  ،مدن أندلسيةلجزائر الذين هاجروا إلى و أشار ابن الآبار إلى عدد من أعلام أهل حاضرة ا  

ت )كر محمد بن قاسم بن منداس و من هؤلاء يذ .أوصلوا معارف المغاربة إلى الأندلسالعلوم بها و 

ت )حجاج المعروف بابن السكاك و عبد الله بن( م1163/هـ667ت )بن هلال العروض ي وأحمد ( م1166/هـ663

بن محمد الزغيمي اد ديصلنا عنهم ما يفيد توجههم و آرائهم أمثال مر هناك أعلام مجاهيل لم و  .2( هـ667

على رأسها الفقه بين العدوتين ازدهرت عدة معارف و ، و بفضل هذا التبادل 3(م1631/ه161ت )الجزائري 

ما جرى احتكاك أشدّ بين الجزائ ،، ولم يقتصر هذا التبادل على ذلك الاتجاه في الرحلةرة الجزائربحاض
ّ
ر و إن

 .و تلمسان  بجايةكوحواضر المغرب الأوسط الكبرى 

( م1137/هـ 611ت )محمد بن حماد الصنهاجي فقد وفد من بجاية إلى الجزائر فقهاء كان من ضمنهم 

  الذي
ّ
انتقل إلى الجزائر  ، ثمّ لي و ابن جبارةم بالقلعة ثم بجاية على يد أبي مدين شعيب وأبي علي المسيتعل

 ت)من بجاية عمران بن مرس ي المشذالي إليها ، و اتصل بحاضرة الجزائر قادما 4تلمسان يريد طلب العلمو 

لمنطق النحو و اس الفقه والأصول و كان يدرّ  اهر المجتهد ناصر الدين المشذالي، و الذي ص (م1365/هـ965

التوجه ة الجزائر في جانب إعمال العقل والنقل و التأثير البجائي على حاضر  أنّ وهذا ما يُظهر  ،5الجدلو 

قد كان  ،دخل مؤلفات ابن الحاجبأالذي  ،بناصر الدين المشذالي الجديد الذي التزمه البجائيون تأثرا

 .حاضرا مع رحلة ابن موس ى عمران بن موس ى المشذالي 

 ،المغرب الأوسطكما أن هذه الحاضرة الفقهية لم تكن بمنأى عما كان يحصل بتلمسان حاضرة 

دث مؤرخ القرن السابع العلامة الغبريني في مصنفه عن أبي محمد عبد العزيز ، حيث يتحالثانية بعد بجاية

ه بالفقيه القاض ي "خزانة مالك "ى عم دْ الذي كان يُ  ،(م1119-1175/هـ616 -671) بن عمر بن مخلوف 
ّ
، وحلا

أفاضل العلماء و كان قد قرأ وتعلم ببجاية، و لقي فيها  ،و المتوفى بالجزائر ،والعالم المحدث المولود بتلمسان

إليها من تلمسان محمد بن كما استقر بالجزائر قادما . 6ثم انتقل إلى الجزائر حيث درّس هناك خلقا كثيرا

و قد أخطا . الآبليالشيخ الإمام و عمران المشذالي و ابني فقهاء أمثال و الذي أخذ عن  ،حص ي البرونييحسن ال

                                                           
 . 441المصدر السابق ، ص : الغبريني   1
 . 512،  554، صص  4، ج 554، ص  5المصدر السابق ، ج: ابن الآبار   2
 . 513، ص  1الضوء ، مج: السخاوي   3
 . 44، ص  5أعلام الفكر ، ج(: يحيى)بوعزيز   4
 . 32، ص  5المرجع السابق ، ق: ، الحفناوي  534المصدر السابق ، ص : القرافي   5
 . 25نفس المصدر ، ص : الغبريني   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

756 
 

، في حين نجده قد 1"و له عليه شرح ،الحاجب الفرعيانفرد بمعرفة مختصر ابن " ابن فرحون حينما قال 

أخذه عن عمران المشذالي الذي سبق تواجده بالجزائر قبل تلمسان، ولا نظنّ أنّ أهل الجزائر لم يغتنموا 

ه بحكم الموقع الذي حازته هذه الحاضرةو  .ده ليأخذوا عنه مختصر ابن الحاجبفرصة تواج
ّ
مضافا إليها  ،إن

 رحال ،عراقتها التاريخية
ّ
و قد استفاد أهلها من  .سواء كانوا أشياخا أوطلبة ،أهل العلم قد جعلها محط

 .تلمسان و الخارجية كالقيروان و الأندلس و الموقع المميز فصبت فيه علوم و مناهج المدارس المحلية كبجاية 

الرّحال نحو  شدّ  و ضرورة ،حاضرة إلى فنّ الرحلةكما دفع قدوم هؤلاء الأعلام إلى تفطن طلبة ال

نخبة الجزائر إلى خارج حاضرتهم لقد رحل  .رغبة في الاستزادة من العلوم ،باحواضر العلم مشرقا و مغر 

حينما شرح فرعي  ،درسوا و لقنوا العلوم هناك، حيث أشار التنبكتي إلى ما فعله أبو الخير بركات بتلمسانو 

كما وجد ببجاية أعلام آخرون .  2المازونية و المعيار ب أبا حمو، وقد تمّ تدوين فتاويه فياحم ابن الحاجب و صم 

ي محمد عبد المنعم الغساني ، ومنهم من ذكره الغبريني كأبرالجزائ ةول جزائرية تتلمذوا بحاضر أص واذو 

  ،(م1191/هـ697ت)
ّ
بل طالت  ،القضاءشراف عى ونال مرتبة الإ  ،ه دخل بجايةالذي سبقت الإشارة إليه بأن

الحسن بن علي  وسار في نفس مساره علامة جزائري آخر وهو أبو عبد الله محمد بن ،3مدته فيه ببجاية

الذي كانت وفادته من قلعة حماد إلى الجزائر، و درس على نفس مشايخ ( م1195/هـ693ت)التميمي القلعي 

بن  فمطر  عن أعلامها الكبار أمثال أبيثم رحل إلى بجاية فدرس أيضا  ،العلامة السابق عبد المنعم الغساني

اح
ّ
أعوام، كما عُرف بمؤلفاته في اللغة ( 17)لغبريني أزيد من عشرة ا، و قد أخذ عنه عميرة و ابن السط

 .4الآداب، ووصل درجة المشيخة في الفقهو

ة  ،ا فيما يخص رحلة علماء و طلبة حاضرة الجزائر نحو المشرق و بالأخص الحجازأمّ 
ّ
ه رغم قل

ّ
فإن

انطلاقا  ،لا يمكن الجزم بقلة عدد هؤلاء ببلاد المشرق  ،المصادر و ضعف الجهد في البحث عن هؤلاء الأعلام

الله  إلى محمد بن عبد ياقوت الحموي من مصر و انتهاء ببلاد العراق و الشام فضلا عن الحجاز ، فقد أشار 

والذي تعود أصوله إلى متيجة رغم  ،عالما و فقيها محدثاالذي كان  ،(م1151/هـ657ت )ضياء الدين المتيجي 

ه ولد بالإسكندرية
ّ
وأشار آخرون أثناء  ،ه إلى المشرق فاستقر بالإسكندريةقد رحل أبو  حيث نشأ و تعلم، و  ،أن

و هو أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن عيس ى  ،توصيفهم لمتيجة إلى ذلك العالم الذي سافر إلى الإسكندرية

                                                           
 .هـ و كان حيا زمن ابن فرحون  2، و هو من أعلام القرن  341الديباج ، ص : ابن فرحون   1
ي ذكره ابن فرحون أم هو شخص مخالف ، و الظاهر أن لقد اختلف الناس حول هذا العالم هل هو محمد بن محمد اليحصبي الذ  2

الأصح يوجد لدى التنبكتي حينما ذكر بأنهما عالمان منفردان عن بعضهما شرحا ابن الحاجب فأبو عبد الله اليحصبي تلمساني دخل الجزائر 

 .  512كفاية ، ص : التنبكتي . و أبو الخير جزائري دخل تلمسان 
 . 544المصدر السابق ، ص : الغبريني   3
 . 23، ص  هنفس   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

757 
 

، و حينما تمّ  الحسين بن يوسف بن دليل الخطي وعبيدة الذي سمع أبا الفضل عبد الحميد بن ،جيالمتي

صر ثمّ استقر بالمدينة و دخل عالم آخر إلى م. 1تكوينه و سماعه أخذ عنه أهل الإسكندرية و منهم ابن نقطة

ثم رحل نحو تلمسان  ،، إذ درس بالجزائربمكة( م1317/هـ171ت)بن محمد بن ميمون هو محمد المنورة و 

وهكذا صار . 2مشاركا في فنون عديدةو دخل بعدها إلى مصر ثم الحجاز، و قد كان شغوفا بالتدريس و  ،ستونو 

اقتفاء أثر العلماء و الطلبة عبر المصادر و كتب التراجم أمرا حتميا من شأنه أن يميط اللثام عن كثير من 

جزائر أو غيرها من حواضر المغرب الأوسط، و يفيد بمدى الخاصة بحاضرة ال ،القضايا ذات الشأن العلمي

ع الحركة الفقهية مقدرة مدارس الحاضرة على تخريج نخبة من الأعلام الذين ساهموا بجهدهم العقلي في دف

 . ، تعليما و تدريسا أو تأليفا وإفتاءً بالمغرب الأوسط

قرر بعض الوثائق التي تبدو بسيطة مصير حاضرة الجزائر بما تفرزه من معلومات تبدو للوهلة  قدو 
ُ
ت

لتعطينا في الأخير الملمح الكافي لهذه الحاضرة، و من ذلك الحديث عن المصنفات المتداولة بهذه  ،الأولى بسيطة

ه  ،إسحاق إبراهيم بن يخلف الحاضرة، إذ يفيدنا مصنف ابن مرزوق في أثناء حديثه عن جدّه لأمّه أبي
ّ
بأن

كتاب ( م1119/هـ616ت )أصحاب الأرموي سراج الدين انتقل إلى مليانة ثم إلى الجزائر فقرأ على بعض 

الذي جاء به فخر الدين الرازي  ،لم الأصول على طريقة المتكلمينو هو ما يعني أنّ ع ،3التحصيل من المحصول 

 و في مصنفه المحصول 
ّ
انتقل ذلك في زمن مبكر إلى حاضرة الجزائر و ربما قبل تلمسان،  قد ،صه الأرموي لخ

وهو ما يعني أيضا أنّ دخول هذا المنهج الأصولي الكلامي قد تزامن دخوله إلى بجاية على يد ناصر الدين 

سم أشار أبو القا -العلوم المتداولة بالجزائر - لشأنذا اوفي ه.  إلى حاضرة الجزائر أيضا لهمع دخو  ،المشذالي

، و تمّ التعرّف من خلالها على أنّ الفقيه الصالح أبو عبد الله لى وثيقة تونسية تعود لابن مرزوق سعد الله إ

في مدينة الجزائر على  4التلمساني شرح القصيدة الخزرجية لابن مرزوق محمد الطيب الجزائري كان يقرئ 

النظر عن إطار الزمان لهؤلاء الذين تداولوا  فبغض. 5تلامذته الذين كان منهم عبد الله بن بلقاسم بن الأكحل

تعطينا هذه الإشارة صورة عن أنواع المتون التي كانت تدرّس بحاضرة الجزائر من  ،الوثيقة وشرح القصيدة

                                                           
 . 14، ص  1المصدر السابق ، مج( : ياقوت)الحموي  1

 . 524،  531العلماء الجزائريون ، صص (: عمار)دراسة هلال   2

 11،13، صص 5234.  4، س 52ج ، مجلة الثقافة ، م أعلام قسنطينة و علاقتهم بالقاهرة و الإسكندرية(: محمد)و انظر أيضا دراسة زيتون 

هـ ، و محمد بن محمد بن  134حيث يشير إلى بعض من أعلام حاضرة الجزائر قد دخلوا بلاد المشرق أمثال قاسم بن منداس الجزائري ت .

 (هـ 3ق )و شرف الدين احمد بن عبد الله بن عمر بن معط الجزائري الذي كان من أهل ( هـ 3ق )حسن الجزائري من أعلام 
 . 431،  433الناقب ، صص : ابن مرزوق   3
( ه325ت)يختلط علينا ما الفه المرازقة حول الخزرجية، فهناك كتاب المفاتيح المرزوقية في شرح الخزرجية لشمس الدين بن مرزوق الجد  4

 .المفاتيح المرزوقية لحل الاقفال واستخراج خبايا الخزرجية، والقصيدة الخزرجية مختصة في العروض( ه234ت)ومصنف حفيده
 . 543ص  ،5221، 3، س52،52، المجلة التاريخية المغربية ،عبد الجليل التميمي، تونس،ع  ية لابن مرزوق وثيقة تونس: سعد الله   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

758 
 

جهة، وكذلك مساهمة أهل المغرب الأوسط في استثارة الحركة الفكرية بتونس و غيرها من الحواضر من جهة 

 .ؤلفات في التداول من جهة أخرى واستمرار هذه المثانية ، 

وتفيدنا المصادر بعدّة أخبار عن علماء من حاضرة الجزائر ممن ساقته الرحلة للأخذ عن زعماء مدارس 

الرحمن بن مخلوف الثعالبي ت  وقد كان في هذا الشأن أبو زيد عبد ،أخرى بالمغرب الاوسط أو خارجه

حينما انطلق  ،2و من الذين اهتموا بالرحلة العلمية ،الجزائرمن العلماء الذين مثلوا حاضرة  1م1691 /هـ195

و قرأ  ،فحضر مجلسهم -وقد كانوا متوافرين حينئذ -إلى بجاية بعدما درس بالجزائر فالتقى علماء المدرسة 

فأخذ عن م 1679/ه177ودخلها عام ، ثم رحل إلى تونس بربر على علي بن عثمان المنجلاتيبمسجد عين ال

 و زارها ،أبي مهدي عيس ى الغبريني وغيرهماالبرزلي و 
ّ
علمائها إجازات و أخذ عن  ،ولم يترك حاضرة إلا

 .3ومصنفات

 سنةله كتابته  ايةبد ذكر الذي " جواهر الحسان ال" اقترنت شهرة الثعالبي برواج كتابه في التفسير 

 ،لمدينة و بيت المقدسمنه نسخ إلى مكة و ا أرسلتقد ، و م1637/ه133و انتهى منه سنة  م،1617/ه131

ة للمبتدي و فيه كفاي ،لا يستغني عنه المنتهى" إضافة إلى حواضر بلاد المغرب، وهو الذي صرّح بأهميته قائلا 

 نع و قد بني هذا الحكم الأخير . 4من شبهات الضلال و التضليل وصفه بالخلوّ كما ، "يستغني به عن المقولات

ه على تفاسير أخرى كتفسير أحمد بن نصر فيالناقدون تفسيره الذي اعتمد  حينما لاحظ ،الثعالبيتفسير  

ام القرآن لأبي بكر بن العربي، وأحك ،و تفسير أبي إسحاق أحمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري ،الداودي

المحرر المجيز في شرح "المسمى ( م1161-1717/هـ561 – 611)حمد عبد الحق بن عطية على تفسير أبي مو 

.  ، وهي من أجلّ التفاسير  ذات القيمة5مضافا إلى ذلك تفسير الإمام الطبري و الفخر الرازي " تاب الله العزيزك

فسير القائم على التحرّي و قد تحدث عمار طالبي أثناء تقديمه لتفسير الثعالبي المنهج المتبع في ذات الت

، وهو يصرح بأنّ و تبيّين ضعيفها من حسنها ،تقادهاو نقدها و اعتماد الأحاديث و ان ،التحقق من النصوصو 

 . 6أحاديثه مختارة من الصحاح، كما لم يخل منهجه من انتقاد بعض المفسرين كابن عطية

                                                           
منهم عبد الرحمن بن مخلوف الثعالبي نموذج علماء حضر الجزائر،تكلم عن مكانته وعلو شأنه كل من السخاوي والشيخ زروق، وهو   1

 .424،  424،ص 5نيل، ج: مثال عبدالرحمن الوغليس ي وأحمد بن إدريس، التنبكتيه ، ولقي بها العلماء أ214الذي دخل بجاية سنة 
 . 532سنة من الوفيات ، ص ( 5111)ألف : الونشريس ي   2
عبد الرحمن : ؛ رابح بونار  24، ص  5تاريخ الجزائر الثقافي ، ج: ؛ سعد الله 512، ص  3الجواهر الحسان ، ج( : عبد الرحمن)الثعالبي   3

 . 32،  32، صص  5234،  4، س  3، مجلة الثقافة ، مج  الثعالبي
 .الثعالبي ، الجواهر ، مقدمة عمار طالبي ، صص ح ، و   4
 . 43مدخل الدراسة منهج الإمام الثعالبي ، ص (: محمد)المقدمة؛  بن عبد الكريم . المصدر السابق : الثعالبي   5
 .الثعالبي ، نفسه ، المقدمة   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

759 
 

يبدو فإنّ اعتماده على المدرسة المالكية في تناول المسائل الفقهية  ،ا في مجال الآي الخاصة بالفقهأمّ 

بكر العربي و ابن رشد صاحب البيان والتحصيل وابن عبد البر في ختيارات أبي لا  تهساندمن خلال م اواضح

ه لم يهمل المدونة و لا مختصرها لابن أبي زيد، كما لم يقتصر  ،كتابه التمهيد والباجي و غيرهم
ّ
مع الملاحظة أن

لمام والإ  ،على المصنفات المالكية، بل اعتمد أيضا كتاب القواعد الصغرى لعز الدين بن عبد السلام الشافعي

ومعلوم أنّ هذين العالمين والفقيهين الشافعيين قد كان لهما حضور ، 1في أحاديث الأحكام لابن دقيق العيد

 .و مناهج فقهائه القرن السابع للهجرة بحواضر المغرب الأوسطقوي بعد 

ي وفق المنهج بتفسيره الآ  ،شعريةلثعالبي قام على الاعتماد على الأ ا من الناحية الكلامية فإنّ منهج اأمّ 

الأشعري، و أنّ الهدف من الاهتمام بالكلام هو دفع الشبهات وحلّ المشكلات، و إنّ حقيقة علم الكلام عنده 

، في حين كان الاعتماد في الجانب الصوفي على "ماهية الممكنات من حيث دلالتها على وجوب وجودها " هي 

أبي الحسن و اعتماد نصوص أبي مدين شعيب و  ،ءحياوطريقة الغزالي في الأ  ،الطريقة القشيرية في رسالته

ة زاويالوقد استمرت طريقته من خلال ، وهؤلاء كلهم كانوا ينهلون من معين المسلك الجنيدي الشاذلي

الجواهر رؤى صوفية ومواعظ لا تخرج عن  هكما تضمن كتاب. 2بناؤها قرب ضريحه التي تمّ و  المنسوبة إليه،

و نحو ذلك من   ،سلمفي رؤياه للنبي صلى الله عليه و  ،هذا المجال، و هو ما عبّر عنه الثعالبي في جزئه الثاني

 .3المرائي التي شاعت في ذلك الوقت

كانة ته وم، و ترك لنا من الآثار ما برهنت على مكانجزائر الفقهيةلقد مثل الثعالبي مدرسة حاضرة ال

ل على طلبها طلبة ، برز ذلك من خلال تلك الإجازات التي كان يقبالجغرافي وتأثيرها خارج مجاله ،مدرسته

، إذ أفادنا البلوي عند حديثه عن ابن مرزوق الكفيف و مشايخه عن الإجازة التي قدمها الحواضر الأخرى 

 1657أكتوبر /هـ156يخ أوائل رمضان من عام ك بتار الثعالبي للكفيف بن الحفيد في جميع الفنون، و كان ذل

 أنّ هذا الأخير اعتذر بقوله . م
ّ
فاعلم يا سيدي و ابن سيدي :" و قد كان ابن مرزوق يروم لقاء الثعالبي إلا

ما حال من بلغ السبعين ، و و اشتعل الرأس شيبا ،قد وهن العظم منير، حالي في هذا الوقت متعذ ومولاي أنّ 

 .  4..بها أو قار 

من الطلبة و التلاميذ من سار على نهجه و منهم  -زعيم الفقه بحاضرة الجزائر-قد ترك الثعالبي  و 

التي تمّ  ،و المعروفة بالمنظومة الجزائرية ،أحمد بن عبد الله الجزائري صاحب القصيدة المشهورة في التوحيد

                                                           
 . 31،  43المرجع السابق ، صص : بد الكريم محمدبن ع  1
 . 513،ص 5234، 2، مجلة الثقافة،مج عبد الرحمن الثعالبي و التصوف(: عبد الرزاق)؛ قسوم مقدمة المحقق،  5الجواهر ،ج: الثعالبي   2
 . 553، ص  5تاريخ الجزائر الثقافي ، ج: سعد الله   3
 . 412،  412الثبت ، صص : البلوي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

760 
 

كدلالة على قيمة حاضرة الجزائر في وبالإضافة إلى هؤلاء التلاميذ تحضر المؤلفات الثعالبية  شرحها مرارا،

وقد عملت المصادر على إحصائها  ،د معرفية متعددة و في شتى العلومإطار مدرسة فقهية ذات أبعا

 .1الدراسات على شرحها و توضيحهاو 

خيراتها المتنوعة ومياهها العذبة و  ،أشارت المصادر إلى موقع المدينة الحصين: حاضرة مليانة الفقهية  -1

قد قام على ، و "بنو واريفن " على فحص سكنه  تشرف ،والطواحين، وأنّها مدينة قديمة التكوينوالأشجار 

ا يعني أنّ المدينة كانت آهلة بالسكان ذات ممّ  ،2سكنها ابنه بلكينأ و ،زيري بن مناد الصنهاجيتجديد بنائها 

لكن المصادر فيما يخص أعلام . و اتصالها بالمدن المجاورة كمدينة الخضراء ،من حيث تحصنها و أمنها ،قيمة

توضيح  في سبيلتقف عائقا أمام الباحث  ،و كل ما يمت بصلة إلى الحاضرة في هذا الشأن ،الثقافة و الفكر

ين حرصوا الذ علام من علماء وفقهاء وزهاد،الواقع المعرفي بالحاضرة، ولا تقدم لنا سوى بعضا من هؤلاء الأ 

ه ( م1169/هـ666ت )على تعليم أهلها أمثال أحمد بن عثمان بن عبد الجبار المتوس ى الملياني 
ّ
الذي حلا

ه الإ و  ،والمحصل المجتهد ،أصحاب التراجم بالفاضل الكامل المتفنن
ّ
 ،كان له علم بالأصلينالذي  3فقيهالمام أن

 . 4التلقينشرح ازري في أكمل بعض ما فات الم نماحي ،كما كان له إلمام بالفقه

 ،علم أصول الفقهو جلب إلى بجاية  ،و لقي أفضاله ،إلى المشرق ( المتوس ى الملياني)رحل هذا الفقيه 

هـ باعتبار 9الذي يعتبر من أوائل أعلام ق -، وتبرز مكانة هذا الفقيه 5أصول الدّين و التصوفوفنون العربية و 

 ،و كان في ذلك عالي السند ،كبير وقته علما و دينا و روايةمن حيث وصفه ب  -م 1169/ هـ  666وفاته سنة 

الأخذ عنه مثلما أخذ عنه الأئمة،  و  ،الرحلة إليه من أنحاء المغرب الأوسطإعمال ا دفع الطلبة إلى موهذا 

كِر بأنّ الرياسة قد انتهت إليه في بلده على عهد يعقوب المنصور الموحدي و بنيهو 
ُ
احب المناقب ، فص 6قد ذ

 المرزوقية حينما يتحدث عن جدّه لأمه إبراهيم بن يخلف بن عبد السلام بن عيشون المطماطي التنس ي يذكر 

ه لما توفي أكمل دراسته  العباس الملياني رحلته إلى تونس ثم إلى مليانة لأجل الدراسة عن الفقيه الولي أبي
ّ
، وأن

                                                           
 . 11،ص4،5234، س 3مجلة الثقافة،ع،عبد الرحمن الثعالبي(: رابح)ونار ب؛ 522، التنبكتي ، كفاية ، ص 515، ص توشيح: القرافي  1
المصدر السابق ، ص : ؛ القزويني 535الاستبصار في عجائب الأمصار ، ص ( : 1ق)؛ مجهول  415،  435، صص  4المسالك ، ج: البكري :   2

 .  43، ص  4المصدر السابق ، ج: ؛ الوزان  434
 .535عنوان،ص : أنظر الغبريني. سميسميه الغبريني بابي العباس ويشير أيضا إلى كنتة أخرى وهي أبو القا.  15توشيح ، ص : القرافي   3
 . 535نفسه ، ص : الغبريني   4
 ولسنا ندري على اي مسلك كان اعتماده في أصول الفقه ، هل هي طريقة المتقدمين أم المتأخرين؟.  15نفس المصدر ، ص : القرافي   5
 . 22، ص  3ج   ؛ 341، ص  1العبر ، ج: ابن خلدون   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

761 
 

حيث قرأ  ى،إسحاق إبراهيم بن يحي و قام مقامه و المسمى أبعباس الذي في نفس الحاضرة على  تلميذ أبي ال

 . 1عليه كتاب التلقين لعبد الوهاب القاض ي

بالسياسة من حيث حسن تعامله مع  ة أبي العباس المليانيعناي وتشير المصادر و الدراسات إلى

و يقيم له الجلسات  ،إذ كان أبو زكريا الحفص ي يستدعيه دوما إلى حاضرته ،وإظهار المودة لهم ،السلاطين

حيث اعتقاده بأنّ الكلام لا يظهر فضيلة الفاضل ولا جهل التي لم يكن يرغب في المناقشة فيها من  ،العلمية

 ،الذي خلف أباه على حكم مليانةالشغوف بالرياسة، و  "أبو عليّ "  هابنإلى  أشار ابن خلدون  و قد. 2الجاهل

استغلال الوضع  في صراع مع الزيانيين، وقد أراد  أبو عليّ الذين كانوا بدورهم  ،كانت تابعة للحفصينو 

الذي  ،طان فاسووجد في ذلك دعما من أبي يوسف يعقوب المنصور سل ،ليستقل بنفسه عن الحفصين

ففرّ أبو علي نحو قبائل آل  ،م 1161/هـ657رعان ما بعثوا إليه بجيش سنة لكن الحفصين س كلفه بمليانة،

لطان يعقوب المريني لحق بالسو  ،ازوه بدورهم إلى المغرب الأقص ىالذين أج ،العطاف إحدى شعوب زغبة

 فكان من القساة على الناس في ذلك ،(الأطلس الأعلى)كلفه بجلب الضرائب من جبل درن و  ،الذي أكرمه

 .3بعد أن تمّ نفيه م1176/ه616كانت وفاته سنة و  الأمر،

و من  ،عنهم سوى النزر القليل من المعلومات كما ينسب إلى حاضرة مليانة أعلام آخرون لا نعرف

 م1191/هـ697المعروف بابن أساطير ت حوالي  ،هؤلاء نجد أبا الحسن علي بن عمران بن موس ى الملياني

سمت الزهد إلى وأشار إلى لقائه مع مشيخة بجاية، و هو بالإضافة  ،تحدث عنه الغبريني في مصنفه ،بمليانة

ل
ّ
 . كان يعظمهو " بالعالم المطلق " حق المشذالي وقد سماه عبد ال ،م عقلية و نقليةكان يجمع عدة علو  ،والتقل

، ولم يكن هذا 4، كما نبغ في الحكمةالإشارات و التنبيهات لابن سينا وكان من اهتمامات ابن أساطير كتاب

يح ممن ، بل وجد عدد لا يمكن الوقوف عليه بشكل صر جايةالفقيه الحكيم الوحيد الذي اتصل بأعلام ب

، وكان من هؤلاء الذين وفدوا على بجاية أواخر ق حاضرة علم و فقه رئيسية باعتبار أنّها ،وفدوا على بجاية

ه عاد إلى مليانة، يظ الذيو  ،م916/1316الوغليس ي ت  أخذ عن عبد الرحمنالذي  ،م علي المكي 16/هـ1
ّ
هر أن

ه لم يقف على صرّ في حين ه مقرونا ببعض الفتاوى النوازلية، ذكره المازوني في درر  قدو 
ّ
ح التنبكتي بأن

 .5ترجمته

                                                           
 . 434زوقية ، ص الناقب الر : ابن مرزوق   1
 . 15نفس المصدر ، ص : القرافي   2
مليانة و وليها سدى احمد بن يوسف ، ديوان المطبوعات الجامعية (: محمد)، انظر دراسة حاج صادق  341، ص  1العبر ، ج: ابن خلدون   3

 . 551،  554، صص  5222بن عكنون الجزائر ، 
 . 522عنوان ، ص : الغبريني   4
 . 413؛  كفاية ، ص  433، ص  5نيل ، ج: التنبكتي   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

762 
 

-131)خاوي كما تمّ تداول أسماء أعلام ارتبطوا بمليانة خارج بلاد المغرب الإسلامي حيث يشير السّ 

 و الذ ،أبو عبد الله الملياني المغربي ىإلى محمد بن علي بن أبي يحي( 1679-1619/هـ771
ّ
 ،ه بالأزهري ي حلا

ه مالكي الفقه و المذاهب ،ته و تخرجه على يد شيوخ الأزهرءكدلالة على قرا
ّ
وهو ما يعني أنّ أهل مليانة . 1و أن

ت وي مراكز علم مهمّة إذ تحدثخصوصا وأنّها كانت تح ،كانوا يأخذون الفقه و العلوم ببلدهم و حاضرتهم

إذ  ول المجاجي و أخوه أبو علي، وقد كانت قرب تنسمحمد بن علي بهلعن زاوية أسسها  إحدى الدراسات

المنطق والبيان والحديث، حتى إذا ما تمّ للطالب استنفاذ عرفت الزاوية بتدريس الفقه والحديث والأصول و 

ج المغرب الإسلامي حيث الأندلس ثم إلى خار  ،مشيخة الزاوية والحاضرة لجأ إلى الحواضر الكبرى المجاورة

  .2المشرق و 

 
ُ
 -نظرا للإهمال الذي طال مخطوطات المنطقة ومشايخها -عرف حاضرة مليانة بأعلام فقه مميزين ولم ت

 الملياني مسكناذهبا و بقدر ما عرفت بالعالم الصوفي أبي العباس أحمد بن يوسف الراشدي نسبا و المالكي م

ه اتبع الطريقة الشاذلية ،الذي قال عنه صاحب مناقب سيدي أحمد بن يوسفهو و  ،مزاراو 
ّ
فكان  ،بأن

زروق الذي يصل  عن الشيخ العالم أبي العباس أحمدحيث أخذ الطريقة  ،أعجوبة الزمان و نجيب العصر

السقطي إلى الحسن البصري لجويني إلى الجنيد و سند طريقته إلى أبي الحسن الشاذلي فأبي يعزي فالغزالي و ا

، و قد نسبت إلى هذا الزاهد الصوفي طائفة 3نبي صلى الله عليه و سلمعن الإمام على رض ي الله عنه إلى ال

كما  .أباحت هذه الطائفة الزنا وترك الصوم و الصلاة نالزندقة أميل وهو بريء منها، حي الراشدية التي هي إلى

رفة عن ، وقد تمّ محاربة هذه الطائفة المنحعرف أيضا بالشراقةنسبت إليه طائفة العكازية أو اليوسفية وت

 .4الدّين و تزعم محاربتها الشيخ أحمد بن يوسف نفسه

النقاش تمّ بين من ذهب  فإنّ  ،أما فيما يخص العامل المؤثر في بروز أحمد بن يوسف الملياني و تنسكه

 دارسو صرّح به ما و هو  ،إلى تأثير الصوفي أحمد زروق البرنس ي في التكوين الفكري و الروحي لأحمد بن يوسف

فاس، في حين يرى آخرون بأنّ ذلك أمرٌ مبالغ فيه، لأنّ ما جاء به أحمد بن يوسف الراشدي هو صدى 

 1قري الجدّ في ق لمدرسة العرفان السني التي برزت بتلمسان و نواحيها، وهي المدرسة التي أسس منظومتها الم

                                                           
 . 441، ص  3الضوء ، مج: السخاوي   1
 . 554المرجع السابق ، ص : حاج الصادق محمد: راجع   2
 . 51د خ ع ، الرباط،  ورقة  5313انظر مناقب سيدي احمد بن يوسف الراشدي مخطوط ، رقم   3
 . 541الإكليل و التاج ، ص : القادري   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

763 
 

أحمد بن يوسف الراشدي  ، و بالتالي فإنّ م1677/هـ175ها محمد بن يوسف السنوس ي ت م، وطورّ 16/هـ

   .1و توجه أحمد زروق التوجه قبل أن يتأثر بمنظومة ع بهذا تشبّ 

حينما  ،ل في توجه العالمين الصوفيينوالحقيقة أنّ مخطوط مناقب أحمد بن يوسف الراشدي قد فصّ 

الذي كان سط الصوفي معارفهما من نفس الو  االذين استمد ،أشار إلى منابع التلقي الموحدة لكلا الطرفين

حامد الغزالي، دون إهمال خصائص الطرق  و مدين الغوث و أب و يشغل بجاية وتلمسان و فاس، و أساسها أب

وهكذا غلب التوجه الصوفي في بيان الملمح الثقافي . المتولدة عن هذا التوجه و المتمثلة في الشاذلية والزروقية

، و تمّ إهمال علماء المنطقة حمد بن يوسف المليانيها الصوفي أفي حاضرة مليانة من خلال التركيز على عالم

باعتبار ذلك الامتزاج الذي  ،هـ7و  9وفقهائها الذين لم يكونوا ليستغنوا عن التوجه الصوفي فيما بين ق 

 .تشكل فيما بين التصوف و الفقه و العقيدة الأشعرية في هذه المرحلة 

ها عبر التاريخ، و بيّنت اتوهران و أثارها و تطور تحدثت الدراسات عن تاريخ : حاضرة وهران الفقهية  -3

ه بالمقارنة مع حاضرة الجزائر تظهر وهران من حيث حيوية  .2قيمة المدينة التي تعود إلى عهد الفينيقيين
ّ
وإن

أنّها كانت أكثر من حاضرة الجزائر، بيّن ذلك الوزان حينما تحدث عن وهران بأنّها تحوي ستة ألاف كانون في 

و ما يترتب عليها من  ،بما يعني أنّ الحركة الاجتماعية ،3الجزائر في عهده تحوي أربعة آلاف كانون  حين كانت

 .كانت تبدو في مرحلة متقدمة بالمقارنة مع حاضرة الجزائر  ،مباني و مؤسسات كالمدارس و الزوايا و المساجد

ساجد و المدارس والملاجئ ضرة فيها من المبأنّها كانت مدينة متحوأشار  ،تحدث الوزان عن وهران

 ،و يهبط إليها التجار من القطلونيين و الجنويين ،ها صناع و حاكةت، وأنّ معظم ساكنوالحمامات و الفنادق

لبكري إلى هذه المدينة الحصينة أشار سابقا ا كما. 4م1517/هـ715ك إلى أن احتلها الإسبان سنة بقيت كذلو 

الذين  ، هؤلاء الأندلسيينون و منهم محمد بن عدّ  ،والدور الذي قام به الأندلسيون  ،مسجدها الجامعو 

حيث عمل  ،5م773/هـ177سنة منذ وهم من ازداجة  ،سقنانتجعوا مرس ى وهران باتفاق مع نفزة و بني مُ 

ران بروز إذ شهدت وه ،و كان نتاج ذلك انتعاش الحركة العلمية ،هؤلاء على إنعاش المدينة من جميع النواحي

أو باعتبار رحلة هؤلاء الوهرانيين  ،سواء باعتبار أصولهم الأندلسية ،عدة أعلام كان لهم اتصال مع الأندلس

                                                           
 . 314،  421المرجع السابق،  ص : محمد حاج صادق   1
 . 13-41، ص  5232،  2، س  14، مجلة الثقافة الجزائر ، مج ماض ي مدينة وهران و أمجادها التاريخية(: يحيى)راجع مقال بوعزيز   2

  . George Seguy : Oran Et Alger En 1887وقد استند إلى عدّة دراسات بدوره منها دراسة 

 . 43و  41، ص  4المصدر السابق ، ج: الوزان  3 
 . 41المصدر السابق ، ص : الوزان   4
 . 414، ص  4المسالك ، ج: البكري   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

764 
 

بن خالد الحمداني ،  فقد عرف بالوهراني عبد الرحمن بن عبد الله 1إلى الأندلس بقصد العلم و التجارة معا

هاء ، ولكنه كان يعرف بالحديث أكثر وهو من كبار فقةكان يرد على قرطبة لأجل التجار  الذي ،(ازابن الخرّ )

عشرين سنة، وفيها اكتسب المعارف،  إحداها المتعددة نحو المشرق دامت توقد كانت له الرحلا  ،المالكية

ت ) وابن حزم ( م1791/هـ663ت )ل من الإمام ابن عبد البر خذ عنه العلوم كأ وحينما دخل الأندلس

هـ 331، ووضعه البعض في زمرة الفقهاء المحدثين من وهران، وقد اختلف في سنة وفاته بين (م1766/هـ656

عتبارات منها ، و ربما أكثر من ذلك لعدة ام1711/هـ611، والأرجح أن تكون وفاته سنة 2هـ 611هـ و  677و 

 .ندلس يالاختلاف الحاصل في ذلك، و بالنظر إلى هؤلاء الذين أخذوا عنه العلم كابن حزم الأ 

وسف بن طلحة بن عمرون الوهراني عبد الله بن ي م1731/هـ617إلى الأندلس سنة  و دخل بعده

ه من الثقات ذوي الرواية الواسعة عن شيوخ إفريقيةف
ّ
و و على رأسهم أب ،سكن اشبيلية، وهو الذي عُرف بأن

بالإضافة إلى تخصصه  ،بالأندلس التعليمهذا الفقيه مارس  . يد القيرواني و أصحابه و نظرائهمحمد بن أبي ز 

ه كان يجمع3في الطب و المداواة و الحساب و الرياضيات و كان نافذا فيها
ّ
المعقول، وقد بين المنقول و  ،  أي أن

بن عبد الله بن محمد بن  ىو لا يبتعد عنه في المذهب و التخصص و المنشأ يحي. أخذ ذلك منذ نشأته بوهران

، كما يضيف لنا ابن الآبار 4(م1761/هـ637أو  م1761/هـ633ت في حدود )وهراني القرش ي الجمحي ال ىيحي

من  ،ل الهمدانيو هما عبد الله بن محمد بن جب ،و أثرا في فقهاء هذا الإقليم ،عالمين وهرانيين وجدا بالأندلس

حلى بالأهل وهران 
ُ
، أمّا الثاني 5(م1161/هـ559)وفاته مستهل  الذي كانت ،كين من السلطانلماو  فوهلما فقيهالم

و  ،يعرف بابن قرقول حمزة و بلاد الثاني فهو إبراهيم بن يوسف بن عبد الله بن باديس الوهراني أصوله من 

يها نظارا و شهود له بكونه فقهو الم، و و أبي عبد الله بن الحاج الشهيد قد أخذ العلم عن أبي بكر بن العربي

 .6(م1196/هـ567 )وتوفي بفاس سنة (م1111/هـ575)لمرية سنة قد ولد بأحافظا مبصرا بالحديث، و 

و استعمل في حواضر  ،من الفقهاء الوهرانيين من عمل في سلك القضاء على عهد الموحدين نجدو 

المنصب في مراكش عام  الذي كان تولى هذا ،أمثال القاض ي أبو عبد الله محمد الوهراني ،شتى

و قد تضلع في الفقه  ،ن و تلمسانثم قض ى بوهرا ،(م1175/هـ 571)، ثم باشبيلية عام(م1111/هـ516)

                                                           
راجع بوعزيز : أشار يحيى بوعزيز الى عدة علماء انتموا إلى حاضرة وهران و احتكوا بالأندلسيين مما أدى إلى التأثير و التأثر بين المجاليين   1

 .و ما يعدها  42و ما بعدها ؛ و ماض ي مدينة وهران و أمجادها ،ص  525، ص  4أعلام الفكر ، ج(: يحيى)
 .  51علماء الجزائر ، ص (: عمار)؛ هلال  411، ص  5كتاب الصلة ، ج: ابن بشكوال   2
 . 524، ص  4أعلام الفكر ، ج(: يحيى)؛ بوعزيز  433نفس المصدر ، ص : ابن بشكوال   3
 . 154، ص  4نفس المصدر ، ج: ل ابن بشكوا  4
 . 413، ص  4التكملة ، ج: ابن الآبار   5
 . 541، ص  5نفسه ، ج  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

765 
 

ت )خوان أبو عمران بن مروان كما برز الأ . 1(1175/هـ671) كانت وفاته بمراكش سنةو  ،الحديثو 

و قد نشأ  كل منهما بتلمسان  .ذوي الأصول الوهرانية( م1131/هـ611ت )وأبو علي بن مروان  (م1111/ه671

بصيرين ى أنّهما كانا مكينين من الفقه و ا يدل علمّ مواضر الأندلس لقضاء بتلمسان و بحو توليا منصب ا

 .2بالفتيا و النوازل 

وسط الأخرى، كما تبيّن إذا أنّ حاضرة وهران لم تقل شأنا في العلم و العلماء عن حواضر المغرب الأ  

 ،المصاهرةالتجارة و ن بالأندلسيين عن طريق إذا ارتبط أهل وهرا ،علاقتها بحواضر الأندلستبيّن دورها و 

و حينما وقعت النكسة بالأندلس فرّ عدد غير قليل من . تداول الطرفان العلوم كما تداولوا السلعو 

  .و احتلال مدينة وهران فيما بعد ،دفع بأعدائهم إلى متابعتهم هناك وهذا ماالأندلسيين إلى سواحل وهران 

م المغرب الأوسط منهم أبو القاسم الوهراني الذي عدّه وإنّ البحث  في كتب التراجم قد أفادنا بعدد من أعلا 

دسة وهو من الطبقة السا ،مد بن عبدالله بن صالح الأبهري ابن فرحون من أهل الأندلس في أثناء ترجمته لمح

ه توفي سنة  صرّحالذي حدّث عنه أبو القاسم الوهراني الذي  و  ،من أهل العراق المالكية
ّ
 .3م1775/ه375بأن

حاضرة وهران بأعلام أولياء عرفوا بالعلم و التنسك والولاية و هم أميل إلى التصوف من و اقترنت 

/ هـ163-951)محمد بن عمر الهواري التفقه لاشتهارهم بالولاية و الكرامة، و قد كان من هؤلاء  أشهرهم 

ه نشأ بمغراوة (م1357-1637
ّ
نت من منطقة نسبة لقبيلة مغراوة التي كا -، حيث تذهب الدراسات إلى أن

شمال ( قلعة بن راشد)و تربى بهوارة حيث انتقل في طفولته إلى قلعة هوارة الواقعة ببلاد بن شقران  -الشلف

 .5نه ولد بهوارة شرق مستغانمأ، في حين تذهب دراسة أخرى إلى 4شرق معسكر

و إلى فاس و إلى و ما يهمنا دون ذلك هو تكوينه و أثره إذ يفيدنا صاحب البستان برحلاته إلى بجاية 

المتعددة، واستمر على  يخ و العلماء يأخذ عنهم الإجازاتحواضر المشرق، و قد كان في كل حاضرة يلتقي المشا

هذا إلى أن عاد إلى وهران و استقر بها و ظهرت بها طريقته في التصوف و برزت كراماته للجميع بما يفيد 

نهم محمد بن عمر الهواري من المعدود من مشايخ و كان ممن أخذ ع. 6وصوله درجة من التصوف متقدمة

                                                           
 . 524، ص  4أعلام الفكر ، ج : بوعزيز يحيى  1
 . 511،  531، صص  5بغية ، ج: بن خلدون يحيى  2

.415الديباج ، : ابن فرحون   3  
 . 32، 33، صص  5311/5221،  51، س  22سيدي محمد الهواري شخصيته و تصوفه ، مجلة الثقافة ، ع ( : عبد الحميد)حاجيات   4
 . 455، ص  4أعلام الفكر ، ج: بوعزيز يحيى  5
 .و ما بعدها  413البستان ، ص : ابن مريم   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

766 
 

ت )وس ي ، كما أخذ بفاس عن موس ى بن محمد العبدىأحمد بن إدريس و عبد الرحمن بن خلدون و أخيه يحي

 .1و غيرهم( م1399/هـ991ت)وأحمد القباب ( م1376/ه976

ت )د التازي م إبراهيم بن محمأبرزه كانو  ،استمرت طريقة محمد بن عمر الهواري في تلامذته 

 .2قبيلة من بربر تازاإلى والمعروف أصله اللنتي المنسوب  ،الذي نزل وهران ،الفقيه الصالح ،(م1661/هـ166

و ما أجرى الله  ،قد أفاض ابن صعد صاحب مصنف النجم الثاقب في ذكر أحواله و كراماته و دلائل ولايتهو 

بواب، و المساجد الأنيقة العالية، و المرافق المتعددة  بما و ذكر مآثره من بناء الزاوية المتعددة الأ  ،على يديه

ه تصوفه الذي لم يثن ،و على رأسهم إبراهيم التازي  ،يفيد القيمة العلمية و الاجتماعية لهؤلاء العلماء

كما يفيدنا ابن مريم برحلاته و مراحل تكوينه انتقالا من تازا إلى . 3على خدمة العامة و الخاصة هنسكتو 

م، 1661/ هـ166إلى أن توفي سنة  ،و عودته إلى تلمسان و استقراره بوهران ،ثم رحلته نحو الحج ،وهران

 . 4ثم شيخه محمد الهواري  ،أخذه عن مشايخ هذه البقاع أنواع العلوم أمثال ابن مرزوق الحفيدو 

ه بفضل هذه الرحلات ذات البعد الديني و العلميو 
ّ
انعكس  ،لمشاربو لقائه زعامات العلم المتعددة ا ،إن

مة في علوم القرآن و علوم اللسان، و حفظ الحديث  وصار بصيرا فبلغ درجة الإما ،ذلك على سلوكه و فكره

، وأخذ يدرس ذلك في زاويته التي أعدها لطلبته و رتب لهم ما يجب من بالفقه و الأصول،كثير التقاييد فيها

و من جميل مآثره في  ،5معرّفة ببيت الشرفاء م1679/ه771و قد بقيت إلى عهد ابن صعد ت  ،حق الضيافة

بعده أمثال أبي  العلمه أفاضلهم الذين عرفوا بالسلوك و و تأثر ب ،هذا المجال أن تتلمذ عليه عدد من الأعلام

كما . 6، حيث قرءا عليه و أجازهما جميع مروياته و مقولاتهعبد الله التنس ي، و محمد بن يوسف السنوس ي

فدرس  ،حيث قام على أهل وهران بعد وفاة شيخه الهواري  ،ى أعماله الاجتماعيةأشار صاحب النجم إل

العلوم الشرعية و الآداب الدينية، و نقل أهلها عمّا كانوا عليه من التبدي إلى الحاضرة، و أثار أغنياء البلدة 

عناء الإتيان به من رجال و نساء، و قد  فخفف على الناس ،بإدخال الماء إلى مدينة وهران من منابعه البعيدة

                                                           
 . 313كفاية ، ص : التنبكتي   1
الخبر المعرب عن الأمر المغرب الحال (: م5243/ ه5442ت )؛  أبو راس محمد بن الناصر المعسكري 531الوفيات ، ص : الونشريس ي   2

، 5، دار حنين للطباعة والنشر، ط"الحلل السندسية في شأن وهران والجزيرة الأندلسية"المغرب، تح سليمة بن معمر بالأندلس وثغور 

 . 411، ص 4114
 . و ما بعدها  11ب ، ص النجم الثاق( هـ 214ت )ابن صعد :   3

 . 35، 31المصدر السابق ، صص : ابن مريم   4 
 . 514و ما بعدها ، التنبكتي ، كفاية ، ص  34المصدر السابق ، ص : ابن صعد   5
 . 24نفس المصدر ، ص : ابن صعد   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

767 
 

ليتخذوا من وهران مستقرا لهم و الاستئناس  ،ثر ذلك إليها من أهل الجزيرة و غيرها من الأماكنإارتحل على 

 .1ببركة الشيخين الهواري و التازي 

ت )جمعة الوهراني  أبيالعلمان محمد بن محمد بن عمر الهواري الولي الزاهد كما انحدر من أصول 

 ،، و له فتوى تخص أهل الأندلس بجواز إخفاء إسلامهمذي كان عارفا بالمعقول و المنقول ، ال(م1575/هـ717

ن يتمكنوا من تربية أبنائهم تربية إسلامية، وسار على دربه أخوه أبو العباس أ للاج ،التظاهر بالمسيحيةو 

ف في التعليم يعلم الكبا ،الذي عاش مدة في وهران ،أحمد بن أبي جمعة المغراوي 
ّ
ر و الصغار ، و قد أل

و ورث عنهما العلوم حفيدهما . 2"جواهر الاختصار و البيان فيما يعرض من المتعلمين و أباء الصبيان"مصنف

 ،"حافظا " الذي صار متكلما مقرئا و ضابطا ( م1513/هـ717ت ) حمد بن أحمد بن أبي جمعة شقرون بن م

رثاه عند  هو الذيو  ،(م1515/هـ711ت ) محمد بن غازي العثماني أخذ العلم عن الشيخ أبي عبد اللهوقد 

بمؤلفه الجيش و الكمين لقتال من كفر عامة " شقرون " كما عرف هذا العالم  ،3وفاته بقصيدة رائية طويلة

 . 4المسلمين

بحاضرة تفيدنا المصادر و الدراسات بعدد ممن وجد  ،بالإضافة إلى هؤلاء الأعلام من متصوفة و فقهاء  

ة طويلة أو اتخذها مستقرا لفترة قصيرة، و الذين أضافوا إلى هذه الحاضرة ما وهران سواء مكث فيها مدّ 

الشيخ أبو تمام الوهراني الذي سكن بجاية فيما ، حيث يذكر مصاف الحواضر ذات القيمة العلميةجعلها في 

 .5م13/ه9الشرعية وهو من أهل ق  والعلوم بعد و درس بها، و كان له بها أثر كبير في مجال التصوف

تكمن أهمية هذه المدينة في بعدها التاريخي إذ قيل أن تأسيسها كان على عهد : حاضرة ندرومة  -6

فهي ندّ لها و مثيل، تقع على سهل واسع بين الجبل و البحر،  ،الرومان، و أنّها تشبه إلى حدّ بعيد مدينة روما

                                                           
 . 452، ص  4أعلام الفكر ، ج: ؛ يحيى بوعزيز 11نفس المصدر ، ص : ابن صعد   1
 . 412نفس المرجع ، ص : بوعزيز يحيى  2
راجع مجموع فيه عدة رسائل و كتب منها تعزية الفقيه المغراوي لأهل الإمام العالم سيدي أبي عبد الله محمد بن احمد بن محمد بن   3

 . 33إلى ورقة  31، خ ح ، الرباط ، من ورقة  53122غازي رقم 
بخط جميل و ملون واضح ، و قام بتحقيقها  11إلى ورقة  43الرباط ، من ورقة  54411رقم  النازلة تقع ضمن مجموع بالخزانة الحسنة ،  4

هم إبراهيم بن احمد الوجديجي ، الأستاذ هارون بن عبد الرحمن، و قد بارك الرسالة فقهاء و أعيان تلمسان في أربعة رسائل من قبلهم و 

حسن الحراقي الحسيني قام بتحقيق هذا المخطوط، هارون بن عبد الرحمن آل محمد بن محمد بن عيس ى ، و محمد بن ملوكة و عمر بن الو 

 .    22ص توشيح ،: ، القرافي 531كفاية ،ص :؛انظر أيضا في ترجمة هذا العلامة، التنبكتي  4113،  5باشا الجزائر ،دار ابن حزم ، بيروت ط 

 . 521،  532عنوان ، صص: الغبريني   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

768 
 

هذه الحاضرة ببسائطها الطيبة و مزارعها و مرساها المأمون بحصنين، ، و قد تميزت 1ويعبر خلال السهل نهر

 .2وهي مدينة مسورة كما ذكر البكري 

من حيث أنّها كانت تمدّ تلمسان بما  ،كما تكمن أهمية الحاضرة أيضا في الجانب الاقتصادي و الفكري 

إلى تلمسان في لع الندرومية تصل إذ كانت الس ،سواء في الجانب الاقتصادي ،يلزم من عوامل البقاء و الرّقي

التي  ،3بما تملك من بساتين و أشجار ذات ثمار و صناعات كالأقمشة، و أيام الأمن و الاضطراب ،جلّ الأوقات

، أمّا في الجانب الفكري و العلمي فإنّ المجتمع الندرومي نافقة في تلمسان الحاضرة العريقة قاوجدت  لها سو 

هم إلى تلمسان عددا من الأعلام قد نبغ منهم و  فإنّ  ،و رجاله و مؤسساتهبالنظر إلى عنايته بالعلم 
ّ
انتقل جل

يلجأ إليها الطلبة بعد استنفاذ المشايخ و العلوم الأولية بالحاضرة الأم التي  ،بحكم اعتبارها مدرسة فقهية

ندرومية ارتقوا في  أخذوا فيها مبادئ العلوم، و بتتبع أعلام تلمسان يظهر أنّ عددا منهم كانوا ذوي أصول 

أمثال محمد بن عبد الحق بن سليمان اليفرني  ،وظائف و مهام تعليمية و قضائية و فقهية بحاضرة تلمسان

فسمع عن  ،الذي انتقل إلى تلمسان بعد أن أخذ العلم عن أبيه و فقهاء بلده( م1111/هـ615ت) الندرومي 

ما انتقل مثلأبي الحسن،  فتتلمذ علىفاس سافر إلى و  رجالاتها كأبي الحسن بن أبي قنون و أبي زيد السهيلي

الحديث والرواية ، فتمكن من ل ابن بشكوال و ابن خير الإشبيليأخذ عن أعلامها أمثاو إلى الأندلس كذلك 

 .4انتهى في الأخير إلى ولاية قضاء تلمسانأمثال أبي طاهر السلفي و  انتقل إلى المشرق و أخذ عن علمائهو 

وهي  5ن عبد الحق الندرومي مشاركا في الفقه و في علم الكلام معنيا بالحديث و روايتهلقد كان محمد ب

و الآخذ علماؤها بعلم الكلام منذ كان المنع  ،وهي سمة المدرسة التلمسانية الجامعة بين المعقول و المنقول 

الحديث على وجه  تحدث أصحاب المصادر عن مؤلفاته التي كانت تدور في فلك و  .ريا عليه أيام المرابطينجا

الذي ( م1367/هـ967ت )الله محمد بن عبد النور  كما انتقل من ندرومة إلى تلمسان أبو عبد. 6الخصوص

كان مبرزا في الفقه المالكي، و قد وصل هذه الدرجة بعد دراساته الأولى بمسقط رأسه ثم ارتحل إلى تلمسان 

ه  ، فكانعالميها الأخوين ابني الإمامفأخذ عن 
ّ
وصار بفضل ذلك مبرزا في الفقه كما ذكر  ،أصحابهمامن جل

أبي الحسن اقترحه ابن الإمام أن ينتظمّ في مجلس  حينن هذا الفقيه مقربا من السلطان كا. 7ابن خلدون 

                                                           
 . 54، ص  4المصدر السابق ، ج: ؛  الوزان 421، ص  4يا ، جإفريق: مارمول كربخال   1
 . 53، ص  4نفس المصدر ، ج: ، الوزان  414، ص  4المسالك ، ج: البكري   2
 . 53نفس المصدر ، ص : الوزان   3
 . 12خ ح ، لوحة ،  5312مجموع  نبذة عن بعض الأئمة رقم : ، مجهول  511، ص  4التكملة ، ج: ابن الآبار    4
 . 511، ص  4نفس المصدر ، ج : ابن الآبار   5
 . 511، ص  المصدر السابق: ابن الابار  6
 . 13التعريف و الرحلة ، ص : ابن خلدون   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

769 
 

فه السلطان بولاية قضاء  عدد يحضرهالذي كان و  ،المريني
ّ
من الفقهاء الأعلام، و تمّ له ذلك حينما كل

بن خلدون إلى  ىو يشير يحي . 1(م1367/هـ967) أن توفي بالطاعون في تونس  العسكر، و قد بقي كذلك إلى

 ،تولى نيابة القضاء عن أخيهف من السلطان، الحسن على بن عبد النور الذي كان مقربا أيضاي أبأخيه 

  ،قلا بعد وفاتهمستو 
ّ
هو أبو عبد الله محمد بن علي بن و  ،ف ولدا بمصر صار من أعلام الفقهاء المالكيةو خل

 .2عبد النور الندرومي الأصل

و من الذين انتسبوا إلى ندرومة و درسوا بتلمسان ثمّ أخذتهم الرحلة العلمية للاستقرار خارج الديار 

الذي أخذ العلم ، (م1619/هـ137كان حيا بعد ) التلمساني  كان أحمد بن أحمد بن عبد الرحمن الندرومي

فقيها بكونه  ،وقد تميز الندرومي (م1617/هـ161ت) عن أبرز علمائه بتلمسان آنذاك و هو ابن مرزوق الحفيد 

ازدادت شهرته وقيمته منطقيا متأثرا بشيخه ابن مرزوق، إذ اختصر شرح جمل الخونجي في المنطق لشيخه، و 

 .3و تصدر لتعليمه ،بالإقراء هناك اختصف ،ما رحل إلى مصرحينالعلمية 

باعتبارها تابعة لهذه المدرسة،  ،لقد أنجبت ندرومة من الأعلام من أثر في سير الحركة الفقهية بتلمسان

ندرومة التي تم تأليفها من قبل أعلام  ،وامتدّ تأثيرها إلى خارج تلمسان خصوصا بعد رواج بعض المصنفات

للأخذ عنهم أو أثناء تدريس أعلام  ،الطلبة الذين كانوا يفدون على أعلامها بندرومة و تلمسانعن طريق أو 

ندرومة بحواضر المغرب و المشرق، وإنّ مجمل الخصائص العلمية التي تميزت بها تلمسان من حيث مناهج 

 . رة لتلمسانغيرها من الحواضر المجاو الدرس و التعليم و طريقة الفتوى قد انسحبت على ندرومة و 

تبعد عن البحر في  –حسب البعض  -هي حاضرة قديمة بنيت على عهد الرومان :  فقهاء مازونة -5

و خيراتها التي عرفت بها، لكنها  ،رها في القدمداخل البلاد، تحدث عنها الوزّان و الإدريس ي فذكرا تحضّ 

ذليل  ،حتى صارت إقليما قليل السكان ،و دمرتها الحروب الواقعة بين الملوك و الأعراب ،تعرضت للتخريب

بعدما و  التي طالت مازونة، ولكن بعد مرحلة التخريب و الحروب. 4(م  16/ هـ 17ق ) القيمة على عهد الوزان 

إلى كثير من حواضر بلاد نزلت الجالية الأندلسية  ، هاسقوطبتدهور الحال بها و  الأندلسنجم  بعدما أفلو 

صارت للأندلسيين، و نشاط الاقتصادي و العلمي البفضل  ذه الحاضرةانتعشت ه ،منها مازونةكان المغرب و 

عامل  -مثلما شكل ذلك تواجدهم بعدة حواضر -قد شكل تواجد الأندلسين بمازونة و  .حاضرة ذات شأن

                                                           
 . 133، ص  5الحلل السندسية ، ج: ؛ السراج  454كفاية ، ص : ؛ التنبكتي 552الوفيات ، ص : الونشريس ي   1
 . 511،  511 ، صص 5بغية ، ج(: يحيى)بن خلدون   2
 ،13المصدر السابق، ص : ابن مريم    3

  14كفاية ، ص : التنبكتي     
 . 412، ص 4إفريقيا، ج : ؛  كربخال 41، ص 4وصف افريقية ، ج : ؛ الوزان 511، ص 5211نزهة المشتاق، طبعة لليدن، : الإدريس ي  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

770 
 

سبق العمل بها في حواضرهم الأندلسية  فيما يخص الري قد بما كان لديهم من تجارب  ،انبعاث حقيقي

، بالإضافة إلى التأثير الاجتماعي، كالامتزاج الجنس ي، 1وجليل العلوم الصنائعديع بوالفلاحة والحرف و 

 .والاستفادة من الأعراف، والانفتاح على العادات والتقاليد

وضع اليد عليه من مصادر ما أمكن على  االبحث عن واقعها الفقهي و الثقافي حبيس ىلكن يبق

كحاضرة الجزائر  ،روفةالتي كانت رديفة المدارس المعهي قليلة فيما يخص هذه الحاضرة و  ،متنوعة

 ، ولا نجد من مم 2ندرومة ووهران و غيرهاوقسنطينة و 
ّ
بفضل ما  ،و عبّر عن قيمتها العلمية ة،رسل هذه المدث

نشاط ثقافي في تلك الحاضرة مثل موس ى بن عيس ى  منر عن ما كان يدور ظلت تعبّ  ،وصلنا منهم من مصنفات

فقيها كم أنّ موس ى بن عيس ى كان قاضيا و والد صاحب النوازل المازونية، و بح ،المغيلي المازوني ىبن يحي

قد أمدّنا هذا ف .الاقتصادي بشكل جليلنا الواقع العلمي و الاجتماعي و، فإنّ أحكامه و كتاباته تفرز 3محققا

ف كتابه  ،الفقيه بمادة مهمة تخدم علم الفقه بطريقة غير مباشرة
ّ
ب " و ذلك حينما أل

ّ
الرائق في تدريب المهذ

ه لم يؤلفه دفعة واحدة، ولكن تمّ ذلك في مدّة طويلة تلامس 4"الناش ئ من القضاة و أهل الوثائق
ّ
، ومعلوم أن

الثمانية أعوام، وهو المصنّف الذي سيعتمده كل من الإبن يحيى المازوني والتلميذ أبو العباس الونشريس ي في 

 . نوازلهما

أبيه  نفقد ورث القضاء ع( م1697/هـ113ت) عمران بن عيس ى المازوني  بيبن أ ىأمّا ابنه يحي

إذ وصلت  ،أبيه أكثر منعلى بلاد المغرب عموما  له الأثر البالغو ربما كان  ،فقه و الإمامةكما ورث ال،أيضا

ف في ذلك نوازله المشهورة، حينما فتاويه و مسائل قضائه إلى أنحاء المعمورة
ّ
إلى يزال هذا المصنف و لا  ،أل

 ببلاد المغرب، على ما مض ى من حياة الناس في جميع الشؤوندالة من مؤشرات  لما فيه ،ثير الباحثينييومنا 

ظهرت وقد. مد عليها بشكل مباشر و كبيرو اعت ه،معيار مسائل وجوابات الونشريس ي منها استمد  هي التيو 

أمثال ابن  ،احتكاكه بأعلام الحواضر عصرئذ ازل بسببمن خلال هذه النو بن موس ى  ىعبقرية المازوني يحي

سواء عبر المازونية  يهموجدت فتاو هم الذين و .  5غيرهمابن زاغوا و  مرزوق الحفيد و القاسم العقباني و 

 هي تهدف إلى توطيدان يوليه الفقهاء لقضايا مجتمعهم، و المعيار بصفة تدلّ على مدى الاهتمام الذي كأو 

، وفق فهومهم المتناسبة لى أقوال الفقهاءوضع قوانين تستند إ بفضل ،فراد و الأسر والقبائلالعلاقات بين الأ 

 .بحيث لا تصطدم والشرع لتعطى حلولا يرض ى بها أهل الحاضرة وأعراف الناس،

                                                           
1  Belhamissi (m) :Mazona, une petite ville, une longue histoire (des origines a nous jours )  Alger, sned 1982 , pp,48 ,49 .  

 . 553دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي ، ص (: محمد الأمين)بلغيث   2
 . 414، ص 4نيل ، ج: ؛ التنبكتي 324كفاية، ص : التنبكتي  3
 لفين و نفس الصفحات نفس المؤ   4
 . 112ص : ؛  كفاية 431، ص 4نيل، ج : ؛ التنبكتي 511وفيات ، ص : الونشريس ي   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

771 
 

 113ت )موس ى بن عيس ى المازوني بن عمرانأبن  ىيحيالمازوني  حاولت بعض الدراسات تفكيك منهج

الحصول على حلّ لمعضلة  و الأدوات المستعملة في سبيل ،و شرح طريقة الفتوى عنده من خلال نوازله (ه

معاصريه، وكيف إلى وذلك بالرجوع إلى آراء الأعلام الفقهاء الذين سبقوه أو  ،أو اقتصادية أو فكرية اجتماعية

 كان على ما جمع والدهاعتمرأت بأنّ  و . 1أعمل عقله و منهجه لبلورة الحلّ اللازم للنازلة
ً
ما و  ،اد المازوني أوّلا

و ما تلقاه عن  ،ل عنهأو كل ذلك مع ما كان يس ،وجد بيد الخصوم و بيد بعض القضاة من أجوبة المتأخرين

و انتهت دراسة أخرى إلى عرض  .2بالإضافة إلى مجموع المراسلات إلى حواضر الفقه المغربية الأخرى  ،أشياخه

التي من لوازمها  ،ي من خلال نوازله حيث أشارت إلى اعتماد طريقة الجدل الفقهيمنهج مدرسة المازون

، كما اعتمد المازوني على الافتراض للمسائل تحت أسلوب الاعتماد على المنقول و المعقول و استحضار الدليل

 ،لملل و التكراردرءً ل ،و اختبار الأذهان ،مع استعمال أدوات النظر  لتحصيل الأحكام( الفنقلة في الفتيا)

و الاستدلال على  ،والتعويل على المناظرات الفقهية بين المفتين بعرض مجموع الفتاوى على النازلة الواحدة

 .4و جمع الفروع تحت مقصد واحد ،3كما هو في مسألة الكاغد الرومي ،نهج الأقيسة المنطقية

، ودفعت إلى بالمغرب الأوسط خصوصا اريخ الفقهلقد شكلت نوازل المازوني انتقالة نوعية مفيدة في ت

ا أوسطية، وم، فصار علامة مغرب جمعت أغلب فتاويهم في هذا المصنفحينما  ،أن يعتني الفقهاء بحواضره

الذي اعتمد بدوره و  ،"المعيار المعرب"زاد من قيمة هذا التوجه بروز مصنف آخر للونشريس ي الذي سماه  

رسة تلمسان خصوصا و المغرب الأوسط عموما مدونة فقهية جمعت و بذلك صار لمد. المازونيعلى ما جمعه 

آخرين أمكن المقارنة بينهما للوصول إلى معرفة القيمة العلمية  اء المغرب الأوسط مع أراء فقهاءفيها أراء فقه

ق و اعتماد المنط ،المعقول مال المنقول و عمنهج استدلالهم الذي يميل إلى إ و  ،لفقهاء حواضر المغرب الأوسط

صول بدل الانكفاء ير في طريق تحقيق الأ السّ و  ،هات المدونات المالكية و غير المالكيةمع الرجوع إلى أمّ  ،في ذلك

 .على الفروع

                                                           
 . 34، ص  4113، 5، مجلة  دراسات تراثية ،  ع مازونة (: نور الدين)راجع دراسة غداوية   1
 .11، 32نفسه ، صص   2
أثارت مسألة الكاغد الرومي نقاشا بين الفقهاء في عصر المازوني والونشريس ي باعتبار جلبه من الخارج وأن صانعوه هم النصارى ، وأن  3

الكاغد سيكتب عليه بالحروف العربية وآيات القرآن الكريم، في حين يوصف صانعوه بالنجاسة، فكيف يتمّ ذلك، وكان من أبرز من ناقشها 

ف فيها رسالة سمّاها ( م5342/ه234ت)لحفيدابن مرزوق ا
ّ
معتمد " تقرير الدليل الواضح المعلوم على جواز النسخ في كاغد الروم" الذي أل

، كتاب الوضوء، ص 5البيان والتحصيل ،تح محمد حجي، ج: راجع ابن رشد. في الشرح على ما قدمه سالفا ابن رشد في البيان والتحصيل

 . 513-31، ص 5المعيار ، ج: ونشريس يأنظر المسألة عند ال   .44
و 35، عين الدفلة، الجزائر ، إشراف وزارة الشؤون الدينية ، ص  4112، سنة 1مدرسة مازونة ، ملتقى المذهب المالكي الخامس : الاخضري   4

 .ما بعدها 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

772 
 

 و شحّ  ،بسبب قلة التدوين ،ولا نعلم مزيدا من الأعلام الفقهاء المنضوين تحت راية المدرسة المازونية

هم ضمن تراجم ؤ ى أنّ بعض الأعلام ممن وردت أسمالكن من المفيد التنبيه عل ،المصادر في هذا الشأن

السخاوي في ذكره  محمد بن عمر ذلك أورد فقد ، قد عرفت باسم المازوني ،د المشرق الفقهاء والعلماء ببلا 

عن  واضحة، و لكن دون أن يقدم لنا إشارات 1بن عثمان بن حسن الموصلي و الذي قال عنه يعرف بالمازوني

 .التنقيبما يجعل الأمر أكثر غموضا يتطلب مزيدا من البحث و م ،الإسم و الكنية ذكر غير  ،أصوله أو مولده

عروف بأبي المن الشهير بتاج الدين الفاكهاني و كما أورد ابن فرحون في معرض حديثه عن عمر بن أبي اليم

ه قرأ بالإسكندرية ( م1336/هـ936ت ) حفص الإسكندري 
ّ
أبي عبد الله يد القراءات على تعلم و القرآن أن

وهذا ما يؤكد أيضا ضرورة . 2و سمع منه ،"حافي رأسه" ـــالشهير بـ ،محمد بن عبد الله بن عبد العزيز المازوني

المنتسبين إلى  الوصول إلى توضيح ملامح الأعلام و التنسيق بينهما لأجل ،تفحص المصادر المخطوطة و المحققة

أبناء و أتباع  وصار له فيها ،ارحواضره وتخصصاتهم، إذ أنّ عددا منهم هاجر خارج الدّيالمغرب الأوسط و 

 .تصانيفو 

ها مدرسة الحديث عن المدرسة المازونية لا يعني أنّ  أنّ هي  ،و هناك ملاحظة مهمة وجب التنبيه إليها

 
ّ
ة ضمن مدرسة واضحة ة فقهيما هو الحديث عن دور حاضر قائمة بذاتها كما قد يتبادر إلى الذهن، و إن

لكن توجههم داخل المدرسة  ،ن أعلاما وطلبة، فمازونة ووهران و تنس و ندرومة هي حواضر باتت تكوّ المعالم

كل هؤلاء الفقهاء الذين توافرت  باعتبار أنّ  ،"تلمسان"الأوسط  المغربكية هو الانتساب إلى مدرسة المال

مع الملاحظة  .اروا على نهج فقهاء حاضرة تلمسانو س ،مسانكانوا قد نزلوا تل ،الداعمةعليهم هذه الحواضر 

ما تميزت 
ّ
ايضا أن القول بمدرسة تلمسان ليس يعني الحيدة عن المدرسة المالكية المغربية المعروفة، وإن

تلمسان بفقهائها، وبمدى انتصارهم لعمل تلمسان الذي كان يجري عليه قضاتها، بالمقارنة مع عمل حواضر 

هذه الملاحظة الأخيرة التي تقتض ي مزيدا من البحث في خصوصية عمل تلمسان، . اس أو إفريقيةالأندلس أو ف

 وعلاقته بعمل الحواضر الأخرى ؟ وهل يمكن بالفعل اعتباره كأساس لتوضيح معالم مدرسة تلمسان؟

بالجهة الغربية اشتهر عدد من العلماء و الفقهاء بالانتساب إلى هذه الناحية التي تقع :فقهاء ونشريس  -1

و قد سكنتها قبيلة " ونشريس"الداخلية للمغرب الأوسط و هي منطقة تنسب إلى الجبل المشتهر بهذا الاسم 

الذين كان لهم شأن كبير مع ملوك تلمسان و ملوك فاس، حيث ساندهم  ،نبيلة هم بنو توجين الزناتيون 

ة لكثرة عدد مقاتليهم الذي أحصاه الوزان بعشرين كما اعتمدت عليهم الدولة المريني ،المرينيون ضد الزيانيين

                                                           
 . 411، ص 2الضوء، ج : السخاوي   1
 . 421المصدر السابق ، ص : ابن فرحون   2



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

773 
 

، وهو ما يعني أنّ المنطقة كانت آهلة بعدد كبير من 1منهم ألف و خمسمائة فارس في وقته، ألف مقاتل

 . السكان

كان و  ،وجد عدد ممن حمل إسم الونشرس ي من العلماء أما فيما يخص البحث عن الفقهاء، فقد

أشار فقد  ،ء مدة بتلمسان يتلقون العلمبعد أن مكث هؤلا ،الأقص ى بعضهم يقطن حاضرة فاس بالمغرب

ت )الربيع الونشريس ي الفاس يو هو سليمان أبو  ،إلى أحد أعلام ونشريسفي هذا الصدد التنبكتي 

ه ونشريس ي الأصل قدم شيئا عنه سوى ن التنبكتي لا يولك، (م1376/هـ975
ّ
و فاس ي التربية و المنشأ  ،أن

نشريس أمثال يونس بن عطية الونشريس ي الفقيه عدد من الأسماء المنتسبين إلى و  طرحوتمّ . 2والدراسة

الذي كان فقيها مدرسا  ،الونشريس ي بأبي عليلمكناس ي و يعرف بن عطية التجاني ا ، والحسين3القاض ي

ن و جاء في مجموع بخط أحمد الونشريس ي و هو يتحدث في التعريف باب.  4م1317/هـ911وقاضيا توفي سنة 

ه ،المعروف بالونشريس ي ،عطية الونشريس ي بن يوسف بن عبد العالي التجاني
ّ
كان بمكناس حيث  على أن

ارتحل جدّه قديما إلى بلاد المغرب الأقص ى، و قد أنجب أولادا بمكناس هم عثمان أكبرهم والد الشيخ أبو علي 

متقن اء، فأمّا الحسن فهو فقيه و يونس و إبراهيم و كلهم صاروا فقه ،و عبد الله و الحسن و هم أشقاء

كان يهتم بمسائل البيان و التحصيل لابن رشد، وكان أبو إسحاق إبراهيم  ،التاريخبالفروع و الحديث و اللغة و 

حد المنتسبين إلى وانشريس في ق كما تحدث التنبكتي عن أ. 5من فقهاء فاس يسمونه ابن رشد لحفظه كتابه

ه بالفقيه المدرك في فن صريس ي المكناس ي المكن أبا حفعمر بن عثمان الونشو هو  م15/هـ7
ّ
، والذي حلا

 .6العربية

 من ملامحهم
ً
فإنّ أبرز من  ،و إذا لا تقدم المصادر التفاصيل عن هؤلاء الفقهاء سوى كنيتهم و بعضا

ي بن محمد ثم هاجرت إلى فاس كان أحمد بن يح ،و درس بحاضرة تلمسان" نشريسو "طقة اشتهر من هذه المن

 ،ين قاسم و ابنه محمد أبي سالميتلمسان كالعقبان الذي أخذ عن شيوخ( م1577/هـ716ت ) بن عبد الواحد 

، حيث أكبّ عندهم على أخذ ة إلى ابن مرزوق الحفيد و الجلاببالإضاف ،انيبوحفيده محمد بن محمد العق

 .7علوم أخرى وكان ملتزما بتدريس الفقه رغم مشاركته في  ،المدونة و ابن الحاجب الفرعي

                                                           
 . 31، ص 4المصدر السابق، ج : الوزان   1
 . 543التنبكتي، كفاية ، ص   2
 . 114التنبكتي ،كفاية ، ص    3
 . 553نفسه ، ص   4
 . 553كفاية ، ص : ؛التبكتي  4، 5، ورقة 53112التعريف بابن عطية الونشريس ي، خ ح ، رقم (: أحمد)راجع مخطوط الونشريس ي  5
 . 443كفاية ، ص : التنبكتي   6
 . 11ابن مريم ، البستان ، ص   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

774 
 

ن أبو العباس أحمد الونشريس ي في الفقه و تخصص 
ّ
ألف في ذلك مصنفات لا تزال فيه، و وقد تمك

الذي جمع فيه فتاوى أهل المغرب ، فقد ألف نوازله المعيار المعرب ى يومنا لقيمتها و غنائها الفقهيتعتمد إل

، دون مصنفا صغيرا حول قواعد الفقه إفريقية والأندلس، و كتب تعليقا على ابن الحاجب الفرعي ، كماو 

و اجتهد في إخراج مصنف حول أحكام الوثائق لكنه لم يكمله سماه .وله تأليف في الفروق في مسائل الفقه 

لقد مثل الونشريس ي أحمد بن . 1"المنهج الفائق ، والمنهل الرائق و المعنى اللائق بآداب الموثق و أحكام الوثائق"

ل أهل  آخر أكبر الثلاثة ىيحي
ّ
المغاربة الذين عملوا على جمع مصنفا في النوازل الفقهية، إذ كان البرزلي قد مث

ل المازوني مجال المغرب الأوسطوم ،إفريقية في أحكامه ومسائله
ّ
، وحينما جاء الونشريس ي  نجده يجمع بين ث

ه ووفاته، لكن من هذه النوازل كلها، و صار يمثل أهل تلمسان و فاس من حيث نشأته و دراسته و تدريس

فكان بذلك  ،حيث تأليفه فقد جمع بين أقوال فقهاء افريقية و المغربين الأوسط و الأقص ى و بلاد الأندلس

 :ادي آش ي بما يدل على ذلك في قولهعندما توفي رثاه الو جامعا في معياره ، و 

 بموت  الفقيه  الونشريس ي أحمد    لقد أظلمت فاس  بل الغرب   كله                            

وي الفتوى بغير  منازع                             
 
 أحكام النوازل  الأوحد   رئيس  ذ

 
 وعارف

د                              سد  ة فيها و رأي م  رب  ة الأعلام  في ذاك تهتدي  له د   بإشاد 

ه و تالله ما في غر                             
 
يه بطول  تردد    بنا اليوم مثل  ولا من يدان 

ي  ن  أفضل  رحمة  ن الرحمعليه  م                          د 
 
ت
 
وح على مثواه وتغ ر 

 
 2ت

انتهت إليه رياسة  الذي، ( م1561/هـ755ت ) الفقه و المرتبة ابنه عبد الرحمن بن أحمد  وورثه في

وأضاف عليها،  ،و عمل على نظم قواعد الفقه لأبيه ،حيث جمع بين الفتوى و القضاء و التدريس ،العلم

 .3مثلما عمل على شرح فرعي بن الحاجب في أربعة أسفار

نموذجا  -سر قد اهتمت بالعلم و الفقه تحديدا أبما تملك من  -وانشريس و جبالها لقد مثلت منطقة 

الأوسط التي أمدت حواضره بعدد من الطلبة النجباء، وهي دلالة على مدى من النماذج  المتوافرة بالمغرب 

رغم ما تمّ ذكره في شأن علاقاتهم  ،الاهتمام الذي كان يوليها مجتمع وانشريس للتعليم في الكتاب و المساجد

بشكل واضح ، ورغم قلة المصادر الدالة طراب و تميزهم بالبداوة و الغلظةمع الزيانيين و غيرهم من توتر و اض

 .على الشأن العلمي والفقه تحديدا

                                                           
 . 32دوحة الناشر ، ص : ؛ الشفشاوني  11المصدر السابق، ص :ابن مريم   1
 . 445، ص 4ازهار الرياض ، ج : المقري   2
  15؛  الشفشاوني ، المصدر السابق، ص 454كفاية ، ص : التنبكتي   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

775 
 

مثلما صار يحمل إسمها  ،تأتي مدينة تنس كرافد آخر أمدّ تلمسان بالطلبة النجباء: تنس  ةحاضر  -9

، ..أعلام نبلاء، وهي في الدور الفقهي بالنسبة لتلمسان مهمّة كحواضر ندرومة و مازونة و بلاد وانشريس 

يعود بناؤها إلى الأفارقة، وأنّها تقع في منحدر جبل قريبة من البحر، وكانت  ،وصفها الوزان بأنّها مدينة قديمة

 . 1دائما خاضعة لتلمسان

لكن إحصاءهم و تقييد أعمالهم يعدّ ضربا من الإعجاز  ،ى هذه المدينة عدد من العلماءانتسب إل 

ة العدد وعدم العناية؟فهل يدلّ ذ. لندرة التراجم التنسية في مصادر التاريخ
ّ
لا شك أنّ البحث عن  لك على قل

ه الأعلام، سواء في هذه المخطوطات المكنوزة في الخزائن سواء عند الأفراد أو الهيئات قد يفرز لنا بعض هذ

أخبرنا التنبكتي عن عالم برز زمن ابن دقيق العيد  هو فقد  وأمّا  بشأن أعلام تنس. الحاضرة أو في غيرها

الناصر ابن كحيل و  الذي قرأ بتنس ثم تلمسان على ،إبراهيم بن يخلف بن عبد السلام المطماطي التنس ي

، ثم رحل إلى مصر وأخذ علوم م13/هـ9 رن قالماعة من أعلام و بها أخذ عن ج ،ثم اترحل إلى تونس ،المشذالي

و في أثنائها لقي ابن دقيق العيد الشافعي الذي كان له الأثر  ،كما رحل إلى الشام . 2المنطق و الجدل هناك

بعد أن  ،توفي بهاعاد إلى حاضرة تلمسان و  وبعدهاصوصا، الواسع على أعلام أهل المغرب عموما و الأوسط خ

ه لقي أيضا ابن  -كما أشار إلى ذلك التنبكتي -قدّم ما يجب   قرأ و أ
ّ
إلى أخيه أبي الحسن الذي قال عنه أن

 . 3دقيق العيد

و انتقال أجدادهم   ،ولكن الغموض يكتنف أصولهم ،وا بالتنس يأشارت بعض المصنفات إلى أعلام تسمّ 

علي بن محمد بن أحمد بن محمد التنس ي الذي  -من ذكر القرافي -من تنس  إلى حواضر أخرى،  و من هؤلاء 

، وإذ لا نعلم عنه 4م1691/هـ195و كانت وفاته سنة  م1619/هـ137و قد ولد سنة  ،لديار المصريةدخل ا

ل هذه الحاضر و انتسب إليها المزيد، فإنّ 
ّ
عبد الله محمد بن كان  ،تلمسانأن ينسب إلى قبل  ،أشهر من مث

  ،(م1676/هـ177ت)بن عبد الجليل التنس ي 
ّ
الشاعر يب و الأدالحافظ ه الونشريس ي بالفقيه المؤرخ و الذي حلا

، 6دقيق غير  م1676/ه177سنه عند وفاته  فكان بهذا ،، ولم تقرر المصادر و الدراسات سنة ولادته5المكين

                                                           
 . 41، ص 4المصدر السابق ، ج : الوزان  1
حج يا و ميتا، ألف في العلم كثيرا و هو أبو إسحاق التنس ي من العلماء الصالحين و الأولياء ذوي القدر ح. 23،  24كفاية ، صص : التنبكتي   2

 . 515، ص 5بغية ، ج : م ، أنظر يحيى بن خلدون 5424/هـ121و عاد إلى تلمسان، ت في حدود 
من كبار العلماء العاملين كانت صلاته مع الملوك جيدة ، و قد قربه سلطان المغرب أبو يعقوب و بالغ .  23، ص  التنبكتي، المصدر السابق  3

 . 5515، ص 5نفس المصدر، ج : في الاختفاء به، يحي بن خلدون 
 .541توشيح ، ص : القرافي   4
 . 514الوفيات ، ص : الونشريس ي   5
هـ ، وذلك عن طريق بعض الاستنتاجات و المقارنات ، لكن نظن أن التحديد بالدقة  241حاول الأستاذ حاجيات تحقيق سنة ولادته ب  6

 . 51نظم الدرّ، عبد حاجيات، ص : هذه لا  يتماش ى و المعطيات التي اقترحها، راجع التنس ي 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

776 
 

 ، فنهتدلّ على علو شأالتي سمة الحفظ  هذا الفقيهكان من اختصاص و 
ّ
 ،التنس ي الحافظاه ه سمّ كل من حلا

  و قد قلّ  ،و ذلك لإتقانه علوم الحديث
ُ
ساهم في  و . 1ارتباطها بالأخبارو سمو هذه المرتبة ل الحافظب بقِ من ل

 ،من ابن مرزوق الحفيدإذ تذكر المصادر كل  ،بلوغه هذه المرتبة مشايخ المغرب الأوسط الذين تتلمذ عليهم

ابن العباس، و غيرهم من التازى و و محمد بن النجار وإبراهيم  ،أبي الفضل بن الإمام و قاسم العقبانيو 

هؤلاء المشايخ انتقلت معارف فبفضل . 2الذين مثلوا مدرسة المغرب الأوسط وتلمسان تحديداالمشايخ 

هـ 7التنس ي إلى الطبقة الأخيرة الموالية التي شكلت نهاية ق  الحافظالمدرسة التلمسانية و المغرب أوسطية عبر 

أبو عبد الله بن الإمام بن و  ،و قد كان منهم ابن صعد أبو عبد الله و الحفيد ابن مرزوق  ،هـ17والقرن 

 .3و الشيخ أبو القاسم الزواوي  ،العباس

ؤلاء الذين بلغوا مرتبة عالية في ه ،أشارت المصادر و الدراسات إلى منزلة التنس ي المرموقة بين معاصريه

 175ت )و الإمام السنوس ي ( م1616/ه171ت)هم أبو الحسن القلصادي منو كان  ،مجالات العلم و الإفتاء

فهؤلاء هم . (م1576/هـ777ت )و محمد بن عبد الكريم المغيلي ( م1676/هـ177ت) و ابن زكري ( م1677/هـ

ت نوازل المرحلة التي . 4و ما يختص به من علوم وسلوك ،الذين وصفوا التنس ي بما يليق به من مرتبة
ّ
كما دل

تحضر نازله توات كأهمّ و  .البعض حولها هحينما خاض في بعضها أو استشار  ،عاشها التنس ي على مكانته

حينما وقع نزاع بين الفقيه العصنوني والعلامة محمد بن عبد الكريم  ،حادث أثار ضجة ببلاد المغرب ككل

، فكان محمد بن عبد الله التنس ي ممن اليهود بها قامالتي نتهاكات جدالهما حول الا و  ،يهود توات المغيلي حول 

 : "حيث أشار الإمام السنوس ي إلى فتوى التنس ي المؤيدة للمغيلي بقوله. 5المغيلي وقف إلى جانب
ّ
 قلم أر من وف

علم الأعلام العلامة  ،م القدوةسوى الشيخ الإما]...[ ، وبذل وسعه في تحقيق الحق لإجابة هذا المقصد

 .6"المحقق أبي عبد الله محمد بن عبد الجليل التنس ي الحافظ

بحكم  نحوه،بعض إلى الشكّ في ميله ذهب الأمّا فيما يخص المنحى الصوفي لأبي عبدالله التنس ي فقد  

بلاد المغرب في ، بعكس ما وضحوا ذلك لدى أبرز شخصيات يهرجمين لم يذكروا تصوفه و ميله إلأنّ المت

                                                           
 . 55،52،ص52،4114، مجلة التبيين، جمعية الحاحظية،الجزائر،ع طالحافظ التنس ي مؤرخ الغرب الأوس(: محمود)راجع بوعياد   1
 .443المصدر السابق، ص : ابن مريم   2
 33، مجلة الثقافة، وزارة الثقافة ، الجزائر، ع محمد التنس ي مؤرخ بن زيان(: محمود)؛ بو عياد  442المصدر السابق ، ص : ابن مريم   3

 .و ما بعدها  31، ص 5232سنة 
  24، 25التنس ي مؤرخ بني زيان، صص (: محمود)؛ بوعياد  51المصدر السابق، ص : ي التنس   4
، 4المعيار، ج : ؛  و قد ذكر مسألة توات الونشرس ي 444المصدر السابق، ص : سياتي بيان المسألة في الباب الرابع، و انظر في ذلك ابن مريم   5

 . 452، 453ص 
تاريخ دولة بني : ؛ التنس ي 34، 34، صص 5212مصباح الأرواح  في أصول الفلاح، تح رابح بونار، الجزائر (: محمد بن عبد الكريم)المغيلي   6

   53زيان ، مقدمة حاجيات، ص 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

777 
 

ينما ح،هـ 1المغاربة منذ ق الفقهاء  تميّز بهوالتوجه العام الذي  ،، لكن بالرجوع إلى واقع العصر1تحلياتهم

لتصوف تتلمذه على أقطاب ا بالإضافة إلىو الجنيدية في تيار واحد،  الأشعريةجمعوا في مسلكهم المالكية و

و إبراهيم التازي ( هـ 195ت )بو علي الحسن أبركان الراشدي و أ( هـ 156ت)اني بقاسم العق: بتلمسان أمثال 

 علىاديث كان الملمح الطاغي لكن اهتمامه بالأخبار و الأحو  ،ذلك لا يمكن أن يتجاوزه التنس ي، كل 2(هـ166ت)

نا لم نجد له ماحياته
ّ
يتطلب مراجعة  ، وهذا ماو تعلمه تهيثبت عدم تعاطيه التصوف في دراس ، كما أن

 .فيما يخص بعده الصوفي غير الواضح ،الحكم الأول 

ها و اتصالهم بالمشرق، كما أنّ قربها ء بعلماالووفرة  ،لقد مثلت تنس بحكم تاريخ وجودها منذ القديم

ضرة داعمة لحاضرة تلمسان كل ذلك أدّى إلى أن تكون حا ،من الساحل و تعاملها مع حواضر الأندلس

، كما أنّ أئمة تنس لم يكونوا يد من الاستفادة من أعلام تلمسانحل طلبه تنس لأجل المز رت، حيث االفقهية

بمنأى عن التجاذب الفقهي الحاصل بين حواضر المغرب الإسلامي مثل فاس و تلمسان و بجاية، بل ساهموا 

 .في ذلك الحراك الفقهي بمواقفهم و فتاويهم و مصنفاتهم 

إذ ليس  ،سنطينة مدينة قديمة و آهلة بالسكان ذات حصانة ومنعةق:  3 الفقهية حاضرة قسنطينة -1

ي متحضرة مليئة بالدور الجميلة هيع أن تضمّ ثمانية آلاف كانون، و قيل تستطنها، و يعرف أحصن م

هم من صنف ف ،يوصفون بالشجاعة، و ، وسكانها ينحدرون من كتامة في أصولهم4البناءات المحترمةو 

أهمّ و  ،و يحترف هؤلاء السكان التجارة و الصناعة. 5يتميزون بالاقتصاد في لباسهمقاتلين، وفي نفس الوقت الم

  .6حيث يقايضونها بالتمر و الرقيق ،و الزيت و الحرير ،أهمّ مواد تجارتهم الأقمشة الصوفيةو 

 في القليل  ،كانت تخضع هذه الحاضرة إلى ملوك تونس الذين من عادتهم أن يعطوها لإبنهم الأكبر
ّ
إلا

، تنتهي هذه المعطيات إلى التنبيه 7و كانت المدينة في كثير من الأحيان مهددة بالأعراب المتوافرين حولها النادر،

                                                           
 . 25، 21محمد التنس ي مؤرخ بن زيان، صص : بوعياد محمود   1
 .اجيات ، تح  ع ح51تاريخ دولة بني زيان، ص : التنس ي   2
 هذه الحاضرة بالفعل كانت تخضع في   3

ّ
قد يتساءل البعض عن إدراج هذه المدينة في المغرب الأوسط إبان العصر الوسيط ؟ لنجيب بأن

 الإدريس ي وهو من علماء القرن السادس  يمنع ذلك من إدراجها ضمن بلاد المغرب الأوسط باعتبار لا  لب الأحيان إلى الحفصيين، ولكنأغ
ّ
أن

، وقد سبق الحديث عنها، 11نزهة،ص: الإدريس ي جرة يدرجها في نزهة المشتاق ضمن المغرب الأوسط مع جملة من الحواضر عصرئذ،لله

، وأن واقع ت إلى السلطة المرينية والزيانيةالتأثير والتأثر الذي أكسبها تلك الصفة وذلك الانتماء، كما أنها خضعت في بعض الفترا وكذلك

 .".الجزائر" ذلك الإدراج لأجل أن تكتمل الصورة، وتقع الوحدة التاريخية بين كل المدن الممثلة اليوم للمغرب الأوسط الحال يفرض اليوم
 . 11، ص 4المصدر السابق ، ج : ؛  الوزان433، ص 4المالك و الممالك ، ج : البكري   4
 .نفس المصدرين و الجزء و الصفحة   5
 . 11، ص 4نفس المصدر، ج: الوزان  6
 . 13نفسه ، ص   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

778 
 

التنبيه على القيمة التاريخية و الاقتصادية و السياسية لهذه الحاضرة العريقة، و من خلال ذلك يمكن لنا 

خصوصا حينما تؤكد ذات المصادر أنّ  ،أن نستشف تأثير هذه المعطيات على الواقع الفقهي و الفكري بالمدينة

دون ذكر المساجد  ،وجود مسجد رائق كبير بها عند إشارتها إلى ،لمية كانت متوافرةالعناية بالمؤسسات الع

. 1مع توافر مدرستين تدرّس بهما العلوم المختلفة ،أو ما يعرف بالمصليات و الزوايا الثلاث أو الأربع ،الصغيرة

إذ كان حاكمها قيمة المدينة باعتبارها ثاني مدينة بعد تونس الحاضر الحفصية،  كما أكدت الدراسات على

، و هي ملاذ حكام تونس في أوقات الشدّة ، أمّا في الجانب العلمي فإنّها قد حفلت بواقع يسمى نائب السلطان

مضافا إلى ذلك  ،السلاطينو المتمثلة في دعم الأمراء و  ،اقعنظرا للعوامل المساهمة في إثراء هذا الو  ،ثقافي مميز

 .2و دور أعيانها في تشجيع الحركة العلمية ،موقع المدينة

 أنّ الغموض يكتنف  ،المصادر عن كثير منهم عُرِفت هذه المدينة بأعلامها و فقهائها، و قد تحدثت
ّ
إلا

أشار  (هـ957ت) لكهم وتأثيرهم، فالمقري الجدّ ولا نجد لهم ترجمة توضح مس ،ذكر إسمهميُ  نحي ،عددا منهم

بلاد المغرب عرفه  و ذكر شخصية قسنطينية تهتم بالأخبار عند عودته إلى ،إلى من لقيه من الناس في رحلته

3اولا أظرف نوادر  ،منه ا، و الذي قال عنه ما لقيت رجلا أكثر أخبار بمنصور الحلبي
و حينما دخل المهدي بن  ،

ه نزل عند -البيذق  -مرت قسنطينة ذكر صاحبه و ت
ّ
عبد بن القاسم، و  ىالفقيه عبد الرحمن الميلي، و يحي بأن

 . 4و قاضيها حينئذ قاسم بن عبد الرحمن سبع بن العزيز،العزيز بن محمد، و ذلك زمن أميرها 

رة الأكثر قربا إلى قسنطينة الحاضعلاقة بين تونس حاضرة الحفصيين و من الضروري الإشارة إلى تأثير ال

أو الأخذ عن علمائها، فالكلام  ،ضرة الحفصية، وذلك من خلال رحلة طلبة قسنطينة إلى الحء الملوكهؤلا

من أصول الذي ينحدر (  ه1666/هـ169ت)ن سالم الوشتاتي محمد بن محمد القسنطيني عن أبي القاسم ب

، و التعريج 5المنقول المعقول و في  اشتهر بخوضهو  ،الذي تولى قضاء الجماعة بتونسو ، قسنطينية دخلت تونس

 من باجة صول تونسيةالأ  ذو( م1657/هـ 163ت )التعريج على ذكر أحمد بن محمد بن عبد الله القلشاني 

ن من العلمأخذ العلم عن والده و عن أبي مهدي عيس ى الغبرينقد تعلم بقسنطينة، و و تحديدا، 
ّ
 ي، وحين تمك

بعد أن  م،1669/هـ 151إلى سنة  م1617/هـ111سنة من نطينة مدّة طويلة تولى الإشراف على قضاء قس

                                                           
 . 55، ص 4إفريقيا ، ج : ؛ مارمول كربخال  11، ص 4الوزان نفس المصدر ، ج  1
ابن قنفذ مؤرخا لأسرته : مساهمة عبد العزيز فيلالي)شهادات ودراسات مهداة إلى أبي القاسم سعد الله، (: ناصر الدين) سعيدوني  2

 . 434،  441ت، ص ، دار الغرب الإسلامي بيرو 4111، 5ط ( ومدينته
 . 34أبو عبد الله المقري، ص : أبو الأجفان   3
 . 41،  43أخيار المهدي، تح حاجيات ، صص : البيذق  4
 . 531، ص 55الضوء، ج : ؛ السخاوي 55، ص 4نيل ، ج: التنبكتي     5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

779 
 

المدونة و شرحا على مختصرات كان له بها تأليف على الرسالة و قد  ، و(م113/1611سنة )درس بها و خطب 

 . تأثر والتأثير بين قسنطينة وتونسيُعد  كل هذا إشارة إلى ذلك ال .1الحاجب

لأجل تتبع هذا الأثر الأفريقي في قسنطينة  ،و يكفي البحث في تلامذة العلامة محمد بن عرفة الورغمي

فقد أخذ عن ابن عرفة عدد من أهل قسنطينة ذكرت المصادر منهم  ،وما جاورها من حواضر المغرب الأوسط

لين و أخذ عنه العربية والأص ،الذي اهتم بالعلوم العقلية و النقلية ،2محمد بن محمد بن العقوي الزيديوني

 تولى قضاء قسنطينة و الحديث ، وذكرت له تصانيف كتفسير القرآن، و هو الذيالطب و البيان و المنطق و 

. 3قد كان فقيها مشاركا في العلوم و فتاويه متوافرة لدى الونشريس ي و المازونيو  م،1636/ه137سنة  أيضا

نطينة مثلما كانت قس ،غرب الأوسطكان واضحا في مجال الفقه على حواضر الم لوم أنّ التأثير الإفريقيمعو 

 .ية خاصة التي كانت تميزها وتونسباعتبار العلاقة السياسية و الاقتصاد ،تتلقى ذلك التأثير بسرعة

أنّ عددا من الأعلام  حيث ،كما لا يخفى الدّور الأندلس ي في تحريك النشاط الثقافي بحاضرة قسنطينة

قد حمل مهمة كمهمّة القضاء، و نهم من تكفل بو م بها، سمنهم من درّ  ،على قسنطينة واالأندلسيين توافد

هو محمد بن عامر بن  أحدهم،الآبار في مصنفه عن حدثنا ابن إذ المعارف و المناهج،  معهمالأعلام  هؤلاء

ثم دخل قسنطينة  ،جازات عن عدد من علمائهإوأخذ  ،الذي رحل إلى المشرق  ،بيليالقاسم الإش و فرقد أب

 (م1137/هـ619سنة )و كان وفاته  ،لي بن عبدون قاسم بن عأخذ عن قاضيها أبي الفضل ف ،أثناء عودته

، ولا شك أنّ هذا الفقيه العائد من الحجاز سيكون له من الفضل ما يدفعه إلى الإفادة بإجازاته 4بإشبيلية

  . على طلبة وعلماء قسنطينة، مثلما سيأخذ عن علمائها مصنفات لم تتوفر لديه بالاندلس أو الحجاز

قد علماء و  الغبريني على عدد ممن دخل بجاية من الأندلسيين سواء كانوا طلبة أو احتوى مصنف كما 

، وكان من هؤلاء أبو الأمان ما كان بها من فيها من الأعلام و  عُرفا لم ،انتهى بعضهم إلى دخول قسنطينة

اء مدن د، فبعد أن تولى قضالذي بلغ درجة الاجتها( م1157/هـ651ت)د الله بن عميرة مطرف أحمد بن عب

بالأندلس دخل العدوة و تولى قضاء عدد آخر من حواضر المغرب و منها قسنطينة، و قد عرف هذا العالم 

                                                           
 . 322، 5العمر، مج (: ح ح )؛ عبد الوهاب 14كفاية ، ص : التنبكتي   1
 .مع الملاحظة أن هناك اختلافات كبيرة فيما بين المصادر وحتى المراجع في رسم أسماء عدد من الأعلام مما أثر على التثبت منها   2
كفاية،ص : ؛ التنبكتي431البستان، ص : م و الأخير قد يكون الأقرب، انظر ابن مريم  5312/ هـ  233هـ و  224اختلف في سنة وفاته بين   3

 . 321، ص 5كتاب العمر ، مج : لوهاب ح ح؛ عبد ا341
 .  541، ص 4التكملة ، ج : ابن الأبار   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

780 
 

وتعامله معه، وهذا ما يثبت العلاقة بمصنفاته في مجال الفقه و أصوله، كما عرف باتصاله مع السلطان 

 . 1المستنصر الحفص يالجيدة بين الفقيه والأمير ، وكان ذلك خصوصا مع 

لدى وعناية ا كان لهذه الحاضرة من مكانة وتمادوا في الاهتمام بها، لمقبل أهل قسنطينة على العلوم أ 

وتلك الاهتمام هذا  آل قدو  ،ساهمت في تطوير هذا الاتجاه ،و لما توفرت عليه من إمكانات ،سلطان تونس

ة على شغف أهل الحاضرة بالعلم و العالعناية 
ّ
لماء، و من أبرز هذه المعالم نشأة إلى بروز عدّة معالم دال

فا كالإمامة والقضاء بيوتات العلم، حيث عرف عدد من أسر قسنطينة الاشتغال بالعلوم و تولي وظائ

نية آل الفقيه أبي زيد و كان من هذه البيوتات القسنطي. 2الإقراء و التعليم و المشاورة و الكتابةوالحسبة و

 يلهذه البيت إلى الحفيد الفقيه أبنه أبو الفضل، وانتهى شرف العلم و الذي ورثه إب ،ن بن حجرعبد الرحم

 . 3هم  فقهاء تداولوا منصب الكتابة أي كتابة العلامة السلطانية المعروفة بالبيعةهؤلاء و  ،محمدالله عبد 

التي دامت شهرتها  ،العائلة الباديسيةلم و تعاملت مع السلطان و كانت أشهر أسرة اهتمت بالع 

م 1117/هـ 611العلمية مدّة طويلة من الزمن، فالعبدري أثناء رحلته التي بدأها من المغرب الأقص ى سنة 

ه (أبو علي)يذكر الشيخ حسن بن بلقاسم بن باديس  ،متوجها نحو المشرق 
ّ
له فقه  ،من أهل العلم بأن

ه ليس في البلد من يذك ،سمت وهيبة ووقاربالمسائل و 
ّ
وقد نال الشهرة في الحديث  ،ر في العلم سواهو أن

 ،هو حسن بن أبي القاسم بن باديسعالم آخر  الباديسيينابهه في الإسم و النسب من ويش .4والعناية بالرواية

ه ولد سنة ، ويلقب كذلك بأبي علي
ّ
وقد  م،1315/هـ919كانت وفاته سنة  ، و م1371/هـ971والذي قيل بأن

ه صاحب مصنف شرف الطالب بالشيخ الفقيه القاض ي والمحدث
ّ
جلوسه إلى ناصر الدين اشتهر ب ،حلا

هو  آخر  ا الفقيه القاض ي عالم، وقد عاصر هذ5ابن غريون  البجائي و ابن عبد الرفيع القاض يالمشذالي و 

الذي و ه، 916سنة ا قاضيحسن بن خلف الله بن حسن بن باديس، و هو ابن عمه و ابن خالته و قد توفي 

من  –ويظهر أن البيت الباديس ي . 6كانت له رحلة نحو المشرق التقى فيها بأعلام المشرق و المغرب و الأندلس

لم يعط العناية الكافية لأعلامه وفقائه في المدوّنات النوازلية، وقد أشارت الدراسات إلى  –خلال المطالعات 

وتمّ . يكن ذكرهم مستوفي للقيمة العلمية التي تمتع بها هؤلاء ذلك الإهمال الذي طال علماء البيت، فلم

                                                           
 . 443، ص 4العمر، مج : ؛ عبد الوهاب ح ح411عنوان ، ص : الغبريني   1
 ص ---تم الحديث سابقا عن بيوتات العالم بالمغرب الأوسط يمكن الرجوع إليها ، انظر الباب الثاني الفصل   2
 . 532، 532الفارسية ، ص: ابن قنفذ   3
  513، ص 3نيل، ج : ؛  التنبكتي 44الرحلة ، ص : العبدري   4
 . 534، ص 5نيل، ج : ؛ التنبكتي 413شرف الطالب، ص : ابن قنفد    5
 .552كفاية، ص : ؛ التنبكتي  23سنة من الوفيات ، ص  5111شرف الطالب، ضمن : ابن قنفذ   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

781 
 

تغييب هذا البيت الشهير بعلمه وزهده، لولا ما كتبه بعض تلامذتهم في مصنفاتهم أمثال ابن الأكمه في 

 .1"إسماع الصمّ في إثبات الشرف من جهة الأمّ " مصنفه

فكان من أبرز . الباديسيين في المكانة والعلم إلى جانب هذا البيت آل القنفذ الذين زاحمواقد اشتهر و  

 المتوفىو م 1175/ه676د سنة و لالمو  عليبن الذي كنّاه بالخطيب الحسن  ،والد مؤلف شرف الطالب أعلامها

لم عن والده الذي ورث المكانة و الع 2"المسنون في أحكام الطاعون "مؤلف كتاب وهو  ،م1367/هـ967سنة

نة مدة خمسين قد تولى الخطابة بقسنطي ، و (م1333/هـ933ت )ميمونة بن قنفذبن علي بن علي بن الحسن 

الذي كان عالما متفقها ( هـ117 -967)كان آخر العنقود لآل قنفذ أحمد بن حسن بن علي الخطيب  كما .3سنة

في الفقه  ،نةله من التصانيف ما لم يصل إلى منازعته أحد من آل القنفذ و أهل قسنطيصار  ،ومحدثا بارعا

بما لها من أعلام وقوة نفوذ  -لقد كانت هذه الأسرة و . 4الفرائض و الحساب و غيرهاو الأصول و المنطق و 

نفوذها ما كان من عناصر قوة انتشارها و من أشهر الأسر التي التف حولها مجتمع قسنطينة، وربّ  -بقسنطينة 

 .سرة بالمصاهرةاختلاطها بالزاوية الملارية التي أعطت دفعا قويا لهذه الأ 

الذين مثلهم أبو علي الحسن بن علي بن  ،و لا يقل عن آل القنفذ شأنا بيت آخر و هم آل الفكون  

، الأمر امتدت شهرته خارج قسنطينةهو الذي و  ،حيث برع في الفقه و الأدب و التاريخ ،محمد القسنطيني

، وقد 5على قسنطينة في رحلته الشهيرة أيضاحرص على تقييد قصيدته أثناء عبوره إلى الالعبدري ب الذي دفع

ابتداء من أبيه إلى  ،صاحب منشور الهداية بما لهذه الأسرة من القيمة العلمية و الاجتماعية وقد أفاد

  ،أجداده
ّ
، كما أفادتنا الدراسات عن واقع هذه الأسرة التي رت على مجتمع قسنطينة و ما حولهاحيث أث

 . 6 م16/هـ17و الديني إلى ما بعد ق  لعلمياستمرت في العطاء و الحراك ا

و من معالم حاضرة قسنطينة الفقهية اهتمام أعلام قسنطينة بالتصنيف في مجال الفقه و غيره، 

، ا لموقف الآبلي من التأليف سالفافرغم أنّ أهل المغرب عموما مولعون بالحفظ و يتحفظون من الكتابة تبع

 أنّ عملية التصنيف كانت متوافرة في كل فن، فقد أشرنا سالفا إلى والد ابن 
ّ
قنفذ الخطيب الحسن بن إلا

                                                           
البيت الباديس ي، مسيرة : في مقاله حول البيت الباديس ي وهو مساهمة ضمن كتاب ، فيلالي عبد العزيز( الطاهر)ونابي راجع ملاحظات ب  1

 . 32-53علم ودين وسياسة،ص
 . 431نفس المصدر، ص : ابن قنفذ   2
 . 444نفسه ، ص   3
 512، ص 5نيل، ج : التنبكتي   4

  44، ص 5الحفناوي ، المرجع السابق، ق   
  44الرحلة ، ص : ؛  العبدري 424عنوان، ص : الغبريني   5
، جويلية 53،س 12، 13، المجلة التاريخية المغربية ، ع  الحياة الفكرية في قسنطينة خلال العهد العثماني( : فاطمة الزهراء)قش ي : انظر  6

 .و ما بعدها  454، ص 5221



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

782 
 

حيث تحدث فيه عن نازلة الطاعون  ،"المسنون في أحكام الطاعون "الذي ألف كتاب ( م1357/هـ957ت )علي 

 ،ما يدل على اهتمام فقهاء قسنطينةو الواجب اتجاهها ب -التي أدت إلى هلاك عدد من الناس منهم الفقهاء  -

 . 1بضرورة وضع أحكام يسير عليها الناس في نازلة ذات أبعاد خطيرة على المجتمع و الاقتصاد و السياسة

مثلما كان  ،بحكم التحامهم بالعامةدائم لهم حضور اجتماعي  ة أنّ علماء بلاد المغرب كانو الحقيق

لخوض ، ويفصلون في مسائل بعد او يصدرون أحكاما فقهية جريئةزلة يفتون في كل نافهم لهم مع الخاصة، 

، از كبير من قبل المجتمع والسلطةلة الشرف التي كان لها امتيأفيها دون حرج، ومن ذلك خوضهم في مس

وليس المقصود الشرف من جهة الأب لأن ذلك كان محسوما، و لكن الطارئة في ذلك هو مدى اعتبار الشرف 

 خاض الناس فيها تأليفا و نقاشا دمن جهة الأم، وق
ّ
ف ، و انظم فقهاء قسنطينة إلى ذلك النقاش حينما أل

إسماع الصم في إثبات "مصنفه ( م1675-1337/هـ179 -937)  محمد بن عبد الرحمن الشهير بابن الأكمة

ق مذاهب وأقوال  وهو تأليف جاء فيه باقوال الفقهاء. 2"الشرف من قبل الأم 
ّ
في موضوع الشرف، ووث

ة كل طرف، فكان بهذا العمل أن قدم نموذجا لذلك السجال الجاري في بلاد المغرب 
ّ
المتنازعين فيه وأدل

كما قدّم لنا هذا الفقيه . وحواضر المغرب الاوسط بما ينمّ عن روح علمية عالية ومسؤولية فقهية نادرة

 .البيان و اللغة و التاريخبالمنطق و  تتمتها التيصنفات الم مجموعة أخرى من

 أمثال أبي القاسم ،فضلا عن تلمسها ،وإذا كان بعض الفقهاء من لا يمكن حصر عناوين مصنفاتهم 

ه صاحب تواليف  ،ب إلى بني علناسو نسالم( م1396/هـ955ت) بن الحاج عزوز القسنطيني 
ّ
الذي قيل عنه أن

إبراهيم  أمثالت ميادين عدة من العلوم اوين مصنفاتهم التي اقتحم، فإنّ البعض الآخر قد وصلتنا عن3كثيرة

وكان له تلخيص  ،حينما شرح ألفية بن مالك ،(م1653/هـ159ت) ن موس ى الزواوي القسنطيني بن فايد ب

، "فيض النيل "آخر سماه و " ل السبيل في مختصر الشيخ خليلتسهي"المفتاح و مختصر خليل الموسوم بـعلى 

ف بق
ّ
و هي نفس . 4بعيدة عن التداول  اض يلكن مخطوطاتهم تبقى حبيسة الم، سنطينة تفسيرا للقرآنكما أل

و الذي  ،(م1693/هـ191ت )ن يونس بن سعيد القسنطيني ه أحمد بيصر لاحظة التي أمكن إطلاقها على عالم

البرزلي و قاسم الهزميري و محمد الزلديوي  لىو المنطق و الطب عالحديث و الأصليين و البيان علوم في تفقه 

                                                           
 . 431شرف الطالب ، ص : ابن قنفذ  1
كمه زمن جدّه إلى قسنطينة فرارا من بني مرين، فترعرعت في كنف الحفصيين، و درس ابن الأكمه على مشايخ قسنطينة، هاجرت أسرة الأ  2

مريم "     إسماع الصم " وقد قامت بتحقيق هذا المصنف ( . م5424-5412/هـ323 -313) و من أبرزهم أبو علي حسن بن خلف الله بن باديس 

و تم "  إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل الأم "لمحمد بن مرزوق الحفيد الذي ألف في الموضوعلحلو بالإضافة إلى مصنف آخر 

 . 4111، 4إدماجهما في طبعة واحدة ، مطبعة الشرق، وجدة، ط 
 . 545سنة من الوفيات، وفيات الونشريس ي، ص ( 5111)ألف (: محمد)حجي  3

 . 141، ص 5الحلل، ج : ؛  السراج  511كفاية ، ص : ي ؛ التنبكت551، ص  5المصدر السابق، ج: السخاوي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

783 
 

على النبي في الصلاة و غيرها،  ترجيح ذكر السيادة في الصلاة فيألف رسالة  كما ،و ابن غلام الله القسنطيني 

 .1ربما كانت له مصنفات أخرى سكتت عنها المصادرو 

 ، لقيمتهم العلميةلعلميةة الكن الأكيد أنّ أعلام هذه الحاضرة كانت تطرق أبوابهم من قبل أهل الرحل

 ذهاب تهرحلفي ا لديهم، فقد أخبرنا البلوي لأجل الاستفادة ممّ و 
ً
 إيابو  ا

ً
عن لقائه بمشايخ قسنطينة وطلبه  ا

كدلالة على توافر  ،بقسنطينة بذوي السؤددففي أثناء سيره نحو الحج ذكر لقاءه  ، نهمعالإجازة العلمية 

الذي أجازه جميع  ،يد اللهالحسن علي بن عب امام الفاضل أبالإ وخصص منهم  ،الأعلام بهذه الحاضرة

 ،و هو الفقيه الجليل والكاتب البارع ،ه بقسنطينة، وعند عودته كان لزاما أن يمكث عند صديق ل2مروياته

ه بصديقنا أبي إسحاق إبراهيم بن الوزير أبي محمد عبد الله بن الحاج النميري الغرناطي
ّ

و من  ،3الذي حلا

 ،تدوينها و نقلها من مكان لأخر المعلوم أنّ مثل هذه اللقاءات بين الأعلام كانت تفرز عددا من الآراء يتمّ 

، وتكتب فيها ددو الر و  اتحولها التحقيق تمّ تو ، نشر العلوم و المعارفما يزيد في ب ،بحسب رحلة العالم المتلقي

 .الملاحظات والنقاشات

هو محمد بن محمد المغربي الميلي تمحيصا، لم خاض في الفقه تأليفا و أشارت بعض الدراسات إلى عا

كان ، و (م1611-1636/هـ173-137) س في عهد أبي عمرو عثمانالقسنطيني الذي تولى قضاء الجماعة بتون

عمر  شرح لرسالة ووه" ح  رسالة سيدنا عمر بن الخطابالافتتاح من الملك الوهاب في شر "كتاب  من مؤلفاته

شرح شروط القضاء بعد أن جاء بنسب قام الفقيه بو قد  .ي في القضاءأبي موس ى الأشعر إلى اب بن الخط

و ربما كان . 4و معظمهم من علماء المغرب ،و نقل فيه أخبار الفقهاء ،عمر بن الخطاب و الخلفاء و القضاة

على الدور ده جهميدان التصنيف في كل باب، و دلّ  امااقتحمن أكثر الناس هناك عالم آخر اعتبر 

الذي كان ( م1671/هـ117ت ) بن قنفذ ن علي بن حسن أبو العباسأحمد بوهو  ،القسنطيني في هذا الشأن

هايد في مسائل مختلفة يله عدة مؤلفات و تقا
ّ
في اختصاص الشرق من قبل  تحفة الوارد"مصنفه  كان أجل

 .5"الوالد

قسنطينية الفقهية هي البعد الصوفي لدى فقهائها، من المعالم التي يمكن ملاحظتها فيما يخص حاضرة 

إذ لم يخرج هؤلاء العلماء عن ذلك السّمت الذي كان يتصف به أعلام المغرب الأوسط عموما، ومن الواجب 

                                                           
 . 13كفاية، ص : التنبكتي   1
 . 515، ص 3تاج المفرق، ج : البلوي   2
 . 551نفسه ، ص   3
 .542، 543،ص 5تاريخ الجزائر ،ج: سعد الله . 215أشار أبو القاسم  سعد الله إلى الرسالة بأنّها موجودة بالرباط ، خ ح تحت رقم   4
 .14ص : ؛ كفاية11الفارسية، ص   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

784 
 

الإشارة إلى استقرار أبي مدين شعيب بحاضرة بجاية، و ما مدى التأثير الذي شكله على قسنطينية و ما 

افة و نشاط الرّحلة بين الحاضرتين هذا من جهة ، و من جهة أخرى وجب أن نوافق باعتبار قرب المس ها،حول

من ذهب إلى الاعتراف بذلك التحوّل الذي أحدثه أبو مدين شعيب في بلاد المغرب الإسلامي، حيث استطاع 

المغرب أن يرفع من مستوى التصوف الذي كان متوافرا ببلاد المغرب من صورته البدائية التي أقرّها شيوخ 

د بلغ التصوف في عهد أبي مدين قو بعض العناصر الفقهية، و  ،لنظريةإلى إثرائه ببعض الاعتبارات ا ،سالفا

نفا، كما أنّ الأوساط الصوفية ببلاد المغرب الإسلامي قد آبعده مستوى ثقافي و أخلاقي أعلى مما كان عليه و 

 .1عين التعلق به قدر المستطاعو الذي يت ،رأت في شخص أبي مدين الشيخ الذي لا مثيل له

، وكان من أبرز المتأثرين بها و الداعمين لها عائلة ي قسنطينةة ذلك البعد الصوفي فمثلت الزاوية الملاريّ  

أحد أقطاب ( م1316/ هـ966ت )الملاري  ه يوسف بن يعقوبمّ لأ ابن قنفذ الخطيب  جدّ  يعدّ إذ  ،ابن قنفذ

أطنب ابن قنفذ في في حين ، 2التصوف عن والده يعقوبالجدّ سلوك ، و قد أخذ يوسف هذه الزاوية

ه أبو يعقوب مّ ه لأ الصوفية حين يذكر أخذه عن جدّ  ز سند مشيختهابر إنس الفقير في أالفارسية و مصنفيه 

يوسف بن يعقوب الملاري البويوسفي عن أبيه يعقوب مؤسس الزاوية عن أبي مسعود بن عريف تلميذ أبي 

حرزهم عن أبي بكر بن العربي عن أبي حامد الغزالي عن إمام مدين عن أبي الحسن بن مدين عن أبي 

الكرخي عن  الحرمين الجويني عن أبي طالب المكي عن أبي القاسم الجنيد عن سري السقطي عن معروف

 .3بيب العجمي عن الحسن البصري عن علي بن أبي طالب عن النبي صلى الله عليه و سلمداود الطائي عن ح

المديني  لسنيوفي اخ ذلك البعد الصقد رسّ  -التي لا تبعد عن قسنطينة -إنّ تأسيس الزاوية الملارية 

الذي كان متوافرا  التوجههذا فقهاء قسنطينة ضمن وسارت هذه الزاوية و  ،الذي كان يعمّ بلاد المغرب

وأنّ محاولة  .لمتصوفـ منذ دخول أبي مدين، وفي شكل آخر قبل دخول هذا ابقسنطينة و بجاية تحديدا

وتأثير رحلة ابن قنفذ  ،4إظهار ارتباط الزاوية الملارية بخارج نطاق قسنطينة و بجاية كما يزعم البعض

في لم يكن ليقدم الش يء الجوهري  ،الخطيب التي قادته إلى بلاد المغرب الأقص ى و الأخذ عن المشايخ هناك

 من قبيل الفروع ،ة و ما حولهاو البعد الصوفي المديني بقسنطيني ،الزاوية توجه
ّ
لأنّ ذلك كان متأخرا  ،إلا

أي منذ ما قبل تأسيس الزاوية، إذ أنّ  ،بالمقارنة مع تواجد هذا البعد لدى صوفية و فقهاء قسنطينة سالفا

 . أبا مدين تواجد بالمنطقة، و أثر منحاه في صوفية بجاية و قسنطينة قبل أن يصل إلى الآخرين

                                                           

 . 443، ص 5222، 5، دار الغرب الإسلامي ، لبنان، ط 4تاريخ افريقية من العهد الحفص ي، ج (: روبار  )برنشفيك    1  
 . 24من الوفيات، ص ( 5111)شرف الطالب ضمن ألف سنة : ابن قنفذ   2
 . 32الفارسية ، ص : ابن قنفذ   3
لمحات في تاريخ المغرب الفكري (: محمد) ،مساهمة ضمن محرر العبادي"ير لابن قنفذ أو الانتصار لزاوية ملارةانس الفق: محمد فتحة  4

 . 511ص " والديني، 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

785 
 

تواصل الصوفي بين قسنطينة و غيرها من حواضر بلاد المغرب قد دفع إلى مزيد من فإنّ ال اذهو مع 

الخطيب بمرحلة  في إطار التأثير و التأثر، ولا يمكن تصور مرحلة ابن قنفذ لتحام بين المشايخ و المريديينالا

تطور، و بلغ درجة ، لأنّ المسلك الصوفي بقسنطينة و ما حولها قد أخذ بعدا آخر نحو ال خر التلمذة على الآ 

، و هذا لا وفي المديني مثلما سبق ذكره آنفاحينما تمّ تدوين المصنفات ذات المنحى الص ،متقدمة من التركيز

 .1المديني كان غائبا عن صوفية قسنطينة جهو الزروقية المتفرعتان عن التو  يعني أنّ سمات الشاذلية

وجب الإشارة إلى أنّ هذه  ،المغرب الأقص ى في سياق الحديث عن رحلة ابن قنفذ الخطيب إلى بلاد

دلتنا عن تواجد  أهل قسنطينة كذلك، و أنّ المصادر الرحلة كانت سمة طالبي الفقه و السلوك لدى طلبة 

ت )فقد أشار السخاوي إلى سالم بن عبد الله بن سعادة القسنطيني  ،عدد منهم بحواضر المشرق و المغرب

ه نزل الإ (  م1619/هـ117
ّ
ن سرور المولود ، و رحل سرور بن عبد الله ب2سكندرية ولازم علماءهاعلى أن

إلى المشرق و قطن  -ش ي يلقب بالشيخ الإمام و العالم القر و الذي  - م1317/هـ971بقسنطينة سنة 

رحلة  –في هذا الشأن  نّ الدراسات قد قدمتإو . 3م1661/هـ166وواجه محنة ليختفي خبره بعد  الإسكندرية

 . 4ثاره على الطرفينآواصل العلمي الجاد الذي كانت له ما يفيد بذلك الت -نحو مصر  ب الأوسطأعلام المغر 

وربما توفي  ،بلاد الحجاز لإتمام الرحلةأكمل مسيرته إلى بل و لم يقتصر بعضهم على المكوث بمصر 

والمولود سنة ( م1696/هـ191ت ) يونس بن سعيد القسنطيني  عدد منهم هناك، فالحديث عن أحمد بن

عن أعلام هو الحديث عن أحد فقهاء الحاضرة الذين أخذوا العلوم العقلية و النقلية  م،1611/هـ113

تزوج قد جاور المدينة و هذا الفقيه وكان ، لزلديوي أبي عبد الله التلمسانياأمثال  ،قسنطينة و بلاد المغرب

ن وافته المنية بالمدينة سنة إلى أ ،نطقالمأقرأ بها العربية والحساب و  بلغ من الشأن حتىو  ،هناك

مد بن المبارك مح -إلى الحجاز و المدنية خاصة ةرحلال -الدرب على نفس سبقه و قد  . 5م1696/هـ191

أقرأ بها العلوم و  حيث نزل المدينة و استوطنها مدة، وكان متقدما فيها في( م1666/هـ161ت ) القسنطيني 

، وبقي هناك حينما حمدوه و اتفقوا على ولايتهذلك قبول أهل المدينة  ، ونال بفضلأيضا الفقه و العربية

وقدم  ،الرحلة نحو الحجاز والعمالذين أ ىو أشار التنبكتي إل.  6 م1666/هـ161مقربا مكينا إلى أن توفي سنة  

                                                           
، مجلة المواقف، كلية الآداب و العلوم الاجتماعية، جامعة  طريقة أحمد بن يوسف الملياني الراشدي( : الطاهر)راجع مقال بونابي   1

 . 314،  425، ص  4155، 1معسكر ، ع 
 . 434، ص 4الضوء، ج: السخاوي   2
 . 133، ص 5الحلل، ج: السراج  3

 . 531كفاية ، ص : التنبكتي   
 . 12، ص 5234، 14، س 52، مجلة الثقافة ، ع أعلام قسنطينة و علاقتهم الثقافية بالقاهرة والإسكندرية (:محمد محمود)زينون    4
 . 414، ص 4الضوء ، ج: السخاوي   5
 . 421، ص 2نفس المصدر، ج : ؛  السخاوي 452توشيح، ص : القرافي  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

786 
 

 نزل الذي  ،(م1536/هـ767ت )ن زيان الزواوي القسنطيني الفقيه الصالح طاهر ب نموذجا في ذلك، وهو 

انتهى إلى التأليف و  ،أخذ بحاضرته عن القطب أحمد زروق الفاس ي و ابنه زروق الصغير ، كماالمدينة المشرفة

 . 1مثلما كان  مكينا في علم الأصول  ،في التصوف

كما وجد من أكمل رحلته إلى خارج الحجاز بعد أداء مناسك الحج فدخل بيت المقدس، ورحل البعض 

ة، و قد توافر ذلك ر ستزادة من العلوم أو بهدف الزيالأجل الا  ،بغداد و دمشق من فقهاء المغرب الأوسط إلى

م هو 1115 /هـ517ت (  أبو الحسن القسنطيني)مي إذ الكلام عن علي بن محمد التمي ،منذ القرون الأولى

ن في مثلما ، كن من علم الكلام في إطار النزعة الأشعريةالحديث عن علم قسنطيني تم
ّ
 ،لفقهالحديث و اتمك

ه و 
ّ
، ومعلوم 2العالم الشافعي نصر بن إبراهيم المقدس ي وكان أبرزهم ،أخذ عن فقهاء شافعية بدمشقيُذكر أن

و ممن برع في الفقه كذلك . 3ثم عاد إلى دمشق حيث توفي بها ،قد رحل إلى بغداد أنّ هذا العالم القسنطيني

 ،الأصول الفاسية و المنسوب إلى قسنطينةن أبو القسم الحميري ذو تقدم فيه كان محمد بن عبد الرحمو 

ه جا
ّ
المقدس فقطنها إلى وفاته سنة ثم ارتحل إلى بيت  م،1619/هـ137ور مكة سنة حيث تذكر المصادر أن

 . 4م1655/هـ157

شرق، و جرى خلال لات بين فقهاء حاضرة قسنطينة و غيرها من حواضر المو عليه فقد توافرت الصّ 

ن كان على مستوى المنهج التوجهات، ولاشك أنّ التأثير حاصل بين الطرفيمصنفات و انتقال الفقهاء انتقال لل

كما كان للبعد الحديثي  ،فتأثر بها مالكية المغرب في الغالب ،كانت صولة شافعية الشام مكينة ، حيثالفقهي

 . تأثيره أيضا من خلال التواجد هؤلاء الفقهاء بالحجاز

وفق لتي مالت في تأثرها إلى السير ا ،الشرح ملمح المدرسة القسنطينيةنفة وهكذا مثلت هذه المعالم الآ  

و عكست تلك التوجهات التي كانت حاضرة بهذه المدارس  ،المدرسة الإفريقية التونسية و البجائية ةطريق

                                                           
 . 532كفاية، ص : التنبكتي   1
لقب المقدس ي انتسب إليه العديد من الناس وبرزت ضمنه العديد من الأسرة المسماة بالمقادسة او المقدسيين، وقد أشارت الدراسات إلى   2

من أرض "  قرية بنابلس"أسرة آل قدامى المقدسية  المنسوبة إلى الخليفة عمر بن الخطاب رض ي الله عنه، وهي تعود أيضا إلى   نماذج منها

م لاحتلال الصليبيبن بيت المقدس، سميت بالمقادسة نسبة إلى  بيت المقدس، 5511/ هـ115فلسطين، هاجرت هذه العائلة إلى دمشق عام 

وقد كان لهذه الأسرة وغيرها تأثيرات على السياسة والثقافة والمجتمع . عالما وعالمة 551أسرة عالمة ضمت أزيد من  54وقد تفرع عنها أكثر من 

القلائد الجوهرية في تاريخ الصالحية ،تحقيق : ببلاد المشرق عموما، أنظر تاريخ هذه الأسرة وأثارها العلمية ، ابن طولون شمس الدين 

ومابعدها، راجع رسالة ماجستير تمت مناقشتها بجامعة الجزائر تتحدث عن الأسر 1م،ص5211هـ 5431محمد أحمد دهمان،دمشق 

، قسم التاريخ، إشراف 4آل المقدس ي وأثرهم على الحياة العلمية والثقافية ببلاد الشام، جامعة الجزائر( : فريدة)شيخي المقدسية، 

 .4154،4154عبدالعزيز شهبي، 
 .514ائريون ، ص علماء جز (: عمار)هلال   3
 . 41، ص 2المصدر السابق، ج : السخاوي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

787 
 

حاضرة سواء في جانبها الفقهي أو الكلامي الأصولي أو السلوكي الصوفي، ولم يكن هذا التوجه الذي اتسمت به 

ر عن الظهور، بل كان ذلك منذ عهد الموحدين
ّ
ت تراجم 7و استمر إلى مابعد ق  ،قسنطينة ليتأخ

ّ
هـ، و قد دل

و على توافر الأعلام المتعددي  ،أعلام قسنطينة الذين مكثوا بها زمنا طويلا على عراقتها كحاضرة فقهية

عن مشايخ وأعلام رسموا  ،هـ ببجاية9ق علماءلغبريني في معرض سرده لتحدث ا حيث. المشارب و المعارف

ت )القرطبي ( أبو محمد)أمثال عبد الله بن قيم الحضرمي  ،وقدم نماذج من هؤلاء ،الملمح الفقهي بقسنطينة

، وقد كان من المتأثرين بأبي الفضل بن النحوي الأصولي الذي نشط بهذه الحاضرة و بجاية، ( م1137/هـ636

و بالأخص في فاس وما  ،كان بعض الفقهاء يتحفظون من هذا التوجه قتالغزالي المسلك في و  ،الكلامي

قسنطينة عبد العزيز بن مخلوف لذي كان يقوم عليه علامة بجاية و و أشار أيضا إلى ذلك النشاط ا. 1حولها

أو عن  ،الإقبال على حلقات درسه الكثيرةسواء من حيث التدريس و(  م1119-1176/ه 616 -671)القيس ي 

بالأخص قسنطينة، أو من حيث منصب القضاء العمل في الحواضر التي مكث بها و طريق فتاويه التي كان بها 

بالنظر  الجزائر، كما يظهر تأثيره في المغرب الأوسط عموماكل من بجاية و بسكرة و قسنطينة و الذي تولاه في 

إلى أن انتهى به  ،ثم إلى بقية الحواضر ،شأتهحيث مكان ولادته و ن ،إلى مسيرة حياته التي بدأها بتلمسان

 .2هـ616حيث توفي بها سنة  ،المطاف إلى حاضرة الجزائر

 ،و قد أثمر نشاط فقهاء قسنطينة حينما أخذ عنهم أعلام عرفوا بعطاءاتهم الفقهية خارج قسنطينة

 النزر القليل
ّ
بن مسعود القسنطيني فالحديث عن أحمد  .رغم أنّ بعض هؤلاء الفقهاء لا نعرف عنهم إلا

يؤدي بنا إلى الكلام عن أحد مشايخ الإمام البرزلي  ،مامة و الإقراء و النحوالشهير بابن الحاجة القائم على الإ 

أبي بكر بن عمر ، كما أنّ الحديث عن 3حينما أخذ هذا الأخير عن ابن مسعود القسنطيني ،الشهير

الذين انتسبوا إلى قسنطينة ومن  ،كبار علماء اللغة بالقاهرةأحد  الذي يعدّ  -( م1176/هـ675ت )القسنطيني 

أجاز له سنة رشيد السبتبي و  و أخذ عنه ابن ،، وقد أخذ عن ابن الحاجبم1111/هـ679ا سنة المولود به

هو من قبيل  الحديث عن التأثير ، -مشاركة في الحديثكما كان له معرفة تامة بالفقه و  ،م1115/هـ616

ه  ،قدسالمبيت هل فاس و أهل القسنطيني في أ
ّ
 . 4إلى بيت المقدس كذلك منسوبباعتبار أن

نت حاضرة قسنطينة من إيجاد مكانة لها ضمن حواضر الفقه ببلاد المغرب عموما
ّ
بفضل  ،هكذا تمك

إذ أنّ  ،سيةالوجه الآخر لمدرسة الفقه التون ، و شكلتو رعاية السلاطين الحفصيين لها ،جهود العلماء بها

                                                           
 . 435عنوان ، ص : الغبريني   1
  25ص : نفسه  2

 523كفاية ، ص : التنبكتي   
 . 511، ص 5نيل ، ج: التنبكتي   3
 . 331،ص3شذرات الذهب،ج: ؛ابن عماد5232، 4بغية الوعاة، تح أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، ط (: جلال الدين)السيوطي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

788 
 

ه بحكم القرب الذي ميّز المسافة 
ّ
بجاية كان بينها و أغلب طلبتها كان لهم إقبال على أعلام المغرب الأدنى، و إن

التأثير متبادلا أيضا، و ربما كانت قسنطينة معبرا مهمّا لهؤلاء الطلبة و العلماء الذين كانوا ينشطون بين 

وجهود  ،هـ بفضل صمود أهلها7طيني حاضرا إلى ما بعد ق القسن حاضرتي تونس و بجاية، وقد بقي  الإشعاع

 .، وبركة دعاء أوليائهاو حصانة بنائهاعلمائها، 

و هو  ،تحدثت الدراسات عن إقليم توات من حيث الموقع الحالي الذي يتواجد به: فقهاء توات  -7

أهمّها في القديم كان ، 1و يضمّ عدة واحات و قصور  ،ضفاف وادي الساورة في وسط صحراء الجزائر

 قصور  تحوي على أنّ هذه المنطقة  ،وإلى ذلك أشار سابقا ابن خلدون في عبره. 2و أبرزها اليوم أدرار ،تمنطيت
ً
 ا

ه  ،متعددة تناهز المائتين
ّ
آخرها من جانب المشرق يسمى تمنطيت الذي هو بلد مستبحر في العمران، و أن

 ركاب التجار المتزودين من المغرب إلى بل
ّ
ه يقع على عشر مراحل منها كما  ،[...]د مالي من السودان محط

ّ
أن

 .3وهي كثيرة تقارب المائة في بسيط واد منحدر ،قصر تيكارين

 ،برزت أكثر على عهد بني زيان ،هذا الإقليم منذ العصور الأولى للزمن الوسيط ساكنة بربرية ضمّ 

توات لماسة، و جزء غير قليل بجو منهم أيضا بس ،التي هي أمّة بعضها في قبلة فاس"وتمثلت في قبائل مطغرة 

،كما سكنها من العرب ذوي عبيد الله من عرب 4"و منهم كذلك في تلمسان ،سجلماسة إلى تمنطيت ةقبل

المعقل، وقد كانوا مجاورين لبني عامر بن زغبة من سلطان بني عبد الوادي من زناتة ، و ساحتهم بين تلمسان 

و من وادي ملوية و البحر إلى القفار حيث قصور توات و تمنطيت، وربما نزحوا إلى ذات الشمال إلى  ،ووجدة

قبل أن يتمكن  ،و كذلك مع بني عبد الواد ،تاسابيت و توكرارين، و قد ذكرت المصادر نزاعاتهم مع بني عامر

ه بفضل هؤلاء الأ . 5هؤلاء الآخرين من السلطة و تأسيس الدولة
ّ
عراب و قبلهم أعمال عقبة بن نافع و لاشك أن

بالإضافة إلى النشاط التجاري  -وهو موضوع يحتاج إلى مزيد من تسليط الضوء عليه  -و تأثيراته بهذه الجهة 

انتقل العلماء ضمن تلك القوافل التي و  ،قد انتشر الإسلام بهذه الربوع ،ودوره في انتقال المعتقدات و الأفكار

                                                           
أشار فرج محمود فرج في أطروحته إلى مجموع القصور التي توجد في هذا النطاق واسماء القباؤل التي سكنتها وفروع القبائل الأخرى،   1

 542، ص5233إقليم توات خلال القرنين الثامن والتاسع عشر الميلاديين، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،ط: رج أنظر فرج محمد ف

وهي مذيلة بتحقيق مخطوط  لمحمد . وما بعدها، وهي في الاصل رسالة دكتوراه مناقشة بجامعة الجزائرـ تحت إشراف أبو القاسم سعدالله

 .لبسيط في أخبار تمنطيطالقول ا(: م52ق )بن بابا حيدة 
 . 31، ص 5232، 2، س 33، مجلة الثقافة ، ع أثار التنس ي(: محمود)بوعياد : انظر  2
 . 33، 31، صص 3العبر، ج: ابن خلدون   3
 . 512، ص 1ج: نفسه  4
 . 21، 32، صص 1العبر، ج: ابن خلدون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

789 
 

الأمراء  تغدو بالملح و تروح بالرقيق و الذهب، فاستقروا هناك وتعاملوا مع ،احاتكانت تجوب القصور و الو 

 .1صنغايالتأثير إلى بلاد غانا و مالي و  ، و انتقل بفضل ذلك هذافقربوهم و أغدقوا عليهم

ه كان محضنا لطلبه العلم أبل تشير المصادر إلى  ،لم يكن هذا الإقليم ليشتهر بقوافل التجارة فحسب
ّ
ن

ا لتعاليم الدّين نحو بلاد مجاورة، و بقدر ما كانت دُور ومم ه  ،البداوةقصورِه وواحاته تتسم بالبساطة و  رًّ
ّ
فإن

خرج منها من فقهاء و علماء ما يدفع بمزيد من التقص ي و البحث، وقد برز من العلماء في المرحلة إطار قد ت

حيث  ،2(م1693/هـ 199ت)المكنى بأبي زكريا  بن يدير بن عتيق التدلس ي ىالدراسة الشيخ الفقيه العالم يحي

ل في عصره ذا الفقيه منصب القضاء ببلد تواتتولى ه
ّ
، و هو يعتبر سليل مدرسة الإمام ابن زاغو الذي مث

و انتقل  ،إذ تتلمذ على يد هذا العالم - م1677/هـ175مع محمد بن يوسف السنوس ي ت  -مدرسة تلمسان 

 .3الذي أخذ عنه ،علم الفقه و الشريعة عبره إلى الشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي

تمّ ذكر بعضهم ضمن مؤلف  ،كما دخل إلى إقليم توات و منطقة تمنطيت عددٌ لا بأس به من الفقهاء

ذكر " تمنطيطبسيط في أخبار ال "و قد سماه  ،لصاحبه محمد الطيب بن الحاج التواتي التمنطيطي القرش ي

وكان من هؤلاء الوافدين جدّه سيدي أبو يحيى بن محمد المنياري نسبة . 4به من الإعلام من حلّ  بعضفيه 

م، وصار قاضيا 1613/ه115لقبيلة بني منيارة إخوة الجعافرة، وهي من قبائل العرب، نزل تمنطيط سنة 

م الأول، وجاء بعد الجد الفقيه العالم أبو بتوات، وقد انحدر عن هذا القاض ي ابنه العلامة الحاج عبدالرحي

م، وهو الذي تتلمذ عليه الفقيه عبد الكريم المغيلي، ثمّ وفد بعده السيد 1661/ه165يحيى بن يدير سنة 

م، ثم نزل بعدهما إلى توات الفقيه محمد بن 1651/ه161الفقيه عبدالله العصنوني وأخوه ابن أبي بكر سنة 

كما تحدثت المصادر أيضا عن أبي عبد الله محمد التواتي الذي .  5م1691/ه111د عبدالكريم المغيلي في حدو 

ه ابن الفرض ي بام1575/هـ 717وتوفى بها سنة ،رحل إلى بجاية
ّ
الأصول  صاحب لفقيه الصالح، وقد حلا

 .6التواتية

                                                           
 .وما بعدها  43، ص 5224،  51، س  24لثقافة ، ع ، مجلة اأجوبة الفقيه المغيلي( : أمين)الطيبي : أنظر دراسة  1
 .511سنة من الوفيات ، ص  5111الوفيات ، ضمن :  هـ راجع الونشرس ي 224ذكر الونشرس ي بأنه توفي سنة   2
 . 523، ص 5تعريف الخلف، ق : ؛  الحفناوي  442، ص 4نيل ، ج: التنبكتي   3
 الكتاب ظل مغمورا مجهولا إلى أوائل ق   4

ّ
هـ حيث اكتشف من قبل ضابط فرنس ي، كما تحدث المهدي  41قال عنه المهدي البوعبداللي بأن

في الحديث عن هذا المصنف من حيث عنوانه " دليل مؤرخ المغرب"عن بعض الأخطاء التي ارتكبها عبد السلام بن سودة الفاس ي في كتابه 

 الأصح " أخبار من حل من العلماء بتمنطيط البسيط في"فسماه 
ّ
ه نسبه إلى الرحالة الشهير "البسيط في أخبار تمنطيط "و أن

ّ
، و الثانية أن

ه يقع في مجلد ضخم والحقيقة أن المخطوط دون 2ابن بطوطة المتوفي في أخر ق 
ّ
: ورقة، راجع 11هـ، والثالثة في وصفة لحجم المصنف أن

  23، 21، صص 5311، 5221، 51، س 23، مجلة الثقافة ع ضواء على تاريخ مدينة تمنطيطأ(: المهدي)البوعبد اللي 
 .وما بعدها 41القول البسيط ، ص :  ابن بابا حيدة  5
 . 43سنة من الوفيات ، ص  5111لقط الفرائد، ضمن : ابن الفرض ي  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

790 
 

أبي بكر كان أبو محمد بن من هؤلاء الفقهاء، أشهر من عرف في توات وما فيه من واحات وقصور وإنّ 

الذي تولى قضاء توات مدّة من الزمن إلى حدود سنة  ،(م1511/هـ719ت ) عبد الله العصنوني 

نازلة في  (م1576/هـ777ت) د بن عبد الكريم المغيلي ه محميصر فقهي مع ع ، وقد دخل في نزاعم1577/ه716

م باعتبارهم أهل ذمة، في حين يهود توات، إذ مال العصنوني إلى عدم إخراج اليهود وضرورة الإبقاء على بيعه

وقد كان العصنوني قد تتلمذ على أهل بجاية . وقف المغيلي ضد هذا المنحى لنقض اليهود مستلزمات الذمة

لخلاف الفقهي داخل وجها آخر لظهر أما  ذا، وه1أبي زكريا المغراوي  لىجماعة العقبانيين التلمسانيين وعوعلى 

يضا تلميذا لمدرسة تلمسان، مما يعني أنّ النوازل لا تقتض ي أحكامها إذ كان المغيلي أ ،المدرسة الواحدة

الارتباط بالضرورة بمبادئ المدرسة الفقهية الأم بقدر ما تعطي حرية للفقيه في أن يجتهد وفق ما تقتضيه 

وما يدعو إليه فقه المقاصد، وقد ورثه في الفتاوي والقضاء ابن أخيه الفقيه القاض ي سالم بن  ،المصلحة

ويظهر أنّ هذا . 2العقبانيين بتلمسان لىالذي تتلمذ بدوره ع ،(م1561/هـ761ت ) حمد بن أبي بكر العصنونيم

ه قد  ،مهتما بشؤون مجتمعه ،عاملا بعلمه ،الفقيه كان جليل القدر
ّ
على يديه  أسلمإذ تفيدنا المصادر بأن

 .3بلاد السودانة العدد الكبير من ساكن

ت بواحات عبد الله العصنوني يؤدي بنا إلى ذكر أبرز شخصية عالموإنّ الحديث عن أبي محمد 
ّ
ة حل

الذي درس على عالم توات  ،4(م1576/هـ777ت) الإمام محمد بن عبد الكريم المغيلي  وهو وقصور تمنطيط 

تمكنة في الأسواق وقد لاحظ المغيلي دور الجالية اليهودية المتحكمة والم .بن بدير بن عتيق ىوشيخها يحي

ولم تكن هذه الجالية  .ثلاثمائة وستين صائغا يهوديا نحو  بسوق تمنطيط لوحدهحين تواجد  ،واتيةالت

ه  ،متوافرة بتوات فحسب، بل كانت موجودة أيضا بتلمسان
ّ
وكان المغيلي على دراية بأعمالها وأدوارها، ذلك أن

الجزائر عبد الرحمن  ثم اتصل بعالم ،درس بتلمسان على يد الشيخ محمد بن أحمد بن عيس ى المغيلي

              :رددي وهو  ليخرج منها إلى توات 1665/ـه197ثم دخل تلمسان سنة  ،وخهاورحل إلى بجاية وأدرك شي ،الثعالبي

 ل  ت  
 
  أرض   مسـان

 
  ولكن          نا         ــــــــــــــــل يــــــــق  يل   لا

 
 ل

 
  طف

 
 سالله ن

 
 في القضاء   ل  أ

                                                           
 . 422الإكليل ، ص : ؛  القادري 422نفس المصدر، ص : ابن الفرض ى  1
 سالما هذا هو ابن   2

ّ
 دراسة سابقة للمهدي البوعبداللي قد ذكرت بأن

ّ
يحتاج هذا الربط بين العالمين إلى مزيد من التدقيق خصوصا وأن

ه ابن أخيه محمد بن أبي بكر
ّ
المهدي البوعبد . 144الإكليل، ص : القادري . العصنوني أبو محمد عبد الله في وقت ذكر صاحب الإكليل بأن

  21لمقال ، ص نفس ا: اللي
  144نفس المصدر، ص ( : محمد بن الطيب)القادري   3
ينسب إلى مغيلة المدينة القديمة التي تقع شرقي ارشقول سكنتها قبيلة مغيلة، وهي مدينة عليها سور وبها جامع وسوق، يمر بها نهر يصب   4

 . 414، ص 4المسالك ، ج: في البحر من شرقها، انظر البكري 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

791 
 

 1وكيف يحب المرء أرضا يسوسها           يهــــــــود وفجار و من لـــــيس يرتــــــض ى           

لقد طرح كل من المغيلي والعصنوني مسألة معاملة يهود توات على مجموع فقهاء حواضر الفقه     

وأبو  تونس،إجابات كل من الرّصاع مفتى مثلا يذكر التنبكتي حيث عصرئذ، وأجاب عن المسألة أغلبهم، 

والقاض ي أبو زكريا يحي بن أبي البركات الغماري وعبد  ،وابن زكري مفتى تلمسان ،مهدي الماواس ي مفتى فاس

) د المغيلي وعلى رأسهم أبو عبد الله التنس ي الرحمن بن السبع التلمسانيان، كما أجاب في المسألة أيضا من أيّ 

ه حينما وصلأيضا وتذكر المصادر  ،(م1677/ـه175ت ) ومحمد بن يوسف السنوس ي ( م1676/هـ177ت 
ّ
 أن

عمد المغيلي إلى تعبئة أتباعه  ،المغيلي مقابل معارضة البعض الآخر ىالعالمين الأخريين بالتأييد لمنحجواب 

لم في حادثة، ل كل من عارض مسعاه فهدموها وأمر بقت ،وقصد كنائس اليهود ،وأمرهم بلبس آلات الحرب

 .2نيتناطح فيها عنزا

عن المغيلي في النازلة حينما  اشأن (م1511/هـ719)العصنونيو محمد عبد الله بن أبي بكر أب ولم يقلّ 

أيضا،  سان وفاسبإرسال كتاب يسترشد فيه فقهاء تلم بعث المغيلي إلى فقهاء الأنصار، حيث قام العصنوني

ن هذا السؤال من العصنوني وقد كا ،تشغيبا يوقع الفتنة ،يذكر فيه مشاغبة المغيلي وولده عبد الجبار

وهو في  ، 3(م1537/هـ765ت ) ن أحمد البرزوزي الفجيجيار ببه تلميذه محمد بن عبد الجنتيجة سؤال طرح

والمعتمد فيه على ما ورد في كتاب الجامع  ،سؤاله لفقهاء تلمسان وفاس يقدّم جوابه المنافي لمنحى المغيلي

النزاع شرحا وافيا  وابن الحاج، وقد قام بشرح الموضوع محلّ  لمسائل المدونة لابن يونس ومسائل البرزلي

ه رغم هذه الهبّ  يقص تويظهر من خلال ، 4معتمدا فيه على أقوال المالكية
ّ
ة من بعض الجمل في المصادر بأن

  ،المغيلي وأتباعه
ّ
عه ني والجالية اليهودية من حيث بقاء العصنوني وأتباأنّ الانتصار في الأخير كانت للعصنو  إلا

بالإضافة إلى مقتل  ،مستمسكين بالقضاء والفتيا، ومن حيث مغادرة المغيلي لقصور توات إلى بلاد السودان

ار وآخر بن هما عبد الجيبنوبصدد ذكر الأبناء فإنّ المغيلي قد ترك إ. 5ابنه عبد الجيار بتوات من قبل اليهود

                                                           
، 5233القول البسيط في أخبار تمنطيط، د م ج المؤسسة الوطنية لكتاب، الجزائر (: م52محمد الطيب بن عبد الرحيم ق)يدة ابن بابا ح  1

: ؛ يحيى بوعزيز4114، س 5، المجلة الجزائرية للمخطوطات، عمحمد بن عبد الكريم المغيلي(: أحمد)؛  أنظر  أيضا مقال الحمدي 53ص 

 . 534، ص 4أعلام الفكر، ج
 .وسياتي تفصيبل هذه المسألة في الباب الرابع  411، ص 4نيل ، ج: ، التنبكتي 444المصدر السابق، ص : ابن مريم  2
 . 552المصدر السابق، ص : هو الفقيه العالم أبو عبد الله بن عبد الجيار كان عارفا وأدبيا شاعرا، أنظر الشفشاوي   3
معلم الطلاب مما للأحاديث من الألقاب ، جمع وتحقيق محمد أويدير (: التلمساني)كريا راجع فتاوى ابن زكريا لتلمساني ضمن ، ابن ز  4

 . وما بعدها لعدة صفحات 43، ص 4155مشنان وعبدالرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية، الجزائر طبعة خاصة ، 
  444ص : نفس المصدر  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

792 
 

فتزوج بكانو وأنجب من  ،السودانإلى عبد الله الذي نسب كل أحفاده إليه بتوات، في حين هاجر المغيلي الأب 

 .1يضالأبناء أحمد وعيس ى والسيد الأب

وكان منهم صاحب كانوا الذي كتب له رسالة في أمور  ،وفي بلاد السودان احتك المغيلي بالأمراء والحكام

لى إتباع الشرع والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقرر لهم فيها من أحكام الشرع وكان يحثه ع ،السلطة

الحاج محمد أسكيا في بلاد تكرر وألف له  لطان كانو وقواعده ما يفيدهم في حياتهم اليومية ،كما اجتمع بس

كن المغيلي ليهتم ولم ي. 2كذلك تأليفا أجاب فيه عن مسائل مهمة، وهناك بلغه مقتل ابنه عبد الجبار بتوات

البدر " بالتأليف في السياسة الشرعية وطرق تسيير الحكم، فحسب بل وجد له مصنفات عدة فيها تأليفه 

 ،"النبيل ىنغالم"وله شرح مختصر خليل سماه  ،"مصباح الأرواح في أصول الفلاح"و " المنير في علوم التفسير

يدة في مدح النبي صلى الله عليه وسلم ميمية على وله من القصائد قص ،كما ألف في علم الحديث والمنطق

  .3وزن البردة
ُ
بهدف القراءة الجيدة  ،تب عن المغيليوقد دعا الدارسون إلى ضرورة إعادة النظر حول ما ك

عة من جهة، ومن تخريجات الغربيين رّ تسدية الملأجل تخليص أرائه من شوائب الكتابات التقلي ،والجديدة

 ،التي تتسم بالتشوية والافتراء من جهة ثانية، وذلك فيما يخص فتاويه تجاه أهل الذمّة ،غير المقبولة

 .4وأسلوب كتاباته في السياسية الشرعية

يعدّ المثال الواضح لاكتمال  ،وغيره من أعلام المدرسة التواتية ،كما اعتبر البعض أنّ النموذج المغيلي

، التغيير الاجتماعي والسياس يف ،والقضاءإلى الفتوى  ،يم والتدريسهذه المدرسة في اهتماماتها بداية من التعل

عن المدرسة التواتية يؤدي بنا إلى ضرورة التنبيه على أنّ الاعتماد على  الحديثلكنّ ، و 5تأسيس الدول  ثمّ 

 ،رسةأقطاب المد ، لأن المغيلي كان أحدمن الأخطاء الجسيمة المغيلي في تصوير و صياغة ملامح المدرسة يعدّ 

لعصنوني الذي وجدت لفتاويه ، حيث كان يمثلها من الجهة المقابلة الفقيه أبو محمد اوليس كل المدرسة

  .التأييد داخل توات و خارجها فهومواق

إلى صياغة   -من خلال دراسة فتاوى الفقهاء بالمنطقة وتفحص مصنفاتهم - و قد توصلت الدراسات

اللغة و معاني القرآن و تفسيره و أجملتها في الاهتمام ب ،معالم المدرسة الفقهية الأصولية المالكية التواتية

صحيحي مسلم و البخاري، كما اهتمت بالسيرة ي من خلال قراءة الموطأ و شرحه و العناية بالحديث النبو و 

                                                           
 . 43محمد بن عبد الكريم  ص (: احمد)راجع مقال الحمدي  1

 . 444المصدر السابق، ص : ابن مريم 411، ص 4نيل، ج: التنبكتي  2
 . 411، ص 4نيل ، ج:  راجع مجموع مصنفاته عند التنبكتي  3
 . 43، المجلة الجزائرية للمخطوطات، ص محمد عبد الكريم المغيلي(: أحمد)الحمدي   4
 . 514، ص  4112المذهب المالكي ، عين الدفلة ،  ، ملتقى المدرسة المالكية في الجنوب الجزائري (: عز الدين)كشبيط   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

793 
 

الاعتماد فيها على مبدأ ما جرى به العمل بالنوازل و، مع العناية ةا الفقهيالنبوية كمصدر لتأصيل القضاي

و نظن أنّ . 1و الذي جرى مجرى العمل الخاص بالمنطقة قصد تأسيس العمل التواتي ،بالمدرسة المالكية

 ا هو إنمّ  ،الجهد الذي قام به أعلام و فقهاء توات
م
، مع بعض كان متوافرا بكل من تلمسان و فاسلما  عٌ بم ت

نوازل وفر نوازلا قد تختلف ظاهرا عن  وهذا ما ،أثير الجغرافيا و طبيعة المجتمعالاختصاص من حيث ت

مدرسة  هيالاستقصاء و أصول الفتيا، و  و طرق  ،فق من حيث أسلوب التعاطيتت الحواضر الأخرى، و لكنها

 .في تلقي العلوم و التصدي للوقائعنمطها التقليدي بقيت محافظة على 

كان أوّل من تحدّث عنها ، و "زاوي  مدينة و أيضا في قديم هيبون و عنابة وكانت تسمى" : حاضرة بونة  -17

حيث قدم لنا توصيفا دقيقا لما تحتويه من ثروات ( م791/هـ369ت )من أصحاب المسالك ابن حوقل 

و خصوبة أراضيها و رخص  ،أوالأسواق التجارية المقصودة ،سواء من حيث الساحل الطويل ،اقتصادية

إضافة إلى أنواع الحبوب المعروفة والحيوانات  ،من باديتها مع كثرة بساتينها لفواكه المجلوبةوجميع ا ،صوفها

) وأضاف البكري . 2و أشار ابن حوقل أيضا إلى أنّ القائم عليها مستقل لا يخضع لجهة أخرى  .المألوفة الكثيرة

الدين من حيث أنّها احتضنت أحد  على هذا الشرح بأنهّا مدينة أزلية كانت تشتهر بالعلم و ( م1716/هـ691ت 

تسمى  م1717/هـ677صارت بعد سنة وقد ، 3(م637-356)عهده و هو أوغسطيسأشهر مفكري المسيحية في 

بعد وروده عليها من الأندلس حوالي  ،ري بن منادينسبة إلى عمّ أبي المعز بن باديس زاوي بن ز  ،4مدينة زاوي 

 يث، ولكن ذلك لم يدم طويلا حم1711/ه671تابعة لبني زيري منذ سنة  باتت ، و هي مدينةم1717/هـ617

 .5واستمرّ الأمر كذلك إلى غاية عهد الموحدين ،انتقل حكمها إلى بني عمومتهم الحماديين

على أنّها كانت  ،كما تحدث البكري عن تلك العلاقة التي كانت تربط مدينة بونه بحواضر الأندلس

ت )ذلك أي على عهد الإدريس ي  ، و أمّا المدينة بعد قرن من6لتجار الأندلسيينعلاقة متينة بفضل حركة ا

تها( م1166/هـ557
ّ
ه بال ،فقد لاحظ كثرة غلا

ّ
يذكر فإنّ الأطماع باتت تحدق بها، وفي ذلك  ،أهميتهاإلى  نظر وأن

ب العرب عليها
ّ
.  7آل حماد و ورجار  ا من حيث التبعية السياسية فقد صارت تخضع لسلطتي الملك، وأمّ تغل

                                                           
 . 412،  412، ص ص  4112، ملتقى المذهب المالكي الخامس عين الدفلة ،  المدرسة المالكية التواتية(: محمد)انظر الدباغ   1
 . 33، ص  5224صورة الأرض ، منشورات دار مكتبة الحياة لبنان ، ط ( : أبو القاسم)ابن حوقل   2
وصار أسقفا على مدينة بون وهو من أكبر وأشهر الكتاب والفلاسفة اللاهوت ( م411وقيل سنة ) د القديس أوغسطين بسوق أهراس ول   3

الحركة التبشيرية الف نسية في : ، راجع حول موضوع المسيحية والتمسيح بالجزائر ، خديجة بقطاش"اعتراف"و " مدينة الله " من كتبه 

 .تفصيل عن المسيحية بالجزائر  م فيه5235-5241الجزائر 
 . 11المغرب في ذكر بلاد افريقية و المغرب ، القاهرة ، دار الكتاب الإسلامي ، ص : البكري   4
 .1ص . 5231،  43/41مج : ، مجلة الأصالة تاريخ بونه الثقافي و السياس ي عبر العصور (: المهدي)البو عبداللي   5
 . 11المسالك ، ص : البكري   6
 . 551نزهة المشتاق في اختراق الأفاق ، مطبعة بريل ليدن ، ص : الإدريس ي   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

794 
 

نت تتوافر على بما يدل على أنّها كا -وبالإضافة إلى ما ذكرت هذه المصادر و غيرها عن بعض من له علم بها 

حينما أشار إلى طبيعة المجتمع  ،فإنّ الوزان يوضّح في مصنفه ملمحا اجتماعيا مهمّا -علماء وعن مساجدها

 و 
ّ
فإنهّم لا يترددون في معاقبته  ،لكنهم إذا ما رأوا من حاكم منكرا ،هم وحسن تعاملهمأفراده من حيث خفّة ظل

و هو ما يدلّ على سذاجة في  ،إلى حد لا يرضون بقتله فحسب، بل يهددون بتسليم المدينة إلى النصارى 

أيضا من خلال تعظيمهم بعض الناس الذين لاحظ التعامل مع الأمور المصيرية، كما تبرز هذه سذاجة 

حيث ارتسم في أذهان أهل الحاضرة بأنّهم من صنف أولياء الله  ،ييننهم في المدينة كالمجاسير  الإدريس ي

 .1رفصاروا يحيطونهم بالعناية والتقديس والتقدي ،الصالحين

على عهد حسان بن النعمان سنة  لقد حضيت بونة بمكانة محترمة منذ أن دخلها المسلمون 

دخلها الأعراب و قيل في عهد عقبة بن نافع ، كما خضعت لكل من الأغالبة و الفاطميين و  م،671/هـ91

فآلت إليهم شؤون  ،خضعت كذلك لحكم الموحدين إلى أن آل الأمر إلى بني حفص بتونسو  الهلالية أيضا، 

، ولم (عنابة)بونة الشأن فيما يخص ا ذهل في و أمّا من حيث الهياكل العلمية فإنّ المصادر لم تفصّ . 2عنابة

و لكن لا يعرف تاريخ بنائه، هل  ،نلحظ إشارة من البكري و صاحب الاستبصار الذين ذكرا بأنّ بها مسجدا

 3يعود إلى عهد الموحدين أو إلى العهود السابقة
ّ
د على جامعها  ،  إلا

ّ
أنّ الوزان وهو من أعلام القرن العاشر أك

، كما أنّ مارمول كربخال أشار كذلك إلى هذا الجامع 4غاية الحسنو الذي عدّه في  ،المشيد على شاطئ البحر

ح مضيفا في حديثه وتوصيفه لبونة  إلى تلك المدرسة التي بات يتعلم فيها علوم لكنّ  ،الفخمالجامع 
ّ
ه لم

 . كمظهر علمي في غاية الدلالة ،بما يدلّ على وفرة الهياكل العلمية والمدرسين والطلبة ،5الشريعة

يتوافر على  ،6"الدرّة المصنونة في أخبار صلحاء بونة"فإنّ مصنف  ،علماء و الصلحاءأما فيما يخص ال

 ،و الصلحاءسواء العلماء أ ،يمكن اعتمادها في معرفة الواقع العلمي لهذه الحاضرة بكل أطيافه ،عينات مهمّة

                                                           
 . 14،  15، صص  4المصدر السابق ، ج: الوزان   1
مدينة عنابة و دورها السياحي و الحضاري في العهد الحمادي إلى نهاية العهد (: صالح محمد فياض)انظر سيرها التاريخي لدى أبو دياك   2

تاريخ بونة : ، البوعبد اللي المهدي 533 – 514، ص  5222، حزيران ،  12،  13، مج  41راسات تاريخية ، دمشق ، ص ، مجلة دالحفص ي 

 .و ما بعدها  413الثقافي و السياس ي ، ص 
ار بدوره إلى هذا الأخير الذي أش 524ص  مدينة بونة و دورها: نفس المصدر و الصفحة؛  أبو دياك : البكري و صاحب الاستبصار : انظر   3

 111و هو مسجد يعرف بمسجد البوني ، و البوني كان قد وصل عنابة سنة . هـ  1أو  3أو  4الاحتمالات التي وضعها المؤرخون بين بنائه في  ق 

 .قادما من تونس  5545/ هـ 
 . 15، ص  4المصدر السابق ، ج : الوزان   4
 . 12، ص  4المصدر السابق ، ج: مارمول كربخال   5
الذي بين أيدينا هو منظومة الألفية الصغرى ( م5341/ه5542ت )لأحمد بن قاسم البوني" الدرّة المصونة في علماء وصلحاء بونة"كتاب   6

بيت وهي غير موجودة،  كان أول من حقق الصغرى الأستاذ محمد بن أبي شنب  4111)والأصل المنظومة الكبرى تتضمن ( بيتا 224)تتضمن 

م،  وهي موضوعة في أربعة أبواب ، الأول تضمن الحديث عن العلماء والصلحاء الذين ذكرهم المؤرخ علي بن 5254/ه5445في  سنة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

795 
 

للهجرة،  وقد تضمن هذا المصنف تراجم علماء وصلحاء الحاضرة من القرن الخامس إلى القرن التاسع 

التعريف ببونة بلد سيدي أبي مروان " وتدعّم مصنف صلحاء بونة بمؤلف آخر لنفس الكاتب والمؤرخ سماه 

يف لبونة وغيرها من ، وقد كان تأليف هذا المصنف بمثابة ردّ على ما قدمه العبدري من توص 1"الشريف

 .الحواضر، في أثناء رحلته المغربية الشهيرة، التي أظهرت تشاؤم العبدري وتحامله على الحاضرة

كما أنّ الدراسات قدمت بعض الرؤى حول أعلام نسبوا إلى بونة أو مكثوا بها، ولكن الحرص على 

عدد من الملاحظين  تبادر إلى الذهن فقد الكلي وراء هذه الرؤى، تقص ي الحقيقة في ذلك يحول دون الانسياق

وهو أمر  ،( م637-356) غسطينأو القديس عهد  م، إلى17/ه6قبل قما أنّ بذور الثقافة في بونة تعود إلى 

 ممّ  ،أكيد لا محال
ّ
ة على ساحل البحر المتوسط ذات بعد عريق ا يجعل هذه الحاضرة وغيرها من المدن المطل

لنقتصر  ،لأجل تبيين هذا المعطى ،دراسة لا يسعفنا على الخوض في ذلكضارب في عمق التاريخ، لكن إطار ال

والحديث عن القائمين على الحركة الفقهية من محلّ الدراسة، على دراسة الواقع الفقهي في العصر الوسيط 

 .علماء وصلحاء وزهاد

المالكي الذي قيل فقيه الأندلس ال ،(م167/ه136ت ) ي ثاللي ىبن يحي ىالفقيه يحيمن هؤلاء  يحضر 

ه قرأ الموطأ عن صاحبه الإمام مالك
ّ
ه دخل مدينة بونة على إثر ثورة الرّ  ،2عنه بأن

ّ
بض وهو الذي أشير إليه بأن

ه بنى بها مسجدا وقام على التدريس بهاوكان له بها دور  ،بالأندلس
ّ
، لكن المسألة هذه تحتاج إلى مزيد 3، وأن

الفقيه قد كانت له رحلتان نحو المشرق الأولى للقاء  ىبن يحي ىيحي من التوضيح و التنقيب، مع العلم أنّ 

، وهي رحلة تقتض ي أن 4والثانية لقي فيها ابن القاسم تلميذ مالك، وقد سمع من الإمام والتلميذ ،الإمام مالك

 أو برا، ويمكن في كلتا ال ،يعبر فيها من الأندلس إلى بلاد المغرب فإفريقية
ً
كون حالتين أن يثم المشرق سواء بحرا

التي كانت حادثة هيج الربض كما يشير نص آخر للخشني حينما يذكر . (بلد العناب) قد توقف ببونه 

خرج من قرطبة على إثرها ولحق بقوم من بني عمّه من البربر بجهة فحص  ىبن يحي ىيحي بالأندلس على أنّ 

                                                                                                                                                                                                 

فضلون، والثاني قدم فيه صورة لصالحي بونة الذين علي بن فضلون والثالث عرض لطائفة من العلماء والصلحاء الذين لم يذكرهم بن 

. 4113وتمّ تحقيقه من قبل سعد بوفلاقة سنة . لحاء، والرابع فقد ذكر فيه جلّ مشايخهفضلون وذيله بمن دخل بونة من العلماء والص

الدرّة المصونة في علماء وصلحاء بونة، تح سعد بوفلاقة، منشورات بونة للبحوث والدراسات، عنابة، الجزائر، : أنظر أحمد بن قاسم البوني 

 .4113، 5ط
من قبل الأستاذ سعيد دحماني ضمن منشورات المجلس الشعبي البلدي لعنابة بالجزائر ثم صدر  4115تمّ تحقيق الكتاب وتقديمه سنة   1

 .41المصدر السابق ، تح سعد بوفلاقة،ص: ؛أحمد بن قاسم البوني4113منشورات مؤسسة بونة للبحوث والنشر بعنابة سنة عن 
أخبار الفقهاء والمحدثين، دراسة وتحقيق ماريا لويس آبيلا و لويس مولينا، المجلس الأعلى للأبحاث (: ثمحمد بن الحار )انظر الخشني   2

 . 432ص . 5224العلمية، معهد التعاون مع العالم العربي، مدريد ، 
 . 521، ص  5222، حزيراي 41، س 12، 13،مجلة دراسات تاريخية، ع  مدينة بونة ودورها: ابو دياك  3
 . 412نفس المصدر، ص : نيالخش  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

796 
 

 ممّا يعني ،(عنابة)الأندلسيين إلى بونه ، ويمكن أنّ يعضد هذه المعلومة وفود عدد من 1البلوط ومعه مال

عبد  أنّ رحلة الأندلس إلى هذه الحاضرة كانت مألوفة، فصاحب الديباج عند حديثه عن مروان أبي أيضا

ه سكن بونه  ،يذكر أصله الأندلس ي( م1767/ه667ت )الملك بن علي البوني 
ّ
غ ارتبط إسمه بها، وقد بلالتي وأن

ه أخذ عالحديثو وكان يتميز بالحفظ في الفقه  ،ينفنتهذا العالم درجة الفقهاء الم
ّ
ن أعلام الفقه ، وأن

القابس ي فريقية في أشخاص أبي محمد الأصيلي والقاض ي أبي مطرف، وأبي الحسن إبمدرستي الأندلس و 

" وفي ملحقات كتاب أحمد البوني الموسوم ب .2(م1711/ه671نة س)أحمد بن نصر الداودي دفين تلمسانو 

، يذكر التعريف بطائفة من علماء وأدباء بونة، ويشير إلى 3"التعريف ببونة إفريقية بلد أبي مروان الشريف 

ه متمرس في الحديث شارح للموطأ 
ّ
و صحيح البخاري، في حين  4نفس العالم بأبي مروان محمد البوني على أن

 .5المدارك باسم مروان بن علييذكره القاض ي عياض في 

أشار العلامة ابن خلدون في مقدمته إلى عالم بوني آخر تميز بميله الصوفي وضلوعه في علم الفلك 

ة ،في فصل علم أسرار الحروف والأسماء ،والرياضيات ذكره باسم البوني
ّ
وقد أبانت . 6وهو علم حادث في المل

ه رحل الدراسات عن إسمه وهو أحمد بن علي بن علي ب
ّ
ن يوسف تقي الدين أبو العباس البوني، وذكرت بأن

شمس المعارف ولطائف " ذكر له كتاب سمي  .م1115/هـ611وكانت وفاته في  ،تقر بالقاهرةإلى المشرق واس

،  وذكر له 7ذكر في آخره أشياخه، وهو كتاب يتحدث عن الحروف وأسرارها واسم الله الأعظم" فر العوا

ر أيضا من علماء القرن . 8، و قد اشتهر عند الناس بالبركة والتبتل"الغريبكتاب الوعظ " مصنف 
م
كما يُذك

الشيخ الفقيه الوجيه العدل أبو الحسن على بن عبد الله الأنصاري الذي ( عنابة)سبين إلى بونه تالسابع المن

بميله للعلوم معروفا  لقيامه على الأحكام ومعرفته بالحلال والحرام، وقد كان ،تولى نيابة القضاء ببجاية

 .9مثلما ذكر الغبريني ،مع الحفظ والأمانة ،العقلية

                                                           
 . 411، ص المصدر نفس:الخشني   1
 . 344المصدر السابق، ص : ابن فرحون   2
 .4115ر الهدى ، عين مليلة، الجزائر، كتاب لأحمد بن قاسم البوني ، حققه سعيد دحماني ، دا  3
من قبل أحد الباحثين في إطار أطروحة دكتوراه ، حيث فسر من خلال ذلك منهج الإمام عبد الملك " شرح الموطأ" تمّ تحقيق المخطوط   4

في شرح الحديث وشرح اهتمامات البوني المنهجية في علم الحديث مثلما اشار إلى منهجه في أصول الفقه ، ( ه331ت قبل )مروان البوني

، رسالة دكتوراه تحت إشراف د (ه331ت)تفسير الموطأ للإمام عبدالملك مروان بن علي البوني المالكي: (عبد الرحيم)راجع آيت بوحديد 

 .4154-4154عبدالله الهلالي، جامعة سيدي محمد بم عبدالله، فاس، 
 .554المصدر السابق، ص :  البوني أحمد  5
 . 111المقدمة، ص : ابن خلدون   6
 . 431، 433ص . 5231، 41/ 43مجلة الأصالة ع  علام بونة،أ(: محمد)بلغراد    7
 .543المصدر السابق، ص: البوني أحمد  8
 . 452المصدر السابق، ص : الغبريني  9



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

797 
 

هم وأبقاهم ذكرا بفضل ( المغرب الأقص ى)كما انتسب إلى بونه أعلام ذوي أصول مغربية 
ّ
كان أجل

ه ابن قنف-والأستاذ الجليل المفتي  الحافظتصانيفه الفقيه 
ّ
ن أبو عبد الله محمد عبد الرحم -د كما حلا

قوله هو من أهل بلدنا " ، وأضاف ابن قنفد في شرف الطالب(م1675-1337/هـ179 -937)ريرالض ياكش المر 

وقد جعل ترجمته آخر ترجمة في . هلحو والتفاف أهلها  ،وعنايته بشأنهاكدلالة على طول مكثه بها  ،1ببونة

إلى قسنطينة فرارا من بني ه الثالث زمن بعيد حينما هاجر جدّ  إلىالمذكور، وأرجع دخول هذا الإسم  كتابه

ه كان مظاهرا للموحدين ،مرين
ّ
فسمي ،2وقد ولد أعمىه مع أخيه حيث استقر أخوه بقفصة،وكان فرار  ،لأن

ومن خلال تلك التحلية التي قدّمها صاحب الدرّة المصونة تبدو للقارئ تخصصات . بذلك الضرير والكفيف

ف في التفسير والبيان وهو ما الضرير حينما يحليه بالقارئ الناظم والناثر النح
ّ
ه أل

ّ
وي، واللغوي العروض ي، وأن

 :يظهر في هذا البيت الذي جاء به صاحب المصنف قائلا

اني                  ي  مع ب 
 
ت لام  فاس 

 
يان            وفي الك  في التفسير والب 

 
ف

 
 3أل

وهو الذي أملاه سنة ، "الأم لصم في إثبات الشرق من جهةإسماع ا"مصنّفه  وقد كان من جليل تآليفه

ه أملاه سنة  م،1377/هـ171
ّ
اوي حينما ذكر بأن

ّ
، وقد أخذ عن الأعلام م1671/ه117وقد أخطأ السخ

ا ممّ  ، ونظم في نقده بيتين،سيوانتقد منحاه في التدر  ،وورد على تونس وحضر مجلس ابن عرفة ،البادسبين

ا بلغه ذلك، وأجاب في شأنه قائ أغضب ابن عرفة
ّ
 :لالم

 هج  من ي   وما بال                  
 
 و أخ

 
 اه بل

 
 ف

 
         ة  ظ

 
 ى ذ  لد

 
 ر  ك

 
 ة  ي عند الأئمّ و  ر  ه الم

4  

نا لا نستبعد أن يكون أكثرهم مندرجون تحت أسماء  ،وبةا المصادر في تقص ي أنباء أعلام بوإذ تعوزن
ّ
فإن

لمون حينما التي سمّاها المس ةالحاضرة بونفاتهم أو مهامهم، إذ وفق و  ،القسنطيني والتونس ي والبجائي

وض يغفل أبناؤها وأسرها على الخيمكن أن هي حاضرة من أقدم المراكز العلمية التي لا " بلد العناب"دخلوها 

ه بالرجوع إلى مصنف العلوم الشرعية والقائمين عليهاوالاهتمام ب ،الشأن العلميفي 
ّ
ومن " الدرّة المصونة"، وإن

ما يميط اللثام عن طائفة من هؤلاء الأعلام، "  التعريف بطائفة من علماء وأدباء بونة"اب خلاله إلى  كت

                                                           
 . 411شرق الطالب في اسنى المطالب، تح محمد بن يوسف القاض ي ص : ابن قنفد  1
 . 511إسماع الصم في إثبات الشرق من قبل الأم، ص (: محمد المراكش)ابن الأكمه   2
 .545نفس المصدر، ص: أحمد البوني  3
أنظر ". وما بال من يهجو أخاه بغلظة      لدى فكر المروي بين الأئمة : "، وفي مصنف البوني جاء البيت كالتالي 532، ص 4بنيل ج: التنبكتي  4

الشرف من قبل الأم اختلف فيه علماء تونس وعلماء :"وفي تقديم ابن الأكمة لكتابه هذا يقول مقدمته .   544صدر ،صنفس الم: البوني

هـ قبل ولادتي بنحو ثلاثة عشر سنة، ومولدي ليلة السابع والعشرين لجمادي الأخيرة سدس الليل الأخر سنة  341بجاية رض ي الله عنهم سنة 

.  511إسماع الصمّ،ص: ابن الأكمة"أت هذا الإملاء ضحى الجمعة السادس لذي القعدة عام أحد وثمانمائةتسع وثلاثين وولدت أعمى،وبد

 .وربما وقع الخطأ في كتابة الرقم وليس في المعلومة، فهو خطأ وقع من الآلة والناسخ



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

798 
 

، وأبو القاسم بن أبي 1حينما يذكر لنا البوني الفقيه عبدالرحمن بن علي أملال المشتهر بالفتوى والحفظ

" لجياد في فضل الجهاد حلية ا" موس ى الجذامي الفقيه العارف والراوية المؤرخ الذي يذكر له مصنفات منها 

بالإضافة إلى  الفقيه النحوي . 2، وغيرهما من المؤلفات"سبل الخيرات الناجحة في فضل البسملة والفاتحة"و

، وأبي العباس أحمد بن فارح الضرير الفقيه النزيه القارئ، 3أبي زكريا يحيى الكسيلي الحافظوالأصولي 

، 4الناظمة لعلم الحديث" غرامي صحيح" ه شرح على قصيدة والمؤرخ النسابة والطبيب العارف، وقد كان ل

فقهاء آخرون منهم آل التمتام الذين عرّفهم بالسادة الفقهاء النحارير النبهاء " التعريف" ويشير صاحب

المتمكنين في الفقه والقضاء كأبي عبدالله محمد بن إبراهيم التّمتام الفقيه الذي رافق أبا الحسن المريني إلى 

، 6، والفقيه القاض ي العادل العارف الكامل أبو عبدالله محمد بن أحمد التمتام5وقد كان مختصا بهفاس، 

 .7وأبو إسحاق إبراهيم التمتام

يضاف إلى هذا البيت أعلام آخرون أمثال أبي عبدالله محمد الهواري، الذي يظهر من سياق الترجمة  

ه من أهل القرن الخامس للهجرة، باعتبار مع
ّ
اصرته لأبي مروان البوني، وقد اعتُبر شيخ أبي مروان، له بأن

، ولا يقل عنه شأنا عارف وعالم آخر هو أبو عبدالله محمد بن عبدالجليل، الذي 8ووصف بالبركة والولاية

/ ه139ـ 976)لازم الأوراد والتلاوة،  وقد كان زمن أبي فارس بن أبي العباس أحمد السلطان الحفص ي 

ك أنّ هذه الحاضرة كان لها من الفقهاء والعلماء الحظ الأوفر لما تختص به من مميزات ولا ش. 9(م1636ـ1376

 . مميزات لكن سبيل الإيجاز يغني عن لمتابعة والإتمام 

بلد )الاكتفاء بذكر هذه الحواضر الرئيسية منها كبجاية وتلمسان والثانوية منها كمليانة وبونة  وإنّ 

لا يعني عدم توافر أعلام كان لهم الشأن الكبير على مستوى الفقه أو العلوم الأخرى في حواضر  ،(العناب

ما ضرورة الاختصار ومداهمة الوقف فرضا سلطانهما على البحث
ّ
وأرجأ التقص ي للحواضر الأخرى  ،أخرى، وإن

 فإنّ بعضها كحاضرة بسكرة التي قال عنها صاحب الاستبصار
ّ
وهو من أعلام القرن  ،لما هو قادم، وإلا

بأنّها دار فقه وعلم، وذكر فيها قرية ملشون التي ينسب إلى علماء منهم أبو عبيد الله ملشوني الذي  ،السادس

                                                           
  .541ص: المصدر السابق: البوني أحمد  1
  .541ص:  نفسه 2
  .541ص: نفسه  3

.541ص: نفسه  4  

.542ص: نفسه  5  

 .542ص:  نفسه 6 

531.ص: نفسه  7  

. 534ص: نفسه  8  

.534نفسه ، صالمصدر : البوني   9  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

799 
 

نّ أهلها على المذهب المدني أ، وقد سمّاه الحميري أبو عبد الملك الملشوني، وأضاف ب1وصفه بالعلم والفقه

بأنّها تعتبر قاعدة بلاد الزاب ذات نخيل وفواكه ( م1611/هـ111ت )، كما أضاف القلقشندي 2(مذهب مالك)

حينما كان  ،ومعلوم أنّ الاهتمام بها كان منذ العهود الأولى. 3وزرع، ومنها يُجلب التمر الطيب إلى تونس وبجاية

هم فريقية دار المغرب قضاة كان لإفأقام على مدن  ،الإمام سحنون يوطد للمذهب المالكي ببلاد المغرب ككل

وقد كان لبلاد الزاب قسط من هذا الاهتمام السحنوني المالكي  ،الشأن في ترسيخ المذهب والعمل بتعاليمه

ه كان رجلا صالحا فقيها منسوب( أبو حاتم)بن خالد السّهمي  ىحينما عيّن عليها يحي
ّ
إلى  االذي قيل عنه أن

ترك  لكنهلقي حتفه بلدغة حية، و قد و  ،ةإلى أن وافته المني ،قريش، وقد أقام القضاء على مذهب المدينة

 .4ه العباس بن خالديوأخ ،علمه عند ابنه أحمد وعبد الرحمن بن محمد القسطلاني

فمنذ ذلك الحين سارت بلاد الزاب وحاضرتها بسكرة على النهج المدني، وتخرج من مساجدها علماء 

كانت لهم أدوارهم في الفقه والحديث والإقراء وغيرها من العلوم خارج بلاد الزاب، حيث تفيدنا المصادر عن 

ه كان عالي الكعب في علم  1791 - 1711/  665 - 676أبي القاسم يوسف بن علي بن جبارة الهذلي البسكري 
ّ
أن

 كان ونتيجة لما وصل ،"علم أحدا في هذه الأمة رحل في القراءات رحلتيألا " ل عن نفسه ئقاال وهو ،القراءات

كتاب الكامل في القراءات "ترك مؤلفاته كثيرة منها  و  ،للإقراء بمدينة نيسابور  5ه من قبل نظام الملكؤ استدعا

كما ورد على فاس من بلاد الزاب وحاضرتها بسكرة الحسن بن ست الأفاق . 6وله فيه اختيارات خاصة به ،"

ه الذي
ّ
مة ساهمو صالح، الفقيه الأبو عبد الله التميمي ب حلا

ّ
بما أتاه الله من فضل مال في عمارة  هذا العلا

 . 7م1171/هـ676المساجد، وقد استوطن فاسا إلى أنّ توفى قبل سنة 

استوطنوا أو  ،وهم في مهمّة البحث عن السند العالي ،ما استقر عدد من أهل بسكرة ببلاد المشرق ك

بعد أداء مناسك الحج، وكان من هؤلاء من ذكره البعض كناصر الدين بن أحمد يوسف بن مزني الحجاز 

انت ولادته ونشأته الذي يُعدّ من كبار الفقهاء المالكية، والذي ك( م1617 – 1317/ ه 131 – 911البسكري 

وبقي هناك إلى  ،حيث التقى العلامة ابن خلدون  ،بسكرة ثم هاجر إلى المشرق حاجا، واستقر بعدها بالقاهرة

من  ،المشارقة فضلا عن المغاربة توإنّ التقص ي لأحوال علماء المغرب الأوسط وحواضره في مصنفا . 8أن توفى

                                                           
  533استبصار، ص : مجهول   1
  553، 554الروض المعطار،صص : الحميري   2
  514، ص 1صبح الأعش ى في صناعة الإنشاء، تح، نبيل خالد، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج: القلقشندي  3
 .  541طبقات علماء افريقية، ص : انظر أبو العرب تميم  4
 .الإمام الغزاليهو الوزير السلجوقي الذي أسس أول مدرسة في تاريخ المدارس في القرن الخامس للهجرة، ومن ضمن من درّس بها   5
 . 344، ص 5معجم البلدان، مج: ؛ ياقوت الحموي  25، ص 5ابن جزي، طبقات القراء، ج  6
 . 521، ص 4المستفاد، ق ( هـ 113أبو عبد الله ت )التميمي   7
 . 522العلماء الجزائريون ص : هلال عمار  8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

800 
 

للوهلة الأولى  ذ الأزمنة الأولى، رغم أنّ المصادر تبدو اء هذا المجال منثر من شأنه أن يغني عن البرهنه ب

 .ببلاد المغرب الأوسطلقرون الأولى علام الأ أثناء البحث والتقص ي  في  ،خصوصا شحيحة

 

 

 

 

 

 بالمغرب الأوسط ةالمالكيفقهاء نيف اتص: الفصل الثالث   

 : أثر منهج التلقي على عملية التصنيف - أ

الة على نشاط الحركة الفكرية والفقهية والتصنيف الفقهي خصوصا من المظاهرة الدّ الإنتاج العلمي عموما 

 فلبلاد المغرب الأوسط، 
ّ
عكف الأعلام حيث ووجد فيها هذا المظهر قلّ منه أو كثر،  لم تخل فترة من الزمن إلا

لتصنيف الفقهي يعبّر كما أنّ ا. وتأطير الطلبة على مستويات التعليم ،إلى جانب إلقاء الدروس ،على التدوين

 على وفرة العلماء الذين  ،بقدر ما كان التصنيف متوافرافعن مرحلة متطورة من التعليم، 
ّ
كان ذلك دالا

 نعكس ذلك على طبقة المتلقين من طلبة وعامةاير ، و ظو التن بلغوا من التعليم درجة متطورة في التنظيم

التصنيف ين المقري عن مسألة تحدث شهاب الدّ  دقو  .المجتمع، مثلما سينعكس على الكتابة والتأليف

وانتهى إلى أنّ علماء فاس لم يظهر لهم ش يء من  ،حينما قارن بين مدارس الفقه ببلاد المغربوالتأليف، 

صة ،التآليف المرتجلة
ّ
 ما كان سبيله النسيج بها على ما هي عليه فقط ،ولا الملخ

ّ
كما في تأليف المدونة  ،إلا

وذلك كله في  ،دوا عنه من فوائد المجلسوالتي اعتنى بها طلبته، وبنوا على ما قيّ  ،الحسن المنسوبة إلى أبي

 . 1العشرة الأواخر من المائة الثامنة

عمد المقري وفي محاولة لتقديم منهج الكتابة والتعليم وطريقة التصنيف وأخذ العلوم، وتتبع سند ذلك كله، 

تعليمها إليهم من الإمام سند التي اتصل هذه الأخيرة  ،ة تونسإلى مقارنة فاس بما كانت عليه مدينأيضا 

ثم انتقلت هذه الملكة إلى  ،الذي تلقاها بدوره عن حذاق القرويين ،الذي تلقاها عن الشيخ اللخمي ،المازري

وقد نجب  ،ثم استقرت في تلميذه محمد بن عرفة وعند الشيخ ابن الإمام التلمساني ،الشيخ ابن عبد السلام

  ىالذي انتهت طريقته إلى ولده أبي يحي ،من طلبة ابن الإمام أبو عبد الله الشريف شارح الجمل

                                                           
 وما بعدها 45، ص 4ازهار الرياض، ج(: شهاب الدين)المقري   1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

801 
 

صة ،التآليف المرتجلة
ّ
 ما كان سبيله النسيج بها على ما هي عليه فقط ،ولا الملخ

ّ
كما في تأليف المدونة  ،إلا

وذلك كله في  ،دوا عنه من فوائد المجلسما قيّ والتي اعتنى بها طلبته، وبنوا على  ،المنسوبة إلى أبي الحسن

 . 1العشرة الأواخر من المائة الثامنة

عمد وفي محاولة لتقديم منهج الكتابة والتعليم وطريقة التصنيف وأخذ العلوم، وتتبع سند ذلك كله، 

إليهم من  تعليمهاسند التي اتصل هذه الأخيرة  ،إلى مقارنة فاس بما كانت عليه مدينة تونسأيضا المقري 

ثم انتقلت هذه  ،الذي تلقاها بدوره عن حذاق القرويين ،الذي تلقاها عن الشيخ اللخمي ،الإمام المازري

 ،ثم استقرت في تلميذه محمد بن عرفة وعند الشيخ ابن الإمام التلمساني ،الملكة إلى الشيخ ابن عبد السلام

 ىالذي انتهت طريقته إلى ولده أبي يحي ،الجملوقد نجب من طلبة ابن الإمام أبو عبد الله الشريف شارح 

وانتهى ذلك بدوره إلى ولده  ،ابن الإمام في تلميذه سعيد بن محمد العقباني ةالمفسر، واستقرت أيضا طريق

 .2الشيخ أبي الفضل قاسم العقباني

ضر على ذلك الاختلاف في مستوى التعليم الذي كان بين المغرب الأقص ى والحوا الأخير  دلّ النص 

لى عالشرقية المجاورة، كما دلّ على تموقع أعلام المغرب الأوسط ضمن سند التعليم الفقهي، مثلما نبّه أيضا 

فريقية، في وقت كانت فيه إالتقارب الذي رسم العلاقة الفقهية بين المغرب الأوسط وبجاية تحديدا مع 

حينما أرجع الأمر  -كما سلف  -ن خلدون المناطق الغربية بعيدة عن التطور الحاصل شرقا، وقد بيّن ذلك اب

فريقية وبجاية إلى امتلاكهم المحاورة والنظر في المسائل العلمية، في حين إإلى ملكة التعليم التي أوصلت أهل 

  ،تجدهم بفاس وما جاورها رغم ملازمتهم المجالس
ّ
 أن

ّ
ه وصفهم بالسكوت لا ينطقون ولا يفاوضون، وأنّ إلا

وعلى قيمة التأليف،  3أكثر من الحاجة، وقد انعكس ذلك على ملكة التصرف في العلمعنايتهم بالحفظ كانت 

، في وقت كان غيرهم يعمل الحفظ ويمقت التأليف، وهذا الأخير هو مذهب 
ً
إذ كان أهل إفريقية أكثر تصنيفا

 .الآبلي في نكرانه لبناء المدارس، وخوض الناس في التصنيف والقراءة من الكتب

، ومن ثمّ تأثيره على حظ أنّ السند الذي أورده المقري فيما يخص انتقال المنهج الفقهينّ البعض لا كل

 ،يقوم على دليل علمي، كما لا يؤكده النظر في مصنفات المالكية وفقه علماء تونس لا  الكتابة والتصنيف،

ومع هذا . 4جبفابن عبد السلام على جلاله قدره لم يتبع منهج المازري في شرحه على مختصر ابن الحا

ه لا يعني عدم وجود علاقة بين المجالين المغربيين ،الاختلاف في أخذ العلوم
ّ
أو بين المغرب الأقص ى  ،فإن

                                                           
 .نفس المصدر والجزء والصفحة   1
  45، ص المصدر نفس: راجع المقري   2
 .353المقدمة، ص : ابن خلدون    3
 . 21شرح التلقين، تح محمد المختار السّلامي، ص : المازري  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

802 
 

ت على التواصل العلمي وعلى تسرّب المصنفات المشرقية إلى  -كما سلف -والمشرق، فالمصادر والدراسات 
ّ
دل

وتأثير أعلام تونسيين ومصريين في طلبة المغرب الأقص ى، إذ كان من المصادر المالكية المتقدمة  ،بلاد المغرب

مضافا إلى ذلك مؤلفات أخرى  ،مؤلفات أشهب وابن القاسم وابن وهب ،المصرية التي وصلت إلى بلاد المغرب

 . 1 (م175/هـ111ت ) سكندري كالموازية لابن المواز الإ 

فيدنا بذلك التأثير المشرقي على ت ،فهارس الأعلام وبرامجهم وأثباتهم ومعاجمهم وإنّ العودة إلى تقص ي

 ،ت مقابلتهم والأخذ عنهمتحوى هذه المدونات أسماء الشيوخ والعلماء الذين تمّ  حيثبلاد المغرب عموما، 

ل التدريس والتي أخذت من خلا ،الإجازات التي تمّ الحصول عليها، مضافا إلى ذلك الكتب التي تناقلوهاو

، والملاحظ أنّ أغلب التصانيف ببلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا سواء التي وصلت من 2والملازمة

فإنّ تصانيف الفقه كانت غالبة، وقد انعكس ذلك إيجابا  ،تدوينها بالمجال المذكور  التي تمّ  تلك أو  ،المشرق 

قد سمحت بدورها  ،غرب الأوسط مثلابأنّ الاجتهادات المسجلة على مستوى الم الباحثون حينما لاحظ 

فبالإضافة إلى كتب الأمهات التي سيتم التطرق إليها لاحقا سجل  .3بتطوير الفقه بالمقارنة مع علوم أخرى 

الأوسط المغرب حضورهما القوي بعموم بلاد المغرب و  ،(م1167/هـ666ت ) بن الحاجب  و مصنفا أبي عمر 

 خصوصا، فمصنفه جامع الأمهات أو مخمنه 
ّ
فه على طريقة ابن شاس الذي سار على نهج تصره الفقهي أل

وأمّا في علم الأصول فكان مصنفه منتهى السول والأمل في علمي الأصول . في الفقه الشافعي هالغزالي في وجيز 

والذي اختصره أيضا في كتاب آخر تداوله طلبه  ،(المختصر الكبير) وقد اختصره أيضا وسماه  ،والجدل

وأخذ عنه الفقهاء المالكية والشافعية أمثال أبي بكر بن عمر بن علي بن سالم  ،العلم، وقد راج الكتابان

وأبي محمد عبد السلام بن علي بن عمر بن سيد ( م1176-1111/هـ675-679) القسنطيني النحوي الشافعي 

وقد قام على شرح هذين الكتابين . 4( م1113/هـ611ت)قراء في زمانه بدمشق وهو شيخ ال ،الناس الزواوي 

عدد من الأعلام، وبالأخص كتاب جامع الأمهات أو المختصر الفرعي، منهم علماء المغرب الأوسط أمثال عبد 

 5"إزالة الحاجة لفروع ابن الحاجب"حمد الونشريس ي، ومحمد بن مرزوق الخطيب في مصنفه أالواحد بن 

 .اميرهوغ

                                                           
 . 333المرجع الأسبق ص : الخاطب احمد:   1
، 24، ص 5، ج5كتب برامج العلماء، مج: ؛ الأهواني53المرجع السابق ص : انظر تعاريف هذه التصانيف وفوائدها عند هاني صبحي العمر  2

 . 53ص  414ص  52الحافظ التنس ي، مجلة التبيين، ع (: محمود)؛ بوعياد 23
؛ عمارة علاوة 531، 533، صص 5222الساعي، الرياض الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، تح محمد عمر الخشب مطبعة : السخاوي   3

 . 512دراسات في التاريخ الوسيط، ص 
 . 2جامع الامهات، تح الاخضري، ص : ؛ ابن الحاجب  11منتهى السّول، تح نذير حمادو، ص : ابن الحاجب  4
  12الاخضري، ص : جامع الامهات، تح: ابن الحاجب  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

803 
 

مرحلة ابن حاجب وأثره على بلاد المغرب مرحلة متأخرة في التصنيف عن تلك التي كانت تجاه  تعدّ 

هـ وشكلت 6، أو تلك التي كانت في ق1التى تمّ الاهتمام بها سابقا تعليقا وشرحا لمسائلها وتهذيبا لهاو  ،المدونة

ترتيب المدارك والشفا )لقاض ي عياض ة أساسية في فرض المذهب المالكي والمتمثلة في مصنفات امدعا

، ومدونات القاض ي ابن رشد (كالعواصم من القواصم) ومصنفات أبي بكر بن العربي ( والتنبيهات المستنبطة

المذاهب الفقهية المخالفة حيث قامت هذه المصنفات بالترويج للمذهب وانتقاد ( كالبيان والتحصيل)

ه في نفس الفترة التي . 2المعتزلةو والخوارج الشيعة كالأخرى الاتجاهات ، أوكالظاهرية
ّ
كما لاحظ المحققون بأن

يف بالمغرب الأوسط تيار آخر رستمي نكان يقوم على حركة التص ،كان فيها هؤلاء الأعلام المالكية الثلاث

اعتبر الرستميون أوّل من سبق إلى التأليف الجماعي كما هو الشأن بالنسبة إذ  ،إباض ي لكنه بشكل مختلف

نجد أشياخا يأتون من الأقاص ي ويجتمعون على تأليف فقهي كبير مثلما حيث للموسوعات العلمية المعاصرة، 

جاءوا  حينما، م11/هـ5ومؤلفو ديوان العزابة أو الأشياخ في ق  م17/هـ6فعل مؤلفو ديوان الغار بجربة في ق 

 .3من نفوسة وقنطرار وتجديث وأريغ فألفوا هذا الديوان في خمس وعشرين كتابا

قد ساروا على نفس الطريقة  - وعموم بلاد المغرب - فإنّ فقهاء الأندلس مثلا ،أما فيما يخص المنهج

مدة، وصار أي على السبيل التقليدي، ثم صارت كتبهم ومدوناتهم هي المعت ،السابقة في التصنيف في الفروع

تكوين الفقهاء والقضاء بذلك مقتصرا على دراسة الملخصات المبسطة، وبات الفقهاء والقضاة يكتفون 

اها البعض بالموسوعات الفقهية مضافا إليها النوادر ، وهي التي سمّ 4بالبحث عن هذه الكتب المقررة للأحكام

هـ، حيث توقف 6و 6 رنينقالمرحلة الفقه بين  وهي ميزة ،(م776/ه316ت ) والزيادات لابن أبي زيد القيرواني 

وصار الاقتصار على التقليد واجبا، وبدأت ظاهرة المختصرات الفقهية  ،فيها الاجتهاد وانحصر في المذهب فقط

 .5تطفو إلى الوجود حينا بعد حين

لابد من الإشارة إلى ملاحظة بارزة في الفترة  : ه3خصائص  التصنيف في بلاد المغرب قبل ق  - ب

غرب الإسلامي عموما اقتض ى ذ التمكين للمذهب المالكي بالمإ ،في مجال التصنيف المالكيم 11/ه6قبل ق

ل هذا سعيد بن بغرض  التصنيف في الأصول والعقائد 
ّ
دحض المذاهب المخالفة، و كان من أبرز من مث

  م715/هـ371الحداد ت 
ّ
كتاب الاستواء وكتاب المقالات، كما سار في نفس الاتجاه بعده ابن أبي ف الذي أل

ف رسائلا في الردّ ع م776/هـ316زيد القيرواني ت 
ّ
القدرية وغيرهم، أمّا الإمام ابن زمنين ت  لىفأل

                                                           
  532لعلمية بافريقية، ص الحياة ا(: لطيفة)محمد البسام   1
  441، ص 4111، س 41، مجلة الاحمدية، عدور علماء المغرب الاندلس(: إبراهيم القادري )بوتشيش : راجع مقال  2
 طبقات المشايخ مقدمة المحقق، ص  هـ : انظر الدرجيني  3
 .21لامية لعلي الإدريس ي، ص المناخ الفكري بالاندلس ودور المالكية، مساهمة ضمن الاتجاهات الك(: سالم)يفوت   4
 . 13ص  5222، 44، مجلة كلية الاداب، الرباط، ع  انبعاث الفقه والوعي التاريخي عند المسلمين(: محمد)حجي :   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

804 
 

، ثم فيما بعد الذي اعتمده كل من الإمام ابن تيمية وابن القيم" أصول السنّة"فصنّف كتابه  م1777/هـ377

) وابن عبد البر ( م1753/هـ666ت ) وأبو عمرو الداني( م1731/هـ617ت ) برز أبو عمرو الطلمنكي 

تجاه االذين كانت لهم مدونات دافعت عن التوجه السني  -وهم من أعلام الأندلس - (م1791/هـ663ت

ت لها مقدمات أو بواسطة كتب الفقه التي غالبا ما كان ،سواء بكتب مباشرة في ذلك ،المذاهب المخالفة

، بل كان له امتداد إلى م17/هـ6ق   يرواني، وهذا الاتجاه لم يظهر فيفعل ابن أبي زيد الق  عقدية مثلما

  نماحي م،7/هـ3ق
ّ
ورسائل  ،في السنة ةكتابا في أصول الدين ورسال( م197/ه156ت ) محمد بن سحنون  فأل

 .  1في الردود على البكرية وعلى أهل البدع

ود عن السنة والمالكية خصيصا في نفس  ،التصنيف المغرب الأوسط من هذا الاتجاه فيولم يخل 
ّ
والذ

 516أو  517ت ) حامد الصغير  الحسن بن علي المسيلي الملقب بأبي ية، إذ يحدثنا الغبريني عن أبي علالفتر 

 ،"على منكري القياس راس في الردّ النب"وآخر في أصول الفقه سماه  ،صنّف كتابا في أصول الدّين ، الذي(هـ

نا نعدم تفصيلا لواقع التصنيف في هذا المنحى بالمغرب الأوسط لعصر ما
ّ
فإنّ  ،قبل أبي حامد الصغير ومع أن

أدركت ببجاية تسعين مفتيا ما منهم من يعرف الحسن بن علي المسيلي : " الذي أورده الغبريني بقوله تصريحال

ومختلف العلوم ممن  ،الحاضرة كانت تعج بأعلام الفقه والأصول ، يبعث على الاستنتاج بأنّ 2.."من يكون 

 .لها بالنبوع والرّيادة انيشهد بن علي و الغبريني الحسن منكل جعلت  ،ارتقى مرتبة عالية

هـ يعد 9و إذ كان الإلمام بأعلام المغرب الأوسط في مجال التصنيف والإنتاج العلمي الفقهي قبل ق 

ه فيما بعد هذا القرن قد قدمت مدرسة المغرب وتحديا  ،ضربا من الإعجاز
ّ
وقف في وجه الباحثين، فإن

عن قيمة علمية وفقهية  المدرسة وأبانت ،ممن كانت لهم الرّيادة في علوم شتى ،الأوسط عددا من الأعلام

ن كانوا فيما بين ذات تأثير كبير مغربا ومشرقا، ومع ذلك تبقى بعض الأعلام في هذا المجال الفسيح مم

مد المسيلي المكنى جمال الدين لم تصلنا مصنفاتهم أمثال عبد الله بن محمجهولة،  ه7و-هـ9القرنين

هوالذي  ،(م1366/هـ966ت )محمدأو 
ّ
صاحب " ابن فرحون بالبارع المتقن، وأشار إلى تصانيفه قائلا  حلا

 .3وفاته كانت بالقاهرة وأنّ ..."تصانيف بديعة وعلوم رفيعة، تصانيفه في غاية الجودة والإفادة والتنقيح

                                                           
ه موجود باوقاف الرباط ضمن مجموع تحت رقم   1

ّ
،راجع التهامي  5131كتاب اصول الدين ذكره فؤاد سنركين في تاريخ التراث العربي على أن

 . 531 – 512جهود علماء المغرب ص : 
وقف سياس ي لفقيه بارز عصرئذ عاش بالمسيلة وقلعة حماد، ثم رحل إلى بجاية، وتولى قضاءها، ثم اعتزل أيام الموارقةـ ممّا يدل على م   2

 . 12عنوان، ص : الغبريني
 . 444المصدر السابق، ص : ابن فرحون   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

805 
 

بما يمكن  ،تزخر كتب التراجم والطبقات بعدد من أمثال جمال الدين المسيلي ممن صنف في العلوم

ثام عن كنوزهم المعرفية، ولكن الاستئناس بما ألفه البعض أمثال  ،أن يفيدنا في علوم شتى
ّ
إن تمّ إماطة الل

حيث باتت شهرته مقرونة بتلك الشروح  ،الذي برع في التأليف في جلّ العلوم ،محمد بن يوسف السنوس ي

فكتب في التوحيد والفقه والطب والحساب  ،، وهو الذي تنوعت مصنفاتهلمتون أو التعاليق على المنظوماتل

ذلك  كل .1وفي المنطق والجبر والمقابلة والقراءات والفرائض والحديث والتفسير والتصوف وعدد من العلوم

يمكن أن يعطينا صورة صادقة عن واقع التصنيف الفقهي في بلاد المغرب الأوسط، مع ضرورة الحذر من 

وذلك بالتركيز  ،تكريسها -بقصد أو بغير قصد -ة التي حاول عدد من المحققين لذلك التراث هالقراءات الموج

حينما تحدثوا عن محمد بن عبد  على بعض المصنفات دون أخرى للعالم الواحد، وهو ما نبّه عليه البعض

تِب حول تاريخهوضرورة إعاد ،الكريم المغيلي
ُ
وهذا بالكشف عن الوثائق الأصلية الخاصة . ة النظر حول ما ك

 . 2أهل التصنيف بالمغرب الأوسط للفترة محل الدراسة بالمغيلي، والأمر ينسحب أيضا على جلّ 

ل المستشرقين بالفقه المالكي على عهد الاحتلال اغنجد بعض الدراسات تنبه إلى اشتوفي هذا السياق 

وكيف امتدت أيديهم إلى أخص قضايا بالمسلمين كالزواج والطلاق  ،"الجزائر" المغرب الأوسط الفرنس ي لبلاد 

)  دومنيك لوسياني" تحت إشراف لجنة ترأسها  ،الميراث، حيث لجأ هؤلاء إلى تدوين مجلة الأحكام الإسلامية

Dominique Luciani )، وقام بهذا العمل السيد مارسيل موران(Morant Marcel)  أستاذ الشرعية

فبقدر العمل الجليل الذي قدمه هؤلاء . 3بجامعة الجزائر بداية القرن الماض ي ،الإسلامية والعرف البربري 

تحتم على جميع  ،وغيرهم سواء بالمحافظة على التراث أو ترجمته، فإنّ طريقة الاستعمال و الأهداف المتوخاة

في  ،بغية الكشف عن رصيد علماء المغرب الأوسط ،ضرورة إعادة القراءة ومزيدا من البحث في الأصول 

وحقيقة الأفكار التي أراد توصيلها  ،بما يخدم غرض المؤلف من تأليفه ،الشأن العلمي العام والفقهي الخاص

 .أو دحضها

خوض العلماء في  ،يف في العصر محل الدراسةومن الملاحظات التي يمكن استنتاجها حول التصن

 حيث نمت الدراسات في هذا الشأن بشكل لافت للانتباه، مثلما أشار إلى ذلك ألفرد بل ،التصوف ورجالاته

                                                           
المنظومة الوغليسية في الفقه، والمنظومة الجزائرية في التوحيد ومنظومة محمد  يشرح السنوس  22، ص 5تاريخ الجزائر، ج: سعد الله  1

 . 222أيضا في التوحيد ونسخة منها توجد بالمكتبة الوطنية الجزائرية تحت رقم عبد الرحمان الحوض ي المعروفة بواسطة السلوك وهي 
، المجلة الجزائرية للمخطوطات مخبر مخطوطات محمد عبد الكريم المغيلي من خلال بعض أثاره المخطوطة(: احمد)الحمدي : راجع  2

  43 ، ص4113/  5343، من 5الحضارة الإسلامية بشمال إفريقيا، جامعة وهران، ع
عين  4112( 11)ترجمة المستشرقين للفقه المالكي في فترة الاحتلال الفرنس ي ملتقى المذهب المالكي الخامس (: جمال)راجع دراسة كركار   3

 وما بعدها 412الدفلى الجزائر ص 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

806 
 

Alfred .B1 ،على يد رجلين هما القشيري  م11/هـ5أن التوفيق بين الإسلام والتصوف قد تمّ في قبلاحظ  حين

الأول برسالته التي بعث بها إلى صوفية بلاد الإسلام سنة  ،(م1111/هـ575ت) ي والغزال( م1796/هـ666ت ) 

الشريعة الإسلامية، والثاني الذي درس  ن فيها مبادئ التصوف التي بنيت على أسسيبيّ  ،م1765هـ639

إضافة ويمكن . 2وألف في دمشق والقدس كتابه إحياء علوم الدين ،ثم انقطع عن الدنيا ،بالمدرسة النظامية

التوحيد لأبي طالب  رسالتين أخريتين هما قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام

وقد كان لهذه الرسائل . للمحاسبي أبي عبد الله الحارث "الرعاية لحقوق الله" الثانيةو  ،(م776/هـ316ت )المكي 

في حين قلما نجد كتابة صوفية ببلاد المغرب  ،تأثير ببلاد المغرب على مستوى السلوك والممارسة الصوفية

  .هذا القرن ا يعني أنّ التأليف الصوفي قد لقي رواجا بعد ممّ  م،13/هـ9قبل ق 

مثلما ألف ابن خلدون شفاء فيه التأليف المباشر كان سواء م، 13/ه9لقد كثر التأليف الصوفي بعد  ق

بغض النظر عن  - وضة التعريف بالحب الشريفالسائل في تهذيب المسائل، وتبعه ابن الخطيب بكتابه ر 

بطريقة غير د للتصوف، أو وكذلك الشيخ زروق حينما قعّ   -انتشارهما أو الإحجام عن قبولهما عصرئذ 

 أقطاب التصوف والشيوخ السالكين  ةمباشرة من خلال ترجم
ّ
ف ابن الزيات التادلي حينما أل

أنس الفقير وعز الحقير، وهناك كتابات في كتابه التشوق إلى رحال التصوف، وابن قنفد ( م1117/هـ619ت)

تبرز الاهتمام بهذا الاتجاه الذي ظهر  ،أخرى حول الصلحاء والأولياء وذكر مناقبهم وأحوالهم ببلاد المغرب

الفقهاء المتصوفة أو  صنف مؤثر هوج بين الاتجاهين إلى بروز وقد أفض ى المز  ،منافسا قويا لاتجاه الفقه

 . 3 (م1677/هـ175ت)اء أمثال محمد بن يوسف السنوس ي الصوفية الفقه

يدخل هذا الإنتاج لفئة الفقهاء المتصوفة ضمن تلك اليقظة الفكرية التأليفية التي اتسم بها الواقع 

ين والمؤرخين عن ر عدد من الملاحظهـ، وقد عبّ 9الفكري الثقافي لبلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا بعد ق

بقي هذا الإنتاج رصيدا ، و 4هـ 7 -9يكتسح جل العلوم فيما بين ق إعجابه بذلك الزخم التأليفي الذي بات

 مجالسوتنشيط  ،يعتمد عليه المشايخ والفقهاء والطلبة الأوفياء في تحريك حلق العلم ،للقرون الموالية

ت )أصدرها علماء المرحلة أمثال المقري الجد دون إغفال تلك الانتقادات التي  ،الدرس ببلاد المغرب

ت )وأبو العباس القباب ( م1356/هـ959ت)ومحمد بن إبراهيم العبدري الآبلي ( م1355/هـ956

                                                           
  411المرجع السابق، ص : ألفردبل 1
  433نفس المرجع، ص : ألفرديل  2
 العلماء بالمغرب الأوسط والإشارة إلى أثرها سالفا في الباب الثانيتم التطرق إلى هذه الفئة من   3
العلم والثقافة (: محمود)؛ بوعياد  331الفكر الأصولي، ص (: عبد المجيد)، الصغير 43، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: انظر سعد الله   4

  545- 555، صص 4114س  5، مجلة الدراسات الإسلامية، عه2بالمغرب الأوسط ق



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

807 
 

 بنعبد الرحمن  والمؤرخ الضالع في مختلف العلوم ( م1311/هـ917ت )ي بوأبو إسحاق الشاط( م1397/هـ991

 .1طريقة التكوينفيما يخص منهج التلقي و ( هـ171ت )خلدون 

أثناء توصيف تطور الحركة الفقهية من حيث الإنتاج   :ه3النهضة التأليفية ببلاد المغرب بعد ق  -ت 

هـ إلى غاية 9بلاد المغرب بعد ق عمومفي أشارت الدراسات إلى أسباب النهضة التأليفية ومجالاتها  ،والتصنيف

الاستفادة من الكتب القيروانية إلى الانفتاح على كتب أهل رجعها البعض إلى انتقال أهل المغرب من أهـ، ف7ق

كانت  -ماعدا الموطأ - م16/هـ1المشرق، مع الملاحظة أنّ أمهات المصادر الفقهية المالكية المتداولة إلى نهاية ق

وازعا  ا دفع بالبعض إلى اعتبار المؤثر الأندلس يممّ ، 2ىكان فيها لعلماء الأندلس القدح المعل ،مؤلفا 31تمثل 

ا أصاب العالم الإسلامي وعاملا بارزا في تطور التصنيف في العلوم، حيث كان ذلك بمثابة تعويض عمّ  ،امهمّ 

وهي محاولة لاسترداد النفس وإعادة الحيوية لهذا ، خصوصا في بلاد الأندلس ات،سات وتراجعاكتنامن 

 . 3الجسم المريض

وى المغرب الأوسط في مجال العلوم العقلية في حين أشار آخرون إلى سبب تلك النهضة على مست

 ،التي جمعت شتات الإمارات الصغيرة، وكونت إمارة قوية ،عبدالواديةوالنقلية وربطها بتأسيس الدولة 

وتشجع طلبة العلم والقائمين عليهم، واستيعاب نخبة  ،وتنهض بالعلوم ،استطاعت أن تبعث الحركة العلمية

و أدرج البعض عاملا الآخر هو الحجر على المذهب المالكي  .4اناة السياسية هناكالأندلس الفارّة من جحيم المع

ود عن 
ّ
ومؤلفاته أيام الموحدين، واعتبره بمثابة ردّ فعل تمثل في الإقبال على العلوم والتأليف فيها والذ

يدخل  ،هبوشرح متون المذ ،وتأويل أقوال مالك وأصحابه ،المذهب، وربما كان مظهر التأليف في الفروع

ود عن المذهب ورجالاته
ّ
( م1116/ه611ت ) وقد حدثنا الغبريني عن أبي زكريا يحي الزواوي . 5ضمن هذا الذ

في سبيل الانتصار للمذهبية  ،حتى عرّض حياته للخطر أيام المنصور الموحدي ،الذي قاوم منحى ابن حزم

 . 6ية نقده الإمام ابن حزمحينما عقد له المنصور مجلس علم بمراكش للنظر في قض ،المالكية

                                                           
الذي تحدث عن تطور الحركة الفقهية بالمغرب الأقص ى وفحص مجالات  12، ص 5الحركة الفقهية، ج(: محمد)انظر دراسة العمراني   1

 التطور ومراحله ومن ذلك اهتمام العلماء بالخلاف العالي
لعلماء  4لعلماء القيروان و 11مؤلفا لعلماء الأندلس و 53أحص ى هذا المؤلف  511دور مدرسة القيروان، ص (: جاسم)راجع العبودي   2

 لعلماء المغرب 4لعلماء مصر، و 4لعلماء بغداد و  4تونس و
  331الفكر الأصولي، ص (: عبد المجيد)الصغير   3
 . 11أبو حمو موس ى الزياني، ص : حاجيات  4
 . 42ص  شرح المقدمة القرطبية ليحي القرطبي، تح أحسن زقور،(: احمد البرنس ي)زروق   5
 . 453، 451عنوان، صص : الغبريني  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

808 
 

هـ الاختصار والمختصرات، وهو اتجاه في التأليف كان موجودا 9كما كان يغلب على مرحلة ما بعد ق        

من حيث الخوض في  ،حيث حضيت المصنفات المالكية بالاهتمام ،هـ9لكنه صار طاغيا بعد ق ،سابقا

اختصارها لعدة أغراض، وقد لقيت هذه الظاهرة في التأليف عدة انتقادات دون إغفال اتجاه الرغبة في 

 :صاربأنّ الصواب في الاخت( م1311/هـ911) م وهو ابن البناء المراكش ي حتى قال قائله ،التصنيف فيها

                   
 
 صد  ق

 
  ة  از  إلى الإج   ت

 
 ل   ي م  في كلا

 
  واب  مي بالص  عل

 
  صار  ت  في الاخ

                   
 
 ه  ولم أحذر ف

 
 ولــكن خ   يهم  ـوما دون فـ

 
  ار  ــب  الك   راء  د  ت از  ف

  ط  س  وشأن الب   فشأن فحولة العلماء شأني                   
 
 الصّ   عليم  ت

 
 1ار  غ

وقد جرى في هذا الشأن سجال بين الفقهاء، وحاول كل طرف الانتصار لتوجهه، وكان من أبرز من 

 . تحدث عن الموضوع ابن خلدون في خلال مقدمته، وهو ما سنتطرق إليه لاحقا

قبل الخوض في مسألة الاختصارات التي شكلت مرحلة  :المالكية الأمهاتبكتب فقهاء العناية  - ث

نيف في المذهب المالكي ببلاد المغرب والأندلس، وكانت تجاهها ردود ومضاعفات، وجب متأخرة في مجال التص

وانتشر في باقي الأمصار،  ،التي على أساسها بني المذهب مشرقا ،الحديث عن بعض أمهات الفقه المالكي

المالكية التي  وذلك من باب التعريف بتلك المدونات. 2وترسخ ببلاد المغرب والمغرب الأوسط تحديدا إلى يومنا

ل مصنف الموطأ كأوّ  أتيومن هذه المدونات ي .هـ وبعده9كان يتداولها أعلام وطلبة المغرب الأوسط قبل ق

والذي قام على شرحه بالمغرب الأوسط أحمد  ،وهو لصاحب المذهب يحمل أصول نصوصه ،اعتمده هؤلاء

  .نصر الدوادي وأبو عبد الملك مروان البوني

ن عبد الرحمي المالك البسكري وأب المدونة عن سحنون وشرحها من قبل اسحاق بن عبدكما تمّ أخذ 

مد عبد الله بن عبد الحكم واعتُنِيم فيما بعد بالمختصر الفقهي لأبي مح ،بكر حماد الصنهاجي

وكان ( م717/هـ391ت)والتهذيب لأبي سعيد خلف بن أبي القاسم الأزدي القيرواني  ،(م137/هـ116ت)المصري 

ومختصر ( م717/هـ391ت )الله بن الحسن بن الجلاب  ه شراحه أيضا، ووجد التفريع لأبي القاسم عبيدل

  .ورسالته أيضا( م776/هـ316ت ) دونة لأبي زيد القيرواني الم

                                                           
 . 23، ص 5نيل، ج: التنبكتي  1
لد لا نسعى إلى ضبط بعض الإشكالات التي تحدثت عنها الدراسات من حيث أولوية من ادخل بعض المصنفات كالموطأ مراحل التو   2

هـ وهو موضوع بقدر ما اشرف عليه بعض الباحثين أمثال 1للأمهات لان   الأمر يقتض ي دراسة تطور المذهب المالكي ببلاد المغرب قبل 

: في تطور المذهب المالكي بالغرب الإسلامي؛ الحسيسن عبد الهادي: تطور المذهب المالكي في الغرب الإسلامي؛ الهنتاتي نجم الدين: الشرحبيلي

فانه يكون خارج إطار زمان دراستنا، ومع ذلك فقد اشرنا إلى ملامح ذلك في . 5224، 14، مجلة دار الحديث الحسنية ع ل المذهب المالكيدخو 

 .خضم الباب الأول 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

809 
 

ت )محمد عبد الوهاب البغدادي يحضر بالمغرب الأوسط تداول كلا من التلقين للقاض ي أبي و 

، وبعد (م1175/ه671)الحسن على بن محمد الربعي السفاقس ي اللخمي و التبصرة لأبي( م1731/هـ611

ياء الدين ومختصر خليل لض ،الفرعي وجامع الأمهات( هـ 666ت ) ه كان رواج لمختصر ابن الحاجب 9القرن 

ن محمد بن حماد أبو عبد الله محمد ب)مختصر ابن عرفة  ثمّ  ،(م1395/هـ996ت ) خليل بن إسحاق 

 ثمّ  ، (م1617/هـ176ت ) تلمساني الرصاعالذي شرحه أبو عبد الله محمد بن قاسم الوحدوده  ،(هـ961ت)

( م1631/هـ1767ت )ن عاشر بدين للإمام عبد الواحد راج كتاب المرشد المعين على الضروري من علوم ال

 . 1في حلق الدرس بالمغرب الأوسط ا من المصنفات التي كان لها شيوع كبير وغيره

، ومعلوم أنّ 2أول مدّون في المذهب المالكي استغرق تأليفه أربعين سنةالموطأ كان :وطآت الموطأ أو المـ 5

فلجأ  -اح من عبد الله بن المقفع الكاتبباقتر  - المنصور العباس ي أراد أن يجمع الناس على قانون واحد

رحِم يالذي لم يفرغ منه حتى توف ،المنصور إلى الإمام مالك لوضع الموطأ
ُ
أن يعلق الموطأ على أبواب ، وقد اقت

ومعلوم أيضا أنّ الكتاب يجمع بين الفقه و الحديث، إذ يذكر الأحاديث الواردة في .  فأبى الإمام مالك ،الكعبة

على ثم يعرض رأيه، وقد وضعه  ،أقوال الصحابة والتابعينفثم يذكر عمل أهل المدينة  ،كل مسألة فقهية

كله  لأسقطهقليلا  –أي مالك  -و لو بقي ،و يسقط منه ،ه كل سنة، ولم يزل ينظر فينحو عشرة ألاف حديث

آلاف حديث، ومع ( 77)، وقد صرّحت الدراسات بأنّ الموطأ كان يحوي تسعة3وفق ما ذكر عياضتحريا 

حديث مرسل، وست مائة (117)حديث مسند، ومائتان وعشرين ( 177)التمحيص والتدقيق وصل منه مائة

رأي صحابي وتابعي ( 115)ثمانينقوف، بالإضافة إلى ماتين وخمس و حديث مو ( 613)وثلاثة عشر
4. 

وجولدزهير  (Josephe Schacht) ومن منظور المدرسة الانجلو سكسونية فإنّ كلا من شاخت

(Goldziher)ما تلامذته هم الذين كتبوا عنه ،يذهبان إلى أنّ الإمام مالك لم يؤلف الموطأ
ّ
وخرج  ،وإن

علوم أنّ لكن الم. 5وهذا بالنظر للاختلافات الهامة بين الروايات ،بصيغتهم، وقد تمتعوا بحرية كاملة في ذلك

ما أخذوا عنه في فترات  ةلاف الروايات كان بسبب أن الرّوااخت
ّ
لم يأخذوا عن الإمام في زمن واحد، وإن

                                                           
 .وما بعدها، حيث فصل في هذا ما يمكن أن يبيّن العديد من الملامح 13المدرسة المالكية بالجزائر،  ص : إسماعيل موس ى  1
 . 521، ص  5ترتيب ج : عياض   2
 . و ما بعدها 525، ص 5ترتيب، ج : عياض   3
، 5222، 5كتاب الموطأ، قسم الدراسات بدار الكتاب العربي، دار الريان للتراث، القاهرة،ط(: م321-352/ه523-21بن أنس )الإمام مالك   4

محاضرات، : انظر الموضوع عند  الجيدي عمر . ف روايات المصادر وقد اختلف في عدد أحاديث الموطأ بين الدارسين بالنظر اختلا . 54ص 

، س 42الموطأ المدونة، والنوادر، مجلة التاريخ العربي، ع: وما بعدها الهنتاتي 14موطأ الإمام مالك ص : ؛محمد الشاذلي النيفر514ص 

لك وارتباط مذهبه بالتاريخ المغربي، مجلة الأحياء، الإمام ما(: محمد)، عفار 152، ص5المرجع السابق، ج: ، احمد المخاطب 422، ص4113

 .وما بعدها 521، ص 4113، يوليو 5341، حمادي الأولى 43، الرقم التسلسلي 41رابطة علماء المغرب، ع
  431الموطأ، المدونة والنوادر، ص : الهنتاني  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

810 
 

وأمّا الطرق والروايات التي : " ابن خلدون يقول . 1مختلفة ولذلك جاءت مختلفة عن بعضها بعض الاختلاف

ه كتبه عن مالك جماعة نسب الموطأ اليهم بتلك الرواية وقيل موطأ فلان لروايته  ،وقعت في هذا الكتاب
ّ
فإن

و موطأ عبد الله بن مسلمة  ،وموطأ عبد الله بن وهب ،عنه، فمنها موطأ الإمام محمد بن إدريس الشافعي

ن بن بن بيسار، ومنها موطأ عبد الرحم ونسبته إلى سليمان ،بن عبد الله اليساري  القعبني، ومنها موطأ مطرف

الذي رحل إلى الإمام مالك بن انس  ،الليثي ىبن يحي ىالقاسم رواه عنه سحنون بن سعيد، ومنها موطأ يحي

واقتصروا على روايته دون  ،وأكب الناس عليه ،دخله الأندلس والمغربثمّ أ ،الموطأ وأخذ عنه ،من الأندلس

وتفاسيرهم، ويشيرون إلى روايات أخرى إذا " الموطأ" وعولوا على نسقها وترتيبها في شرحهم لكتاب ،ما سواها

  ،وسائر تلك الطرق ودرست تلك الموطأت ،عرضت في أمكنتها فهجرت الروايات الأخرى 
ّ
بن  ىحييموطأ  إلا

،يقول القاض ي عياض 2لهذا العهد مشرقا مغرباو  ،لكتابروايته أخذ بها الناس في هذا اإنّ ف ى،يحي

كان رواية شيوخنا أو نقل منه أصحاب و أ ،والذي اشتهر من نسخ الموطأ مما رويته أو وقفت عليه"أيضا

  ،نحو عشرين نسخة ،اختلاف الموطأت
ّ
 . 3 وذكر بعضهم ثلاثين نسخة

عددا من الناس قد اهتم  وذكرت أنّ كما تتبعت الدراسات طرق إيراد الموطأ عن الإمام مالك، 

وألف  ،"اختلاف الموطأت" أمثال أبي الوليد الباجي سليمان بن خلف الذي كتب  ،بالحديث عن الموطأ وطرقه

" الفهرست الأوسط" كما ذكر ابن طولون في  ،"اختلاف الموطأت" أبو الحسن على بن عمر الدار قطني في 

من  ،ولاشك أنّ هذه الطرق تتفاوت في قوة سندها وقيمة نسخها. 4أسانيد الموطأ من أربع وعشرين طريقا

فتزداد قوة المصنف من حيث القيمة العلمية كل  ،حيث أنّ الإمام صاحب المصنف كان يراجعه كل سنة

  .إلى أن توفى الإمام مالك ،مراجعة

جيبي في برنامجه حيث يذكر التوقد كان نصيب بلاد المغرب الأوسط وافرا من أسانيد الموطأ القوية، 

ه سمع الموطأ من أوّله إلى آخره من الخطيب الصالح أبي عبد الله بن صالح رحمه 
ّ
حينما دخل بجاية بأن

ه قرأه كاملا  بعد أن قرأ عليه أبعاضا منه، وتناوله جميعه من يده، وله في ذلك عدّة ،ببجاية
ّ
طرق منها أن

على القاض ي العدل المحدث أبي الحسن على عبد الله بن محمد بن يوسف الأنصاري المعروف بابن  ةبشاطب

كما حدثنا به  ،الذي سمعه بدوره عن القاض ي أبي عبد الله بن زرقون و  ،م1131/هـ635وذلك سنة  ،قطرال

                                                           
  14المرجع السابق، ص : النيفر محمد الشاذلي  1
  444، 445لرحلة، صص التعريف وا: ابن خلدون   2
  414، ص 5المدارك،ج: عياض  3
  21، 11الموطأ الامام مالك، صص: النيفر 4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

811 
 

وهذا إسناد عال عثمان بن أحمد بن محمد اللخمي سماعا عن أبي عيس ى سماعا بالسند المتقدم،  أبو عمرو 

  . 1حمدألابن زرقون عن الخولاني عن عثمان بن 

ن لنا مدى الاهتمام الذي لقيه الموطأ في بجاية وبلاد المغرب فانطلاقا من هذا النص الأخير يتبيّ  

ه يجمع رؤى  ،الأوسط عموما
ّ
إذ هو  ،وعمل أهل المدينة بناءً على السنة النبوية ،الإمام مالكمن حيث أن

عبارة عن مجموع أحاديث مبوبة على مواضيع الفقه المعروفة، كما أنّ مجمل كتب الفقه التي تمّ تداولها 

قوية الحجة في  ،إمام المذهب مرجعية عالية السند كانت تتخذ من الموطأ وأقوال ،بهذا المجال الفسيح

جابة على المسائل التي كانت تطرح في هذا ومن خلالها الإ  ،الاستدلال على منحى فقهاء مالكية المغرب الأوسط

 .المجال

 ،اءالذي يعتبر أحد الفقهاء العلم( م117/هـ113ت) ينسب هذا المصنف إلى أسد بن الفرات  :كتاب الأسديةـ 4

ثم سافر إلى  ،لقي الإمام مالك وأخذ عنه أين ،فريقية بعد رحلته المشرقيةإالذين اهتموا بجلب الفقه إلى 

ه  ،في تفصيل المسائل وتأصيلهامذة أبي حنيفة منهج أهل العراق ن تلا العراق فأخذ ع
ّ
أدخل "حتى قيل بأن

وتذكر المصادر نشأة الأسدية على أنّها نتاج رحلة . 2"المذهب المالكي في دور جديد من التدوين المؤصل المرتب

 ،حيث أكثر عليه سؤال، ثم رحل إلى العراق فسمع محمد بن الحسن ،حينما سمع مالكا ،أسد إلى المشرق 

وعاد ثانية إلى  ،، فجمع بذلك موطأ مالك وفقه العراق3م917/هـ191وكان ذلك بعد سنة  ،وأخذ عنه المنهج

فتورع ابن  ،وعرض عليه ما جمع وسأله أن يجيب عن تلك المسائل بمذهب مالك ،مصر فلقي ابن وهب

ابن القاسم فأجابه إلى ما طلب فيما يحفظ عن مالك، وربما كانت في إجاباته بعض  ذهب إلىثمّ  ،وهب

يأخذ ابن القاسم برأيه، فكانت وربما تناقشا في مسألة فيكون فيها الرأي لأسد ف ،(ابن القاسم)جتهادات الا 

فريقية بما إ القاسم من مالك، ثم عاد أسد إلىسدية مزيجا من موطأ مالك وفقه العراقيين وسماع ابن الأ 

 ،في ستين كتابا، وقد تمّ نسخها بالقيروانالمحتواة وهي الأسدية  ،توافقا عليهما  أخذ عن ابن القاسم و 

فاستدرك فيها  ،وصارت الرياسة إليها مدة من الزمن إلى أن رحل بها سحنون إلى ابن القاسم وعرضها عليه

ه كان أملاها على أسد من حفظه فهذبه ،أشياء كثيرة
ّ
 -ه ، وعاد إلى القيروان بما اصطلح علي4ا مع سحنون لأن

 .بالمدونة -فيما بعد الأسدية

                                                           
 . 13البرنامج ، ص : التجيبي  1

الصراع المذهبي بإفريقية إلى قيام الدولة الزيرية، (: عبد العزيز)؛ المجدوب  43أعلام الفكر الإسلامي، ص (: محمد الفاصل)بن عاشور ا 2 

 . 15، ص 5221التونسية للنشر، تونس، الدار 
 .3، ص 4معالم الإيمان، تح عبد المجيد جيالي، ج: الدباغ  3
 .وما بعدها  312، ص 5ترتيب، ج: عياض   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

812 
 

ربما كانت سببا بارزا في سحب تدوالها من سوق  ،وقد أعاب الباحثون على الأسدية جوانب مهمّة 

 من ذلك أنّها كانت ذات صبغة فقهية خالصة، حيث باتت مبنية على صريح الاجتهاد دون الاعتمادو  ،العلم

والحقيقة أنّ الأسدية ككل . 1وهي مزيج  بين الحنفية و المالكية ،على الأحاديث والآثار على طريقة الأحناف

ه لما تمّ إدراج مذهب على مذهب  المجدوب أشارجعله منقوصا، و قد يات ما كتاب يحمل من الخلط و الهن
ّ
بأن

قهاء المالكية كانوا قد اعتادوا بناء الفقه على ، كما أنّ فالاختلاط في الأقوال و الاختلاف كان مآل ذلك ،آخر

الأحاديث والآثار كما هي طريقة مالك في الموطأ في حين اتبع أسد طريقة فقه خالص مبني على صريح 

 .2الاجتهاد

بل  ،ه صاحب المذهب الإمام مالكولم تكن الأسدية أوّل مؤلف في الفقه المالكي بعد الموطأ الذي أقرّ 

 (م177/ه113ت)ابن زياد التونس يعلي وهو  ،فريقيةإل الأسدية قام عليه أحد أعلام قبوجد مصنف مهم  

ل من أدخل موطأ مالك و هو أوّ  ، 3"خير من زنته"مصنفه ، حيث دون من مشايخ الإمام سحنون  الذي يعدّ 

 لابن أشرسأصله " كتاب خير من زنته: " وجامع سفيان الثوري إلى المغرب، قال سحنون 
ّ
 أن

ّ
ا سمعناه من ، إلا

" بيوع و انكحه وطلاق"بالمعنى، وهو ثلاث كتب  ابن أشرسابن زياد، وكان يقرأه على المعنى، وكان أعرف من 

كما قيل بأنّ للبهلول بن راشد تلميذ ابن زياد ديوان في  .4ول بن راشد و أسد بن الفراتلعليه تفقه أيضا البهو 

البهلول لم تردنا أخبارهما بوضوح لتبقى الأسدية و الموطأ قبلها الفقه المالكي، لكن كلا من مؤلف ابن زياد أو 

  .5من المصادر الأساسية للمدونة التي اهتدى إليها سحنون 

 سحنون للأسدية  :6المدونةـ 4
ُ
ذ

ْ
خ

م
معلوم أنّ المدونة المقصودة هي تأليف في الفقه المالكي قيل عنها بأنهّا أ

التي أخذها أسد بن الفرات عن الأئمة المالكية ومزجها  -الأسدية  وعرضها على ابن القاسم، وقد كانت تتوافر 

وعمدة  ،التي صارت أصل المذهب المالكي ،بالمغرب الإسلامي ثم تراجع مفعولها بظهور المدونة -بالفقه الحنفي

                                                           
 . 415المذهب المالكي ، ص : الهنتاني   1
  . 15نفس المرجع ، ص : المجدوب عبد العزيز   2
م فيها الإمام مالك غير ما اشتمل عليه كتاب الموطأ مما يتصل بالىثار، فلم علي بن زياد هو أول من كتب مسائل الفقه و   3

ّ
الفتاوى التي تكل

يكن بذلك واحد من اصحاب مالك بما فيهم ابن القاسم قد دوّن الفقه والمسائل كتابة ، فأقبل علي بن زياد على تصنيف المسائل وتبويبها، 

إصطلاح المذهب عند (: محمد إبراهيم)راجع علي . ، وسمى جملة كنابه  خير من زنته  وخرجها كتبا كتبا على مواضيع الأحكام الفقهية

 . 23،ص  4111، 5المالكية، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، الإمارات العربية المتحدة ، ط
 .441، ص 5ترتيب ، ج : عياض  4
 . 33، ص 5224، ديسمبر  441لة دعوة الحق، تح ، مج نظرات في تاريخ المذهب المالكي(: عمر)الجيدي   5
غة فارس ي معرب يقصد به مجتمع الصحف، وقيل هو الدفتر الذي يكتب   6

ّ
اشتقت الكلمة من لفظ الدّيوان، وهو لفظ على ما ذكر أهل الل

هم، والدفتر، كل كتاب،
ّ
وكان أول من  ومجموع الشعر، فيه أسماء الجيش وأهل العطاء، وقيل هو لكل كتاب ومعانيه خمسة الكتبة، ومحل

 . 41، 41، ص 41تاج العروس مج: الزبيدي 511، ص 54لسان العرب، مج: ابن منظور : دوّن الديوان هو عمر بن الخطاب انظر



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

813 
 

  ،والمدونة هي أسدية بن الفرات .في القضاء والإفتاء ائهفقه
ّ
وقد قيل .  1أنّ سحنونا هذبها ونسّقها وأصلحها إلا

بأنّ المدونة جهود ثلاثة من الأئمة مالك بإجاباته وابن القاسم بقياساته وسحنون بتنسيقه وتهذبيه وتبويبه 

فإنّ الخلاف يظل قائما في نسبتها بين سحنون بإخراجها  ،وإذ لم يذكر إسم أسد بن الفرات. 2وبعض إضافاته

، هذا 3كان لدى أسد بن الفرات ولم يأخذ بما ،سحنون وابن القاسم الذي أقر تصحيحات  ،نهائيا إلى الوجود

خصوصا بعدما أخذ عن الإمام مالك، ثمّ  ،الأخير الذي بحث في أسلوب يجمع بين مدرستي الحجاز والعراق

فكانت سماعاته كما ذكر  مشتملة على مذهب أهل  ،عن شيوخ الحنيفة أبو يوسف ومحمد بن الحسن

  .4ومناقشاته لابن وهب ثم أشهب وابن القاسم شيوخ المالكية ،العراق

وهو اتجاه  ،بأنّ أسد بن الفرات قد بذل جهودا في سبيل التقريب بين الاتجاهين الفقهين القول أمكن 

-157)ابتداء من عهد الإمام محمد بن إدريس الشافعي  ،في مستقبل حركة الفقه هسيكون له رواده ومؤيدو 

 ،بن زياد التونس يعلي سحنون الذي سمع الفقه عن ومعلوم أنّ هذا الأسلوب لم يُقنع  (. م117-961/هـ176

ك ،ولاحظ الاختلاف بين ما جاء به هذا الأخير
ّ

فهاجر إلى ابن  ،وما كان يتداوله أسد، وعندئذ وقع لديه الش

وأوص ى بإتباع ما انتهى إليه مع  ،وطالب بضرورة مراجعة ما كتبه ،لأسلوب أسد -بدوره -الذي تنكر  ،القاسم

و عوّل الناس  ،فاقوقد سمعها أهل المغرب و انتشر ذكرها في الأ . 5فاندثرت الأسدية وبقيت المدونة ،سحنون 

 ،وقد اهتم علماء المغرب بالمدونة اهتماما خاصا. 6غلب عليها إسم سحنون  والتي عرضوا عن الأسديةأو  ،عليها

. 7أو التأليف عليها وشرحها ،واء من حيث دراستها و حفظها والمناظرة فيهاوعدّوها بعد الموطأ  ثانية س ،خاصا

ما : "، و قال أيضا "عليكم بالمدونة فإنّها كلام رجل صالح وروايته: "كما أثنى عليها صاحبها حينما قال عنها
ّ
إن

 .8"، و لا يجزئ غيرها عنهاعن غيرهاتجزئي في الصلاة  ،المدونة من العلم بمنزلة أم القرآن

وأثبت ذلك أمراء  ،وذهب أهل الأندلس إلى اشتراط الحفظ للمدونة لكل من أظهر الرغبة في القضاء   

 ،ونبه كل من الغبريني وابن خلدون على اهتمام أهل المغرب والأندلس بالمدونة. 9قرطبة في مراسيم وظهائر

عكف أهل ": ل ابن خلدون يقو  .وكيف تمّ على ضوئها بعث العديد من المؤلفات والمختصرات والشروح

                                                           
 . 31، صنظرات في تاريخ المذهب المالكي(: عمر)؛ الجيدي 413تطور المذهب المالكي، ص : الهنتاتي  1
 . 11فتاوي ابن أبي زيد، ص (: حميد)لحمر   2
 . 411المذهب المالكي،ص: ؛الهنتاتي425، مجلة التاريخ العربي،صالموطأ والمدونة والنوادر والزيادات: انظر الإشكال الذي طرحه الهنتاني  3
 . 31، 33، صص5المقدمات والممهدات، ج: ابن رشد  4
 . 311المقدمة ، ص : ؛ ابن خلدون  13، ص 4معالم الإيمان ، ج : ؛الدّباغ  422، ص 4المدارك ج : عياض   5
 . 51، ص 4المصدر السابق ، ج : الدباع  6
 . 144، ص 4ج: المرجع السابق: ، الخاطب أحمد 443المدرسة المالكية الأندلسية ، ص : الهروس  7
 . 515المصدر السابق، ص : ابن خلدون   8
 . 541، ص قرطبة والمذهب المالكي(: مولاي الحسين)؛ وانظر دراسة الحياف  43، ص 54المعيار، ج:  الونشرس ي  9



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

814 
 

" ثم اختصر ابن أبي زيد المدونة في كتابه " القيروان على المدونة وأهل الأندلس على الواضحة والعتبية

واعتمده المشيخة  ،"التهذيب" ولخصه أبو سعيد البرادعي وهو من فقهاء القيروان في كتاب سماه  ،"المختصر

مثل ابن  ،فريقية على المدونة ما شاء الله أن يكتبواإوأخذوا به وتركوا ما سواه، فكتب أهل  ،فريقيةإمن أهل 

خمي
ّ
وأمثالهم، وكتب أهل الأندلس على العتبية ما شاء الله أن  ،وابن بشير ،وابن محرز التونس ي ،يونس والل

 ،الأقوال في كتاب النوادريكتبوا مثل بن رشد، وجمع ابن أبي زيد ما في الأمهات من المسائل والخلاف و

ها في هذا الكتابو فاشتمل على جميع أقوال المذهب وفر 
ّ
      مر على هذا النسق إلى وبقي الأ . 1..."ع الأمهات كل

أدخل ابن الحاجب أبو عمرو نفسا جديدا على المذهبية المالكية التي أخذ بها أهل المغرب  نحي ،هـ9ق 

 .الأوسط

ذلك العمل الجليل الذي كان يقوم به المشايخ المالكية من حيث اختصارها لقد برزت قيمة المدونة في  

وتمّ شرحها هناك، حيث عمد  ،وما انسل عنها من مصنفات، وقد بلغ صداها بلاد المشرق  ،وشرحها وتدريسها

ولكنه لم يتمّه مثلما عمد أيضا إلى شرح  ،اه الممهّدعبد الوهاب القاض ي إلى شرح مختصر المدونة وسمّ 

الذي كان يحدث من حين  ،في أثناء التدافع المذهبي ،ومع أنّ المحنة قد طالت هذا المصنف الفقهي. 2لرسالةا

 أنّ  حيث تمّ  ،لأخر ببلاد المغرب
ّ
إحراقها من قبل معارض ي التوجه الفقهي المالكي وبالأخص أيام الموحدين، إلا

 ،والاستئناس بها ،ازدادت العناية بها ولم يأت على هذا المصنف، بل ،في عضد المالكية ذلك لم يفتّ 

 ،فريقية والأندلسإوبقيت المدوّنة أساسا للمذهبية المالكية ببلاد المغرب و . 3والتعصب إليها أكثر من ذي قبل

ومصدرا مهمّا لكل متناول للفقه بمدارس وحواضر المغرب الإسلامي عموما والأوسط خصوصا، وربما تجاوز 

والتعصب لها دون  ،والاعتكاف عليها أوصلها درجة التقديس ،لكن تمسّكهم بالمدونة ،المالكية موطأ مالك

 .غيرها

للفقيه المالكي عبد الملك بن حبيب بن  ، هي4على قول عياض" الواضحة في السنن والفقه" :الواضحةـ 3

أخذ  ،(م153/هـ131ت " )أبو مروان" المكنى  ،سليمان بن هارون بن جاهمة بن عباس بن مرداس السلمي

انتقل إلى المشرق  ماك .5نلغازي بن قيس وزياد بن عبد الرحموا الدمشقي العلم ببلده عن صعصعه بن سلام

 
ّ
حيث مجلس الأمير عبد  ،واستدعى بعدها إلى قرطبة ،ثمّ عاد إلى بلاده بألبيرة ،م وأخذ الإجازةالمشرق للتعل

                                                           
 . 344المقدمة ، ص : ابن خلدون   1
 . 124، ص 3المدارك، ج: عياض:   2
 ، وسيأتي بيان ذلك في 32ص  5224، د سمير 441، مجلة دعوة الحق، عنظرات في تاريخ المذهب المالكي(: عمر)انظر احراقها عند الجيدي   3

 .الباب الرابع فصل جدل الفقهاء
  . 41، ص 4المدارك،ج: عياض  4
 . 433بغية الملتمس، ص : ؛ الضبي412تاريخ علماء الأندلس، ص (: هـ314ت )ابن الفرض ي   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

815 
 

وقد استفاد من الرحلة فصار وفق  .1الليثي ىبن يحي ىإلى جانب يحي ،فجلس إليه مشاورا ،ن بن الحكمالرحم

ه 
ّ
في فنون  تصرفالم ،للأخبار والأنساب والأشعار حافظال اعرشال عروض يال نحوي ال"ابن الفرض ي ما حلا

 ،2"العلوم

في الفقه والحديث والتفسير  -ذكرتها المصادر وأكدتها المراجع التي - اشتهر ابن حبيب بمؤلفاته الغزيرة

لكن يبقى ، له تواليف كثيرة بلغت ألفا:" قولهفي صاحب النفخ بذلك صرّح  وقد ،3والسّير والأدب وغيرها

اعتبر أحد وقد  ، 4وهو كتاب كبير مفيد" الواضحة في السنن و الفقه "أعظم ما عُرف به ابن حبيب كتابه 

 : "قائلا العتبيأشار،  كما ،دراسة الفقه المالكيالتي لا يستغنى عنها في  ،الأمهات الخمسة
ّ
ف ما أعلم أحدا أل

، و قد حظيت "ارهولا لطالب علم أنفع من كتبه ولا أحسن من اختي ،على مذهب أهل المدينة تأليفه

ت )تصر فضل بن سلامة البجائي منها مخو  ،تصارات لأجل تقريبها إلى الناساخالواضحة بشروح و 

عبد الله بن محمد بن حنين ت  كما اختصره كل من ،أحسن المؤلفات المالكية و هو من(  م737/هـ317

 5و أبو سعيد خلف بن أبي القاسم البرادعي صاحب كتاب التهذيب م،737/هـ311
ّ
أنّ الواضحة بعد مدة  ، إلا

  ،اندثر معظمها
ّ
يمكن أن  ، كمابالاقتباس أو الاختصار ،جزء ضمن كتاب النوادر و الزيارات و لم يصل منها إلا

 .6منها في كتب المسائل و النوازل الفقهية نجد جزءً 

بجمع مأثورات السّادة المالكية  فوجدته يهتمّ   ،وقد تتبعت الدراسات مواضيع ابن حبيب في الواضحة      

بالإضافة إلى الآراء الاجتهادية، حيث  ،تعود إلى عصر الإمام وكبار تلامذته ،من سماعات و مرويات ،المبكرة

ح و يفص ،، إذ يدرج آراءه الخاصة و تخريجاته و إضافاتهمرجحا ناقداو يب كان فقيها مجتهدا ظهر أنّ ابن حبي

متداولة بعد الواضحة وقد كانت . 7، و لو أدى ذلك إلى مخالفة الإمام نفسهو يستدّل على ذلك ،عن انتقاداته

ه أخذ واضحة ابن حبيب عن أبي  يذكر ابن عطية في فهرسته حيث ،بعد زمان مؤلفها مدّة أزيد من قرنين
ّ
أن

المعافي عن ابن  ىمحمد مكي بن أبي طالب عن أبي محمد بن أبي زيد عبد الله بن مسرور عن يوسف بن يحي

                                                           
 . 45، ص 4نفس المصدر، ج: عياض  1
 . 435نفس المصدر، ص : ابن الفرض ي  2
 .532معجم مشاهير المغاربة،مساهمة ضمن فرقة بحث بجامعة الجزائر ص ( : سامية الشيخ)؛ أبو عمران 41، ص 4نفسه، ج: عياض  3
 .وما بعدها  1، ص 4نفخ الطيب، ج: المقري   4
 . 321تطور المذهب المالكي ، ص : الشرحبلي   5
 . 521تطور المذهب الماكلي، ص : الهنتاتي   6
المرجع السابق، (: أحمد )؛ الخاطب  42تطور المذهب المالكي ، ص : ؛ الشرجبيلي431المدرسة المالكية الأندلسية، ص (: ىمصطف)الهروس   7

 الواضحة ضاعت و لم يبق منها سوى . 143، ص 4ج
ّ
 .ورقة مخطوطة 43و قد ذكر الهروس بأن



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

816 
 

، وما يبرز الواضحة ويزيد من قيمها أنّ مؤلفها ابن حبيب لم يعتمد فتاوى و رؤى المالكية فحسب، 1حبيب

وقد أشار ميكلوش . 2ن خلال تتلمذه عن صعصعة بن سلام الأوزاعيبل تعدى ذلك إلى الأخذ عن الأوزاعية م

في دراسته إلى تلك الشواهد الغزيرة الدّالة على الفقه الأوزاعي ضمن كتاب الجهاد في  ( Miklos. M)موراني

 ،بالإجابة جدير ال تساؤل الوهو من خلال هذه الشواهد يطرح  ،"قال الأوزاعي"من خلال صيغة  ،الواضحة

ه ليس واضحا إلى أي مدى فقد المذهب الشامي
ّ
استمراريته و تأثيره في الفقه  -الذي صاغه الأوزاعي -بأن

متداولة من خلال مصنفات  باعتبار أنّ أقوال الأوزاعي وفتاويه وآراءه بقيت ،3في مراكز أخرى ي والأندلس 

 ؟مخالفيه

العتبية المنسوبة لمحمد العتبي لقد استمرت الواضحة بالفعل في التداول إلى أن غطت عليها 

و مع ذلك بقي ترددها في كتب النوازل لابن رشد و غيره، مع ضرورة الملاحظة بأنّ التحول  ،(م 167/هـ155ت)

إلى الاعتماد على الفروع  ،(الواضحة)من الواضحة إلى العتبية هو تحول منهجي من الاعتماد على الأصول 

لا بشكل واضح، و لسنا ندري الدوافع التي جعلت مصدرا بحجم ، وهو منحى سيتكرس مستقب4(العتبية)

لمذهبية الأوزاعية خصوصا تلك المتعلقة با ،مما أدى إلى زوال ثروة فقهية كبيرة ،الواضحة يغيب عن التداول 

 بشكل واضح جلي؟

العزيز بن بد تنسب العتبية إلى عبد الله محمد بن أحمد بن ع    :العتبية أو المستخرجة من السماعاتـ 1

ظم قدره لدى العامة في ابن عبد البر عِ  ا للمسائل عالما بالنوازل، ذكر الذي كان حافظ( م167/هـ155ت )عتبة 

زمانه
، وقيل 6"المستخرجة من الأسمعة المسموعة عن مالك بن انس:" ، وقد اختلف في تسمية مؤلفه فقيل 5

، وهي عبارة "المستخرجة العتبية على الموطأ"و قيل هي،"المستخرجة من الأسمعة مما ليس في الموطأ"وقيل هي 

 .7فقهية لمختلف الفقهاء الأندلسيين و غيرهم العن تجميع المسائل 

و ذكر بالمقابل أحمد بن مروان القرطبي ت  ،و قد شكك البعض في نسبتها إلى محمد بن أحمد العتبي

ه هو من ألفها للعتبي، و قيل أعانه عليها177/ هـ116
ّ
ابن مروان هذا، مثلما ذكر أيضا أنّ من  م، إذ قيل بأن

                                                           
، بيروت، 5الزاهي، دار الغرب الإسلامي، بدون ط فهرست بن عطية، تح محمد أبو الايحفان و محمد (: عبد الحق)ابن عطية   1

 . 12، ص 221ص.لبنان

  521المذهب المالكي ، ص : الهنتاتي   2  

 . 512دراسات في مصادر الفقه المالكي، ص (: موراني)ميكلوش   3 
 . 143، ص 4المرجع السابق، ج(: احمد)الخاطب   4
  533،ص 4ترتيب ، ج: عياص   5
  32المصدر السابق، ص : الضبي   6

  434 -434، صص  5342/ 4113، 52، مجلة التسامح، ع العتبية و صيرورة تكوين المجتمع الإسلامي الأندلس ي (:محمد)انظر الشريف   7  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

817 
 

و هو الذي روى مختصر  ،م779/ هـ175بن محمد بن عبد العزيز أبو زكريا ابن الخراز ت  ىبين رواتها كان يحي

بن  ىيحي"، وقد وصلت العتبية عن طريق هذا العالم مثلما روى رسالة الشافعي ،(م199/ هـ165ت )المزني 

وأن التجاوب الفقهي كان  ،بذلك التوافق الذي كان يظهر بين الشافعية و المالكيةوهو ما يوحي  ،1"عبد العزيز

 .يذهب بعيدا في الرواية عن بعضهم البعض

كما أشارت الدراسات إلى أنّ المستخرجة أو العتبية كانت مرحلة وسطى بين الفقه المروي الشفوي  

ه كانت والفقه المثبت كتابة، حيث كانت كتب الفقه بالأندلس الرئي
ّ
 أن

ّ
سية معروفة و هي المدونة و الموطأ، إلا

هناك سماعات أخرى منتشرة تشبه كراسات خاصة يدوّن فيها التلاميذ دروس مشايخهم، ولذا كانت العتبية 

 المستخرجة"و لذا كان أحسن عنوان لها هو  ،جمع لهذه السماعات من غير المدونة، فهي تعتبر مكملة للمدونة

نموذجا أ، فهي تعتبر الإمام مالك وتلامذته المباشرين وأنّ غالبها مستمد من ،"يس في المدونةمن الأسمعة مما ل

الليثي  ىبن يحي ى، وذلك باعتبار أنّ العتبي قد سمع من يحي2لبداية تأسيس لما سيعرف بالمدرسة المالكية

ى الأندلس فكان غيرهم، ثم عاد إلفسمع عن سحنون و أصبغ و  ،ثم رحل إلى المشرق  ،سعيد بن حسانو 

المالكية  ، فكانت ميزة العتبية بذلك أنْ جمعت روايات كبار فقهاء3جامعا لها وعالما بالنوازل  ،حافظا للمسائل

 . أندلسا و مشرقاالمالكية مغربا و 

 ،إذ كان يؤتى بالمسألة ،كان منهج العتبي في الجمع يعتمد الروايات المطروحة و المسائل الغريبة الشاذة

ه كان يتّهم  ،خلوها في المستخرجةفإذا سمعها قال اد
ّ
و هو ما عرّضه لجملة من الانتقادات من حيث أن

، ثم جعل لكل دفتر ترجمة يعرف في دفاتر و أجزاءلقد جمع العتبي كل السماعات . و عدم التحري  ،بالتساهل

يشرب )و( كلام على القبلة)و( باع امرأتهجاع ف)لة مثل أالدفاتر هو الكلمات الأولى للمس بها حيث أن عنوان

ا في هذه الدفاتر ، ثم رتب العتبية على أبواب الفقه ممّ فتر مسائل مختلفة من ألوان الفقه، و في كل د(خمرا

ثم محمد  ،ثم موس ى بن معاوية ،ثم سحنون  ى،بن يحي ىثم يحي ،وكان يبدأ بسماع ابن القاسم ،من المسائل

 .أبي زيد ابنثم  ،ثم محمد بن أصبغ ،ثم زونان عبد الملك بن الحسين ،بن خالد

ه من لم يحفظه كحفظه  ،قد عوّل عليها الشيوخ المتقدمون من القرويين و الأندلسيينو  
ّ
واعتقدوا أن

ولا عدّ من المعدودين من أهل  ،فليس من الراسخين في العلم ،المدونة بعد معرفة الأصول وحفظه السنن

                                                           
يمكن أن يعتمد  كما قدّ محمد مختار المامي دراسة مهمة فيما يخص المؤلفات المالكية.  552، 554دراسات، صص (: موراني)ميلكوش   1

المذهب المالكي  مدارسه ومصادره، خصائص  وسمات،مركز زايد للتراث والتاريخ، العين، الإمارات العربية (: محمد المختار)عليها أنظر المامي 

 .5،4114المتحدة، ط
 . 431نفس المرجع، ص : الشريف محمد  2
 . 423المصدر السابق ، ص : ابن الفرض ي  3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

818 
 

اعتمد أهل الأندلس كتاب :" وهو ما عبّر عنه تصريح ابن خلدون ،تشبّث الأندلسيون بالعتبيةقد الفقه، و 

 .1"و هجروا الواضحة و ما سواها ،العتبية

فحفظ  ،بقيت المستخرجة متداولة بالأندلس و بالقيروان وعموم بلاد المغرب إلى أن جاء ابن أبي زيد 

ثم ظهرت كاملة في البيان و التحصيل لابن رشد الجد  ،(الرسالة)بعضها في بعض أجزاء مصنفاته 

مع العلم أنّ البعض قد أعاب عليها احتواءها الكثير من . 2حيث تناولها بالشرح و التعليل ،(م1116/هـ517ت)

في المستخرجة :"و المسائل الشاذة والغربية، ومن ذلك ما صرّح به ابن وضاح حينما قال  ،الروايات المطروحة

ها مكذوب، ومسائل لا أصول لها، و هي شواذ من مسائل المجالس"، و قال آخر "خطأ كبير
ّ
و ذكر محمد . 3جل

ه أوتي بكتب حسنة الخط تدعى 
ّ
من وضع صاحبكم محمد بن أحمد العتبي، " المستخرجة"بن عبد الحكم بأن

في تركتي فوهبتها فرأيت جلها كذوبا، مسائل المجالس لم يُوقف على أصحابها، قال فخشيت أن أموت و تكون 

قلت لابن عبد الحكم ، فكيف استحللت أن تعطيها، إذ لم  تستجز أن تكون : لرجل يقرأ فيها، فقال أسلم

 .4"عندك ؟ فسكت

  ،و رغم هذا الانتقاد اللاذع الذي لقيته العتبية
ّ
أنّ الدارسين لاحظوا أنّها حفظت الكثير من   إلا

ه لم يتمكن من تمحيصها على أصول  ،عت هذه السماعاتالسماعات عن مالك وتلامذته، ولولاها لضا
ّ
 أن

ّ
إلا

هذه العملية النقدية في البيان قام بحيث  ،و مقارنتها بروايات أخرى حتى جاء ابن رشد الجد ،المذهب

 .5و طيران حثيث على ما ذكر ابن حزم ،، فصارت المستخرجة بذلك ذات قدر عالوالتحصيل

ه رغم العديد من الشكوك و 
ّ
فقد ظلت تدرس ببلاد الأندلس إلى  ،المعايب التي حيكت على العتبية و إن

، و قد اعتنى الناس بها شرحا وتلخيصا ونقدا وتقويما، ومن الذين هـ بظهور البيان و التحصيل 6ف ق منتص

الذي بوب العتبية لشيخه العتبي على تبويب  ه771/هـ117سف الكناني ت بن عمر بن يو  ىقاموا عليها يحي

 بن فتوح ، واختصرها كل من عبد اللهم796/هـ363ونة، مثلما فعل كذلك محمد بن عبد الله بن سيد تالمد

 .6و إبراهيم بن محمد بن شنظير أيضا م1797/هـ661بن موس ى الفهري ت 

                                                           
 . 142،ص 4المرجع السابق،ج: ؛محمد الخاطب 422المدرسة المالكية الأندلسية،ص : ؛ الهروس مصطفى 344مة،ص ابن خلدون المقد  1
 . 313نفس المرجع، ص : ؛ الهروس 523المذهب المالكي، ص : الهنتاتي  2
 . 531، ص 4ترتيب، ج : عياض  3
 . 423المصدر السابق، ص : ابن الفرض ي  4
 . 41البيان و التحصيل، مقدمة حجي، ص : ؛ ابن رشد 531، ص 4ترتيب، ج: عياض   5
 . 321تطور المذهب المالكي ، ص : الشرحبيلي   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

819 
 

بواسطتها حصر شامل  حيث تمّ  ،لقد مثلت العتبية المدونة الجامعة لأقوال أصحاب المذهب المالكي

مالك  ةكما أنّها تحوي أراء تلامذ ،وهي برواية من جاءوا بعده مباشرة ،لمعلومات فقهية لابن القاسم عن مالك

وهم ابن القاسم  ،ثلاثة منهم أخذوا عن مالك مباشرة ،باعتبار أنّها سماعات أحد عشر فقيها مالكيا ،هئوخلفا

الليثي وسحنون وأصبغ وغيرهم، وهي من الأصول  ىل ابن وهب ويحيوآخرون أمثا ،وأشهب وابن نافع المدنين

ت العتبية إضافة من نوع آخر د  وعليه فقد عُ . 1التي اعتمدها ابن أبي زيد القيرواني في فتاويه وفقهه عموما

رغم ما تمّ حولها من مؤاخذات دفعت بابن رشد الجد إلى  ،رُصِدت بواسطتها أقوال أصحاب المذهب الأوائل

لتظهر في البيان والتحصيل الذي لا يزال عمدة المصنفات المالكية تنظيما وتوثيقا  ،قبها واستصلاحهاتع

 .وتوجيها

ى            أعين بن الليث المصري المكن بن عبد الحكم بن اعتبر عبد الله  : كتاب المختصر لابن عبد الحكمـ 1

ه ابن فرحون من ضمن الطبقة الصغرى من وعدّ من كبار المالكية، ( م137-991/هـ116-155)محمد  و أب

أصحاب مالك من أهل مصر، حيث سمع مالكا والليث وعبد الرزاق والقعنبي وابن لهيعة وابن عيينة، مثلما 

أهمهم ابن حبيب وابن المواز وأحمد بن صالح، وقد ذكر الشيرازي بأنّ رياسة  ،أخذ عنه أعلام مالكية بارزون 

 .2ه بعد أشهب، وقد سار في اتجاه ابن وهب وابن القاسم زعيما المالكيةالمالكية بمصر انتهت إلي

وضع عليه نحو ثلاثة ف ،ا عن كتابه المختصر فإنّ المصادر تحدثت عن سماعه الموطأ عن مالكأمّ 

، وأضاف صاحب المدارك بأنّ مختصره الكبير قد سار فيه على اختصار كتب أشهب المصري 3أجزاء

عدّ المختصر واحدا من أقدم الكتب الفقهية التي  وقد. غروله المختصر الأوسط والمختصر الأص ،وسماعاته

منهم مالك وما بعده  ،يتناول فيه صاحبه مسائل فقهية متفرقة بناء على آراء قدامي المالكية ،وصلت ناقصة

لجأ الناس إلى شرح هذه  كما. وأبرز من تأثر بمختصراته هم زعماء المدرسة المالكية البغدادية .4مباشرة

 .5المختصرات لأهميتها وقيمتها العلمية داخل المدرسة المالكية بعد الموطأ والمدونة

تمّ إحصاء مسائل المختصر فبلغت مسائل المختصر الكبير نحو ثمانية عشر ألف مسألة، في حين قد و 

. 6في حدود ألف ومائتي مسالةا المختصر الصغير فصارت كان مختصر الأوسط يحوي أربعة ألاف مسألة، أمّ 

ويبدو أنّ قيمة المختصر الذي قام عليه ابن عبد الحكم لم تبرز في جمعه لأسمعة المالكية فحسب، بل 

                                                           
 . 11، 11فتاوي ابن أبي زيد، صص (: حميد)لحمر   1
 . 453الديباج، ص : ، ابن فرحون 144، ص 5المصدر السابق، ج: عياض  2
 . 141نفس المصدر ، ص : عياض  3

 . 11فتاوي ابن زيد، ص : ؛ حميد لحمر 143عياض نفسه، ص  4 
 . 141، 143نفسه، ص : عياض  5
  452نفس المصدر، ص : ، ابن فرحون 141، ص 5نفس المصدر، ج: عياض   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

820 
 

وبقيت فتاويهم  ،كانت لهم مذاهبهم في الفقه قد اندثرت ،تجاوزت ذلك إلى ذكر روايات وأقوال أعلام آخرين

عتمدة، وأبرز من وجدت أقواله في مختصره كان سفيان الثوري متوافرة ضمن كتب الفقه للمذهب الأربعة الم

وربما كانت المدونات  .1الأوزاعي إمام الشام والإمام النخعي وإسحاق بن راهويه و والإمام عبد الرحمن بن عمر 

ه ، إذ تذكر المصادر مؤلفاتمد أقوال المالكية وغير المالكيةالأخرى لهذا الفقيه قد اتسمت بنفس التوجه المعت

 .2وكتاب الأهوال ،وكتاب فضائل عمر بن عبد العزيز ،الأخرى حول القضاء في البنيان، وكتاب المناسك

أصل هذا الفقيه المالكي من بلاد قال عياض بأنّ :  (هـ411-414) جموعة لمحمد بن عبدوسالمكتاب ـ 3

سم بصفته مولى من موالي قر  ،العجم
ّ
ه  وعدّ  ،يشوات

ّ
 ،بالفقيه الثقةعياض من كبار أصحاب سحنون، حلا

ه كان ظاهر الخشوع ،والإمام الصالح الزاهد
ّ
 ،وكان حافظا لمذهب مالك ،جمّ التواضع في جميع حياته ،وأن

" المجموعة على مذهب مالك وأصحابه"ا خوله التصنيف في المذهب، حيث عُدّ مؤلفه ممّ  ،غزير الاستنباط

وقد أشار السابقون إلى نفس الملاحظة من حيث التمكن في الفقه المالكي والجمع . 3الكيةالمصنفات الم من أهمّ 

صارت الناس تلجأ إلى طلب و  ،درجةالهذه ابن عبدوس ، بلغ 4بين الحفظ والرواية والاستنباط والدراية

 ،مامة الناسوذلك زمن سحنون عند غياب هذا الأخير عن حلقة الدرس وإ ،الفتوى منه في أمور تغيب عليهم

ل في المسائل النازلة أسأ كنت: يقول حبيب وهو من أصحاب سحنون وكاتبه .5بمكانته وفضلها يوحي ممّ 

 ،عبدوستحدّث حماس القاض ي عن حضوره مجالس ابن و . 6دوسبن تعذر فابن عإسحنون بن سعيد، ف

ه كان يأخذ عنه العلم
ّ
ه وتفسير مغزاه لتمكنه  ،لا يزال يلقي عليهم المسائلف ،وأن

ّ
فإن ظهر إشكال عمد إلى حل

 . 7عاد إلى مزيد من الشرح والتفسيرثمّ  ،ذلك هغمّ  ،من الفهم، فإن رأى منا سوء فهم وتعذر علينا ذلك

ه توفى قبل و  ،وهو على خمسين كتاب ،اشتهر ابن عبدوس محمد بن إبراهيم بكتابه المجموعة
ّ
قيل بأن

وكتاب فضائل  ،وكتاب الورع ،مصنفات أخرى في شرح مسائل المدونة في أربعة أجزاءكما ذكر له  .8إكماله

كما تذكر له كتب عمد فيها إلى  .وكتاب مجالس مالك وهو أربعة أجزاء، وكتاب التفسير ،أصحاب مالك

 .9وكتاب الدور  ،وتفسير كتاب الشفعة ،وتفسير المواضعة ،تفسير أصول من العلم كتفسير كتاب المرابحة

                                                           
  141نفس المصدر، ص :  عياض  1
   141نفسه، ص   2
  552، ص 4ترتيب، ج: عياض  3
  544طبقات علماء افريقية، ص : الخشني  4
  34، ص 4معالم الايمان، ج: الدباغ  5
  541، ص 4المصدر السابق، ج:عياض   6
  541، ص 4ج المدارك، : عياض   7
  545نفسه، ص   8
  545، 541نفس المصدر، صص : عياض   9



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

821 
 

وكتاب المجموعة لا تعرف له أي أبواب من الفقه المالكي، ولكن يبدو أن عنوان الكتاب من صنيعه هو نفسه 

ولم تبق أية قطعة من الكتاب، ولكن من الممكن البحث عنها في الروايات المذكورة في  -كما ذكرت الدراسات -

ت )من حبيب بن الربيع أبو نصر  كتاب النوادر والزيادات لابن أبي زيد، وقد روى هذه المجموعة كل

 313ت)والذي رواه بدوره عن محمد بن بسطام بن رجاء الضبي أبو عبد الله السوس ي ( م757هـ337

 هذا الأخير الذي تلقى ثقافته عن حلقة ابن عبدوس، ودرس على تلامذة سحنون، وعند عودته من ،(م715/هـ

 .1فريقيةإمصر أحضر معه كتب المالكية إلى 

ز عنهم الحفظ والتأثير، بل تميّ  فيكبقية فقهاء المالكية ( م196/هـ167ت)عبدوس ابن ن لم يك  

الناس حوله فضلا عن التدوين الفقهي البارز من خلال كتاب المجموعة، وأيضا باجتماع  بمواقفه وأرائه

لك فيما ، وذ(م197/هـ156ت ) وتشير المصادر إلى نزاعه مع ابن سحنون محمد  .حينما كان يغيب سحنون 

وانقسم فيها المالكية إلى محمدية سحنونية  ،يخص الإيمان وتوصيف الإيمان، وهي فتنة برزت في عصره

التي تعد من مسائل العقيدة،  ،نسبة لمحمد بن سحنون وإلى عبدوسية، وهذا في مسألة الاستثناء في الإيمان

عه بالشكوكية من وهو ما دفع إلى تلقيبه وأتبا ،"أنا مؤمن إن شاء الله" هقول فيحينما ذكر بأنّ ابن عبدوس 

فكان ردّ أصحاب سحنون  ،بوجود عقيدة الإرجاء لدى هؤلاء المالكيةهذا ينبئ  إذقبل أتباع سحنون، 

 . 2عنيفااتجاههم 

-117)مصنف في المذهب المالكي ينسب إلى محمد بن إبراهيم بن زياد بن المواز الاسكندري  :الموازيةـ 2

وهو يترجم لأبي الغصن الغرابيلي،  ،فريقية من حذاق الفقهاءإجعله صاحب طبقات علماء ( م167/976-111

الذي جاء بدوره  بكتابه مشابها لما كتبه ابن . 3هذا الأخير الذي لقي عددا من الفقهاء كان منهم ابن المواز

 ،ذات أحجام مختلفةعلى ما ذكرت الدراسات، فهو في أبواب مفردة  ،عبدوس في المجموعة من حيث الشكل

ما يذكر اسم . يمكن إيجادها بالقيروان أو تتبعها ضمن كتاب النوادر
ّ
وهو كتاب لم يعرفه ابن أبي زيد، وإن

  .  4ولذا سمى كتابه الموازية " ابن المواز"المؤلف 

ه تكلم في جزء منه عن الشافعي وعن أهل العراق
ّ
بمسائل  ،وقد وصف الكتاب ابن فرحون وذكر بأن

ه
ّ
  ،من أحسن كلام وأجل

ّ
ه كان مط

ّ
كر بأنّ الكتاب رواه بكامله قوم من مما يعني أن

ُ
لعا على فقههم وآرائهم، و ذ

                                                           
  533، 531ميكلوش موراني، المرجع السابق، صص   1
  121، ص 5كتاب العمر، مج( : حسن حسني)عبد الوهاب  31، ص 4معالم الايمان، ج: ؛ الدباغ544ص ، 4ترتيب، ج: عياض  2
  542طبقات، ص : الخشني  3
  514المرجع السابق، ص : ميكلوش موراني  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

822 
 

، وهو الذي سمعه 2 (م769/هـ359ت ) ، مثلما رواه بالقيروان أبو ميمونة درّاس بن إسماعيل 1أهل مكة

أشهر وأكبر كتب الفقه من حيث تضمنه مسائل  فريقية، فصار كتاب الموازية أحدإبالإسكندرية ثمّ أدخله 

وتكلم ابن فرحون أيضا عن . 3عويصة في الفقه المالكي، فضلا عن الاهتمام بالفروع على ما ذكرت الدراسات

فذكر بأنّ ابن المواز تفقه عن كبار المالكية حتى صار راسخا في الفقه والفتيا، وصار  ،قيمة المصنف وكاتبه

بصحة مسائله وبساطة كلامه، وقد رجحه القابس ي أبو الحسن  ،ن أجل ما ألف المالكيةم" الموازية" مؤلفه 

على سائر كتب الأمهات المالكية، وقال بأنّ صاحبه قصد إلى بناء فروع أصحاب المذهب على أصولهم في 

ت في تصنيفه، وأنّ غيره إنمّا قصد جمع الروايات ونقل نصوص السماعات، ومنهم من ينقل عنه الاختيارا

بّ عن المذهب فيما فيه خلاف
ّ
 ابن  ،شروحات أفردها، وجوابات لمسائل سئل عنها، ومنهم من قصد الذ

ّ
إلا

ه قصد إلى بناء المذهب على معانٍ تأدّت إليه، وربما قنع ببعض الروايات على  ،حبيب صاحب الواضحة
ّ
فإن

 . 4ما فيها

هو أبو محمد عبد الله بن أبي زيد عبد الرحمان   ":ذجاالنوادر والزيادات أنمو "مؤلفات ابن أبي القيرواني ـ 2

سمع . 6م776/هـ316وتوفي سنة  ،م711/هـ317ولد في  5النفري النسب القيراوني المسكن أصله من نفزاوه

بالأخص عن جماعة من البغداديين، كما تفقه عنه عدد من و  ،فريقية وعن أهل المشرق إوأخذ عن أهل 

منهم أبو القاسم خلف البرادعي صاحب التهذيب وأبو الحسن  ،والأندلسيين وأهل المغربالأعلام القرويين 

 .7س ي، وقد كان يعرف بمالك الصغير لعلمه وتمكنه من المذهب المالكيبالقا

وهذا من حيث قيامه على  ،فريقية والمغرب والأندلسإمثل أبو محمد في زمانه نواة المالكية ببلاد 

تصانيفه التي فاق بها نظراءه عددا وتخصصا، ت معههم ومذهبهم، وقد جُ صنيفه في فقوت ،الفتاوي المالكية

حيث شملت ميدان الفقه والعقيدة وغيرها، وهي كتب وثقها أصحاب التراجم ما بين موجود ومفقود ، منها 

 .8غيرهاو " المعرفة واليقين" وكتاب " مختصر المدونة" و" الاقتداء بأهل السنة"وكتاب " الرسالة "كتاب 

                                                           
  444الديباج، ص : ابن فرحون   1
  532دراسات، ص : ميكلوش موراني  2
  532نفسه، ص    3
 . 444نفس المصدر، ص : ابن فرحون   4
: ؛  الوزان421، 1معجم البلدان، ج: تقع إلى الجنوب من تونس وتكون إحدى أهم المناطق لإقليم الزاب الكبير راجع الحموي : نفزة ونفزاوة  5

 . 531، ص4،ج44، ص 5وصف، ج
  324، ص 3ترتيب، ج: عياض  6
 .51،ص 5،5222النوادر والروايات،تح عبد الفتاح لحلو،دار الغرب الإسلامي،ط(: ابي زيدابن )؛ القيرواني 555، ص 4معالم،ج: الدباغ   7
 11، 13فتاوي ابن أبي زيد، صص: ؛ لحمر حميد555، ص 4المصدر السابق،ج: الدباغ  8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

823 
 

 ن محمد كأوّل مدوّ  يبلأ" الرسالة" يأتي مصنف
ّ
فها وهو لقي رواجا بالأخص على عهد المرابطين، وقد أل

وهي تدخل في . بطلب من محرز بن خلف المؤدب ، وكان ذلكمن عمره( 19)لم يتجاوز سن السابعة عشرة 

 في اعتقاد أهلإطار تبسيط الفقه المالكي للمبتدئين، كما تشمل مختصر 
ً
بعض آداب تعليم و  ،السنة مع فقه ا

، وقد قيل بأنّ الهدف والدافع من وراء تأليفه هو الردّ على م737/هـ319أبناء المسلمين، تمّ تأليفه سنة 

رواجا عظيما وبلغ بلاد " الرسالة" كما لقي هذا المختصر . الشيعة ومقاومة المدّ العبيدي الذي كان في زمانه

فريقية والمغرب والأندلس وبلاد إوالشام ومصر، ثم صقليه فضلا عن بلاد  حيث العراق والحجاز  ،المشرق 

  .1السودان

حيث صنف فيها مختصرا  ،وهي ثاني مصدر بعد الموطأ لصاحب المذهب ،واهتم ابن أبي زيد بالمدونة

ن لاحظ العديد م الفقه المالكي، وإن فييعدّ أيضا من الكتب الأساسية  الذي ،"مختصر المدونة" أسماه

ه ليس اختصارا
ّ
ما زيادة لبعض الأصول والقواعد العامة، وحذف المكرر فيها ورتب المفرق  ،الباحثين بأن

ّ
وإن

 . 2ليستوعبه الناظر ،منها

ريسا تد-ويحضر كتاب النوادر والزيادات كأبرز مؤلف لهذا الفقيه المالكي الذي كان أحسن مدافع 

بالنوادر والزيادات على ما في " ي اتفق المتأخرون على تسميته ، هذا المصنف الذعن المذهب المالكي -وتصنيفا

وليكون كتابا جامعا لما افترق في  ،وقد جاء هذا المصنف ليكمل المدونة. 3"المدونة من غيرها من الأمهات

بن على ما في المدونة، وهذه الدواوين هي واضحة الدواوين المالكية من فوائد وغرائب المسائل وزيادات المعاني 

 ،حبيب ومستخرجة العتبي ومجموع بن عبدوس وكتاب الجامع لمحمد بن سحنون والموازية لمحمد بن المواز

وقد أراد ابن أبي زيد بهذا المصنف أن يكمل . 4لخصها ابن أبي زيد وجمعها في النوادر ،وغيرها من المصنفات

فيضيف بالنوادر مما ليس في المدونة إلى مختصره، وهو حينما يجمع  ،المختصر الذي صنفه عن المدونة

وأحيانا يوضح ويرجح مستعينا بأصول المذهب  ،يضيف إليها اجتهاداته واختياراته ،شتات الأقوال ومتفرقها

 .5وقواعده

ل في ظ ،هـ6لقد جاء كتاب النوادر والزيادات بمثابة مشروع انبعاث للمذهبية المالكية فيما بعد ق

الدفاع عن المذهب والتمكين له من جهة، ومن جهة أخرى محاولة لتجميع ما أمكن تجميعه من متفرق 

                                                           
العربي والاسلامي  الدراسات في التاريخ(: راض ي)دعفوس  551، 554، صص4نفس المصدر، ج: راجع الدباغ   323، ص 3ترتيب، ج: عياض  1

 . 445، الهنتاتي، المذهب المالكي ص 141، ص 4المرجع السابق،ج: ؛ الخاطب احمد 433الوسيط، ص 
 . 141، ص 4المرجع السابق،ج: الخاطب احمد  2
 . 454المذهب المالكي، ص : الهنتاتي 12المرجع السابق، ص : راجع ميكلوش موراني  3
 . 454المذهب المالكي ص : ، الهنتاتي422، مجلة التاريخ العربي ص  وادر الموطأ والمدونة الن: الهنتاتي  4
  344تطور المذهب المالكي، ص : الشرحيلي  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

824 
 

نها عصرئذ، وقد لاحظ الدارسون عدة ملاحظات على أفيما عدا المدونة التي كان لها ش ،لأقوال المالكية

فات التي استقى منها ابن أبي زيد حينما وضع في بداية مصنفه مجموعة المصن منها أنّ  ،مصنف النوادر

ه يستند فيها بعد إلى مجموعة من الأصول المصنفة  ،واعتمدها في نوادره لأجل الإجابة عن المسائل ،مؤلفه
ّ
فإن

ه في بعض الأحايين يذكر في المسألة ثلاث مصنفات أو أربعة دون 
ّ
من غير الكتب المذكورة في تقديمه، بل إن

قال ابن القاسم في كتاب ابن المواز :" ثال ذلك حينما يذكر التاليتحديد مصدر أخذه من أيّها مصدر أخذ، وم

من كتاب الموازية ومثله في العتبية عن أبي القاسم من رواية عيس ى وفي " و..." وفي العتيبة من رواية أبي زيد

ونة ومن المصادر التي لم يذكرها في المقدمة وقد اعتمد عليها في مسائل عديدة نجد مد. 1"كتاب ابن حبيب

وكتاب القضاء لعبد الله بن عبد الحكم، وكتاب السّير  ،والأسدية لابن الفرات ،(م117/هـ176ت )أشهب 

 .2والزكاة والقضاء لمحمد بن سحنون 

تزيد هذا المصنف قوة ومكانة ضمن المصنفات المالكية واعتماد الناس عليه،  الأولى الملاحظة وإذا كانت

ه القارئ على ضرورة الحذر من الخوض في اعتماد النوادر بمثابة مصدر فإنّ الملاحظة الثانية تأتي لتنب

ومدى صلاحية النوادر في معرفة واقع الناس في عصره وما بعده، ذلك أنّ  ،لاستخلاص المادة التاريخية

م يجعل علاقة مضمون المصنف مع الواقع المعيش ي عصر 1،7/ه  ـ1،3اعتماد ابن أبي زيد على مصادر القرن 

 .3لبعد المسافة الزمنية بين المؤلف والمصادر التي اعتمدها ،بي زيد مسألة فيها نظرابن أ

ورغم ذلك فإنّ مدونات ابن أبي زيد سواء كانت الرّسالة المسيرة أو المدونة المختصرة أو النوادر 

ي الشيعي على تثبيت المذهب المالكي زمن الصراع المالك بالفعل عملتقد  ،والزيادات على ما في المدونة

 ،فريقية خصوصا والمغرب عموما، كما جاءت بمثابة إثراء لمصنفات المالكية المتواجدة كالموطأ والمدونةإب

بفعل الاستناد إليها في الإجابة عن المسائل، فكان بذلك مصنف  ،العتبية والموازيةو وبعث لأخرى كالواضحة 

ن للتواجد المالكي ب
ّ
وهو نفس المشروع الذي  ،فريقية والمغرب والأندلسإالنوادر بالفعل مشروعا مهمّا مك

 .سيقوم عليه ابن رشد الجد من خلال البيان والتحصيل فيما بعد

يعدّ من ( هـ6ت أواخر )هو أبو القاسم خلف بن أبي القاسم البرادعي المكني بأبي سعيد  :تهذيب البرادعيـ 51

وقد أخذ البرادعي علمه عن  . 4لمذهب المالكيس ي ومن حفاظ ابكبار أصحاب ابن أبي زيد وأبي الحسن القا

ه اضطر إلى  ،هؤلاء الأعلام بالقيروان
ّ
ولكن نبوغه وإمامته وتأليفه كان بصقلية، وقد أظهرت المصادر أن

                                                           
  521دراسات، ص : انظر ميكلوش مواني  1
 وما بعدها  451ص : نفسه  2
  421، 422،مجلة التاريخ العربي، صص الموطأ، المدونة، والنوادر: الهنتاتي 3
  51، ص 4، الدباغ، معالم ج312، ص 3ترتيب، ج: عياض  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

825 
 

وقيل  ،أرجعت أسباب ذلك إلى تمجيده لبني عبيد الفاطميينو ، "لفظته القيروان: "مغادرة القيروان بقولها

ابن أبي زيد فدعا عليه، وكان نتاج ذلك أن أبغضه أصحابه، وربما أفتى فقهاء  لمعارضته وتعريضه بشيخة

ص  ،القيروان برفض كتبه
ّ
 .1في تناول اختصاره المدونة عدد من الفقهاءوترك قراءتها لنفس التهم، في حين رخ

ه اختصر المد ،أشار الدباغ بالاستناد إلى قول ابن عبد السلام إلى تأليف البرادعي
ّ
ونة ثلاث فذكر أن

نّ لأبي أوالثانية أصغر منه، واستند أيضا إلى عياض الذي قال ب ،أحدها أطول من التهذيب ،اختصارات

وبالفعل فبالرجوع . 2وكتاب اختصار الواضحة" وكتاب الشرح والتمامات" كتاب تمهيد مسائل المدونة" سعيد 

وحذف :" ، قال  3هذيب واختصار المدونةإلى ترتيب المدارك نجده يتحدث عن أشهر مؤلف في الفقه كتاب الت

ه على صفة اختصار أبي محمد وزياداته ،فيه ما زاد ابن أبي زيد
ّ
ووضح ابن فرحون طريقة البرادعي . 4"رغم أن

  ،له تأليف منها كتاب التهذيب في اختصار المدونة اتبع فيه طريقة اختصار أبي محمد:"حول المدونة قائلا 
ّ
إلا

ه ساقه على نسق المدونة وحذف ما زاد أبو محمد
ّ
 .5أن

ولم يرقهم ما أقبل عليه البرادعي  ،أتباع ابن أبي زيدن هذا الحذف هو الذي أثار حفيظة وربّما كا

الفقه  ةوإقبال طلب ،شير إلى انتشار مصنفهرغم أنّ صاحب المعالم ي ،فلقيت كتبه الصدّ من قبلهم والنكران

مثلما يضيف ابن فرحون بأنّ كتبه . 6حفظه، وأنّ أغلب أهل المغرب والأندلس قد أقبلوا عليهعلى دراسته و 

ويظهر أنّ   .7وكانت عليها المناظرة في جميع حلق صقلية ،تأليفها بصقلية قد لقيت رواجا وانتشارا التي تمّ 

فلم يظهر هذا المؤلف الأخير  ،تهذيب البرادعي قد كان له أثر كبير في تراجع مختصر ابن أبي زيد على المدونة

التهذيب في اختصار المدونة قد  وهي الرسالة والنوادر والزيادات، فلعلّ  ،لدى ابن أبي زيد ظهور مؤلفاته الأخرى 

فتدخل  ،في المختصر هلبرادعي ملاحظات على ما دونة شيخغطى على مختصر ابن أبي زيد، وربما كانت ل

وترك  ،نة، وهو ما دفع بالفعل إلى التفاف الناس حول التهذيببمختصره الذي سار به على نسق المدو 

وقد قصدت فيه إلى تهذيب مسائل المدونة " وقد وضّح البرادعي منهجه في التهذيب قائلا . مختصر ابن أبي زيد

 ،ارسليكون ذلك أدعى لنشاط الدّ  ،دون البسط والاستكثار ،والاختصار ز ، واعتمدت فيها الإيجا8"والمختلطة

                                                           
  51، ص 4نفس المصدر، ج: الدباغ 312نفس المصدر، والجزء، ص : عياض  1
  51، ص 4المصدر السابق، ج: الدباغ  2
 "كتاب التهذيب في الاختصار المونة: " والدباغ يذكر العنوان كالتالي  3
  312نفس المصدر والجزء، ص : عياض  4
  524الديباغ، ص : ابن فرحون   5
  51نفسه، ص : الديباغ  6
  524نفس المصدر، ص : ابن فرحون   7
وهو ما ذهب إليه كارل بروكلمان في تاريخ الأدب العربي ، انظر كارل " تهذيب مسائل المدونة و المختلطة "ربما كان العنوان الأصح هو   8

   421، ص 4، ج5233م النجار، القاهرة، دار المعارف، طتاريخ الادب العربي، تعريب عبد الحلي: بركلمان 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

826 
 

  ،حسب ما هي في الأمهات ،رع لفهمه وعدّة لتذكرته، وجعلت مسائلها على الولاءوأس
ّ
شيئا يسيرا ربما  إلا

  ،قدمته أو أخرته، واستقصيت مسائل كل كتاب فيه
ّ
ي تركته خلا ما تكرر من مسائله أو ذكر منها في غيره، فإن

 .1..وكثير من الآثار كراهية التطويل ،مع الرسوم

وتجاوزا لما جاء به ابن أبي زيد في مختصره، وكان السبب  ،البرادعي عودة إلى المدونةلقد شكل تهذيب 

مع الملاحظة أنّ هذا التهذيب يدخل ضمن المختصرات التي بدت ظاهرة  ،في رجوع الناس إلى الأصول المالكية

.  الفقه ةطلبتها على لتفاقمها وقلة فائد ،هـ9وسوف تلقي الرفض والانتقاد فيما بعد  ،ولدت في هذه الأثناء

مع العلم أن تصنيف البرادعي هذا قد تسبب لمؤلفه البرادعي في مضايقات من قبل فقهاء إفريقية، ودفعه إلى 

 .مغادرتها نحو صقلية، كما سلف ذكره

يعود هذا المصنف المالكي إلى الفقيه علي بن محمد أبو الحسن الربعي اللخمي القيرواني  :تبصرة اللخميـ 55

وهو نزيل سفاقس، كان فقيها فاضلا ودينا  ،الذي عاصر ابن يونس المالكي زمانا ومكانا ،مـ1715/ه691ت 

أخذ عنه أبو عبد الله المازري وأبو  ،جيد النظر حسن الفقه والفهم ،له حظ من أدب وحديث ،مفتيا متفننا

، تجاوز من خلاله ير على المدونةعبارة عن تعليق كبوكتابه التبصرة هو . 2الفضل بن النحوي وأبو على الكلاعي

، عمد من خلاله إلى 3وكان توجهه توجها تأصليا قبل ابن يونس والمازري فيما بعد ،خلاله منهج الإفرقيين

 .4المذهب فيما يرجح عن كثر من قواعد المذهب فوربما خال ،ذهب واستقراء الأقوالتخريج الخلاف في الم

ه كان يستحضر النصوص والقواعد التأصيلية ،وقد خلصت الدراسات إلى صياغة منهجه
ّ
 ،على أن

فقد كان لا يحصر نفسه  ،، أمّا في المسائل الخلافيةيقة ابن أبي زيد القيرواني سابقالتحليل المسائل وفق طر 

ما كان يبحث عن أراء المذاهب الأخرى، ويبحث عن الدليل  ،داخل المذهب
ّ
ولا بين أقوال أهل المذهب، وإن

 ،(بين النصوص) ه، ولم يكن يبحث عن الدليل النص ي فقط، بل يعمل على الموازنة بينها النص ي ويناقش

 .5وهذا المنهج هو نوع من الاستقلالية ،ويقوم بالترجيح

لجأوا إلى التحذير من  فإنّ بعض الفقهاء المالكية ،ونظرا لهذا المنحى الذي نحاه اللخمي في تبصرته

ة عدم تصحيحه، وهو ما صرّح به صاحب المعيار المعرب على أنّ أهل المائة بحج ،كتابه بالاعتماد علىالافتاء 

لكون التبصرة لم يصحح على  ،غون الفتوى على تبصرة الشيخ أبي الحسنسوّ السادسة والسابعة كانوا لا يُ 

                                                           
   111تطور المذهب المالكي، ص : ، تقلا عن الشرحبيبلي 5215انظر مقدمة التهذيب ، مخطوط بالقرويين، فاس ، رقم   1
  422المصدر السابق ص : ؛ ابن فرحون 323، ص 3ترتيب، ج: عياض  2
  334المرجع السابق، ص  :، الشرحبيلي 323نفس المصدر، ص : عياض  3
  422نفس المصدر، ص : نفس المصدر والجزء والصفحة؛ ابن فرحون : عياض  4
 وما بعدها لعدة صفحات  333نفس المرجع، ص : الشرحبيلي  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

827 
 

قد ، ولكن الدراسيين دحضوا ذلك باعتبار أنّ أبا الفضل بن النحوي الفقيه الأصولي 1ولم يؤخذ عنه ،مؤلفه

كل من  ،وجلب فتاويه ومصنفه إلى بلاد المغرب الأوسط والأقص ى، كما كان  يعتمده عليه للأخذ ،هاجر إليه

 .2يونس كمصادر للإجابة عن المسائل وصياغة الفتياابن رشد وابن 

بأنّ اللخمي : " حاول آخرون إبراز الدور الفاعل الذي قام به اللخمي ومنهجه داخل المذهب الملكي قائلاو 

وسيتدعم هذا التيار  ،م11/هـ6هذا الدور الذي يقابل صدر ق ،هو الذي افتتح دور التنقيح في المذهب المالكي

ه بلغ درجة الاجتهاد المطلق، وأمّا في  ،(م1161/هـ536ت ) على يدي تلميذه محمد المازري 
ّ
والذي قيل بأن

ب الأقص ى القاض ي عياض، وكل هؤلاء ، مثلما برز بالمغر (م1116/هـ517ت ) الأندلس فظهر ابن رشد الجد 

في الفقه يتصرفون فيه  وافصار [...]وهي الطريقة النقدية ،سلكوا طريقة جديدة في خدمة الحكم الفقهي

 ،وهذا ضعيف ،وينتصبون في مختلف الأقوال انتصاب الحكم الذي يقض ي بأنّ هذا مقبول  ،تصرف التنقيح

وهذا مغرق في النظر في  ،وهذا ضعيف النظر في الأصول  ،وهذا ضعيف السند في النقل ،وهذا غير مقبول 

 . 3وغير ذلك ،وهذا محرج للناس أو مشدد على الناس ،الأصول 

ممن وضع لبنات الأساس في التفكير الفقهي  ،ه5ي من أبرز فقهاء المالكية في قهكذا عدّ اللخم

ه كان زمن بروز التيار الظاهري الذي است ،للمدرسة المالكية
ّ
ت )شرى بالأندلس على يد ابن حزم خصوصا وأن

بالإضافة إلى ( م1763/هـ517ت )كما تأثر به أبرز فقهاء المالكية عصرئذ وهو ابن رشد الجد (. م1766/هـ656

 (. م1161/ه536ت )إلى الفقيه أبي عبدالله المازري وسيتنهي ذلك ،(م1117/هـ513ت )أبي الفضل بن النحوي 

أبو بكر، أبو عبد ) يدخل هذا المصنف المنسوب لصاحبه محمد بن عبد الله بن يونس  :جامع ابن يونسـ 54

ضمن المنهجية التأصيلية الجديدة التي أعتمدها فقهاء المالكية بعد  (م1767/هـ651ت)الصقلي التميمي ( الله

  حيث. م17/.هـ6منتصف ق 
ّ
صار قد و  ،مهاتوأضاف إليها غيرها من الأ  ،كتابا جامعا للمدونةهذا الفقيه ف أل

ة أبو عبد الله محمد بن الخطاب، أدخله إلى سبتو . 4معتمد طلبة العلم للمذاكرة بالمغرببذلك جامعه 

                                                           
  431، ص 4المعيار، ج: الونشريس  1
  154المرجع السابق، ص : الشرحبيلي  2
 ، 5233المحاضرات المغربيات ، جمع وإعداد عبد الكريم محمد، الدار التونسية للنشر ، تونس (: محمد الفاصل)انظر بن عاشور   3

 . 444المذهب المالكي، ص : نقلا عن الهنتاتي  25ص 
عتيق بن الفرض ي وابن أبي عباس، كان أبو عبد الله بن يونس الصقلي فقيها فرضيا، وإماما عالما قد أخذ عن أبي الحسن الحصائري و .   4

  412؛ابن فرحون المصدر السابق،ص  211،ص 3ترتيب،ج: وتحدثت المصادر على ملازمته للجهاد واتصافه بالنجدة،أنظر  عياض



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

828 
 

أبو عبد الله محمد بن عيس ى التميمي، وقد كثر الناس حول ابن يونس يأخذون عنه القاض ي انتسخه منه ف

 .1هذا الجامع

    ومنهم ابن أبي زيد عن طريق تلميذيه  ،فريقيةإتأثر ابن يونس في الطريقة والمنهج بمشايخ المالكية ب 

وقد كان  ،أبو بكر بن عباس وأبو الحسن الحصائري، كما تأثر بأبي عمران الفاس ي وأبي الحسن القابس ي أيضا

شرح كبير للمدونة  باعتباره ،مية الكبرى ضمن المشاريع المالكية العلمن كتابه الجامع  وعُدّ . معاصرا لهما

بل شارح لها اقتفى أثر ابن أبي زيد، إذ هو ينطلق من المدونة ثم  ،فهو ليس مختصرا للمدونة، وجامع للأمهات

يتوسع إلى أمهات المذهب المالكي كالمستخرجة والموازية، ويهتم بالنصوص الحديثة والآثار من المصادر 

مثلما  ،إلى محاججة المذاهب المخالفة في أدلتهاو  ،ى توضيح مسائل الخلاف العاليالأساسية، وينتقل أيضا إل

غوية والنحوية في تحليل النصوص وبناء الأحكام عليها
ّ
ت )تأثر بابن زيد القيرواني  وهو إن. 2يعتمد البحوث الل

ه قد تميز عنه تجاهها حينما ترك المدونة كما هي ،في عمله تجاه المدونة( م776/هـ316
ّ
دون أن يتصرف  ،فإن

يونس مصادره من  كما نوّع ابن .يدز بي عكس ما فعل ابن أ ،فيها بالتقديم أو التأخير أو الاختصار وغير ذلك

توجه مثلما كان  ،3ما يخدم النزعة التأصيلية ذاوه ،، ومن المذهب وخارج المذهبله القديمة إلى المعاصرة

                                                                                                                      .ي سابقامالإمام اللخ

كان من الذين اهتموا بهذا المصنف واختصره من أعلام المغرب الأوسط عيس ى أبو الروح بن مسعود 

الذي كانت له اليد الطولى في علم الفقه والأصول والعربية ( هـ963-666) وي الزوابن المنصور المنكلاتي 

ما يعني أيضا أنّ الأئمة الأعلام الكبار أمثال  وهو . 4والفرائض وهو الذي رد على ابن تميمة في مسألة الطلاق

متداولا " جامعال"كتاب ابن يونس أبي الروح قد اهتموا بهذا المصنف واشتغلوا عليه، كما يعني أيضا بقاء 

 (.م1361/هـ963ت )هـ إلى زمن أبي الروح 5ببلاد المغرب منذ ق

حيث  ،لقد مثل كل من اللخمي وابن يونس من خلال مصنفيهما مرحلة متطورة في المذهب المالكي

كل منهما سار نحو الاستقلال عن الأخر رغم  ولكنّ  ،حاولا التجديد فيه من خلال التقويم والانتقاد والاجتهاد

                                                           
  431نفس المصدر، ص : ابن فرحون   1
  341المذهب المالكي، ص : الشرحبيلي  2
 ,  143إلى  142ص :  المرجع السابق: الشرحبيلي  3
له مؤلفات مهمة في المذهب وحول صاحب المذهب، فبالإضافة إلى جمعه لأقوال المازري والقاض ي عياض قام بشرح صحيح مسلم في    4

 .424المصدر السابق، ص : ابن فرحون . ، مثلما كان له شرح على مختصر ابن الحاجب في الفقه"إكمال الإكمال" اثني عشر مجلدا سماه 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

829 
 

كما لقيت كتبهما ومن سار على  .1من المدونة كأساس للتأليف هماانطلاق و بينهما، قرب المسافة الزمانية 

 .منوالهما النقد اللاذع من قبل عدد من فقهاء المالكية

الك للمرة الثانية بعد ابن قام ابن رشد الجد على جمع فقه م: م5541/هـ 141عمل ابن رشد الجد ت ـ 54

، وقد بلغ أبو الوليد بن رشد في زمانه موقعا مرموقا لدى العامة  م1767/هـ651هـ وابن يونس 316أبي زيد ت 

إذ صار زعيم فقهاء وقته بقرطبة وخارجها، واعتنى بالأصول والفروع والفرائض وأتقن علوما  .والسلطان

شغل مناصب عدّة كما . ن علوم الروايةعنّ علم الدراية كان الأغلب عليه ويذكر صاحب الديباج بأ. أخرى 

 .2تمكنه من الفقه وقربه من السلطانل ،أهمها  توليه قضاء الجماعة بقرطبة

  
ّ
ه تلميذه القاض ي عياض في الغنية وليس هناك من هو أدق وصفا وترجمة لابن رشد الجد مثل ما حلا

ومقدمهم المعترف له بصحة النظر وجودة التأليف ودقة الفقه، كان إليه هو زعيم فقهاء وقته :" يقول حين 

ن في العلوم، وكانت الدراية أغلب عليه من  ،المفزع في المشكلات
ّ
بصيرا بالأصول والفروع والفرائض والتفن

 . الرواية، كثير التصنيف مطبوعة
ّ
 ف كتابا سماه البيان والتحصيل في شرح كتاب محمد بن احمد بن عبدأل

ه ، وهو كتاب عظيم نيف على عشرين مجلدا، وكتاب"المستخرج من الأسمعة" ،(م161/هـ156ت)العزيز العتبي 

وأنّ الرحلة كانت إليه للتفقة من أقطار الأندلس مدة  ،وذكر مجموع تآليفه "المقدمات"على المدونة المسمى 

 .3حياته إلى أن توفى

المستخرجة من "بعث من خلاله كتاب العتبية  تمثل عمل ابن رشد الجد في ذلك المشروع الذي 

رغم صعوبة تناوله وتداول رواياته، وقد كان منتشرا بالأندلس وبلاد  ،الذي كان ذائع الصيت" السماعات

ولم يكن  .4المغرب وهو يحوي  مجموع سماعات المالكية كابن القاسم وأشهب وابن نافع عن إمام المذهب

ياغة منظومة فقهية مالكية متكاملة من خلال الشرح والتفصيل والبيان اختيار ابن رشد لهذا المصنف لص

وإكمال ما كان متداولا عصرئذ من شروح حول المدونة عملا غير محسوب، بل كان يروم من  ،لمصنف العتبية

جريئ، إذ المستخرجة من سماعات كانت متوافرة عند أهل العرفي الم هبعد لهنجاز مشروع إخلال هذا 

كل ، هيفر فيها من غنى فقامع ما تو  ،وصعوبة تداول قضاياها ،ولكن الغموض الذي كان يشملهاالأندلس، 

، و الإجابة عن سؤالات الناس حول هذا لحل مقفل و توضيح غامض ،تدخلإلى البابن رشد  ذلك دفع

 .المصنف

                                                           
 ,  151رجع، ص نفس الم: الشرحبيلي  1
 , 434الديباج، ص : ابن فرحون   2
  41، 42الغنية، صص : عياض  3
  141تطور المذهب المالكي، ص : ؛ الشرحبيلي541، 552أخبار الفقهاء والمحدثين صص : الخشني  4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

830 
 

ان أهل جيوقد وضح ابن رشد في مقدمة البيان و التحصيل حينما أشار إلى أسئلة بعض أصحابه من  

عن مسائل في العتبية قد أشكلت عليهم لاختلاف الألفاظ  - م1113/هـ576وذلك سنة  -و طلبه أهل شلب 

المقفل فيها، وكان ذلك من  مع تقديم و تأخير في سياقاتها ، فعمد ابن رشد إلى توضيح الغامض وفكّ  ،فيها

ي العتبية مسائل عويصة تستوجب ، باعتبار أنّ فو إعجاب الناس بشرحه د،على ابن رشأبواب الفتح 

  ،التوضيح و الشرح
ّ
 .1ويفهم مقاصدها ،من فقيه يحسن الخوض في مسائلها ولا يكون هذا إلا

بأنّ  ،و أردف ابن رشد في القول بعد الشرح للمسألة التي سئل عنها حول الوضوء من سؤر النصراني

رغم أنّ المصنف عوّل عليه الشيوخ المتقدمون من  ،العتبية لم يتمّ شرحها من قبل مثلما تمّ شرح المدونة

ه من لم يحفظه ولا تفقه فيه كالمدونة بعد معرفة الأصول وحفظه  ،القرويين والأندلسيين
ّ
وفي معتقدهم أن

ولا من المعدودين فيمن يشار إليه من أهل الفقه، ويضيف ابن  ،سنن الرسول فليس من الراسخين في العلم

ه لما عرّف أ
ّ
صحاب السؤال قيمة العتبية أصروا عليه أن يقوم بشرحه وبيان تفاصيله، فكان ذلك رشد بأن

 .  2(هـ 517ت ) وإخراج العتبية على الشكل الذي أسسه ابن رشد الجد  ،سبب تأليف البيان والتحصيل

ه بدأ في بيان ذلك سنة 
ّ
 حيث طلبه الأمير  م،1111/هـ511إلى غاية سنة  م1113/هـ576ذكر ابن رشد بأن

ن على فتوقف عن الاشتغال بالمصنف إلا نادرا، ثم طلب ابن رشد من الأمير أبي الحس ،لتولي قضاء قرطبة

وقد اطلع  ،بغية إتمام مشروعه ،بعد أربع سنوات من توليه إياه ،ن القضاءعبن يوسف بن تاشفين إعفاءه 

اه مراده ،عليه الأمير المرابطي
ّ
نه مستهل ربيع الثاني من سنة اء موكان الانته ،لإتمامهبذلك وتفرغ  ،فوف

 . 3م1113/هـ519

من خلال كتاب آخر  ،إلى تقييد نهجه و فلسفته الفقهيةولم يكتف ابن رشد بذلك بل لجأ في مشروعه 

التحصيلات المحكمات لأمهات وم المدونة من الأحكام الشرعية و لبناء ما اقتضته رس ،هو المقدمات و الممهدات

مصنف كان أصحابه قد طلبوا منه أن يمهد لهم كتاب البيان و التحصيل بمقدمة  مسائلها المشكلات، وهو 

فأراد أن يلبي طلبهم باقتفاء طريقة شيخه في  ،تنبئ عن مسائله من كتاب و سنة، و ترد إليه بالقياس عليها

في أصول فبدأ أول الكتاب بمقدمات في الاعتقادات  ،التصنيف والشرح وهو الشيخ الفقيه أبو جعفر بن رزق

في حكم من  سع الناس جهله ولا يستقيم التفقهوما لا ي ،و أصول الفقه وفي الأحكام الشرعية ،الديانات

                                                           
 . 43، ص  5، ج 5222البيان و التحصيل ، دار الغرب الإسلامي، ط : لقد جمع بين الدراية و الرواية و العقل و النقل ،  ابن رشد   -   1
  42نفس المصدر، ص  :  ابن رشد  2
 . 45، ص 5نفسه، ج  3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

831 
 

وعلى ضوء ذلك اكتمل مشروع ابن رشد من خلال . 1وهو نهج كان المعتمد عند السابقين ،أحكام الشرع قبلها

 .المدونة  البيان و التحصيل و المقدمات و الممهدات لبناء ما اقتضته رسوم

اعتمد   ،لقد وصل ابن رشد إلى إعادة صياغة مادة كتاب المستخرجة من السماعات في شكل جديد

عليها ، ولجأ ترتبة و بيان المعاني الم ،ثم شرح ألفاظها لغويا ،فيه على أخذ نص المسألة من أصلها في العتبية

وتعليل ذلك وذكر  ،بيان الخلاف فيها والوفاق حولهاوالاجتهاد و  ،إلى إيراد أقوال العلماء في المسألة مثار الجدل

كل ذلك مع الشرح و البيان وحلّ . أسبابه، ثم يلجأ إبن رشد إلى توجيه الخلاف وترجيح الأقوال الراجحة

 .2المشكلات وفهم المغلقات

كانت  لم يكن ابن رشد الجد وحيد زمانه، بل: م5534/هـ141زري أبو عبد الله محمد علي ت عمل الماـ  53

بلاد المغرب تعج بالأعلام الفقهاء الذين تركوا بصمتهم على الحركة الفقهية في عهده، وكان من أبرزهم أبو 

ه القاض ي عياض وهو الذ ،فريقيةإالصقلي نزيل المهدية ب( هـ536 ت)عبد الله محمد بن علي المازري 
ّ
ي حلا

فريقية بتحقيق الفقه إة المستقلين من شيوخ له من الأئمفريقية وما وراءها من المغرب، وجعإبإمام بلاد 

ه درّس أصول الفقه 
ّ
وقد ذكر من شيوخه البارزين  . 3والدين وتقدم في ذلكورتبة الاجتهاد ودقة النظر، وأن

ه بالزاهد  ،(م1773/هـ616ت )محمد المعروف بابن الصائغ كل من أبي محمد عبد الحميد بن 
ّ
الذي حلا

ق على المدونة وتفقه على ابن محرز ومروان البوني والمحقق ،النظار الجيد الفقه
ّ
الأصولي الذي عل

الذي تفقه بدوره ( م1716/هـ691ت )محمد اللخميكما تفقه المازري أيضا على أبي الحسن علي بن .4وغيرهما

  ههعن أبي محرز، وتكلم الناس عن فضله وفق
ّ
ه كان جيد الفهم حسن الفقه، وحظ

ّ
ه من الأدب والحديث، وأن

ابن "  ذكرت المصادر أنه بعد وفاتهماو  . 5ذ عليه المازري وغيره من الأعلام أمثال أبي الفضل بن النحوي تتلم

، وهو مايبرز 6إلى تلامذته عبر حواضر الغرب الأوسط انتقلت طريقتهما إلى الإمام المازري ثمّ  "الصائغ و اللخمي

يشير إليها تجاه شيخيه اللخمي وابن الصائغ في تأثر المازري منهجيا بهؤلاء رغم المآخذ العديدة التي كان 

 .7موضوع أصول الفقه وقضياه

                                                           
  45، ص 5نفسه ، ج    1
 و ما بعدها  143تطور المذهب المالكي، ص : الشرحبلي: راجع   2
 . 42الغنية، ص : عياض  3
  . 323، ص 3ترتيب، ج : عياض   4

 . 323، ص3نفسه، ج    5
 . 42، ص ( دت)الإمام المازري ، منشورات لجنة البعث الثقافي الإفريقي ، دار الكتب الشرقية تونس، (: حسن حسني)عبد الوهاب   6
 . 14، 15شرح التلقين ، صص : المازري   7



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

832 
 

شرح  حيث كان له ،و أشارت إلى تآليفه في الفقه وأصوله ،عن مصنفاته و أثرهاأيضا تحدثت المصادر 

، ويظهر من خلال هذا المصنف "إيضاح المحصول من برهان الأصول "سماه  1على برهان أبي المعالي الجويني

ه أشعري وم
ّ
و أصولي يظهر ولوعه بهذا  ،متقدم في هذا المجال ن خلال مناقشاته المتعددة لأقوال فقهية بأن

ه يعدّ أحد الأ  ،الفن وتمكنه منه، قال عنه ابن خلكان
ّ
حيث يبرز  .2الكلامعلام المشار إليهم في الحديث و بأن

من الناس على رأسهم القاض ي  الذي أجازه لعدد ، و "المعلم بفوائد مسلم"كتاب مسلم ل شرحهأيضا 

كتاب التلقين  كأهم كتب الحديث التي سيكون لها دور في المغرب الاوسط مستقبلا، كما قام علىعياض،

 ،3"ليس للمالكية كتاب مثله"ه عياض ال فيالذي ق ،للقاض ي عبد الوهاب

ى صحيح دلّ على عناية أهل المغرب بصحيح مسلم وتقديمه عل" المعلم بفوائد مسلم"نفه مصو 

وهو الذي أكمله القاض ي عياض  ،وفنون من الفقه ،البخاري آنئذ، حيث اشتمل على عيون من علم الحديث

 أنّ ابن خلدون من خلال تدخله في التعريف بالمعلم أغفل اشتماله 4"بإكمال العلم"بمصنفه المرسوم 
ّ
، إلا

كمسألة الاجتهاد والإمامة  ،الخلاف أيضا على مسائل كثيرة من أصول الكلام والأنظمة الإسلامية ومسائل

 . 5وجواز الجوسسة في الحرب ،شروط البيعة والمفاضلة بين الأصحابو 

ه يظهر مدى التأثر والتأثير الحاصل بين المشرق والمغرب ودرجة التباين " شرح التلقين"أمّا مصنفه 
ّ
فإن

الكية العراقية، ومعلوم أنّ التواصل بين ولقائها مع المدرسة الم ،والتكامل داخل المدرسة المالكية القيراونية

 أنّ عمل ال
ّ
ت )قاض ي عبد الوهاب البغدادي الفقهاء المالكية بالعراق مع القيروانيين كان منذ زمن بعيد، إلا

 ( م1731/هـ611
ّ
" النوادر و الزيادات "ل قمّة ذلك من خلال شرحه لكتابي ابن أبي زيد القيرواني في مث

، ولا يبعد أن يكون القاض ي عبد "الممهّد في شرح مختصر الشيخ ابن أبي زيد "ي سمّاه والذ" مختصر المدونة"و

 .6الوهاب قد استوحى في كتابه التلقين من طريق الشيخ ابن زيد في كتابه الرسالة 

و إنّ المازري من خلال شرحه كتاب التلقين للقاض ي عبد الوهاب يذهب إلى عدم الاستمساك الكلي 

التي أشار إليها المقري سالفا على أنّ لتدريس الفقه المالكي  ،"مدرسة القيروان المالكية"وانية بالطريقة القير

                                                           
ه لم يكن للمالكية كتاب مثل شرح : ؛ ابن فرحون  42، 42، صص الغنية: راجع عياض  1

ّ
الديباج ، هذا الأخير الذي أضاف في تحليله بأن

ه لم يكمله ، أما كتاب المعلم بفوائد مسلم فقد قام على إكماله القاض ي عياض و سماه إكمال المعلم ، ثم اجتهد عليه  الف
ّ
قيه التلقين و أن

و جاء بعدهم محمد بن يوسف " إكمال الإكمال"فأكمله و سماه ( ه334ت )ن منضور المنجلاتي الزواوي أبو الروح عيس ى بن مسعود ب

 .هـ  13و كل ذلك يدخل في باب ظاهرة الشروح التي راجت في ما بعد ق " مكمل إكمال الإكمال "السنوس ي و أتمّه و سمّاه 
 . 32شرح التلقين، ص : المازري   2
 .44الغنية ، ص :  عياض  3
 . 341المقدمة ، ص : ابن خلدون   4
 . 11المازري، ص (: حسن حسني)عبد الوهاب   5
 ,. 43شرح التلقين ، ص : المازري  6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

833 
 

 ، يقوم الأوّ "إصلاح العراقيين و إصلاح القيروانيين"مصطلحان 
ّ
ة والأقيسة والابتعاد عن تصحيح ل على الأدل

هل النظر، في حين كان إصلاح الروايات ومناقشة الألفاظ و قصدهم تحرير الدلائل على رسم الجدليين وأ

القرويين خلاف ذلك كتصحيح الرواية و العناية بها وتحقيق ما احتوته بواطن الأبواب وبيان وجوه 

لمالكية في لا يضع كتابا جديدا، ولكنه يشرح أحد أهم أصول ا" شرح التلقين"، وهو في ذلك 1الاحتمالات

، مثلما 2القيروانية في تناول القضايا الفقهيةن العراقية و زج بين الطريقتي، وحاول المالتصنيف من أهل العرق 

وإنمّا يتوسع إلى ذكر بعض  ،لا يقتصر على ذكر آراء المالكية حيث ،مزج أيضا بين المالكية والمذاهب الأخرى 

  يالأمر الذي جعل زعيم الفقه المقاصد ،المذاهب، كما يذهب أيضا إلى الربط بين المقاصد الشرعية والحكم

 .3مام الشاطي يميل إلى الاستئناس به في مشروعهالإ 

لقاض ي يذهب إلى إيراد المسألة بنص ا -الذي لقي رواجا ببلاد المغرب -كان المازري في شرحه للتلقين 

، ثمّ يلجأ المازري إلى تفريع السؤال الذي وصفها على شكل سؤال( م1731/هـ611ت )عبد الوهاب البغدادي

حيان ثلاثة أسئلة، ثم يبدأ بالاستدلال بأقوال المالكية وغيرهم في الأ فرعية أخرى تفوق في أكثر  إلى عدة أسئلة

وقد لاحظ الدارسون بأنّ   .4وذكر الاختلافات حتى خارج المذهب، ليق والشرحوالترجيح و التع ،الإجابة عليها

لامذته قد تجاوزوا الأربعة على الرغم من أنّ ت ،نهجه لم يجد له صدى لدى طلبه القيروان فيما بعد

ف من يقوم على هذا المنهج
ّ
ة العناية بالسند العلمي لهذا العهد الذي  ،والثلاثين تلميذا، ولم يخل

ّ
وذلك لقل

ه كاد ينقطعبقال عنه ابن خلدون 
ّ
 .5أن

 من حيث انفتاحه على آراء غير مالكية، وخوضه -يجب الإشارة إلى بقاء بعض تأثيرات المازري و مع هذا 

لدى من جاؤوا بعده بفترة تجاوزت القرن حينما استمدوا  -في إعمال العقل والتمحيص للرواية وتعديد الآراء

 – 611) القاسم بن أبي بكر المعروف بابن زيتون  و أب من فكره ومنهجه الكثير من الملامح، وكان منهم

وأخذ  ،(ه656ه، 661سنتي )مرتين  ق رحل إلى المشر الذي  -وهو أحد أشهر من تأثر به -( م1171 -1116/هـ671

فريقية محمّلا بتعاليم الشرق إبمصر، ثم عاد إلى  (م1161/هـ667ت )بن عبد السلامعن أعلامه أمثال العز 

أن يدفع الحركة الفقهية من بذلك ليحاول  من خلال جلبه لمصنفات ابن الحاجب، وأصوله في التدريس

لتستقر في الأخير عند محمد و ن عبد السلام شارح ابن الحاجب، ويورث ما جاء به إلى تلميذه محمد ب ،جديد

بن عرفة، وقد كان لمدرسة ابن زيتون الأثر الواسع على بلاد المغرب الأدنى والأوسط وعلى التفكير الفقهي 

                                                           
 . 24، ص نفسه    1
 . 314تطور المذب المالكي ، ص : الشرحبيلي   2
 . 22شرح التلقين ، ص : المازري 3
 شرح في جميع صفحات مصنفه : المازري   4
 . 13،  11شرح ، صص : المازري   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

834 
 

ه لقي ابن  م1117/هـ611وقد أشار العبدري في رحلته التي بدأها سنة . 1ببلاد المغرب والأندلس عموما
ّ
إلى أن

ه صار قطب أصول تونسز 
ّ
ه بالعالم الفاضل الكامل، وأن

ّ
 .2فريقيةإ يوفروعها ومفت يتون بتونس وحلا

وصارت  ،ومن المؤلفات المتأخرة التي أحدثت تحولا كبيرا ببلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا

بن  بن عمر عثمان أبي عمرو نجد مؤلفات  ،هـ9العمدة والمنطلق للحركة الفقهية والأصولية فيما بعد ق

في الفقه وهو المصنف الذي مدحه الفقيه الشافعي ابن دقيق " الجامع بين الأمهات" ومنها المالكي، حاجب 

وهو مختصره الفقهي المعروف بالمختصر  ،3العيد وشرع في شرحه، كما اعتنى به العلماء مشرقا ومغربا

ه  4الفرعي
ّ
خص فيه طرق أهل المذهب في كل باب جاء كالبرنامج للمذهب ل"الذي قال عنه ابن خلدون أن

وتعددت الأقوال فيه، وقد علق عليه في أخر المائة السابعة أهل المغرب وبجاية على عهد ناصر الدين الزواوي 

منتهى السّول " ويأتي في نفس المقام من الشهرة بالنسبة لمؤلفات ابن الحاجب كتابه . 5("م1113/هـ611ت )

ما اختصره  ،"لوالأمل في علمي الأصول والجد
ّ
وهو مصنف تناول فيه أصول الفقه لكنه لم يبق متداولا، وإن

 .6فيما بعد وهو المتداول حاليا

ثم توالت جهود المالكية في كل حاضره من حواضر المغرب الإسلامي من أدناه إلى أقصاه يبثون الفقه 

ر في الحركة الفقهية فيما بعد ق
ّ
ت )بن عرفة الورغمي التونس ي  هـ محمد9المالكي، وكان من أشهر من أث

العلامة  -حسب السيوطي-الذي لازم حلقه ابن عبد السلام والسطي والآبلي ، وصار بذلك  ،(م1377/هـ971

ه ابن فرحون بالفروعي الأصولي المنطقي وسماه شيخ  و . 7المحقق المبعوث على رأس المائة الثامنة
ّ

قد حلا

ه كان منقطعا للعلم وإقراء ا
ّ
لقرآن، وله تقييد كبير في المذهب انتشر شرقا وغربا، كما قام على الشيوخ، وأن

 .8اختصار كتاب الحوفي في الفرائض

                                                           
 , 34المازري، ص : ؛ عبدالوهاب حسن حسني514المصدر السابق، ص: ابن فرحون    1
 , 432كفاية، ص : التنبكتي  2
 , 422الديباج، ص : ابن فرحون   3
 . 4111، 4ق، طقام على تحقيقه ابو عبد الرحمن الأخضر الاخضري، دار اليمامة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت دمش  4
  12جامع أمهات، تح الاخضري، ص : ، ابن الحاجب 344، 344المقدمة، صص : ابن خلدون   5
مع . ، 4111، 5وقد قام على تحقيقه نذير حمادو كأطروحة لنيل شهادة الدكتوراه من جامعة قسنطينة، وتمّ طبعها  بدار ابن حزم، ط  6

 شرح مختصر ابن الحاجب قد قام عليه
ّ
وقد قام بتحقيقه أيضا في رسالة دكتواره في الفقه ( هـ331ت )خليل بن إسحاق المالكي  العلم أن

هـ 5344بجامعة ام القرى، بقسم الدراسات الشرعية، الطالب عبد العزيز بن سعود الهويمل تحت إشراف محمد الهادي أبو الأجفان، سنة 

 " .التوضيح" وشرح خليل بن إسحاق بمختصر ابن الحاجب سماه 
 , 415كفاية، ص : التنبكتي  7
  352، 341المصدر السابق، صص : ابن فرحون   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

835 
 

المختصر "لقد ترك ابن عرفة أثره على العلوم الشرعية والفقه خصوصا، إذ وضع ديوانا سماه 

ما وضع في "  :قال عنه السّراج م1316/هـ916وأتمّه سنة  م1391/هـ991الذي بدأ تأليفه سنة " الفقهي

لة وتعريف الحقائق 
ّ
الإسلام مثله لضبطه فيه المذهب مع الزيادة المكلمّة والتنبيه على المواضع المشك

وهي نفس الملاحظة التي أكد عليها سابقا ابن فرحون حينما تحدث عن حفظه للمذهب وضبطه  .1الشرعية

الفقهي، فإنّ براعته في علم المنطق وحذقة هتم في مختصره بالمصطلح اوإنّ ابن عرفة حينما . 2لقواعد

 للعربية قد أعاناه على هذا المنحي في رسم الحدود المناسبة والمصطلحات الفقهية المحققة للغرض، وهو منهج

الذي كان يناقش في درسه وشرحه على مختصر ابن  ،ه ابن عبد السلام محمد الهواري قد أخذه عن شيخ

ما لم تكن تلك التعاريف التي وضعها ابن عرفة لتنفصل عما قدمه سابقا الحاجب تعاريف هذا الأخير، مثل

الباجي وابن رشد والقاض ي عياض وغيرهم، بل كان يستند إلى هؤلاء كعامل مضاف أيضا كل من أبي الوليد 

وعليه فإنّ ابن عرفة قد واصل مسلك من سبقه من حيث مناقشة المصطلحات التي صاغها . 3إلى منهجه

 .4و مجمل شارحي المختصر الفرعي لابن الحاجب ،صة عمل ابن الحاجبأسلافه وخا

وجب الملاحظة في سياق الحديث عن الفقيه ابن عرفة الورغمي أنّ تلامذته قد أثنوا عليه بالفقه 

ولم يكن بالمغرب من يجري مجراه في التحقيق ولا من اجتمع :" إلى القول  ابن مريموذهب  ،والورع والتصنيف

، هذا الحكم في حق ابن عرفة قد أثار 5"له من العلوم ما اجتمع له وكانت الفتوى تأتي إليه من مسيرة شهر

 إوفسّره على أنّ المقصود من ذلك بلاد ، ، وكان له ردّ عليهحفيظة صاحب البستان
ّ
فقد  فريقية فقط، وإلا

، وذلك أمثال الإمام يقلّ عنه رتبة كان بالمغرب الأوسط والأقص ى والأندلس من هو مثله في العلوم ولا 

الشريف التلمساني والإمام المقري الجدّ والقاض ي أبو عثمان بتلمسان وابن لب والشاطبي بالأندلس والقباب 

ئل عدة لم يتفقوا معه فيها، ومنهم من بفاس، وقد وقعت بين هؤلاء وابن عرفة مناقشات ومراجعات في مسا

 .6مات بزمن قبل ابن عرفة

عن تلك المدونات الفقهية التي كانت أساس لنا بالمغرب الأوسط ستفصح  إنّ تصفح برامج العلماء

وأرضية انطلاق وأساس البناء الفقهي بهذا المجال الفسيح، وبالرجوع إلى  ،العلم والتعليم والفتيا والقضاء

ولاها من حواضر المغرب  وما ،يمكن استجلاء تلك المصادر الفقهية المتداولة ببجايةمثلا مدوّنة الغبريني 

                                                           
  134، 115، صص5الحلل ج: السراج  1
  352المصدر السابق، ص : ابن فرحون   2
  35، 31تح نذير حمادو، صص : شرح حدود ابن عرفة: الرصاع  3
 "جدول علماء المغرب الأوسط الذين اهتموا بمؤلفات ابن الحاجب" 54أنظر ملحق رقم . 34نفس المصدر، ص   4
 . 412البستان، ص : ابن مريم  5
 . 412نفسه، ص    6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

836 
 

المصادر كانت كتب الفقه المالكي و  -م1376/هـ976وهو المتوفي سنة  -فريقية، فإلى زمن الغبريني إالأوسط و 

الأولية متوافرة متداولة كالمدونة والمختلطة لسحنون وكتاب التهذيب للبرادعي أبي سعيد وكتاب عبد الله بن 

عبد الحكم وكتاب التفريع لأبي القاسم عبيد الله الجلاب، وكتاب الواضحة لعبد الملك بن حبيب وكتاب 

ن رشد وتبصره أبي الحسن اللحمي إلى كتاب أبي عبد الرسالة لابن أبي زيد القيرواني، والمقدمات لأبي الوليد ب

وقد ( هـ611ت )الله محمد المازري في الفقه الذي شرح فيه تلقين القاض ي أبي محمد عبد الوهاب البغدادي 

وهي مؤلفات أمّهات جرى عليها الشرح والاختصار والتعليق . 1وهو شرح التلقين سماه المعين على التلقين

هي مرحلة الشروح والاختصارات، وتولد عنها وعن غيرها من المصنفات الأخرى عدد من  باعتبار أنّ الفترة

والتي كان حولها جدل كبير بين  ،التي صبغت العصر الوسيط بالمغرب الأوسط ،التآليف الأصولية والفروعية

قليدي ، ومن من يرومون التجديد وهم الناقمون على طريقة التعاطي مع التأليف الفقهي الت ، بينالفقهاء

 .يريدون الاستمساك بنفس المنهج والتقيد بالأمهات

الفترة الممتدة فيما بعد لا شك أنّ من أبرز مميزات  :مميزات التصنيف لفترة ما بعد الموحدين - ج

، والمغرب بلاد المغربشتى ومجالات عدّة، وفي عموم علوم في حركة تصنيف وتدريس الموحدين، أنّها شهدت 

 : ليتميّزت بما يقد و  الأوسط خصوصا، 

دون أن يأخذ صاحبها قسطا من  إنّ التأليف في العلوم الدينية وتدريسها لم يكن ليتمّ :الصوفي بعدال 1

، وقد كتب عدد من الفقهاء العلماء في مادة التصوف على 2رعلى أحد شيوخ العص ،سلوكا ودراسة ،التصوف

وإنّ . صاحب أنس الفقير وعزّ الحقير( م1671/ه117ت )وابن قنفد ( م1359/هـ957ت)شاكله الإمام المقري 

بفعل سلطة المرابطين وفقهاء دولتهم  ،وإنمّا كان محتشما ،ذلك لا يعني أنّ هذا المنحى كان منعدما سابقا

، وقد استفحل هذا التيار بعد زوال دولة المرابطين، وصار 3الذين كان لهم نوع من التحفظ تجاه هذا المنحى

ولئن اعتقد البعض بتراجع التيار . للفرد والمجتمع فكري المكانة المؤثرة على المنحى السلوكي وال لطبقة المتصوفة

فإنّ هذا مما  .4هـ1الصوفي السني لصالح تيار المرابطين والجماعات الصوفية الجوالة في النصف الثاني من ق

ار بشكل عفوي بين النازعين لمنحى يدعّم منحى سيطرة الصوفية على التوجه الفكري، فربّما وقع تبادل للأدو 

                                                           
 . 453عنوان الدراية ، ص : الغبريني   1
 . 413الفرق الإسلامية، ص : الفرد بل  2
هاء الدولة المرابطية وسلطتها من جهة ورجالات التصوف بأنواعه من جهة ثانية إلى مزيد من يحتاج موضوع التصوف والعلاقة بين فق  3

ث نوعا من التراجع عن الأحكام التي أصدرتها  حد 
 
 بعض المعطيات  التي وردت في المصادر وتحاليل الدراسات قد ت

ّ
الحلحلة والدراسة، لأن

 .معظم الكتابات في هذا الشأن
  553، ص 4111، 1الوغليس ي، حوليات المؤرخ ،ع: الطاهر( بيبونا)انظر دراسة   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

837 
 

له دوره وتأثيره في الكتابات والتصنيفات والدروس وواقع المجتمع ( التصوف)التصوف، لكن يبقى هذا المؤثر 

 .عامة

( الفقهاء والمتصوفة)المتخصصة إلى دور السلطة في استقطاب هذه الفعاليات  وأشارت الدراسات 

راجع التيار الصوفي على ما سلف ذكره، ففي مرحلة ما بعد الموحدين لأجل انجاز مشروعها، مما يعني عدم ت

وذلك ببناء المدارس وإجراء  ،لجأت السلطات الحفصية و المرينية إلى استقطاب الفئتين فئة الفقهاء في المدن

وصارت هذه الفئة والهياكل أداة تأطير وتكوين وتمركز، وقد نجح هؤلاء في تدجين  ،الجرايات والرواتب

الصعبة و  ،عتبرةالمدينية القوة الا فئة المتصوفة في البوادي وهي أمّ  .لفقهاء عن طريق سيطرتهم على المدارسا

وذلك بواسطة الاستعانة بفئة  ،قد حاولت السيطرة عليها -مثالا  نيةريالم -فإنّ السلطة  ،الاستقطاب

. 1بقصد تجسيد مشروع الدولة عصرئذ ،لتنتهي العملية في الأخير إلى تحالف الصوفية مع الشرفاء ،الشرفاء

وهكذا تبين أنّ لا مجال للتضارب بين الفقهاء والمتصوفة فيما بعد الموحدين، وقد انعكس ذلك على مستوى 

ثم استعراض الغاية  ،الذي كان يبدأ غالبا بسرد الرقائق والخوض في الحقائق ،التأليف والدرس الفقهي

 . الفقهية

تأتي الميزة الثانية البارزة في ذلك الاتجاه الواضح المتمثل في وضع الأراجيز في  :المنظومات التعليمية  -1

وقد كانت في الدرس الفقهي والأصولي والنحوي  ،أو ما يعرف بظاهرة النظم التعليمي ،مختلف العلوم

النحوي  بن معطي بن عبد النور أو الحسين زين الدين الزواوي البجائي الحنفي ىفعل يحي مثلما ،واللغوي 

 .وقد كان القصد من النظم والارجوزة الحفظ وتقريب الأفهام لدى طلبة العلم وحتى العامة .2(هـ611ت )

أوزان مختلفة موجهة للمتعلمين ، والقصد منها تسهيل الحفظ وهي  تأتي علىكانت هذه المنظومات 

ز على القضايا العلمية
ّ
و تكتفي  ،و تتميز بالاختصار الشديد ،والقواعد التي تتضمنها مادة الدراسة ،ترك

وهو ما يدفع بالفقيه   ،غموضلكن ربما كان ذلك زيادة في التعقيدوال ،3بالتلميح لتلك القضايا والقواعد

 ،الطلبة في المطولات ق ر غوقد يزيد عليها طرة في ،بحاشية ذلك إلى وضع شروح وتعاليق، وقد يتبع المهتمّ 

حينما  ،مثلما فعل ابن مرزوق الحفيد في شرحه على قصيدة البردة ،حدوربما يتكرر الشرح على مؤلف وا

ومحمد بن يوسف السنوس ي في عقائده والشروح . 4وضع عليها الشرح الأصغر والشرح الأوسط والشرح الأكبر

 .عليها

                                                           
وهو في الأخير يقدم  32، 32،صص 4111، 5، المغرب ،طوب بريس، ط5إصدارات في تاريخ الغرب الإسلامي،ج(: محمد)راجع دراسة شريف   1

 " .المجتمع والسلطة والدين بالمغرب نهاية العصر الوسيط" لكتاب محمد القبلي المرسوم 
 منتهي السول، تح نذير حمادو، : ابن الحاجب: راجع   2
 . 555تاريخ التعليم بالمغرب ، ص (: الحسين)إسكان   3
 . 543، ص 4114، 5مجلة الدراسات الإسلامية، الجزائر، ع العلم والثقافة بالمغرب الأوسط،( : محمود)بوعياد   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

838 
 

 ،مواد علمية بحتة -الأرجوزة –تحم هذا النوع قا لم يكن النظم ليختص بالعلوم الدينية الصّرفة، بلو 

مثل علم الفرائض والمواريث الذي ألف فيه أحمد الحوفي الإشبيلي تصانيف منتوعة ورائدة، حيث قام 

كرجز الشران ورجز أبي إسحاق التلمساني، ورجز أبي بكر بن جزي  ،بعض الفقهاء بنظم أراجيز في هذا الفرع

قال الشيخ : جاء فيها " لامية في الفقه "ويحضر في ذلك رجز لعبد الواحد بن يحي الونشريس ي و هو  .1وغيرهم

 :الإمام العام سيدي عبد الواحد الونشريس ي 

 

ها                   ح  س  زي عن الغسل م  ج  ل   ثمانية ي 
 
ق  وهن في الأسياف ما كان ذا ص 

ل   و جسم  وثوب  مخرج و محاجم                  
ع 
 
 أيضا مع الن

 
 كذا قدم  و الخف

دّ  مثلها            
 من الأثواب  في الع 

ّ
سل   و إن

 
احش بالغ

 
ف

 
رنا بها عند الت م 

 
 أ

ل              س 
 و قرح و باسور و مرضعة الطفل  ثياب ذوي الإسلام و الجرح أن ي 

 و من في بلاد  الحرب  ممسك  للخيل   هجو معيشتوذو سفر بالقهر  ير            

 مثل أثمانية و هي التي بعد ذا  و ثوب دم البرغوث و الطهر صف به                 

 ة النسوان للستر من ذيل و ما جرّ  جاسة قد بدا نن فوق الإذباب و                 

 و ذا آلات رفع الماء كالدلو و الحبل  و قطو الحمام و ميزاب أسطح                 

 من قبل  و أبواب دور مثل ما مرّ  وحين الشتا أيضا و منسوج كافر                

 فدونتها في النظم مضمونة الشمل  و أخرى مع استبان وجوبها                 

 و نضحا و ترتيبا و فورا له اتل  طواف قدوم مع زوال نجاسة                 

 و النفل  عكذلك فضائل في التطو  و كفارة في صوم شهر صيامنا                

  ح قد تم وانتها بو تسمية للذ                
ّ
 ه ربي الحمد ذي المن و الطول فلل

 2الأهلحمد المختار و الصحب و أعلى  كى سلام طيب العرف عاطر ز وأ                

العصر ، ولجأ الناس  زةحتى صار مي ،ي و العقدي وغير ذلكوقد طغى هذا الأسلوب على الدرس الفقه

 .الذي اقتض ى شروحا في تصانيف عديدة الأمر  ،إلى حفظ ذلك دون الفهم

قه والأصول في الف ،التأليف من خلالهاظاهرة المختصرات و  تاستفحل :ظاهرة المختصراتشيوع  -4

  ،إذ كانت هذه المختصرات من الإيجاز بحيث لا يتيسر فهمها ،عليها شروح ت، وترتبوالصرف وغيرهاوالنحو 
ّ
إلا

                                                           
 . 51الأحكام، تح محمد بن  شريفة  ، ص  مذاهب الحكام في نوازل : وولده محمد ( القاض ي( عياض:   1
 .ب / 42ورقة . خ ح ،الرباط 55331مقيدة لامية في الفقه، محفوظ رقم ( : عبد الواحد أحمد بن يحيى)الونشريس ي   2



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

839 
 

ابتغاء حل  ،أو يتولى ذلك غيره من الفقهاء والمتكلمين القادرين ،بشروح وحواش ي يؤلفها المؤلف نفسه أحيانا

ة ثانية وهي المصطلحات الشرعية كما أنّ الظاهرة أحدثت لغ .1غموضها وفك رموزها وتفسير النص الأصلي

د المشترك والتراكيب ذات بالنظر الى وجو  ،وصارت الجملة الواحدة تحمل العديد من الاحتمالات ،والعربية

وهذا ما دفع . 2وقد ضاع مجمل الوقت في حلّ مقفلها وبيان مجملها ،، والمترادفات المتفاوتة المعنىالوجهين

، وظهر في هذا المجال في تشكيل قطيعة مع الكتب القديمةر هذه الظاهرة يأثتإلى الجزم بالدارسين بعض ب

 .3فريقان أصحاب الطريقة التقليدية القديمة والمتأخرون

وأسبابه وآثاره، وبيّن بأنّ الاختصار منها ما إلى دراسة هذا المنحى و إيضاح أقسامه  أحد الباحثينلجأ  

باط الأحكام الفروعية من القواعد الأصولية، وهو ما فعله ابن على قواعد أصولية، ويقوم على استن يهو مبن

التنبيه على مبادئ "من خلال مؤلفه ( م1131/هـ516ت )د الصمد التنوخي أبو طاهر بشير إبراهيم بن عب

، ولكن منهجه لقي (م1716/هـ691ت )انتقد أبا الحسن اللخمي صاحب التبصرة  هو الذيو  ،"التوجيه

ومنها ما هو مبني على أسلوب جديد في التنسيق والتنظيم  . بل البعض كإبن دقيق العيدضا من قانتقادات أي

مثلما فعل أبو محمد عبد الله جلال الدين بن  ،والباعث عليه الانفتاح على محاسن المؤلفات خارج المذهب

نة في مذهب عقد الجواهر الثمي" الذي كان له كتاب ( م1117/هـ616ت ) السعدي المعروف بابن شاس نجم 

وقام بتنظيم الفقه  ،وقد لجأ ابن شاس إلى تنظيم المذهب بأسلوب حذف فيه المكرر  ،"عالم المدينة

ت )جاء أبو عمرو ابن الحاجب  و  .وتبسيطه، وقد تأثر في ذلك بأحد كتب الشافعية وهو وجيز الغزالي 

، ثم "هج ابن بشير و منهج ابن شاسمن"فحاول الاستفادة من المنهجين السابقين في الاختصار ( م1167/هـ666

بن إسحاق المعرف بالجندي  تمثلت في تأليف خليلو  ،جاءت الصيغة الرابعة فيما بعد ابن الحاجب

حيث أعاد  ،"التوضيح"إذ هو آخر من خدم فكرة جمع المذهب واختصاره و سمى مؤلفه  ،(م1366/هـ969ت)

 ،أثيرات الشافعية، وقد اعتمد في ذلك على المدونة أساسابعيدا عن ت ،الاعتبار للمنهج الفقهي المالكي الصرف

 .4المازري و ابن رشدو هم ابن يونس و اللخمي و  ،ثم على أقوال كتب أربعة أقطاب المذهب

قد كان يسير عليه الدرس الفقهي بتلمسان " مختصر خليل بن إسحاق"و من المعلوم أنّ هذا المصنف 

إلى أن أدخله إلى المغرب الأقص ى  ،متداولا بفاس ومراكش وما والاهماوحواضر المغرب الأوسط، ولم يكن 

، وقد كان طالبا بتلمسان ثمّ هاجر إلى فاس بسبب امرأة ( م1671/ هـ 175بن الفتوح التلمساني سنة  محمد

                                                           
 . 41مقدمة المحقق ، ص : مشتهى السول و الأمل: ؛   ابن الحاجب 415المرجع السابق، ص : الفرد بل  1
 . 31مفتاح الوصول، تح فركوس، ص :  الشريف التلمساني   2
 . 522هـ ، رسالة دكتوراه، جامعة  محمد الخامس ، الرباط صص  2الفكر الأصولي بالأندلس ق (: منير القادري )بودشيش   3
 .و ما بعدها لعدة صفحات  114تطور المذهب المالكي، ص : راجع شرح الشرحبيلي   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

840 
 

ارين، أبي عنان ومدرسة العط سافر محملا بالمصنف، فدرس بمدرسةو  ،فوعظته فزهد في الدنيا ،نظر إليها

وإنّ تتبع هذا الشرح و استقصاء المصادر يؤدي بنا إلى الاستنتاج . 1م1615/هـ111رحل إلى مكناسة عام  ثم

ما هي ظاهرة قديمة اعتمدها فقهاء المالكية في  1أو  9بأنّ ظاهرة المختصرات لم تكن وليدة القرن 
ّ
هـ، وإن

هـ لكنها كانت باحتشام ومعتدلة  6و هـ  3الفهم لتوضيح فتاوى المذهب والتمكين له، وقد كان ذلك منذ ق 

وهذا بتسلسل الاختصار  ،مصحوبة بالفهم والاستيعاب، ثم وقع لها التكاثر في القرون الموالية ،مقبولة

 .2مع تبلد في الطبع و تحجر في الإدراك ،للكتاب الواحد جيلا بعد جيل

ات المالكية فقط، بل وجدت أو مصنف ،و ينبغي الإشارة إلى أنّ الاختصار لم يطل كتب الفقه فحسب

ب المعرفة وفي علوم مختلفة، فقد أراد عبد الغني المقدس ي أن يقرّ  ،في بلاد المشرق ولدى مذاهب أخرى 

  ،وهذا نزولا عند رغبة بعض إخوانه ،بالسنن للناشئين
ّ
سألوه أن يختصر جملة من أحاديث الأحكام مما  لما

وقد كان الكتاب . 3"عمدة الأحكام "إلى ذلك من خلال مصنفه  فأجابهم ،اتفق عليه الإمامان البخاري و مسلم

و لا يستغني عنه المنتهي المتبحر، اختار فيه أكثر من خمسمائة  ،تقريبا لفهم طالب العلم المبتدي و المتوسط

ثم جاء تقي الدين ابن دقيق العيد فوضع عليه  .و عني به أهل العلم ،فكان الكتاب يحفظ ويقتنى ،حديث

 .4"إحكام الأحكام في شرح عمدة الأحكام " ماه شرحا س

وضمّ  ،هو جمع ما في كتب المذاهب من فروع متفرقة ،و قد كان الهدف من الاختصارات مغربا ومشرقا

و تخفيف المشاق و تكثير العلم و تقليل الزمن، لكن  ،المسائل المتشابهة إلى بعضها، وجمع الأسفار إلى سفر واحد

و أمام هذا الاستفحال لمسألة . 5المقاصد النبيلة أفسدتها ألغاز المختصرات التي احتاج متداولوها إلى شروح

فإنّ ردود الفعل كانت متباينة تجاهها، فبقدر ما لقيت الرواج و الترحاب لدى عامة الناس وفئة من  ،المختصرات

اء، فإنّ بعض نخبة الفقهاء الأعلام ببلاد المغرب الأوسط وغيره قد وقف موقفا رافضا ومنزعجا مما آلت إليه الفقه

وضعية التصنيف المذهبي، وقام ضدها بالتعنيف و الإنكار و الانتقاد، ولم يكن هذا الإنكار وليد المراحل الأخيرة في 

سلك منذ زمن بعيد، فقد ذكرت المصادر مواقف ابن العربي التصنيف الفقهي، بل كانت صيحات الإنكار على هذا الم

                                                           
 . 421كفاية ، ص : التنبكتي  ؛   434المصدر السابق، ص : ابن مريم  1
، مجلة التاريخ العربي، الرباط ع  الثقافة و تبليغها بالأندلس عصر الريادة(: إبراهيم)، حركات  13، ص انبعاث الفقه و الوعي: محمد حجي  2

 .531، 553، صص  5222، 1
 . 14، ص 5221، 4إحكام الأحكام في شرح عمدة الأحكام، تح أحمد محمد شاكر، دار الجيل ، بيروت، ط(: تقي الدين العيد)ابن دقيق   3
 . 14نفسه ، ص   4
 . 522المرجع السابق، ص : ؛  بودشيش منير القادري  414المرجع السابق، ص : الفرد بل  5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

841 
 

مثلما أشارت إلى إنكار أحمد  .وقصورا لدى المسلمين ،الذي اعتبر ذلك ضعفا في الملكة( م1161/ هـ563ت ) أبو بكر 

 .1"ما صنعت شيئا" على ابن عرفة في تأليفه قائلا ( م1399/هـ991ت)بن قاسم القباب 

ما أفسد المتأخرون فكان الأول يقول  ،بي في الموضوعأبي إسحاق الشاطو اتفق رأي القباب مع 
ّ
إن

 عن كتب الأقدمين
ّ
ولا يرى لأحد أن ينظر في هذه الكتب  ،الفقه، و كان الثاني أبو إسحاق لا يأخذ الفقه إلا

فلم يكن ذلك مني بحمد  ،ليف المتأخرةآذكرت لكم من عدم اعتمادي على التا ما و أمّ " : وكان يقول  ،المتأخرة

أعني تب المتقدمين مع كتب المتأخرين و الله محض رأي، ولكن اعتمدت بسبب الخبرة عند النظر في ك

واستطرد التنبكتي يبيّن السبب في هذا الحكم  . 2بالمتأخرين ابن بشير و ابن شاس و ابن الحاجب و من بعدهم

ه عليه الناس، ، مع أنّها مخالفة له، كما نبّ في المذهب مسائل من وجيز الغزاليأنّ الآخرين أدخلا جملة من 

ه عليه صاحب وأمّا الأوّل فبنى الفروع على قواعد أصولية وأدخلها في المذهب مع مخالفتها له،  كما نبّ 

وكان من المعارضين لمنحى .  3وبالجملة فالقباب من أكابر علماء المذهب ممن كانت له تلك المواقف .الديباج

إذ اعتبرا ذلك مما أفسد  ،ات أيضا كل من الإمام المقري الجد و شيخه محمد بن إبراهيم الآبليالاختصار 

فانقطعت سلسلة  ،وتركوا الرواية ،حينما استباح الناس النقل من المختصرات الغريبة أربابها ،العلم

لعدم تصحيحها،  ا نقصالاتصال و كثر التصحيف، وصارت الفتاوى تنقل من كتب لا يدرى ما زيد فيها ممّ 

ت ) الفتيا من تبصره اللخمي  وهو أنّ أهل المائة السادسة والسابعة كانوا لا يسوّغون ،  وأعطى مثالا لذلك

 ،ولم تؤخذ عنه، وأكثر ما يعتمد اليوم هذا النمط من كتب المسخوطين ،لأنها لم تصحح على مؤلفها ،(هـ691

 .4كالأخذ عن المرضيين

عتراضات على طرق التدريس والتأليف وتداول العلوم كان عبد الرحمن بن و إنّ أبرز من لخص هذه الا 

الذي كان من محدثات التعليم بالنسبة للمتأخرين،  ،خلدون الذي قام بجلد طريقة التعليم ومنهج التأليف

ن واب ،وعقد لذلك فصلا في كثرة الاختصارات وشرح إخلالها بالتعليم، فانتقد ابن الحاجب في الفقه وأصوله

، ثم شرح الأسباب و إخلال في التحصيل ،فساد التعليموهو من  ،والخونجي في المنطق ،مالك في العربية

رغم أنّ القصد كان تسهيل الحفظ على المتعلم ،والتداعيات على حركة التأليف
ويأتي بعد نقد طريقة . 5

                                                           
 . 515، ص 5نيل ، ج : التنبكتي   1
 . 142، ص 5الحلل السندسية ، ج : ؛  السراج 534، ص 55المعيار، ج : الونشرس ي   2
 . 514، ص 5نيل ،ج : التنبكتي   3
 . 445كفاية، ص : ؛  التنبكتي 434، 434، صص 3نفح الطيب ، ج : المقري    4
 . 115المقدمة، ص : ابن خلدون   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

842 
 

ل بلوغ أحسن أداء علمي في سبيالاختصارات وواقع التعليم ببلاد المغرب والمشرق بإيضاح الطريقة المثلى 

 .1فيعروإنتاج م

 
ّ

دى إلى الضعف ا أ أنّ الظاهرة بقيت مدة طويلة بعد ذلك ممّ و مع هذه الانتقادات و الاعتراضات إلا

و بذلك تدهور الوضع المعرفي الذي انسجم معه التدني الاقتصادي والاجتماعي ثم الفراغ السياس ي  ،التراجعو 

 .سقوط الأندلس نهاية العصر الوسيطرب الإسلامي بعد الذي آلت إليه بلاد المغ

 

 

 : تصانيف علماء المغرب الأوسط - ح

شتى العلوم في من خلال التصنيف  الحركة الفقهية ت جهود علماء وفقهاء المغرب الأوسط فيرز ب 

سواء بتأليف كتب ورسائل، منها ما اختص بالفقه بصفة مباشرة، أو العمل على شرح العقلية منها والنقلية، 

ما أمكن شرحه من مؤلفات مشرقية أو إفريقية أو أندلسية، مثلما جرى بشأن مصنف المعلم بكتاب مسلم، 

اختصار أو كناب الإحياء، والموطأ وغيرها من المصنفات التي كانت تقتض ي الشرح والتحليل، أو القيام على 

العديد منها  كالمدونة السحنونية أو واضحة بن حبيب، أو تهذيب البرادعي، وغيرها من المصنفات الفقهية وغير 

وبقدر ما وجد من أعداد العلماء كانت عملية التصنيف تزداد بازدياد عدد . وغير المالكيةالفقهية، المالكية 

س به من المصنفات، التي  تتنوع بتنوع الاختصصات، مثلما الفقهاء، وربّما الفقيه الواحد كان ينتج عددا لابأ

نجد ذلك عند ابن مرزوق الخطيب، و الإمام المقري الجد، و الفقيه العلامة محمد بن يوسف السنوس ي 

التلمساني ، فما هي أهم هذه المصنفات؟ ومن أبرز القائمين عليها؟ وما مدى تأثيرها على الحركة الفقهية 

  وسك ؟ببلاد المغرب الأ 

عناية  اهتم علماء المغرب الأوسط بعلوم القرآن: التصنيف في علوم القرآن بالمغرب الأوسط 5

 ،بعض منها، حيث تخبرنا المصادر عن عدد ممن اشتغل بذلكاللكن مصنفاتهم لاتزال مهملة عدا  ،خاصة

القراءات، وإنّ المتفحص القيام على أو العناية بألفاظه و غرائبه أو  ،سواء من حيث تفسير بعض سور القرآن

الشريف  كن دون أثر، فالحديث عن عبد اللهو ل ،لبعض أعلام المغرب الأوسط يجد ذلك مشارا إليه

ه ن مدى اهتمامه بهذا العلم حينما يشير ابن التلمساني يبيّ 
ّ
كان  -العشرينو هو في سن الخامسة و  -مريم بأن

                                                           
 .ة صفحات و ما بعدها لعد 115نفس المصدر ، ص : ابن خلدون   1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

843 
 

نه و بيّ  .اختلاف رواياتهو  ،و قراءاته ،حيث كان عالما بحروفه ونحوهيأتي بالعجب العجاب في علوم الكتاب، 

 .1وناسخه و منسوخه، وهو يعطي كل علم نهاية فهمه ،و أمره و نهيه ،و أحكامه و معانيه ،وإعجازه

 ما وجد من بعض الآيات على مستوى كتب المناقب ،و لم تفصح الآثار عن طريقة تفسيره
ّ
مثلما  ،إلا

 ىو تلك المنسوبة إلى ولده أبي يحي ،نلحظ ذلك عند تفحصنا لمصنف مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه

وذكرت المصادر أثر أبي عبد الله التنس ي في مجال الإقراء مصنفه . 2عبد الرحمن عند تفسيره سورة الفتح

 665نّ أرجوزة الخراز طويلة تقع في شرحها التنس ي، ومعلوم أ ،و هي منظومة 3الطراز في شرح ضبط الخراز

ي من المصنفات التي و ه.   4في ضبطه ، وقد قام التنس ي بشرح الجزء الأخير منها 156بيتا في رسم القرآن و 

 .ذهابه ثروة كبيرة في علوم القرآنب ت، فذهبطالها الضياع

 أنّ  
ّ
و منها ما أشرف عليه في علوم القرآن،  التنس ي بعض مؤلفات عصر  حفظت لناخزائن الكتب إلا

لا يستغني عنه المنتهي و فيه "الذي قال عنه  ،ن الثعالبي حينما صنف كتابه الجواهر الحسانعبد الرحم

و يظهر في  .5"كشف عن الحقائق حجابهاو  ،إذ قد حصل منها لبابها ،لمطولاتكفاية للمبتدي يستغني به عن ا

مصادره  نّ هذا فإو مع ، 6حياء و المذهبية الأشعرية في الاعتقادالتأثر بالطريقة الغزالية في الإ  تأليفه شديد

في شرح كتاب  المحرر الوجيز"إلى وتفسير ابن عطية  ،طبري في تفسيرهالابتداء من  ،متعددة في هذا  التفسير

في  كان يتحرى و . قبل ذلك اوديدتفسير أبي نصر الو  ،نيي، ثم الفخر الرازي و ابن العربي و الجو "الله العزيز

ليهمل مصنفات في الفقه و علوم الثعالبي و لم يكن  .7لا يستوفيه في بعض المواضع قدو  ،التحري  النقل أتمّ 

 ،تباع مذاهب مخالفةأحتى و لو كانت من  ،ر آيات القرآنيمكن أن تساعده في الوصول إلى تفسي ،أخرى 

و الإلمام في أحاديث الأحكام لابن ( م1161/هـ667)للإمام العز بن عبد السلام  القواعد الصغرى : مثال ذلك و 

 .8بالإضافة إلى مدونات مالكية أخرى  ،(م1373/هـ971ت )دقيق العيد 

قد اهتم به أعلام  ،باحث في كتب التراجم و الطبقات يجد العديد من التصانيف في هذا البابوإنّ ال 

 .، و الجدول التالي يبين لنا ذلك الاهتمامالمغرب الأوسط

                                                           
 . 431البستان، ص : ابن مريم   1
  14آل سعود ، الدار البيضاء، ورقة  453ج مجموع رقم : مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه:   2

 .علامات الحركة و السكون و الشدّ و المد و الساقط و الزائد : الضبط    3
بيتا في ضبط القرآن لمحمد بن إبراهيم الشريش ي أصلا الفاس ي مولدا  513وهو شرح مورد الضمآن في رسم أحرف القرآن الذي يقع في   4

 ، 34أثار ممد التنس ي ، ص : ، محمود بوعياد "بالخراز "و المعروف ( م5414/هـ314ت)
 الجواهر، مقدمة عمار طالي ، ص ، و : الثعالبي   5
 . 5234، 2، 2، مجلة الثقافة ، وزارة الثقافة، الجزائر،ع عبد الرحمان الثعالبي و التصوف(: الرزاقعبد )قسوم   6
 . 155، ص 5الحلل ، ج : السراج   7
 . 43مدخل لدراسة منهج الإمام الثعالبي، ص (: محمد)ابن عبد الكريم : راجع   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

844 
 

 المصدر عنوان المصنف العالم الفقيه 

أبو علي حسين بن علي  -

 ( هـ 516أو  517ت)المسيلي 

التفكير فيما تشتمل عليه  -

السور و الآيات من المبادئ و 

 الغايات 

  69: الغبريني  -

عبد المجيد الزياني خ  - تفسير مواضع في القرآن  - ابن زكري أبو العباس  -

  13771: ح 

ت : )عبد الرحمان الثعالبي  -

 ( هـ 196

 تفسير الجواهر الحسان  -

 اختصار تفسير ابن عطية  -

شرح الغريب من الجواهر  -

 الحسان 

 محقق، عمار طالبي  -

  171: توشيح  -

 خ ح  691مج رقم  -

الله بن عبد  محمد بن عبد -

 ( هـ 177ت )الجليل التنس ي 

الطراز في شرح الخراز   -

 " القراءات"

  11ص  ،نظم الدر العقيان

أحمد بن محمد بن سعيد بن حرب 

 هـ  537المسيلي ت 

 663 ،ص1،ابن الآبار التكملة التقريب في القراءات  -

 القراءات  - المنحة المحكية لمبتدئي القراءة المكية  محمد بن أحمد المصمودي  -

  66،ص 1الحفناوي ق - تفسير سور من القرآن  - ابن زاغو أحمد بن محمد  -

  17: البستان  - شرح رجز ابن بري في القراءات  - القلصادي  -

إبراهيم بن فايد بن موس ى   -

ت )الزواوي القسنطيني 

 ( هـ159

  16: توشيح  - تأليف في التفسير  -

الزنديوي محمد بن محسن بن   

 ( هـ 196 ت)عيس ى

/ 1جالعمر،:ح ح عبد الوهاب تفسير القرآن  

  976ص

ت )ابن مرزوق الحفيد  -

 ( هـ161

ألفية في محاذاة حرز الأماني  -

 للشاطبي 

  116ثبت البلوي ص  -

ن بن أبي عبد أبو يحي عبد الرحم

 الله الشريف التلمساني 

إنا فتحنا لك فتحا مبينا "تفسير -

" 

مناقب أبي عبد الله  -

 أ / 63الشريف ورقة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

845 
 

محمد بن محمد بن عبد الله بن  

ت )معاذ اللخمي أبو بكر القلعي 

 ( هـ 553

 القراءات  - لؤلؤة القراء  -

أبو العباس احمد بن محمد بن 

 هـ بجاية  696حسن الشاطبي ت 

بيان مذهب ورش في تفخيم اللام 

 ترقيقها و 

  171: الغبريني  -

سعيد بن محمد العقياني  -

  111التلمساني ت 

وفيات الونشريس ي  - تفسير بعض السور  -

139  

محمد بن عبد الكريم  -

 المغيلي 

  659: كفاية  - البدر المنير في علوم التفسير  -

  336: البستان  -

 

ضمن الاهتمامات الأولى لأعلام المغرب هذا الاختصاص يقع  :الاشتغال بعلم الحديث و رجاله  4

و باعتباره التأثير الحديثي الأندلس ي ثم القيرواني على المدرسة  ،باعتباره الأصل الثاني في التشريع ،الأوسط

ه علي شتغالالا  حيث تطور  ،الهجرية الأولىو معلوم أنّ العناية بهذا العلم تعود إلى القرون . أوسطيةالمغرب 

 ..هـ 1هـ إلى مرحلة الركود في ق  3و  1عبر مراحل رصدها الدارسون من مرحلة النشأة في ق 

في هذا الاتجاه كما رصدت الدراسات بالاعتماد على المصادر أعلاما من المغرب الأوسط كان لهم السبق 

 671منهم أحمد بن نصر الراودي ت و 
ّ
و كتاب " النامي في شرح الموطأ" اه ف شرحا على الموطأ سمّ هـ الذي أل

و هو من ( م1111/هـ615ت )، واعتبر  محمد بن عبد الحق بن سليمان الكومي "اري النصيحة في شرح البخ"

غريب "حينما قام على  ،ن اهتم بالحديثمم -و الذي صحب أبا مدين شعيب -علماء ندرومة و تلمسان 

، كما يحضر محمد بن علي بن حماد الصنهاجي و التأليف على البخاري  ،"و أعرابهغريب الموطأ "و " الشهاب

و هو من أعلام قلعة حماد  رحل  ،كمؤرخ و شاعر و مهتم باللغة و الحديث(  م1131/هـ611ت ) أبو عبد الله 

 .1م1119/هـ613عد أن تولى قضاء الجزائر سنة هـ ب 611ف بمراكش سنة إلى الأندلس و انتهى به المطا

 ،أو ذكر المصنفات التي اهتم بها هؤلاء ،و تظهر كتب المناقب هذا الاهتمام من حيث شرح الأحاديث

لأنّ ذكر الرجال إنمّا يدخل ضمن  ،و مناقبهم و ذكر الوفيات ،من حيث التأليف في فهارس و برامج العلماءأو 

ذكر الإسناد " المناقب"الرجال  و نجد ضمن كتب . و منها علم الحديث ،و انتقال العلوم ،ري في الروايةالتح

                                                           
مدرسة فقه الحديث بالمغرب الإسلامي من النشأة إلى نهاية القرن السابع للهجرة ، منشورات وزارة الأوقاف (: خالد)الصمدي : انظر دراسة  1

 . 452، 452،  541، صص 5، ج  4111، 5و الشؤون الإسلامية ، دار أبي الرقراق للطباعة و النشر الرباط، ط 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

846 
 

مثلما نجد ذلك في مناقب أبي عبد الله  ،لبعض الأحاديث شروحالو ربما ترد  ،الشيوخ بما يخدم هذا العلمو 

 .1الشريف وولديه

المرازقة، وعلى التخصيص منهم ابن مرزوق الخطيب كان من بين الأسر التي اهتمت بعلم الحديث أسرة 

الذي كانت له عناية فائقة بعلم  ،(هـ911محمد بن أحمد بن محمد بن محمد بن أبي بكر بن مرزوق ت )

 ،وفي المسند الصحيح ،، فتأليفه في المناقب المرزوقيةهأليف في منحاوذلك بواسطة الت ،الحديث ورجاله

جنى الجنتين في "ا مؤلفه أمّ  .2د الأحاديث و المصنفات التي تلقاها عن العلماءيحويان دراسة لكثير من أساني

لقد أودعت فيه من الأخبار والآثار و مذاهب "فيه فقد قال  ،"فضل الليلتين ليلة القدر و ليلة المولد النبوي 

النكت و  ،لعرب و العجمذكر بعض ما أثر عن او  ،و غرر و فوائد، ودرر و فرائد، و تواريخ الأمم ،علماء الأمصار

ما  ،والمباحث الجدلية ،و الأدلة النظرية ،و الإشارات الصوفية ،روف الأدبيةطوال ،والنوادر الغريبة ،العجيبة

 .3الإحسانالزمن ببلوغ الغاية في الإجادة ويعترف المنصف لمصنفه في هذا القدر من 

عجالة المستوفي المستجاز في ذكر من "الموسوم بـ ( هـ 911ت)كما يأتي مصنف ابن مرزوق الخطيب 

يتضمن  ،معجم و فهرس لشيوخهك" أئمة المغرب و الشام و الحجاز سمع من المشايخ دون من أجاز من

كما توفر لنا ترجمته معلومات وفيرة عن . 4و منها علم الرواية ،الأسانيد التي من خلالها تلقى العلوم المختلفة

صحيح مسلم، واعترف له أقرانه و من جاء بعده صحيح البخاري و  يباب لكتأمهات الكت سانيد العالية فيالأ 

تعطينا دلالة واضحة من خلال  ،دراسة ترجمته من خلال كتب المناقب و غيرها وإنّ   .5بعلو سنده الحديثي

 . 6على عنايته بالحديث و رجاله ،مصنفاته

                                                           
ب إلي من دنياكم ثلاث ، الطيب و النساء، و جعلت قرة عيني في الصلا "اديث مثل شرح حديث في المجموع ذكر شروح لبعض الأح  1 قد و " ةحب 

و قد جاء " إنما الحياة الدنيا لعب و لهو و زينة؟ "سئل أبو عبد الله عن الصلاة هل هي من الدنيا ، و إذا كانت كذلك فكيف يمكن أن نفسر 

إلى ما بعدها لعدة صفحات ،  51مناقب أبي عبد الله الشريف وولديه ورقة : قة ، راجع مجموع ور  41ذلك في شرح مطول و مفيد في حدود 

 . 453رقم : آل سعود 
المسند الصحيح الحسن في ذكر مآثر و محاسن مولانا أبي الحسن فهو بقدر ما يحوي مادة تاريخية خصية عن البلاط : راجع ابن مرزوق   2

في هذا السياق و يحوي مشايخ تلقى عنهم قام بتحقيقه ماريا خيسوس بيغيرا ، أما المناقب المرزوقية ففيها من لمريني فانه يقدم مادة عليمة  

 .المعلومات الغزيرة حول مصادر علومه و شيوخه و الأسانيد الخادمة لهذا العلم ، وقد حققته سلوى الزاهري 
( 12)الخاصة بالمقام و قد بلغت الأحاديث الواردة فيه ثمانية  وخمسين  و المصنف إذ يتحدث عن ليلة القدر فانه يورد بعض الأحاديث  3

، وهي 4114محمد فيروج ، دار الحديث الحسننية، الرباط : جنى الجنتين ، تح : راجع ابن مرزوق . حديثا ، مما يظهر عنايته بهذا الأصل 

 .دراسة لنيل دبلوم الدارسات العليا المعمقة
، لكن عاديات الزمن قد طالتها فأصابتها الخروق بما لا يستطيع الباحث 3132الحسنية في مجموع تحت رقم  نسخة موجودة بالخزانة  4

 .تحقيقه أو الاستفادة منه بالشكل الجيد 
 . 41،  43جنى الجنتين، تح فيروج، صص : ابن مرزوق   5
 .و ما بعدها  21المناقب المرزوقية، ص : ابن مرزوق   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

847 
 

تسيير "مصنفه " علم الحديث"لعلم في هذا ا( م1317/هـ911ت)ما قدم  ابن مرزوق الخطيب  ومن أهم

اشتغل تنكب صراط السياسة و  ،من أبي عنانفبعد المحنة التي طالته ز  ،"لمرام في شرح عمدة الأحكاما

ه أضاف . 1فقرأ كتاب عمد الأحكام من كلام خير الأنام ،بالعلم
ّ
زيادات عليه وقد ذكر ابن مرزوق الخطيب بأن

ه جمع كذلك بين شرحي الفاكهاني و ابن دقيق العيد في ذلك ،وتنبيهات
ّ
و قد حافظ على ترتيب الكتاب . وأن

رقم الحديث ثم ب و فيذكر البا. لكلماتلمع شرح لغوي و اصطلاحي  ،حسب الأبواب التي اعتمدها المقدس ي

، و يظهر من خلال ئمةأقوال السلف والأ إلى و  ،و في شرحه يستند إلى القرآن و الحديث ،الراوي ثم الحديث

ى أقوال الصوفية أمثال القشيري وذلك بالاعتماد عل ،شرحه عنايته بالسيرة النبوية، والثقافة الصوفية

ت )و سار على نفس منهاجه في العناية بالحديث و علوم حفيده ابن مرزوق الحفيد  .2الغزاليوالجنيد و 

في الحديث " الحديقة"ومختصرها " الروضة"ومنها  ،إذ ذكرت له كتب التراجم مصنفات في هذا الباب ،(هـ161

 .3النبوي، والمتجر الربيح و المربح الفسيح في شرح الجامع الصحيح للبخاري 

أبو  ،من أبرزهم وأوائلهمو  نيث و جمعهقد قدم لنا ابن قنفذ في شرف الطالب أعلاما اهتموا بالحد و 

ي المختار ف" ، وهو صاحبالذي كان فقيها محدثا( م1111/هـ615ت)حمد بن عبد الحق التلمساني عبد الله م

له شرح مفيد على ( م1671/هـ117ت )ن قنفذ أحمد بن حسين نفسه و اب. 4"الجمع بين المنتقي و الاستذكار

، وفيه شرح (م1377/هـ677ت )لمؤلفها ابن فرج الاشبيلي منظومة غرامي صحيح في اصطلاح الحديث 

 ،اختلاف الناس في كتابه الحديث النبوي و فضله و  ،قوال العلماء في ذلكللحديث النبوي من حيث أنواعه و أ

، و فضل مكانتهم ،هم إلى أربع طبقاتو عن جواز نقل الحديث بالمعنى، كما يتكلم عن طبقات التابعين فيقسم

 :إلى ثلاثة أقسام وقد تحدث ابن قنفذ في أثناء شرحه في أصول البيانات وقسمها

 .في الذي يصح منه السماع ، ووضع لذلك شروط الأخذ و الإجازة : الأول  

                                                           
حظي باهتمام العديد من العلماء حفظا و شرحا و تدريسا و تعليقا فاقت العشرين ( هـ 111ت )و هو مصنف للإمام عبد الغني المقدس ي   1

وهو مبوب . مصنفا ، و قد اختصر فيه صاحبه جملة من أحاديث الأحكام مما اتفق عليه الإمامان أبو عبد الله البخاري و مسلم بن الحجاج 

عمدة الأحكام الكبرى، تح سمير بن أمين الزهيري، دار الثبات للنشر و التوزيع ، الرباط (: عبد الغني)راجع المقدس ي . ب الفقهعلى حسب أبوا

؛  4114، 5العمدة الكبرى في أحكام الأحاديث ، تح رفعت فوزي عبد المطلب، مكتبه الخانجي ، القاهرة، ط : ؛ المقدس ي5،5344، ط 

 5222، 4من كلام خير الأنام، تح،محمود الأرناؤوط دار الثقافة العربية ، بيروت ، ط عمدة الأحكام : المقدس ي
تسيير المراحم في شرح عمدة الأحكام للإمام عبد الغني المقدس ي، تح سعيدة بحوت، أطروحة ( : هـ 325شمس الدين ت)بن مرزوق : راجع   2

 . 4113،  4114 دكتوراه ، إشراف محمد الروكي ، جامعة ظهر المهراز، فاس ،
 . 423كفاية ، ص : ؛  التنبكتي 421البستان ، ص : ؛  ابن مريم  424ثبت، ص : البلوي   3
و يمكن اعتبار ابن قنفذ القسنطيني و هو يقدم لنا كتاب شرف الطالب في أسنى المطالب بمثابة .  455شرف الطالب، ص :  ابن قنفذ  4

ن اهتم  بعلوم الحديث، فهو يقدم لنا أسانديهم و مصنفاتهم بشكل من الإيجاز خدمة لعلم الحديث إذ يذكر أسانيد جملة مم

 . 4112. 5شرف الطالب، تح ، محمد بن يوسف القاض ي، شركة نوابغ الفكر ، القاهرة ، ط: راجع متن ابن قنفذ .والاختصار



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

848 
 

 .فيمن يصح عنه السماع ، و شروط ذلك في العلماء من ورع و علم : و الثاني 

الشيخ مشافهة ، و القراءة عليه في صفة السماع ووجوب أخذ الرواية كالسماع بلفظ : و الثالثة

 .1لها الإجازة المناولة و الكتابة و الوصية و قبو 

) لتلمساني اأحمد بن زكري  كما اهتم من جاء بعده بعلوم الحديث من العلماء كان أبرزهم أبو العباس

  ،(م1676/هـ177ت 
ّ
مه ورسم صحيحه يو تقس ،يعرف فيها بعلم الحديث ،ف منظومة في هذا الشأنالذي أل

، في منظومة بلغت " حاديث من الألقابمعلم الطلاب ما للأ "و أنواع الحديث سماها  ،المعتنية به كتبالو 

ن أحمد بن محمد الحريش ي و كان ممن قام على شرحها أبو الحسن على ب ،بيتا(  197)أبياتها مائة و سبعين 

 :، جاء في مطلعها2( م1933/هـ1165ت )

 عبد الإله أحمد بن زكري  يقول بعد الحمد ثم الشكر                                  

 على الرسول سيد الأنام  ثم صلاة الله و السلام                                  

 بشرحه للكهل و الحديث  أردت نظم لقب الحديث                                

 أو ما يوازيه من السريع   في رجز مختصر بديع                                 

 ما للأحاديث من الألقاب   سميته بمعلم الطلاب                                

 في نيل خير الحال  و المستقبل  أرجويه بلوغ أسس الأمل                               

 : و تنتهي بالتالي     

 في رجز و بسريع يعتبر  نظما و بنهج مختصر   قد تمّ                               

 بعد ثمانمائة سنينا   في سادس الأعوام و التسعينا                               

                                                           
إلى  512من ورقة .  د خ ع، الرباط 332رقم شرح منظومة غرامي صحيح في اصطلاح الحديث، مجموع (: أحمد بن الحسين)بن قنفذ :   1

من نوادر " مجموع فيه : ، انظر (هـ 51ق ) كما اشتهر آخرون بشرح المنظومة الحديثية الغزلية و منهم يحي بن عبد الرحمان القرافي  521

ن شرف الطالب في اسنى المطالب، ، وقام عبدالعزيز صغير دخان بتحقيق المنظومة تحت عنوا 4114، 5، دار ابن حزم، ط " تراث المالكية

، 4114، 5شرف الطالب في أسنى المطالب، تح  عبدالعزيز صغير دخان ، مكتبة الرشد ناشرون، الرياض ،ط: أنظر أبوالعباس ابن قنفذ

الرجال الذين ولسنا ندري هل وقع المحقق في الغلط أم الناسخ الأول لمنظومة غرامي صحيح حتى نجد التضارب بين المنظومة والحديث عن 

شرف الطالب في أسنى المطالب، حيث : وبين ما حققه محمد بن يوسف القاض ي لمصنف ابن قنفذوقارن بينه .  شكلوا سلسلة الأحاديث

يتحدّث فيه عن رجال الحديث وطبقاته،وهو نفس العنوان الذي حققه عبدالعزيز صغير دخان لكنه شرح فيه أصناف الحديث ،انظر 

 .ظومة غرامي صحيح ، من 51ملحق رقم 
قدمت المنظومة كبحث لنيل  دبلوم الدراسات العليا المعمقة بدار الحديث الحسنية من طرف عبد الله لقبيطة تحت إشراف محمد   2

ا معلم الطلاب م: ابن زكري . ، كما قام كل من محمد أو إيدير مشنان و عبد الرزاق دحمون ينشرها و تحقيقها  4114، 4114الراوندي سنة 

 . 4155للأحاديث من الألقاب تح محند مشنان و عبد الرزاق دحمون ، دار المعرفة الدولية  الجزائر، طبعة خاصة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

849 
 

 1بنقط قاف و بعين فاعتدل   أبياته عددها قد اكتمل                             

 : و الجدول التالي يمثل نماذج من مصنفات علماء المغرب الأوسط في الحديث و علومه و السيرة    

 

 المصدر عنوان المصنف الفقيه العالم 

ابن الخطيب أحمد بن حسين بن 

 ( هـ 251ت )قنفذ 

 شرح بني الاسلام على خمس  -

" شرف الطالب في أسنى المطالب  -

 " حول المحدثين

   44/ 5: الخفناوي  -

 تحقيق محمد القاض ي -

 عبد العزيز صغير دخان -

  

 312ت) أبو عبد الله محمد المقري 

 ( هـ

 443: البستان  - عمل من طب لمن حب  -

 محقق 

 تكملة و تعليق على صحيح البخاري  ابن زكري  -

 معلم الطلاب ما للأحاديث من ألقاب 

: خ ح:عبد المجيدالزياني

 ، محقق  54225

  14: ابن مريم  - شرح على بخاري و مسلم  - هـ 221ابن زاغو ت  -

محمد بن عبد الكريم  -

 المغلي 

شرح مفتاح النظر في علوم  -

 الحديث 

  313: كفاية  -

  443: البستان  -

إبراهيم بن أبي بكر بن عبد الله  -

هـ و  123التلمساني الوشقى  ت 

 هـ  121قيل 

منظومة في السير و أمداح النبي  -

 صلى الله عليه و سلم 

  532: الديباج  -

حسين بن عبد الله بن  -

حسن أبو علي الأشيري 

 هـ  112كان حيا سنة 

: نظم الجمان : ابن القطان  مجموع فيه غريب الموطأ  -

451  

 

أبو الروح عيس ى بن مسعود 

بن منصور بن يحي المنجلاتي 

 ( هـ 334ت )الزواوي 

 

إكمال " "مجلدا 54"شرح صحيح مسلم 

 " الإكمال

 

  424ص : ابن فرحون 

محمد بن يوسف  -

 ( هـ 221ت) السنوس ي 

مكمل إكمال الإكمال شرح صحيح  -

 مسلم 

ص : دوحة الناشر  -

512  

  41ص : البستان  -شرح أنوار السنية في الحديث لابن  - القلصادي  -

                                                           
  31،  54معلم الطلاب، تح مشنان ، ص : ابن زكري   1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

850 
 

 جزي 

أحمد بن نصر الداودي  -

 (  314ت )

  23: الديباج  - النصيحة في شرح البخاري  -

محمد بن محمد بن حسن  -

 ( هـ 214) المغربي البجائي 

 اهتم بالحديث و الرواية -

 غريب الموطأ -

 غريب الشهاب -

الفيض الحازم في فضيلة العلم و  -

 العالم 

  5312: خ ح مجموع  -

أبو محمد عبد الحق بن  -

: عبد الرحمان الاشبيلي 

 هـ  124ت 

 الأحكام الكبرى في الحديث  -

 الأحكام الصغرى في الحديث  -

 " الحاوي "كتاب اكبر منهما سماه  -

عنوان ، : الغبريني  -

34  

أبن مرزوق الخطيب محمد بن  

 هـ  325أحمد ت 

الأحاديث الأربعين النبوية من رواية  -

 الخلافة العلوية 

 الأربعين في فضل العلم  -

الأربعين المسندة في الخلافة  -

 الخلفاء و 

 الأربعين من الصحاح  -

الأربعين في فضل الصلاة على النبي  -

 صلى الله عليه و سلم 

 شرح البخاري  -

 جنى الجنتين في فضل الليلتين  -

جنى   تح :محمد فيروج

  41الجنتين ص 

 

 

 

 

 

 

  32: المسند  -

 ابن مرزوق الحفيد -

 ( هـ 234ت )  الحفيد 

رجز كبير في علم الحديث  -

 " الروضة"

رجز صغير في علم الحديث  -

 مختصر الروضة " الحديقة"

نور اليقين في شرح حديث أولياء  -

 الله المتقين 

 أنواع الدراري في مكررات البخاري  -

المتجر الربيح و السعي الرجيح و  -

الرحب الفسيح في شرح الجامع 

  421ص : البستان  -

 

 

 

 

 

  423ص : كفاية  -

 
 
 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

851 
 

 الصحيح للبخاري 

إظهار صدق المودة في شرح قصيدة  -

 البردة 

مسارح "و اختصار صدق المودة  -

الأنظار و منتزه الأفكار في حدائق 

 الأزهار

 
 
 

 5313/  4311خ ح  -

أحمد البرشكي بن سليمان  -

) بن محمد العدناني 

 ( 231ت

له حواش ي على رياض الصالحين  -

 في السلوك و الحديث

  5/443: كتاب العمر  -

عبد الحق بن عبد  -

ابن "الرحمان الاشبيلي 

 " الخراط

 الأحكام في الحديث  -

 العاقبة في الوعظ و التذكير  -

كتاب المرشد يتضمن حديث مسلم  -

 كله 

 كتاب بيان الحديث المعتل  -

مختصر كتاب الكفاية في علم  -

 الرواية 

 34: الغبريني  -

  431: ابن فرحون  -

  4/541: التكملة  -

  11: شرف الطالب -

محمد بن أحمد بن  -

 324مرزوق الخطيب ت 

 هـ

له شرح جليل على العمدة في  -

عمدة الأحكام من كلام "الحديث 

لعبد الغنى المقدس ي ت " خير الأنام

 هـ تم تحقيقه  111

شرف : ابن قنفذ  -

 5111الطالب ضمن 

سنة من الوفيات 

 ، ص21ص 

أحمد بن حسن بن علي بن قنفذ ت 

 هـ 251

شرح قصيدة غرامي صحيح في  -

اصطلاح الحديث لأحمد بن فرج 

أبو العباس اللخمي الشافعي 

 الاشبيلي 

ص : الإكليل و التاج  -

551  

 هـ 332مخطوط خ ع 

الأنوار في آيات النبي المختار في  - عبد الرحمان الثعالبي  -

 السيرة 

الأنوار المضيئة الجامعة بين  -

 الحقيقة و الشريعة 

سعد الله تاريخ  -

ح ع  12/ 5لجزائر ج ا

 د  5114

  33: توشيح  - " المورد الاصفى"كتاب الأربعون  - الغبريني أبو العباس  -

/ 5سعد الله الثقافي   -فرائد الدرر و فوائد الذكر في شرح حسين  بن أبي القاسم بن باديس 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

852 
 

 المختصر  هـ 323ت 

هو شرح مختصر أحمد بن فارس 

 الرازي 

25  

محمد بن علي بن أبي  -

الشرف الحسن التلمساني 

 تلميذ ابن غازي 

  522ص : توشيح  - شرح الشفا للقاض ي عياض  -

 

أبو العباس أحمد بن  -

 سعيد النقاوس ي 

كتاب العمر مج  - لابن فورك " مشكل الحديث"شرح  -

4/24 

ابن أبركان التلمساني ت  -

 هـ  212

 شروح ثلاث على الشفا لعياض  -

 شرح في السيرة  -

  342: كفاية  -

 

، إذ طغى عليهم نيفكان منهم صنف الفقهاء المتكلمنشط هؤلاء الفقهاء  :الكلامعلم التأليف في العقائد و  4

ا لنلحظ أنّ لمكونات الأساسية لهؤلاء الفقهاءوأحد ا ،الذي صار سمة الثقافة و الفكر ،التوجه الأشعري 
ّ
، وإن

ما تأسست على أيدي علماء ما ،الباحثين في مجال العقائد و الكلامأغلب المصنفات التي لا تزال بين أيدي 
ّ
 إن

لما لاحظه هؤلاء  في هذا العصر، ربما دعت الحاجة إلى الاشتغال به أكثر و ببلاد المغرب الأوسط،  ،هـ 1بعد ق 

للناس عن طريق و يبسطونه  ،، فصاروا يكتبون فيهد العقدي لدى مجتمع المغرب عمومامن تسرب الفسا

نقل في إعمال العقل بالإضافة إلى ال قصد الحفظ والاستيعاب، كما خاض هؤلاء الفقهاء الشروح و الاختصار 

 .1لأجل الاستدلال

و أكد على  م،1677/هـ175مام السنوس ي محمد بن يوسف ت خ هذا المسعى برز الإ يفي سبيل ترسو 

ووضع عقائده الخمس وشروحها التي صارت  ،و اعتبر ذلك شرطا في الإيمان ،ضرورة إعمال العقل في الاعتقاد

لِف في الإسلام على ما ذكر الشفشاوني
ُ
 فقد  .2من أفضل ما أ

ّ
عقيدة أهل التوحيد المخرجة "ف السنوس ي أل

، و هي الكبرى ثم جعل عليها " بعون الله من ظلمات الجهل و التقليد الراغمة بفضل الله أنف كل مبتدع عنيد

عقيدة "ثم وضع . 3و هي الوسطى" يق و التسديد في شرح عقيدة أهل التوحيد عمدة أهل التوف"شرحا سماه 

 ،وسماها العقيدة الصغرى  ،محتوية على جميع عقائد التوحيد ،التي وصفها بأنّها كثيرة العلم ،"أم البراهين

                                                           
 . 42، 43، صص 5224، 3، حوليات جامعة الجزائر ، ع الإمام السنوس ي عالم تلمسان(: الربيع)راجع ميمون   1
هـ و  222، كما ذكر له شفشاوني شرحه قصيدة الجزائرية في التوحيد لأحمد بن عبد الله الجزائري ت  512دوحة الناشر، ص : الشفشاوني  2

 .هو تلميذ الثعالبي 
 .54144مجموع رقم . شرح مقدمات في التوحيد، خ ح، الرباط (: محمد بن يوسف)السنوس ي   3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

853 
 

 البراهين أبو عبد الله وقد شرح أمّ . 1و تأتي صغرى الصغرى تلخيصا لها ،هي تلخيص الكبرى و الوسطىو 

 1671/ هـ179الذي كان حيا سنة  ،الملاليمحمد بن عمر إبراهيم بن علي 
ّ
في مناقب  فم، وهو الذي أل

، بالإضافة إلى منظومة رائية في "وسية في مناقب السنوسيةالمواهب القدّ "  ى مصنّفهالسنوس ي أيضا و سمّ 

 .2أسماء الله الحسنى

الذي ( م1676/هـ177ت )أبو العباس أحمد بن زكري  و هو  ،و برز في زمن السنوس ي عالم تلمساني آخر

تحت عنوان تكميل التقييد أيضا و الذي يقع  ،ر العقائدتبا به تعصنف في العقائد كتابه محصل المقاصد ممّ 

بغية الطالب في شرح عقيدة ابن "م لنا ابن زكري في العقائد مصنفا آخر سماه كما قدّ . 3و تحليل التعقيد

ف مهمّ في شرح أبواب الاعتقاد بدأه بما يجب على كل مكلف شرعا، فتحدث عن و هو مصن ،"الحاجب

 و  .4و انتهى ببيان حكم الإمامة التي جعلها في الاعتقاد ،ثم عن العلم ،معرفة المبادئ و الحدّ 
ّ
ف عبد الرحمان أل

محمد بن أحمد بن و هو يشبه في عنوانه مؤلف  ،"العلوم الفاخرة في النظر في أمور الآخرة"الثعالبي كتابه 

الدرر الفاخرة في كشف "و هي تسمية مقاربة أيضا لما ألفه الغزالي  ،"حديقة العلوم الفاخرة" مرزوق الجد 

حياء اته ومنها خصوصا  إجه الغزالي الأشعري من خلال كتابوهو ما يعني تأثر الثعالبي بالتو . 5"علوم الآخرة

 .علوم الدين 

 
ّ
هو أبو العباس أحمد بن عبد الله الجزائري و  ،حاه في تصنيف العقدييذا أخذ منف الثعالبي تلمو خل

كفاية المريد في علم "لجزائرية الذي اشتهر بقصيدته في التوحيد المعروفة بالمنظومة ا ،(م1673/ه 171ت)

المنظومة و منهم محمد بن يوسف السنوس ي و  ،احيث تداول الناس قراءتها و اهتم البعض بشرحه .6"التوحيد

  :مبدأها

  لي     سبحانه جلّ الأز   د  اح  هو الو   لله  مد  الح               
 

 ب  عن الش
 
  ل  ه و عن المث

                                                           
 . 51عقيدة البراهين،ص : نوس ي قام على تحقيقها خالد زهري، الس  1
  15،  41شرح أم البراهين ، تح خالد زهرى، صص (: محمد بن عمر)الملالي   2
 .حققه عبد الرزاق دحمون  4453،ويوجد بالخزانة العامة بالرباط تحت رقم 1235موجود على مستوى الخزانة الحسنة تحت رقم   3

ئد ، تح عبد الرزاق دحمون ، دار المعرفة الدولية، للنشر و التوزيع ، الجزائر، طبعة خاصة محصل المقاصد مما تعتبر العقا: راجع ابن زكري 

مجلدات ، من طرف  ( 14)و قد حتم تحقيقه في ثلاث ( هـ 221ت) ؛و قام على شرحه الشيخ أبو العباس احمد بن علي المنجور الفاس ي  4155

 .عبد الرزاق رحمون .د
بغية الطالب في شرح عقيدة لابن الحاجب، تح عبد الرزاق دحمون ، دار المعرفة الدولية، الجزائر، طبعة (: دأبو العباس احم)ابن زكري    4

 . 4155خاصة 
  44العلوم الفاخرة ،  خ ص، سلا ، رقم : الثعالبي    5
نة الحسنية تحت أرقام عديدة منها د و هو موجود بالخزا5414، خ ع، مجموع رقم "كفاية المريد"كتاب الجزائرية : أبو العباس الجزائري   6

53144  ،54511 ،432  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

854 
 

و هو يحوي خروما كثيرة إلى غاية ورقة " شرح معالم أصول الدين"و لهذا الفقيه مصنف آخر سماه 

ولاقت  ،المعلمين و المتعلمينلقد راجت القصيدة في أوساط و .  1ورقة 377و يقع المصنف في أزيد من  ،13رقم 

، كما تفيد أيضا بذلك التوجه التعلمي القائم شكلا القيمة العلمية لناظمها وشراحها الاستحسان بما يفيد

، وهي طريقة بقدر ما لاقت قصد الحفظ السريع ،إيصال العلم  للطلبة في ،على إعمال الأراجيز و المنظومات

ها، لأنها تخدم بشكل أو بآخر الاختصار الذي يفض ي إلى مزيد من وجدت من يقف ناقدا اتجاه ،الاستحسان

والجدول التالي يبيّن أهم الفقهاء من بلاد المغرب الأسط،  الذين اهتموا بعلم  .الشروح على مستوى الاعتقاد

 :الكلام وأصول الدين

 

                                                           
  4431شرح معالم أصول الدين ، خ ح ، رقم : أبو محمد عبد الله بن محمد التلمساني   1

 المصدر عنوان المصنف الفقيه العالم 

أبو علي حسين بن علي 

المسيلي أبو حامد الصغير 

 ( هـ 516هـ أو  517ت) 

  61: الغبريني  - التذكير في أصول الدين  -

سعيد بن محمد العقباني 

 ( هـ 111)التلمساني 

شرح العقيدة البرهانية في  -

 أصول الدين 

  175ص : الديباج  -

قاسم بن سعيد العقباني 

 ( هـ 111ت )التلمساني 

  157: البستان  - نية في أصول الدين  هاشرح البر  -

بغية الطالب في شرح عقيدة  - ابن زكريا لتلمساني 

ابن الحاجب رجز في علم الكلام 

 بيت 1577في نحو 

  97: كفاية  -

أبو علي حسن بن حسني 

 ( هـ 956ت ) ناصر البجائي 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                شرح معالم أصول الدين                                                                                                          -

 للفخر الرازي 

  63: الفارسية  -

) عبد الرحمان الثعالبي 

 ( هـ 96 1ت

  11157: خ ح  - العلوم الفاخرة في أمور الآخرة  -

  11157: خ ح  - المحصول في شرح الأصول  - أبو مدين التلمساني 

 93: الغبريني - التذكيرالعاقبة في  -عبد الحق بن عبد 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

855 
 

الاشبيلي البجائي  الرحمان

 هـ  511ابن الخراط ت 

محمد بن يوسف 

 السنوس ي 

 : العقائد 

عقيدة أهل التوحيد المخرجة  -

بعون الله من ظلمات الجهل و 

التقليد الراغمة بفضل الله انف 

 كل مبتدع عنيد 

ملخصها عمدة أهل التوفيق  -

التسديد في شرح عقيدة أهل و 

 التوحيد 

" الصغرى "عقيدة أم البراهين  -

 وهي تلخيص الكبرى و الوسطى 

و صغرى الصغرى تلخيص لام  -

 البراهين 

نصرة الفقير في الرد على أبي   -

 في البدعة"الحسن الصغير 

 

  315-313: البستان  -

  11711: خ ح  -

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

محقق 11531: خ ح   

 
 

أبو محمد شرف الدين 

عبد الله محمد بن علي 

 التلمساني 

  1366: خ ح  - شرح معالم أصول الدين  -

أحمد ابن زكري أبو 

 العباس 

 محصل المقاصد فيما تعتبر به -

 " منظومة"العقائد   -

  6761: خ ح  -

 د  3119: خ ع  -

ت ) محمد بن أبي جمعة  

 شقرون ( هـ 717

الجيش و الكمين للقتال من  -

 كفر عامة المسلمين 

 د محقق  1995: خ ع -

أبو العباس محمد بن عبد 

 ( هـ 171ت ) الله الجزائري 

 كتاب الجزائرية   -

 "  كفاية المريد في علم التوحيد"

 د 1173: خ ع  -

 – 16733: خ ح  -

13166  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

856 
 

 

 1577منظومة في علم الكلام  - أحمد بن زكري 

 " المنظومة الكبر" : المراصد"بيت 

  51: البستان  -

طاهر بن زيان الزواوي 

 هـ  767القسنطيني ت بعد 

نزهة المريد في معاني كلمة  -

 التوحيد 

  191: البستان  -

محمد بن عمر الملالي كان 

 هـ  179حيا سنة 

 شرح أم البراهين  -

منظومة رائية في أسماء الله  -

 الحسنى 

كتاب مخفق لخالد  -

 زهري 

أحمد بن عبد الله الزواوي 

 ( هـ 116ت ) الجزائري 

لامية منظومة في العقيدة  -

 شرحها السنوس ي 

  61: اية فك -

محمد بن أحمد بن 

 مرزوق 

 مخطوط خ ح  - حديقة العلوم الفاخرة  -

محمد بن أبي يعيش 

ت ) الخزرجي التلمساني 

 ( هـ 711

تأليف كبير في أسماء الله  -

 الحسنى في سفرين 

 131: البستان  -

الشيخ الوالي أبو بكير 

 محمد بن قسوم 

قصائد و أبيات في وصف  -

 الآخرون و أحوال الناس 

الثعالبي العلوم  -

 الفاخرة خزانة سلا 

العلوم الفاخرة في النظر في  - عبد الرحمان الثعالبي 

 أمور الآخرة 

مخطوط بخزانة  -

 الصبيحية بسلا 

أبو العباس احمد بن 

 سعيد المنقاوس ي 

" أحكام صنعة الكلام"تلخيص رسالة 

 لأبي عبد الله محمد بن عبد الغفور 

: ح ح عبد الوهاب  -

  11العمر مج ح ، ص 

بد الله  أحمد بن علي بن ع

 نجور الم

شرح قصيدة أحمد بن زكري في  -

 الكلام 

 حاشية على قصائد السنوس ي  -

  11: كفاية  -

ابن مرزوق الحفيد ت 

 هـ  161

عقيدة أهل التوحيد المخرجة  -

 من ظلمة التقليد 

  116: البستان  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

857 
 

تبرز  ،وتشير الدراسات إلى ملاحظات مهمة في شأن علم الكلام بالمغرب الأوسط وعموم المغرب والأندلس

، ويعدّ الفقه والأصول  مادتيا، خصوصا مع العلاقة بين هذا العلم والعلوم الأخرى التي تفيد التلازم دوم

في إشارة إلى أبي الحسن علي بن أبي القاسم  ،النواة العقديةهذه عامل الفقهاء الأشاعرة مهما في تكوين 

بد الكافي التناوتي التميمي، باللإضافة إلى مهتمين آخرين أمثال أبي يعقوب يوسف السدراتي وأبي عمار ع

 .1(م1711/ه671)هم منذ زمن أحمد بن نصر الداودي و غير  ،الورجلاني

إنّ مناهج التأليف في الأصول قد اختلف فيها بين منهج المتكلمين القائم على : التأليف في الفقه و أصوله 6

و  ،وفق نهج منطقي مجرد، والذي يتميز باعتماده على الدلالة اللفظية ،و تمحيص الخلاف ،تحقيق المسائل

، وعدم التعصب لمذهب مع ستدلال العقليتأصيل القواعد الأصولية، كما يجنح نحو الا  أصول اللغة في

 إ ،الإقلال من ذكر الفروع
ّ

، و هذا المنهج يسمى منهج الشافعية باعتبار أنّ أول من 2 على سبيل التمثيل فقطلا

، ثم تتابع الناس في التصنيف على منواله( م117/هـ176ت ) م محمد بن إدريس الشافعي أسسه كان الإما

نف المتأخرين، والفاصل بينهما هو استخدام المتأخرين الكثيف لعلوم كانت وكان منهم صنف المتقدمين وص

عند المتقدمين على سبيل الحضر في الإطناب فيها كعلم المنطق والفلسفة، ومزيدا في إعمال العقل، 

 .والاستدلال

لت ف باطا كليا، إذ عنايتهحيث يرتبط فيه الفقيه بأصول الفقه ارت ،و هناك منهج الأحناف
ّ
تقرير  يتمث

هية، و ، فكثرت لديهم الفروع و المسائل الفقما نقل أئمتهم من الفروع الفقهيةالقواعد الأصولية على ضوء 

 ،، إذ هو دراسة تطبيقية للفروع الفقهية المنقولة عن الأئمة و استخراج القواعدهو يمتاز بالطابع العلمي

التي لاحظها و اعتبرها هؤلاء الأئمة في استنباطهم، ومن ثم فهي تقرير  ،والضوابط الأصولية ،والقوانين

 . 4لقيت استحسان ابن خلدون  3القواعد الخادمة لفروع المذهب، و تدافع عن اجتهاد الأئمة وهي طريقة

المعتمد كان أهمها رسالة الشافعي، و " مون المتكل"و إنّ المؤلفات معروفة بالنسبة لأصحاب المنهج الأول 

) وبرهان الجويني ( م1111/هـ575ت)، و مستصفى الغزالي م1765/هـ636صول لأبي الحسني المعتزلي ت ي الأ ف

مؤلفات  "الأحناف"في حين عرف أصحاب النهج الثاني  .و كتاب العهد لعبد الجبار المعتزلي( م1116/هـ691ت

و أصول أحمد ( م711/هـ397ت) و أصول أحمد الجصاص ( م751/هـ367) ول عبد الله بن حسين الكرخيأصك

                                                           
 .512دراسات في التاريخ الوسيط ، ص (: علاوة )راجع دراسة عمارة   1
 . 12ات الإنسانية، مصر ، د ت ، ص معجم أصول الفقه ، دار الحرابيش ي للدراس( : رمضان حسن)خالد   2
، تح، عبد الوهاب خلاف، دار الرشاد الحديثة، "مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول ( : "هـ 335أبو عبد الله محمد ت )الشريف   3

 . 11هـ ، ص  5341/ م 4112الدار البيضاء، ط 
 . 2، 2صص : نفسه   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

858 
 

، وكتاب تأسيس (كنز الوصول إلى معرفة الأصول )وأصول أبي الحسن البزدوي ( م1771/هـ613ت) السرخس ي 

مع الملاحظة أن اجتهادات الاتجاهين قد أدّت إلى تقريب مسافة . "و تقويم الأدلة " الدبوس ي  النظر لأبي زيد

 .ما فيما بعد القرن السادس للهجرةالخلاف بينهما، وتأسيس طريق ثالث يجمع بينه

كتاب  يدفعنا إلى التعريج مباشرة على ،الحديث عن مؤلفي الأصول من أهل المغرب الأوسط إنّ و  

يطرح نفسه كمصنف له قيمته العلمية الجادة،  ، حيث"مفتاح  الوصول إلى بناء الفروع على الأصول "

ه لم ينس
ّ
ما يمكن عدّه منهجا ق كليا نحو طريقة الأحناف أو اباعتبار أن

ّ
طريقة المتكلمين الشافعية، و إن

التي خلت منها  ،معتنيا بأدلة المالكية ،1و شارحا للمنهجين ،قتينيتجديديا في علم الأصول جامعا بين الطر 

المتوفي سنة  الزنجاني أسس لهذا التوجه في أصول الفقه قدأكثر المصنفات لبعدهم عن الجدل، و 

)  الأسنوي  ثم ،صاحب المفتاح و جاء بعد التلمساني ". تخريج الفروع على الأصول " في كتابه م1191/هـ696

في هذا الاتجاه  و تتابعت التأليف فيما بعد ،"تمهيد في تخريج الفروع على الأصول "في كتابه ( م1391/هـ991ت

ه رغم صغر حجم المصنف. 2بالمتأخرين الذي سمي أصحابه
ّ
  ،و يقول شرّاح المفتاح بأن

ّ
ه يتضمن ثروة  إلا

ّ
أن

 لى ذلك في ال، يتجغزيرة الفوائد
ّ
مفيد للمبتدئ  ،المستوعبة لمعلومات أصولية نفيسةو  ،ة التي سلكهاخط

 .3قد أضاف اطلاعه على المذاهب المختلفة و معرفة خلاف المجتهدين قيمة لهذا المصنفو ، وللباحث البصير

اه إلى دراسة المذاهب بل تعدّ  ،أيضا عدم انغلاقه على المذهب المالكي فقط شراح المفتاحو قد لاحظ 

كان ميزة التأليف الذي ظهر  ،، وإنّ عدم الاقتصار على المذهب المالكي و الانفتاح على المذاهب الأخرى 4الأخرى 

لمذاهب الأخرى ، ذلك أنّ الاقتصار على المذهب المالكي وحده دون الانفتاح على ام بشكل واضح11/هـ6بعد ق

من العوامل التي ، وهي ل فقهاء المالكية فيما يستجد لهمهـ إلى انغلاق في عقو 6أدى قبل ق قد قصد التفاعل 

 ،(م1167/هـ563ت ) و هو أمر قد تنبه إليه ابن العربي  .عن المذهب المالكي لاحقا ة حتىددفعتهم إلى الحي

اء عندما حدثت حوادث لم يلقوها في نصوص المالكية، حينما ذكر في العواصم من القواصم كيف تاه الفقه

إلى أن لا ينظر إلى أقوال مالك و جعل الخلف يتبع السلف، حتى آلت الحال  ،فتاهوا فنظروا فيها بغير علم

وقال أهل طلمنكة وأهل طلبيرة، و أهل  ،قد قال في هذه المسألة أهل قرطبة: "و يقال  ،كبراء أصحابهو 

                                                           
 . 51مفتاح ، تح عبد الوهاب خلاف ، ص : الشريف  1
و قيل أن السبق يعود إلى مظفر الدين احمد بن علي الشهير بابي الساعاتي الحنفي في .  12الشريف التلمساني ، ص (: محمد كنان)ميغا   2

 . 54ق ، ص المرجع الساب: ، خالد رمضان حسين" بديع النظام الجامع بين أصول البزدوي و الأحكام" كتابه 
 . 414مفتاح الوصول، تح فركوس، ص : الشريف التلمساني  3
 . 31الشريف ، ص : ، ميغا  414مفتاح ، ص : فركوس   4



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

859 
 

منهم وعلى ضوء هذا النقد لجأ متأخرو المالكية و   .1"طريقهان المدينة وفقهائها إلى طلبيرة و طليطلة، فانتقلوا م

، وربما كانت إلى الانفتاح على المذاهب الأخرى مالكية المغرب الأوسط أمثال الشريف صاحب المفتاح و غيره 

 .ما بعدهو من فقهاء عصره  مثلما هو الشأن لعدد  ،فتاوى الشافعية أو الحنفيةمنحازة إلى لهم اختيارات 

مام أبي يبرز التصنيف في الفقه و أصوله ببلاد المغرب الأوسط من خلال تلك الجهود التي قام بها الإ 

و هو من جملة الإنتاج المالكي في هذا  .2حينما ألف في القواعد الفقهية ،(م1351/هـ957ت )عبد الله المقري 

من " القواعد"الشافعية، ويعد مصنف المقري  و الباب، إذ تأخر المالكية في الخوض فيه بالمقارنة مع الأحناف 

 ،(م1115/هـ616ت ) لقرافي شهاب الدين ضمن أمهات الكتب المالكية في هذا الشأن بالإضافة إلى مؤلف ا

" و( هـ 716ت )  ىالونشريسي ىأحمد بن يحي الك إلى قواعد مالك لأبي العباسسمصنفا إيضاح المجاء بعدها و 

ثم جاء أبو محمد عبد الواحد . 3( م1579/هـ711ت) علي بن قاسم الزقاق لأبي الحسن " المنهج المنتخب

النور المقتبس من قواعد مالك بن "في موسومه " إيضاح المسالك"الونشريس ي فلخص كتاب أبيه أبي العباس 

 .4" انس

قال عنه ( قاعدة 1157) على أزيد من ألف و مائتي قاعدة " كتاب القواعد"اشتمل كتاب المقري  

إلى ( م1351/هـ957ت )عمد فيه المقري الجد  .5"هو كتاب غزير العلم كثير الفوائد لم يسبق لمثله"الونشريس ي 

، وأثبت ما في باب من أبواب الفقهلفقهية في كل التي أقيمت على النظريات ا ،استخلاص المبادئ الكلية

لقواعد بين فروع تطبيق تلك المبادئ على جزئياتها من اختلاف النّظار، فقارن مقارنة حكيمة في نطاق ا

و عمله  ،ديو هي خلاصة نظره الاجتها ،، فكان بذلك مبتكرا طريقة جديدة في خدمة الفقهالمذاهب الأربعة

 .6ل الفقه، وتصاوير مسائالنقدي لأقوال الفقهاء

ما  ،أهمية لا من حيث عدد القواعد يكتس يوالمصنف  
ّ
لم تختص بباب من  التيهمية قواعده لأ و إن

البحث في إظهار نزعة صاحبه نحو مقاصد الشريعة و  تهكما تكمن أهمي. 7بل تشتمل الفقه كله ،أبواب الفقه

و نظرا لقيمة ما ألف فإنّ أهمية . 8القواعد، وذكر الخلاف المذهبي من خلال تتبع عن أسرار الأحكام الفقهية

                                                           
: ؛ علي الإدريس ي 324، ص 5225عمار طالبي، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، الجزائر ، : العواصم القواصم ، تح(: أبو بكر)ابن العربي  1

  512سلامية ، ص الاتجاهات الإ 
 .سيأتي بيان هذا الموضوع موضوع القواعد في الفصل الأول من الباب الرابع   2
 . 311، ص  4112جهود المالكية في القواعد الفقهية ، ملتقي المذهب المالكي الخامس، عين الدفلى ، (: نور الدين) انظر بوحمزة  3
 . 534قواعد الفقه الإسلامي ، ص (: محمد)؛ انظر الروكي 434وع تحت رقم هو مخطوط موجود بالخزانة العامة بتطوان في مجم  4
 . 425، 421، صص 3نفح الطيب، ج : ؛ المقري 444كفاية، ص : التنبكتي  5
 . 543أعلام الفكر و أركان، ص (: محمد الفاضل)بن عاشور   6
 . 15، 11هـ،  صص  312قواعد الفقه للمقري الجد ت (: محمد)الدردابي   7
 . 514أبو عبد الله المقري ، ص : أبو الأجفان    8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

860 
 

أبرزهم أبو إسحاق كان و  ،(منهج الاجتهاد العالي)اجتهاده نهجه و لمعلام الأ اب من خلال اقتداء أخرى تظهر للكت

ر علماء المغرب يا يظهر تأثممّ  ،الشاطبي صاحب الموافقات و الاعتصام، حيث أخذ عنه جملة من المصنفات

 .1ندلس و أشهرهم الشاطبي الأوسط على أعلام الأ 

 ،(هـ667ت )الشافعي ألفه العز بن عبد السلام  و قد لجأ البعض إلى التلميح بأنّ المقري قد تأثر بما

حينما صنف قواعد الأحكام في مصالح الأنام وكتابه الفوائد في اختصار المقاصد أو القواعد الصغرى ، وقيل 

ول نظرية لمبادئ فاه الفاضل بن عاشور باعتبار أن قواعد العز هي أصو هو ما ن. 2الفوائد في اختصار القواعد

، وقواعد الحقوق منصبا فيها لنظر الأصولي على التفريع الفقهي، بخلاف قواعد لمبادئ الأحكام الشرعية

إلى النظر الأصولي، فهو إذا عمل  ،متطلعا فيها التفريع الفقهي ،المقري فهي مقاربات فرعية في أصول تطبيقية

 .3ي توجيهي في الفقهتوليد

و هو " عمل من طب لمن حب"كتابا في غاية الأهمية سماه ( م1351/هـ957) كما قدم المقري الجد 

و الطب هو الحذق، وقد صنع هذا الموسوم لابن خاله " اصنع صنعة من طب لمن حب"صياغة من مثل عربي 

رآه مولوعا بكتاب الشهاب، و قد خش ى أبي عبد الله محمد بن عمر المقري لأجل تقويمه و تسديده بعد أن 

 :عليه أن يبذل جهدا بغير فائدة فوضع له هذا المصنف الذي يحوي على أربعة أقسام

 حديثا  577الأول يحوي الأحاديث النبوية و تشتمل على خمسمائة  

 .و الثاني في الكليات الفقهية يشمل على مثل ذلك 

 .تي قاعدة الفوائد الحكمية و يشمل على مائ: و الثالث

 . الألفاظ الحكمية المستعملة في الأحكام الشرعية: و الرابع 

و سار على نفس . 4تقديم الأقرب فالأقرب إلى الفهم و التحصيل -على ما ذكر -و قد أتى في هذا الترتيب

( م1316/هـ916ت)ن الوغلبس ي العلامة عبد الرحم ،بفروض الأعيانالإلمام و، التبسيط بغية إيصال الفهم

                                                           
 . 543أعلام الفكر و أركان النهضة بالمغرب العربي، ص (: محمد الفاضل) بن عاشور   1
 . 52، 52، صص  5222، 5الفوائد في اختصار المقاصد، تح إياد خالد الطباع،دار الفكر، دمشق، ط ( : العز )ابن عبد السلام :   2
 . 543المرجع السابق ، ص : بن عاشور  ا  3

،  4114، 5عمل من طب لمن حب ، تح بدر بن عبد الإله العمراني ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان، ط (: أبو عبد الله أحمد)المقري   4 

 . 41،  41، صص 5343



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

861 
 

ونظرا ، 1الجامعة في الأحكام الفقهية على مذهب مالك" الوغليسية"من خلال مقدمته في الفقه المسماة 

وتقديمها منهم محمد بن يوسف  تها في تعليم الناشئة والناس قام عدد من الفقهاء على شرحهايلأهم

البرنوس ي الشهير بزروق د ولم يكملها، كما قام بشرحها أحمد بن أحمد بن محم( 175/1377ت )نوس ي سال

 . 2(م1676/هـ177ت )

ن سيادة ظاهرة الفقهاء وإنّ المتمعن في الوغليسية يلحظ ذلك الجمع بين الفقه والتصوف بما يبيّ 

وهو اتجاه كان له الحضور القوي في  ،والجمع بين الحقيقة والشريعة ،م16/هـ1المتصوفة في بجاية خلال ق 

م هذا الاتجاه في الوغليسية بشرح الشيخ زروق زعيم متصوفة العصر عّ وقد تد،  3المجتمع المغرب أوسطي

 .وصاحب قواعد التصوف

المسالك إلى إيضاح "سماه أيضا  الكيوقدم عبد الواحد أحمد الونشريس ي نظما في قواعد المذهب الم

ي المذهب من عدة البروق في جمع ما ف"، وله في باب الفقه أيضا كتاب 4"قواعد الإمام أبي عبد الله مالك

، 5وبيان العلل في اختلاف الأحكام بين المسائل ،، وموضوعه مقاصد الشريعة الإسلامية"الجموع والفروق

" الموسوم ( م1676/هـ177ت ) أبي العباس أحمد بن زكري ويحضر في التصنيف الفقهي والأصولي مصنف 

الورقات " في خلال كتابه ( 691/1715) الشافعيمة إمام الحرمين الجويني وهو شرح أصولي لمقد" بغية المرام

وهو ما يظهر التأثير الشافعي في .  6"غاية المرام في شرح مقدمة الإمام" وسماها ابن زكري " في أصول الفقه

الذي نجده مكرسا في مدارس و  ،وقيمة التأثير بين أعلام المذاهب ،التوجه المالكي من حيث أصول الفقه

 .المغرب الأوسط

ت به المدرسة المالكية الأندلسية في مجال الفقه وقواعد دفقهاء المغرب الأوسط بشرح ما جا هتمكما ا

 ىالإسلام عامة، فقد اجتهد على بن أحمد بن علي القلصادي في شرح أرجوزه الفقيه الإمام أبي زكريا يحي

فوضع في ذلك كتابا بعد أن وصلته رسالة يطلب فيها أصحابها وضع شرح مفيد على الأرجوزه،  ،القرطبي

                                                           
أهل زمانه و شيخ جماعة بجاية و تتلمذ عليه عبد الرحمان الفقيه الأصولي المحدث و المفسر عمده : هو عبد الرحمان الوغليس ي البجائي  1

 . 34، ص 5تعريف ، ق : الثعالبي، أنظر الحفناوي 
اشراف سعيد بوركبة، دار الحديث " زروق " شرح على المقدمة الوعليسية لأحمد بن احمد البرنوس ي : قام بتحقيقها مصطفى بن يعيش  2

 عليا في العلوم الإسلامية، الرباطدراسة لنيبل دراسات  4111- 5222الحسنية، 
 وما بعدها   515، ص 4111، 1، حوليات المؤرخ اتجاه المؤرخين الجزائريين، عأبو زيد عبد الرحمان الوغليس ي(: الطاهر) بونابي: راجع  3
بيتا وتنتهي القصيدة بابيات  41إلى  44صفحة، وكل صفحة تحوي من  43في  1511هي منظومة موجودة بالخزانة الحسنية، تحت رقم   4

 بيتا في مدح عبد الواحد الونشريس ي من قبل تلميذه عبد الرحمان الجيلالي 51من ( مقطوعة) شعرية 
 .أصول الفقهسيأتي بيان الفروق في الباب الرابع عند الحديث عن   5
دار  4، 5غاية المرام في شرح مقدمة الإمام، تح محند اودير مشنان، مج: قام بتحقيقه والتعليق عليه محند اودير مشنان انظر، ابن زكري   6

 . 4155المعرفة الدولية للنشر والتوزيع، ط خاصة 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

862 
 

 ،وقد شملت الأرجوزة باب التوحيد ثم أبواب الفقه مرتبة. 1" هداية الأنام في شرح قواعد الإسلام" سماه 

 : ، يقول في بعض أبياتهامثلما أشار صاحب الأرجوزة ،والهدف منها تعليمي

 فهذه أرجوزة الولدان وبعد الحمد لله يا إخوان                             

 ليعلموا منها أصول الدين  نظمتها في الفرض والمسنون                                         

 ثم الصيام بعد الزكاة  أولها التوحيد والصلاة                                       

 البقاعذلك الذي بأشرف  وحج بين الله للمستطاع                                        

وقد تم تداول هذا الشرح والأرجوزة في الأوساط التلمسانية وما حولها من حواضر إلى زمن لفائدة الولدان 

أهم فقهاء المغرب الأوسط، الذين كان لهم اهتمام بالفقه والجدول التالي يمثل . وبسيطي المستوى أو العامة

 .وأصوله 

 

 المصدر عنوان المصنف العالم الفقيه

أبو جعفر احمد بن نصر الداودي 

 هـ  314الأسدي ت 

 " النامي"شرح الموطأ  -

 الواعي في الفقه  -

  23الديباج  -

أبو عبد الملك مروان بن محمد 

 الأسدي البوني 

  344الديباج  - شرح موطأ مالك  -

أبو عبد الرحمان بكر بن حماد 

 التاهرتي 

 .432،ص4المسالك،ج: البكري  الاهتمام بالمدونة  -

اق بن عبد المالك الملشوني إسح 

 البسكري 

طبقات علماء : أبو العرب تميم الاهتمام بالمدونة  -

 .22إفريقية،ص

أبو )أبو علي حسن بن علي المسيلي 

 ( هـ121ت ( )حامد الصغير

النبراس في الرد على منكري  -

 القياس 

اية ، فك 12: الغبريني  -

  551ص 

  524ص : الغبريني  - كتاب الإعلام بفوائد الأحكام  - عبد الحق الاشبيلي محمد أبو 

  4/513: التكملة  -

التكملة : ابن الآبار  - له تقييد على مستصفى الغزالي  -  ه154محمد بن إبراهيم المهري ت 

41/514  

  352: ثبت البلدي - شرح الورقات للإمام الجوني  -  ه211ابن زكري ت  -

                                                           
 سطرا  44صفحة، في كل صفحة  33 ورقة 44عدد الأوراق  1311هداية الأنام،خ ح، رقم (: أبو الحسن)ي دالقلصا  1



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

863 
 

مختصر المختصر للإمام ابن  -

 الحاجب 

 له فتاوى في المعيار  -

 كتاب في القضاء و الفتياله  -

 غاية المرام في شرح مقدمة الإمام  -

  31: كفاية  -

  15: البستان  -

 

 

 تحقق محمد مشنان -

الفكون  ىأبو زكريا يحي -

 جد عبد الكريم 

حاشية على المدونة ضمنها نوازل  -

 ووقائع 

  35منشور الهداية،     

أحمد بن إدريس البجائي  -

 هـ  311ت بعد 

  21/  5نيل : التنبكتي   هـ  345شرح ابن الحاجب بعد 

أبو عبد الله محمد بن  -

 هـ  312محمد المقري ت 

 كتاب القواعد الفقهية  -

 عمل من طب لمن حب  -

  424: ابن فرحون  -

  443: البستان  -

محمد بن الأكمة المراكش ي  -

 هـ  213القسنطيني ت 

إسماع الصم في إثبات الشرف من  -

 قبل الأم 

 411: شرف الطالب  -

  14: كفاية : التنبكتي

 

أحمد بن حسن بن قنفد ابن 

  251الخطيب ت 

 شرح ابن الحاجب الأصلي  -

 أنوار السعادة في أصول العبادة  -

 تقريب الدلالة في شرح الرسالة  -

تحفة الوارد في اختصاص الشرف  -

 من جهة الوالد 

  5/551: نيل  -

  11: الفارسية  -

  14: اية فك -

محمد العقباني سعيد بن 

 ه 255التلمساني ت 

  543وفيات الونشريس ي  - شرح ابن الحاجب الأصلي  -

 511: البستان -

قاسم بن سعيد العقباني  -

 هـ 213ت 

  425: كفاية  - تعليق على ابن الحاجب الفرعي  -

الجامعة في الأحكام : الوغليسية  - عبد الرحمن الوغلييس ي  -

شرحها " الفقهية على مذهب مالك 

و محمد عبد الكريم أب 2في ق 

عمدة البيان في معرفة "الزواوي في 

الذي اختصره " فرائض الاعيان

عبد الرحمان الصباغ تحت 

مختصر عمدة البيان في : " عنوان

  34/ 5الخفاوي  -

 

 

توجد بالمكتبة الوطنية  -

  121الجزائرية تحت رقم 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

864 
 

 " شرح بيان فرائض الاعيان 

 11: كفاية  - فتاوى منقولة في المعيار و المازونية  - هـ  221ابن زاغو ت  -

 المسنون في أحكام الطاعون  - الحسن بن علي ابن قنفذ  -

المسائل المسطرة في النوازل  -

 الفقهية 

 تقريب الدلالة في شرح الرسالة  -

 ،  23الفارسية ص  -

 . 532ص 

داود بن سليمان بن حسن البنبي ت 

 ه214

  541البستان  - له شرح على الرسالة  -

إبراهيم بن أبي بكر بن  -

عبد الله التلمساني 

  123الوشقي  ت 

 كتاب اللمع في الفقه  -

 شرح ابن الجلاب  -

  532: الديباج  -

ت )عبد الرحمان الثعالبي  -

 ( هـ 231

 شرح مختصر ابن الحاجب الفرعي  -

 جامع الأمهات في أحكام العبادات  -

  515: توشيح الديباج  -

  522كفاية ص  -

أبو الروح عيس ى بن  -

مسعود بن منصور بن 

يحي المنجلاتي الزواوي 

 ( هـ 334ت)

 شرح مختصر ابن الحاجب الفرعي  -

 اختصار جامع ابن يونس  -

 شرح المدونة  -

الرد على ابن تيمية في مسائل  -

 الطلاق 

  424: الديباج  -

  114: الإكليل و التاج  -

محمد بن عبد الكريم  -

 المغيلي 

 ل الفلاح مصباح الأرواح في أصو  -

المغني النبيل في شرح مختصر  -

 خليل 

فيما يجب على المسلمين من  -

 اجتناب الكفار 

 شرح بيوع الآجال -

  313: اية فك -

  313اية فك -

  5114: خ ع  -

 محقق  -

  443: البستان  -

المازوني يحي بن ابي  -

 224ت ) عمران بم موس ى 

 ( هـ

الدرر المكنونة في نوازل مازونة و  -

 الجامع 

 محقق  224خ ح  -

إبراهيم بن فائد بن موس ى  -

بن عمر الزواوي 

  213القسنطيني ت 

تسهيل السبيل في مختصر الشيخ  -

 خليل 

تلخيص "تلخيص مفتاح الوصول  -

، 5، ج 5السنحاوي مح  -

551  

 141/ 5الحلل الترسة  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

865 
 

  41: توشيح  " التلخيص

 اشرف المسالك إلى مذهب مالك  - القلصادي علي بن محمد  -

 شرح مختصر خليل  -

 شرح الرسالة  -

 شرح التلقين  -

هداية الأنام في  شرح قواعد  -

 الإسلام 

  41البستان ص  -

 232أحمد بن يونس القسنطيني ت 

 هـ

رسالة في ترويج ذكر السيادة في الصلاة 

 الإبراهيمية 

  13: كفاية  -

محمد بن محمد بن أبي  -

 القاسم الميلي القسنطيني 

الافتتاح من الملك الوهاب في شرح  -

رسالة سيدنا عمر بن الخطاب 

 ( القضاء)

  215: خ ح  -

عبد المالك بن سابح من  -

 قرى بجاية 

استخرج من الواضحة و كتاب ابن  -

المواز ما لم يكن في المدونة ولا  في 

 المستخرجة 

  412: الديباج  -

علي بن أبي القاسم عبد  -

الرحمان بن جنون  كان 

 هـ  121حيا منذ 

المقتضب الاشفى في أصول  -

 المستصفى 

، 4التكملة ج : ابن الآبار  -

431  

الزنديوى محمد بن عيس ى  -

 (هـ233) قاض ي بجاية 

 شرح مختصر خليل  -

 فتاواه في المازونية و المعيار  -

العمر : الوهاب ح ح عبد -

 :5/321  

حمزة بن محمد بن حسن  -

 هـ  214المغربي البجائي ت 

  144/ 5الحلل : السراج - له تأليف في الأصلين  -

محمد بن عبد الحق بن  -

سليم اليفرني البطوى 

 هـ 141التلمساني  ت 

المقتضب من المنتقى "غريب الموطأ  -

 " و الاستذكار

  5312خ ح مجموع  -

أبو محمد عبد الكريم بن عبد 

 الواحد الحسني 

الرد على أبي "حجة الأيام و قدوة الأنام في 

 "حزم

  451: الغيريني  -

أبو العباس أحمد بن يحي 

 هـ 253الونشريس ي ت 

إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام  -

 " القواعد في الفقه"مالك 

 تعلق على مختصر ابن الحاجب  -

  33ص : كفاية  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

866 
 

كتاب كبير في الفروق في مسائل  -

 الفقه 

 المعيار المعرب و الجامع المغرب  -

أبو محمد عبد الواحد  -

 بنه الونشريس ي ا

النور المقتبس من قواعد مالك بن  -

 انس 

له شرح على مختصر ابن الحاجب  -

 ( اختصار الأول )

  454: كفاية  -

محمد بن أبي القاسم بن 

محمد أبوعبد الله البجائي 

 هـ 211المشدالي ت 

تكملة على حاشية الوانوغي على  -

 البرادعي 

مختصر البيان و التحصيل لابن  -

 رشيد  

تأليف جمع فيه أبحاث ابن عرفة  -

في مختصره بكلام ابن شاس و ابن 

 الحاجب و شراحه مع الزيادة 

  343: كفاية  -

ناصر الدين  أبو علي  -

المشذالي منصور بن أحمد 

 بن عبد الحق 

 كتاب الفوائد في اختصار المقاصد  -

 القواعد في المصالح و المفاسد  -

ص : برنامج التجيبي  -

442  

 جواب مطول حول نازلة يهود توات - أبو عبد الله التنس ي  -

تعليق على مختصر ابن الحاجب  -

 الفرعي 

 الحافظ: محمودبوعياد

  51ص  ،التنس ي

محمد بن أحمد بن محمد  -

ابن مرزوق ت "الخطيب 

325 " 

 شرح الأحكام الصغرى لعبد الحق -

شرح ابن الحاجب الفرعي سماه  -

إزالة الحاجب لفروع ابن "

 " الحاجب

 جنى الجنتين في فضل الليلتين  -

 شرح عمدة الأحكام  -

  411: كفاية  -

 

 

ص : المسند الصحيح  -

32  

ابن مرزوق الحفيد ت  -

 هـ  234

المقنع "أرجوزة في الميقات سماها  -

 " بيت  5311الشافي في 

اغتنام الفرصة في محادثة عالم  -

 قفصة 

،  421صص : البستان  -

421  



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

867 
 

الدليل المومي في ترجيح طهارة  -

 الكاغد الرومي 

الناصح و الخلاص في الرد على  -

رد على )مدعي رتبة الكامل الناقص 

العقباني في مسالة الفقراء 

 ( الصرفية

مختصر الحاوي في الفتاوي لابن  -

 عبد النور التونس ي 

 الروض البهيج في مسائل الخليج  -

 أرجوزة في نظم تلخيص المفتاح  -

المنـزع النبيل في شرح مختصر  -

 خليل 

الشرف من  إسماع الصم في إثبات -

 جهة الأم 

الدليل الواضح المعلوم في طهارة  -

 كاغد الروم 

 له فتاوى في المازونية و المعيار  -

ابن أبركان التلمساني ت  -

212  

  342: كفاية  - تعليق على رجال ابن الحاجب  -

قاسم بن عيس ى بن ناجي  -

 أبو الفضل 

شارح للمدونة ، والرسالة، و  -

 الجلاب 

  24/ 5: تعريف الخلف  -

أحمد بن علي بن عبد الله  -

 المنجور 

  25ص : كفاية  - شرح نظم قواعد الونشريس ي  -

بن موس ى الرهوني  ىيحي -

 هـ 333ت 

تحقيق مختصر ابن الحاجب  -

 الأصلي و له عليه شروح 

  343: الديباج  -

 

يأتي التصنيف  ،وبالموازاة مع هذا العلم الذي يعتبر فرعا مهما ضمن موسوم الفقه وأصوله:   ـ فقه النوازل 1

والتصنيف . التي هي جوابات الفقهاء وفتاويهم حول سؤالات المجتمع على حاجاتهم المتعددة ،في النوازل 

دي والقاض ي عياض النوازلي في هذا السياق يعود إلى أزمنة بعيدة، حيث تكلم فيها أحمد بن نصر الداو 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

868 
 

ويمكن عدّ التصنيف النوازلي  م،13/.هـ9وولده، ولكن في المغرب الأوسط برزت بشكل واضح ملموس بعد ق

بن  ىويأتي في هذا الشأن زعيم مدرسة مازونة يحي ،.هـ7، 9واقع الفقه بالمغرب الأوسط بين قفي سمة بارزة 

تأثر بهم ضمن من وكان من .  1مازونة ءاقضان على كالذي ( هـ 113ت ) لمازوني ابن عيس ى  موس ى أبي عمران

وفقهاء العصر  ،وهم أعمدة الفقه ،وأخذ عنهم ابن مرزوق الحفيد والقاسم العقباني وابن زاغوفي مساره 

ه كان مطلعا على أحوال الناسفإ ،وباعتبار المهنة التي زاولها. 2حينئذ بتلمسان والمغرب الأوسط عموما
ّ
حيث  ،ن

ه في نالدرر المكنو " مصنف سماه ا أدى به إلى التأليف فيها بممّ  ،الإجابة على مسائلهم المختلفةيجتهد في كان 

 . 3"نوازل مازونة

ه اقتصر في 
ّ
 ،ذلك على أجوبة المتأخرين من علماء تونس وبجاية والجزائرتصنيفه وقد صرح المازوني بأن

) بن محمد بن عبد الواحد الونشريس ي  ىيحيوجاء بعده أحمد بن . 4الذين تم ذكرهم ،وعن أشياخه بتلمسان

  - بالإضافة إلى علم الوثائق والتوثيق وهو صاحب التآليف الغزيرة في الفقه خصوصا -( م1576/هـ716ت 

الذي اعتمد فيه على   ،فريقية والأندلس والمغربإفتاوي علماء عن رب غرب والجامع المعألف المعيار المف

وقد قدم الشفشاوني ظروف تأليف المعيار في تفاصيل دقيقة، وذكر إشادة الناس . 5نوازل البرزلي والمازوني

لو أنّ رجلا حلف بطلاق زوجته أنّ " حتى قال ابن غازي حينما مرّ به بجامع القرويين  ،بهذا المؤلف وبصاحبه

 ،يه زوجتهلكان بارا في يمينه، ولا تطلق عل ،أحاط بمذهب مالك أصوله وفروعه( الونشريس ي) أبا العباس 

 .6وحفظه وإتقانه ،لتبحره وكثرة اطلاعه

، وكانت الجوابات التي من الفقهاء ومفتيناعتماد المتأخرين عليه ، كان المصنفهذا ونظرا لقيمة 

ه اعتمد في تحرير فتاويه على أصول منها العامة التي يشترك فيها مع غيره من  ،أوردها جامعة مقنعة
ّ
ذلك أن

 ،دين وهي القرآن والسنة والإجماع والقياس والاستصحاب والمصالح والعرف أو العادةأرباب المذاهب والمجته

ومذهب الصحابي والاستقراء، وعلى أصول خاصة وهي التي تختص بالمذهب المالكي كقاعدة العمل والقياس 

                                                           
 . 112كفاية ، ص : التنبكتي  1
 . 511؛ الونشريس ي ألف سنة من الوفيات، ص  112نفس المصدر، ص : التنبكتي  2
 بعض النقائص على   3

ّ
 أن

ّ
قام بتحقيق هذه النوازل مختار حساني الذي قدم جهدا في نقل المتن من المحظوظ إلى المحقق المنظم، إلا

التحقيق قد شوهت بعض الفتاوي، في كلّ أجزاء الكتاب، مما يستدعي استدراك ذلك في طبعة منقحه ثانية حتى تكتمل الصورة، مستوى 

الدّرر المكنونة في نوازل مازونة، تحقيق مختار (: أبو زكريا يحي بن موس ى)راجع المازوني . ويخرج المخطوط في حلة بهية ذات فائدة أكثر

 .في عدة أجزاء. 4112لعربي، الجزائر، حساني، دار الكتاب ا
 . 32، ص 5تح حساني، ج ،الدرر : المازوني  4
 . 33كفاية ، ص : التنبكتي 34؛القرافي توشيح، ص  11، 11البستان، صص : ابن مريم  5
 . 32دوحة الناشر، ص : الشفشاوي   6



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

869 
 

امه أحك هـ لا يمكن له أن يصوغ17وإنّ الباحث عن واقع الحال لبلاد المغرب فيما قبل ق . 1على النوازل 

 باللجوء إلى مثل تأليف الونشريس يأو 
ّ
ي والاقتصادي باعتباره مطلعا على الواقع الاجتماع ،يبني آراءه إلا

 .  وعارفا بهوالفكري 

 تهاهميلأ  دقيقةال شرح تفاصيلهافي  خاض علماء المغرب الأوسطفقد   أمّا فيما يخص مواضيع النوازل،

وقد مسّت جميع  ،اضيع تدخل ضمن الإجابة عن النوازل والحوداثفتاوي، وهي مو  اوأصدروا بشأنه ،بالغةال

ثم  ،منها موضوع الشرف الذي فرض نفسه على المجتمعالميادين التي تهم الفرد والجماعة ببلاد المغرب، وكان 

 فيه بما ،على الفقهاء
ّ

من تداعيات على مستوى المجتمع والسلطة، وقد اهتم بالمسألة عدد من  للمسألة للبث

( م1675-1337/هـ179-937) فقهاء كان أبرزهم محمد بن عبد الرحمن بن أبي زيد المراكش ي القسنطيني ال

والمعروف بالكفيف أو الضرير أو الأكمه، والذي هاجرت أسرته إلى قسنطينة فرارا من بني مرين، وكان من 

: تحدّث ابن قنفد عن الضرير قائلا وقد (.م1311-1371/هـ916-979) علي بن باديس أبرز شيوخه هناك أبو 

، ونجد في 2"في إثبات الشرف من قبل الأم إسماع الصمّ " هو من أهل بلدنا ببونة، له تأليف في الشرف سماه "

حينما تحدث عن ( م1637-1365/هـ161-966) لمحمد بن مرزوق الحفيد آخر  انفس المؤلف المحقق مصنف

محل أخذ ورد الشرف لقد كانت مسألة   .ما يدعم فتوى ابن الأكمةب ،"في إثبات الشرف للأم إسماع الصمّ "

كما توجد لابن . 3بين فقهاء العصر من جميع حواضر المغرب خصوصا بين أهل بجاية وتونس وتلمسان

رب عفتاوي نوازليه عديدة منها ما هو متوافر على مستوى المعيار الم( م1637/هـ161ت) مرزوق الحفيد 

 .4طات في الخزائنو ا هو موجود على مستوى المخطومنها م ،للونشريس ي

مثل محمد بن أحمد بن محمد بن " الشرف وقطعيته حول الجدل "شارك  عدد من  الفقهاء في   

جواب في مسألة قطعية " فيصدر بشأنها جوابات منها ،الذي كانت ترد عليه سؤالات ،يوسف الحاج الرهوني

وإنّ . 5مكن أن يكون التحقق من قطعية الشرف بالنسبة للأسربيّن فيه إلى أي مدى ييُ ، "النسب الشريف

من المباحث الأساسية التي تكشف على العديد من  استقصاء النوازل ودورها في مجتمع المغرب الأوسط يعدّ 

 .الفقهاء تجاهها وكيف كان ردّ  ،الوقائع الاجتماعية والاقتصادية والسياسية

                                                           
س الونشريس ي في فتاوي المعيار، ملتقى المذهب المالكي والخامس ، الأصول التي استند إليها أبو العبا(: حفيظة)راجع الموضوع عند خروبي   1

 . 322، 324، ص 4112
 411شرف الطالب، ص : إسماع الصمم في إثبات الشرق من قبل الأم، تح مريم لحلو، ابن قنفد( : المراكش ي)ابن الأكمه   2
 نف واحد مفيد أراء العالمين ابن الأكمة وابن مرزوق الحفيد في مص: جمعت مريم لحلو  3
 .د، الرباط 543راجع اجوبة العلماء في نوازل من أبواب الفقه، خ ع مجموع رقم   4
 في ورقتين  1121جواب في مسالة قطعية النسب الشريف،  خ ح، رقم : الحاج الرهوني:   5



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

870 
 

 ،الفكر والمعتقدأخرى تهتم بمسائل ب، بل وجدت نوازل ولم يكن ذلك مختصا بهذه الجوانب فحس 

 ( م1513/هـ717ت ) حمد الوهراني أمثلما تقدم به محمد شقرون بن  ،وجوابات الفقهاء عليها
ّ
ف الذي أل

، وهو جواب يدور حول سؤال "ر عامة المسلمينالجيش والكمين لقتال من كفّ " اه سمّ و مصنفه النوازلي 

يؤثر التقليد في إيمان المؤمن، أم وجب عليه معرفة الدليل؟، وقد ساق الوهراني  وهل" اعتقاد العامة"يخص 

بس عن الكثير من القضايا
ّ
ومعلوم أنّ الذي أثار هذه المسألة هو محمد  .1في ذلك الأدّلة والردود بما يزيل الل

أو ما يعرف  بن يوسف السنوس ي، حينما تحدث في عقائده عن الإيمان دون تحري الدليل وإعمال الفكر،

الخصوص الفقيه العلامة ابن بإيمان العامي، وقد كانت له في ذلك سجالات مع معاصريه ومنهم على وجه 

 .لتلمسانيزكري ا

طرحها من قبل العامة أو تداولها بين الخاصة  تحضر في شأن فقه النوازل العديد من القضايا التي تمّ كما       

بما يبيّن واقع  ،من الفتاوي والاجتهادات تهت إجاباتهم إلى تكوين رصيد مهمّ لأجل الجواب عليها، وان( الفقهاء) 

الحال بالنسبة لمجتمع المغرب الأوسط، إذ يمكن اعتماد النوازل كمادة للغوص في معرفة تفاصيل عديدة 

علماء  اطنشوالتدوين النوازلي من المصنفات التي تعتبر من صميم الفقه المبيّنة ل .ذات قيمة في تلك الفترة

 ،والجدول التالي يبيّن هذا النشاط .جمع فيه الفقهاء فقههم وفتاوى مشايخهم حيث ،المغرب الأوسط

  :ومساهمة فقهاء المغرب الأوسط فيه 

 المصدر عنوان المصنف الفقيه العالم   

نصره الفقير في الرد على أبي  - محمد بن يوسف السنوس ي  -

 " نازلة البدع"الحسن الصغير 

 محقق  11531خ ح 

محمد بن أحمد بن محمد  -

 بن يوسف الحاج 

التحصن و المنعة ممن اعتقد  -

 " نازلة البدع"أن السنة بدعة 

جواب الرهوني عن مسألة  -

نوازل "قطعية النسب الشريف 

 " الشرف

  5617خ ح  -

فيما يجب على المسلمين من  - محمد بن عبد الكريم المغلي  -

نازلة أهل "اجتناب الكفار 

 محققد  1671: خ ع  -

                                                           
الجيش والكمين لفتال من كفر عامة المسلمين، تح هارون بن عبد الرحمن آل باشا الجزائري، دار ابن حزم،  (: محمد الوهراني)شقرون   1

 .5بيروت، ط



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

871 
 

 " الذمة

أبو زكريا يحي جد عبد  -

 الكريم الفكون 

له حاشية على المدونة ضمنها  -

 نوازل ووقائع 

ص : منشور الهداية  -

61  

محمد شقرون بن أبي جمعة  -

 المغراوي 

الجيش و الكمين لقتال من كفر  -

 " نازله البدع"عامة المسلمين 

 محقق  -

 161ابن مرزوق الحفيد ت  -

 هـ

الدليل المومي في ترجيح طهارة  -

 ي مالكاغد الرو 

  115البستان  -

والفتوى موجودة في 

 معيار الونشريس ي

 محقق   - عرب و الجامع المغرب المعيار الم - الونشريس ي  -

 محقق  - ة في نوازل مازونة الدرر المكنون - المازوني  -

 

متين وعميق مع  قالخاص بالمواريث التي لها التصا كفرع من فروع الفقههذا العلم يندرج   : ـ علم الفرائض1

واقع العلاقات الاجتماعية والأسرية بالأخص، وقد اهتم بهذا الفقه فئة من المجتمع وذلك لصعوبته 

واختصاصه بالإمامة والقضاء، وقد برز في هذا العلم بالمغرب الأوسط كتابان تمّت عليهما شروح 

صاحبها إبراهيم بن أبي بكر بن عبد الله واختصارات، فأمّا المصنف الأول فهو الأرجوزة التلمسانية المسنوبة ل

من وشقه بالأندلس، وهو ناظم  الأجوزة وكان عمره لا ( م1171/هـ679ت )بن موس ى الأنصاري التلسماني 

انتقل إلى الأندلس مع أبيه م، 1113/هـ677، أصله من تلمسان وبها ولد سنة 1 عاما( 17)يتعدى العشرين 

قد لقيت الأجوزة و . 2ثم انتقل إلى سبته وبها توفى ،ناطة ومالقهفاستوطن غر  ،سنوات( 77)وعمره تسع 

( 17) ةحيث قام على شرحها عدد من الأعلام تجاوز عددهم العشر  ،العناية الفائقة من قبل فقهاء العصر

بن محمد بن صالح  ىشراح لها أمثال القلصادي وابن زاغو والحباك، وأبرزهم أبو الحسن على بن يحي

 .3هـ7هـ وبداية ق1الذي عاش أواخر ق  ،ليالعصنوني المغي

ي "  :أسباب شرحه للأرجوزة في مقدمته حينما قالالعصنوني ن المغيلي بيّ  
ّ
ا رأيت طلبه الزمان فإن

ّ
لم

معتكفين على  ،ز الفقيه الفاضل النحرير الفرض ي أبي إسحاق إبراهيم بن أبي بكر التلمسانيجمولعين بر 

                                                           
؛وقد اختلف في سنة 533، ص 5بغية ،ج(: يحي)؛ ابن خلدون 441،ص 5الإحاطة،ج: ؛ ابن الخطيب532المصدر السابق، ص : ابن فرحون   1

 . 12البستان،ص : هـ،ابن مريم123، وقال يحيى بن خلدون بأنها كانت في سنة 121ه،ـ فابن مريم وغيره بسنة 123و  121ن وفاته بي
 ب/4، ورقة 5112التعريف بالتلمساني صاحب ارجوزه الفرائض، خ ح،  الرباط، مجموع رقم : انظر مجهول   2
 . 513و 42،ص5،4112في الفرائض تح عبد اللطيف زكاغ،دار ابن حزم،بيروت،ط شرح الأرجوزة التلمسانية(: أبو الحسن)راجع المغيلي    3



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

872 
 

ح علي  ،انتدبت إلى شرحه وفك ألفاظه ،درسه ومعتنين بفهمه
ّ
قاصدا بذلك ثواب الله تعالى، ومع ذلك فقد أل

ونظرا لمنهجه في التأليف وحسن  .1"فأسعفته وأجبته إلى ذلك ،بعض الطلبة ممن اعتنى به راغبا في ذلك

ده الكثير من الفرضين الذين جاءوا بعده، وتقع المنظومة في  ،تقسيمه وتوضيحه
ّ
 . 2تابي 136فقد قل

أما المصنف الثاني الذي وجد له أهمية كبرى فهو أيضا لرجل عالم فقيه نبت بالأندلس وهو أحمد بن 

محمد بن خلف بن عبد الغني أبو القاسم الكلاعي الإشبيلي الشهير بالحوفي، أصله من حوف مصر، وهو من 

، 3وإجازات على علماء عدة  له سماعات م1171/هـ511وتوفي سنة م 1119 /هـ517بيت علم وعدالة ولد عام 

 الحوفي كان من الذين تناولوا كتابو  .4فت عليه شروح وأراجير كثيرةألف مصنفه في الفرائض الذي صُنّ 

، حيث وضع شرحا "أبو عثمان"بالشرح من فقهاء المغرب الأوسط سعيد بن محمد العقباني التلمساني المكني 

ا مما شرحه العقباني جاء كل من محمد بن يوسف السنوس ي ، وانطلاق5ورقة  137يقع في "  لفرائض الحوفي

، 6"المقرب المستوفي في شرح فرائض الحوفي"الذي شرح هذا الشرح مصنف رسالة الحوفي في الفرائض وسماه 

ثم جاء القلصادي الذي اشتهر بعدد من المصنفات في مجال الفرائض فكتب الغرّة التونسية في شرح 

غرّة المصرية في شرح الأرجوزة التلمسانية، وله إرشاد المتعلم وتنبيه المعلم لفرائض الأرجوزة التلمسانية وال

وشرح الغنية في  ،والعتبية في الفرائض لح شريف، وشرح فرائض ابن الحاجب،وشرح فرائض صا ،خليل

وقد لقي . 7ايثوبغية المبتدي وغنية المنتهي، وغيرها من المصنفات في المو  ،والمستوفى لمسائل الحوفي ،الفرائض

لقي هذا المصنف الأخير رواجا كبيرا بتلمسان وما حولها، وهو يوجد في خمس لوحات في حين يوجد له 

يشمل عشرة فصول ومقدمة، وقد  ،لوحة 53خر هو شرح ومختصر الحوفي القلصادي ويوجد في آمصنف 

 .8جدولا 16دعم شرحه بجداول بلغت 

الذي قيل  ،ا العلمذمن خلال تداول ه ،بعلم الفرائض تهلقد ظهر عناية فقهاء المغرب الأوسط وطلب

ه أول علم ينقض ي، فعملوا على حفظه وتدوينه ودراسته، وإنّ الأعمال التي قدمها كل من العقباني 
ّ
بأن

 .والسنوس ي والقلصادي تحضر شاهدة على هذه العناية الفائقة بمدارس ومساجد المغرب الأوسط 

                                                           
  511شرح الأرجوزة، ص : المغيلي أبو الحسن  1
  13نفسه، ص   2
 .533/4ب ، خ ص، سلا المملكة المغربية،  /5شرح فرائض الحوفي مختصرا،  لوحة : القلصادي  3
  54عياض وولده محمد، مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تح محمد بن شريفة ص   4
 .، الرباط 55133خ ح، ومجموع رقم  4554شرح فرائض الحوفي، مخ رقم : العقباني  5
 خ ح  55133ورقة مدعم برسوم وجداول انظر مجموع رقم  454يقع هذا الشرح في   6
هـ وتاثيرها في علماء الفرائض القلصاوي نموذجا، ملتقى المذهب المالكي الخامس، 2الجزائرية في ق  المدرسة(: منير)راجع مقال التليلي   7

  342، 343صص  4112
  533/4مجموع فيه، شرح مختصر الحوفي وبغية المبتدي وغنيه المنتهي، خ ص، : راجع القلصادي   8



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

873 
 

 صدرالم عنوان المصنف الفقيه العالم 

ابن الخطيب أحمد بن حسن  -

 هـ 117بن قنفذ ت 

بغية الفارض من الحساب و  -

 الفرائض 

  31/ 1الحفناوي   -

  53: كفاية  -

: سعيد بن محمد العقباني  -

 ه 111التلمساني ت 

  175: الديباج  - شرح الحوفي في الفرائض  -

  3113، 3111خ ح  -

المقرب المستوفي في شرح فرائض   - نوس ي سمحمد بن يوسف ال -

 ( شرح مختصر العقباني) الحوفي 

  11599خ ح  -

، خ ح  171: البستان  - شرح مختصر العقباني  - علي بن محمد القلصادي  -

11599  

إبراهيم بن أبي بكر بن عبد  -

الله التلمساني الوشقى ت 

 ( هـ677ت ) و قبل  679

الأرجوزة الشهيرة في الفرائض  -

حققها عبد " التلمسانية "المسماة 

 اللطيف زكاغ 

  161الديباج   -

  61البستان  -

  67: كغاية  - شرح التلمسانية في الفرائض  - ابن زاغو أحمد بن محمد  -

 الضروري في علم المواريث  - علي بن محمد القلصادي  -

 كليات الفرائض و شرحها  -

 المستوفي لمسائل الحوفي  -

 شرح التلمسانية الكبير و الصغير  -

شرح فرائض صالح بن شريف و  -

 ابن الشط 

 فرائض التلقين  -

 شرح فرائض مختصر خليل  -

 ( مكرر )شرح مختصر العقباني  -

 كتاب الغنية في الفرائض  -

 تقريب المواريث  -

 فرائض ابن الحاجب  -

  17البستان ص  -

منتهى الأماني في شرح أرجوزة  -  161ابن مرزوق الحفيد ت  -

 التلمساني 

  173: ثبت البلوي  -

حققها عبد اللطيف  -شرح أرجوزة التلمسانية في  -أبو الحسن على بن يحي ين  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

874 
 

محمد بن صالح العصنوني 

 هـ  7المغلي ق 

 زكاغ الفرائض 

  المفروض في علم الفروض  محمد بن عبد الكريم المغلي  -

 

في تبيان مدى العناية التي  أيضا  التوثيق والتصنيف الوثائقي كمعلم مهمّ  فنّ  يأتي  :ـ الوثائق والتوثيق 3

  باعتبار إدراره المال والجاه، ،الذي صار عزيزا ،أولاها علماء المغرب الأوسط لهذا الفنّ 
ّ
ة من فاشتغل به ثل

ه ثمرة الفقه، وقد ب 1"الوثائق المختصرة" في مؤلفه قال عنه أبو إسحاق الغرناطي ، وهو فنّ هؤلاء الفقهاء
ّ
أن

كتب الوثائق من خلال نصوص القرآن الكريم، وذهب إلى اعتبار وجوب العناية بعلى  ثخصص فصلا في الح

 2وتحصين الفروج، كما اعتبرها فرضا على الكفاية ،وحفظ الأموال والأنساب ،كتب الوثائق لدفع الدعاوى 

نُ "  بدليل الآية من سورة البقرة ا الذِين آمم اأيّهم تُبُوهيم
ْ
اك

م
ينٍ إلى أجلٍ مُسمًى ف اينتُم بدم دم

م
 . 3"وا إذا ت

كما ذهب آخرون إلى القول بأنه فرع من علم الإنشاء باعتبار اللفظ، أما باعتبار المدلول فهو فرع من 

ه علم يبحث فيه عن كيفية إنشاء الكلمات المتعلقة بالأحكام الشرعية
ّ
وثبت الأحكام الثابتة  ،علم الفقه، وأن

وعه تلك الأحكام من  حيث وأن موض. القاض ي في الكتب والسجلات على وجه يصح الاحتجاج به عند

 .4الفقه ومن علم الإنشاء مأخوذة منه ءمباد ، وأنّ الكتابة

المنهج "من خلال  ،الونشريس ي وكان من أبرز من كتب في ذلك من فقهاء المغرب الأوسط أبو العباس 

. علم الوثائق والشروط وفضله وشرفهأجمل فيه كل ما يتعلق ب ،بابا( 16)، والذي جعله في ستة عشر"الفائق

يمكن الرجوع  ،صنفات في بابا الوثائق والعقودددا من المات عطوقد قدمت لنا دراسات في البحث عن المخطو 

ب الرائق في تدريب الناش ئ من القضاة وأهل الوثائق" ومنها ،إليها
ّ
والد  ،وهو لعيس ى بن موس ى المغيلي" المهذ

وهناك عمل " قلادة التسجيلات والعقود وتصرف القاض ي والشهود"وله ايضا مصنف  ،صاحب نوازل مازونة

                                                           

ر بأبي إسحاق الغرناطي نشأ بغرناطة وتولى قضاءها ثم في أيام الفتنة بين ه الشهي 132ـ هو القاض ي إبراهيم بن الحاج أحمد الأنصاري ت 1 

الوثائق المختصرة، تح (: الغرناطي)أنظر  أبو إسحاق . لقيا المرابطين بني غانية والموحدين لجأ إلى ميورقة وتولى قضاءها أيضا إلى وفاته 

من احسن ما تمّ تأليفه مؤخرا من الدراسات ،دراسة الدكتور همال . 4، ص5222، 5مصطفى ناجي، مركز إحياء التراث المغربي، الرباط، ط

علم الوثائق في الأندلس، : عبد السلام في رسالته للدكتوراه، حيث المّ بالموضوع ، وقدّم فيه لمحة تاريخية مفيدة، راجع همال عبدالسلام

 م4155-4151أطروحة دكتوراه، إشراف عبدالحميد حاجيات، جامعة الجزائر، 
 2. 3المصدر السابق، صص : أبو إسحاق الغرناطي   2
 .424ـ  آية المداينة ، سورة البقرة، آية  3
،دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 5مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، مج(: أحمد بن مصطفى)ـ طاش كبري زاده  4

، دار إحياء التراث العربي، 4كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مج( : حاجي خليفة) ؛ مصطفى بن عبدالله 432،ص5،5221ط

  .5131،5131بيروت، دت، ص



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

875 
 

يدخل ضمن  كتب الأحكام تمّ الوصول  وجد ضمن المجموع و  ،آخر قدمه
1

وربما كانت هذه المصنفات  ،  

تبار اعتماده على ما ألفه الوالد للفقيه عيس ى بن موس ى المازوني هي التي تأثر بها الإبن صاحب النوازل، باع

وفق ما ذكر في مقدمة نوازل مازونة، مثلما تأثر الونشريس ي بنوازل مازونة، فكان مصدر المغيلي والونشريس ي 

 :والجدول التالي يبرز أهم من شارك في هذا العلم تصنيفا . في نوازلها موحدا

 

 المصدر عنوان المصنف الفقيه العالم 

أبو الروح عيس ى بن مسعود  -

بن منصور المنجلاتي 

 ( هـ963ت ) الزواوي 

الديباج : ابن فرحون  - له تصنيف في الوثائق  -

 113، ص 

 ىموس ى بن عيس ى بن يحي -

المازوني المغلي والد  صاحب 

 النوازل 

الرائق في تدريب الناش ئ من  -

 القضاة و أهل الوثائق 

  371/ 1:  نيل  -

  611: كفاية  -

الونشريس ي  ىيحيأحمد بن  -

  716ت 

ق المنهج الفائق والمنهل الرائ -

والمعنى اللائق بآداب الموثق 

 الأحكام  الوثائق و

غنية المعاصر و التالي في شرح  -

 وثائق القلشاني 

  96: كفاية  -

 

كان ضمن  ،المنطق من العلوم الخادمة للفقه وأصوله ودراسته وتداوله: ـ الخوض في المنطق2

وقد جرى في هذا الشأن تدوين العديد من المصنفات،  ،المنظومة التعليمية والفكرية لفقهاء المغرب الأوسط

إذ تمّ دراسة هذا المصنف وشرحه من قبل عدد  ،(أفضل الدين) وربما كان عصبها الرئيس ي جمل الخونجي 

إذ اختصر ( م1619/هـ 137كان حيا بعد  ) حمد بن عبد الرحمن الندرومي أأمثال  ،من علماء المغرب الأوسط

                                                           

المغرب الأوسط في العصر الوسيط من :"م، ضمن51-53/ هــ2-2وثائق الحبس في المغرب الأوسط وأهميتها المصدرية قرن (: بوبة)مجاني  1 

كتب النوازل : "؛بوبة مجاني  .12-43.ص-، ص4155بوبة مجاني، قسنطينة، بهاء الدين للنشر والتوزيع،: ، تنسيق"خلال كتب النوازل 

جامعة : ، التغيرات الاجتماعية في البلدان المغاربية عبر العصور، قسنطينة"-العصر الزياني نموذجا-ريخ الاجتماعي والأحكام مصدر للتا

 .منتوري، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، مخبر الدراسات التاريخية والفلسفية وقسم التاريخ 

 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

876 
 

( هـ161) د بن احمد بن مرزوق الحفيد وألف محم،" كفاية العمل"وسماه  ،جمل الخونجي لشيخه ابن مرزوق 

وقد وصل عدد القائمين على شرح مصنف الجمل إلى أزيد من ، " نهاية الأمل في شرح الجمل" سماه كتابا 

 .1ب الأوسط ذكرتهم المصادر فقهيا من فقهاء المغر  15خمسة عشر 

كما وضعت حول المنطق العديد من الأراجيز قصد حفظه وتسيير تداوله وهو ما فعله الإمام محمد بن عبد 

، كما لجأ عبد الرحمن بن محمد 2" منح الوهاب في رد الفكر إلى الصواب" الكريم المغيلي في رجزه المسمى 

وضعه سابقا، وبإلحاح من الذي  ،السلم المرونق في علم المنطقبعده إلى شرح ( م1596/هـ713ت) خضري الأ 

ومثل ذلك ألف محمد .  3فكانت الأرجوزة وكان شرحها  ،وقته على ضرورة شرحه قدم فيه شرحا وافيا ةطلب

فهذا تقييد قصدت به : " ثم لجأ إلى شرحه بقول  ،مختصرا في علم المنطق( هـ 175ت ) بن يوسف السنوس ي 

دون الزيادة التي  ،والعدول عن الإكثار والاختصار على المهم ز بطريق الإيجا ،علم المنطق شرح مختصري في

 تعطل عن المسارعة إلى المقاصد الشرعية الأخروية، وتحيّ 
ّ
التالي يظهر جدول وال .4"ت الأنظارر العقل وتشت

 : مصنفات علماء المغرب الأوسط في المنطق بعض 

 المصدر عنوان المصنف الفقيه العالم 

عمر بن عبد المجيد الرندي  -

 البجائي ابن علي 

الرحلة ص : العبدري  - شرح كتاب الجمل  -

196  

أبو عبد الله محمد بن محمد  -

 هـ  957المقري ت 

  333: كفاية    - شرح جمل الخونجي  -

سعيد بن محمد العقباني  -

 هـ  111التلمساني ت 

  175: الديباج  - شرح جمل الخونجي  -

  157: البستان  -

أحمد بن حسن بن علي الخطيب ت 

 هـ  117

  53: كفاية  - جمل الخونجي  -

                                                           
ويظهر هذا العدد من المهتمين أن الدرس المنطقي قد لقي رواجا في بلاد .  51، 53شرح الجمل للشريف التلمساني صص : راجع عمر أسفي   1

 .هـ 2، 3المغرب الأوسط مما بين ق
 . 41الإمام المغيلي، ص : انظر ادم عبد الله  الألوري  2
 . 554/4شرح السلم المرونق في علم المنطق، خ ص رقم ( هـ 224عبد الرحمان ت)راجع الاخضري   3
ب وقد لجأ الأخضر /522ب إلى /541، من ورقة 54145تقييد في شرح مختصر علم المنطق، خ ح مج رقم (: محمد بن يوسف)السنوس ي   4

هـ وإعطاء نماذج لبعضها وقد توافر عدد 2 – 3بالجزائر إلى عرض المخطوطات الجزائرية في علم المنطق خلال ق ( قسم الفلسفة) شريط 

عالم، وهؤلاء العلماء المناطقة كانوا إلى جانب ذلك فقهاء وأصوليين، وان المنطق فن يحتاج إليه ( 53)سبعة عشر العلماء إلى ما يربو عن 

 . 444من أعلام مخطوطات المنطق بالمغرب الأوسط دراسة تحليلية ص (: الأخضر)شريط . المجتهد 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

877 
 

 شرح جمل الخونجي  - محمد بن عبد الكريم المغلي  -

 مقدمة في المنطق  -

منح الوهاب في رد الفكر إلى  -

 الصواب 

  136: البستان  -

  659: كفاية  -

  166/ 1: نيل  -

 البستان  - اساغونجي  - القلصادي  -

ت )ابن مرزوق الخطيب  -

 ( هـ 161

كنز الأماني و الأمل في نظم  -

 الجمل

 " أرجوزة في نظم جمل الخونجي"

نهاية الأمل في شرح كتاب "

 "الجمل 

  113: ثبت البلوي  -

  115: البستان  -

أبو الفضل محمد بن عبد  -

الرحمن بن عبد الله الأستاذ 

 هـ  137مي ت و ر ندال

اختصار شرح شيخه ابن مرزوق  -

 على جمل الخونجي 

  56: البستان  -

مناقب ابن عبد الله  - شرح جمل الخونجي  - الشريف التلمساني  -

 أ/ 19الشريف ورقة 

تقييد في شرح مختصر علم  - محمد بن يوسف السنوس ي  -

 المنطق  

 11531: خ  ح  -

ن بمن محمد الأخضري عبد الرحم

 ( هـ 713)

شرح السلم المرونق في علم  -

 المنطق 

الخزانة الصبحية  -

111 

محمد بن حمد بن محمد  -

 ابن مرزوق 

  36: جنى الجنتين  - كتاب في المنطق  -

محمد ابن الأكمه المراكش ي  -

 ( هـ 179) القسنطيني 

أرجوزة في المنطق شرحها ابن  -

 قنفذ 

 مخطوطة محققة  -

 

ز به فقهاء المغرب هو الحديث عن البعد الروحي الذي تميّ الكلام عن هذا المسلك : الرؤى ـ التصوف و 2

ه إن كان المشرق أرض الأوسط، بل هو الخوض في خاصية تميّ 
ّ
ز بها مجال بلاد المغرب عموما، حتى قيل بأن



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

878 
 

ولم تكن هذه . فإنّ بلاد المغرب أرض الأولياء، وأنّ بلاد المغرب تنبت الأولياء كما تنبت الأرض الكلأ ،العلماء

ه، بل كان ذلك منذ العهود الأولى لفتح بلاد المغرب على أيدي 9اصية وليدة القرون المتأخرة أي منذ قالخ

وقد تطور الاشتغال بالتصوف وسلوك مسلك الزهد مع كان زعيمهم عقية بن نافع، و ، والتابعين صحابةال

فت حوله مصنفات ودواوين، وانتهي غ
ّ
لى تقعيد القواعد فيه، مرور الزمن، وظهرت فيه توجهات وطرق، وأل

لأجل ضبطه وتأطير الزهاد الذين انتموا إليه، فكرا، وسلوكيا، فصار التصوف بذلك احد الأركان الثلاثة 

للمنظومة الثقافية الاجتماعية بالمغرب الأوسط، والجدول التالي يظهر أهم المصنفات الصوفية التي تمّ 

  . طرحها من قبل فقهاء المغرب الأوسط

 

 المصدر عنوان المصنف العالم الفقيه 

أبو عبد الله محمد بن محمد  -

 ( هـ 957)المقري 

 كتاب المحاضرات  -

 الحقائق و الرقائق  -

  111/ 9نفح الطيب  -

ابن قنفذ أحمد بن حسن  -

 هـ  117ابن الخطيب ت 

وسيلة الإسلام في النبي عليه  -

 السلام 

 انس الفقير و عز الحقير  -

  31/ 1الحفناوي  -

 شرح القواعد الزروقية  - ابن زكري  -

 شرح النصيحة للشيخ زروق  -

 شرح الصلاة المشيشية  -

 شرح الحكم العطائية  -

عبد المجيد الزياني خ  -

  13771ح 

الأنوار المضيئة الجامعة بين  - ن الثعالبي عبد الرحم -

 الحقيقة و الشريعة 

 الدر الفائق في الأذكار و السلوك  -

  117كفاية  -

سعيد بن محمد بن محمد  -

  111باني ت العق

  157: البستان  - شرح البردة  -

الطاهر بن زيان الزواوي  -

 ( هـ 767ت ) القسنطيني 

  191ابن مريم  - القصد إلى الله  -

  11711خ ح  -اختصار حصن الحصين من  - محمد بم يوسف السنوس ي  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

879 
 

 كلام سيد العالمين 

الشيخ الولي أبو بكر محمد  -

 ابن قسوم 

قصائد و أبيات في وصف الآخرة  -

 و أحوال الناس 

العلوم :الثعالبي -

 الفاخرةخ سلا 

  11763: خ ح  - جلاء الظلام  - أبو العباس ابن زاغو  -

أبو الفضل ابن النحوي ت  -

 هـ 513

 .75 التشوف،ص: التادلي قصيدة المنفرجة  -

أبو محمد عبد الله بن نعيم  -

 هـ 636الحضرمي القرطبي ت 

  191: ريني بالغ - تخميسة على قصيدة المنفرجة  -

أبو عبد الله محمد بن علي  -

 الفراوسني  الزواوي 

تحفة الناظر و نزهة المناظر  -

 ( الرؤى و الأحلام)

  5995مخطوط خ ع  -

مفاخر الإسلام في فضل الصلاة  - ابن صعد التلمساني   -

 على النبي صلى الله عليه و سلم 

 616ثبت البلوي  -

المفاتيح القرطاسية في شرح  -  161ابن مرزوق الحفيد ت  -

 الشقراطسية 

إظهار صدق المودة في شرح  -

 قصيدة البردة 

  115: البستان  -

  17: البستان  - شرح الحكم العطائية  - القلصادي  -

 

 :و التاريخ و الرحلات ناقب ـ الم51

ومدى  ،علام المغرب الأوسطأة تتويج للمنزله التي وصل إليها ير والمناقب بمثابتأتي الكتابة في السّ 

 قرأنهم إلى نسج العديد من التواليفأا أدى بتلامذتهم و ممّ  ،ي اكتسبوه من قبل العامة والخاصةالتقدير الذ

حتى يتمكن من معرفة و  ،عصرئذالمجتمع لواقع وذكر مناقبهم التي تفيد الدراس  ،قصد إبراز مكانتهم حولهم،

والجدول التالي  .الحياة الاجتماعية والدينية آنذاك في صاتهم وأدوارهم وتخص ،علامالشخصية للأ  صائصالخ

 .يظهر عناية فقهاء المغرب الأوسط بشأن المناقب والتراجم والأعلام ذوي القيمة

 المصدر عنوان المصنف الفقيه العالم 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

880 
 

ديباجة الافتخار : ملخص كتاب  - أبو عمران موس ى المازوني  -

 في مناقب أولياء الله الأخيار 

حلية المسافر و آدابه و شروط  -

 المسافر 

تعريف : الحفناوي  -

  595ص  الخلف،

أبو الروح عيس ى بن مسعود 

 هـ  963المنجلاتي ت 

  113: الديباج - ألف في مناقب الإمام مالك  -

شروح ثلاث على الشفا للقاض ي   161ابن أبركان التلمساني ت 

 عياض 

  611: كفاية  -

محمد بن علي بن أبي  -

 الشرف تلميذ ابن غازي 

  177: توشيح   - شرح الشفا للقاض ي عياض -

إرشاد القاصد إلى أسنى  - أحمد الونشريس ي  -

 المقاصد 

 مخطوط خ ح  -

الللالي السندسية في الفضائل  - أحمد باب التنبكتي  -

هو اختصار و  السنوسية

للمواهب القدسية للملالي ت 

  هـ 159

 مخطوط خ ع  -

محمد الطيب بن الحاج  -

 عبد الرحمان التواتي 

القول البسيط في أخيار  -

 تمنطيط 

 مخطوط محقق  -

أبو عبد الله محمد بن  -

 أحمد المقري 

 نفح الطيب : المقري  نظم الللالي في سلوك الأمالي  -

 العبر و ديوان المبتدأ و الخبر  - ن ابن خلدون عبد الرحم -

 الرحلة غربا و شرقا  -

تقع الرحلة آخر 

كتاب العبر، ولكن تم 

 تحقيقها فيما بعد

عنوان الدراية فيمن عرف من  - ريني أبو العباس بالغ -

 الأولياء ببجاية 

 محقق  -

أحمد بن أبي يحي عبد 

 هـ  175الرحمان الشريف ت 

مناقب سيدي أبي عبد الله  -

 الشريف وولديه 

 مخطوط  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

881 
 

إظهار  صدق المودة في شرح  - ابن مرزوق الحفيد  -

 قصيدة البردة 

ن و اختصار تلميذه عبد الرحم

بن علي بن عبد الله البجائي في 

اختصار صدق المودة في شرح 

مسارح "البردة و سماه أيضا 

الأنظار و منتزه الأفكار في حدائق 

 " الأزهار

  1/51الثقافي : سعد الله

  1969،  1666خ ح        

ابن قنفذ أبو العباس  -

  117أحمد ت 

 شرف الطالب في أسنى المطالب  -

 طبقات علماء قسنطينة  -

 كتاب الوفيات  -

 الفارسية  -

 انس الفقير و عز الحقير  -

 محققة  -

  65: الفارسية  -

أبو عمران موس ى بن  -

 عيس ى المغلي المازوني 

  111،  1363خ ع  - صلحاء وادي شلف  -

مناقب أحمد بن يوسف  - مجهول  -

السنوس ي الراشدي سماه 

 " التعريف بنسب الشيخ الإمام"

  1659خ ع  -

القول المنيف في ترجمة الإمام  - أحمد التلمسانين  -

 أبي عبد الله الشريف 

  131: البستان  -

ابن باديس حسن بن أبي  -

ت ) القاسم بن باديس 

 ( هـ919

شرح مختصر ابن فارس في  -

 السير 

  111كفاية  -

  193/ 1نيل  -

محمد بن عمر بن  -

 إبراهيم الملالي 

وسية في المناقب المواهب القدّ  -

 السنوسية 

 محقق  -

لحافظ ا: بوعياد -نظم "فهرست شيوخ التنس ي  - التنس ي أبو عبد الله  -



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

882 
 

  15التنس ي ، ص  " الدر و العقيان

 محقق مفقود  -

محمد بن أحمد بن صعد  -

 هـ 771الأندلس ي ت 

النجم الثاقب فيما لأولياء الله  -

 من مفاخر المناقب 

و مختصره روضة النسرين في  -

 مناقب الأربعة المتأخرين 

 محقق  -

، كفاية :التنبكتي -

655  

محمد بن عبد الجليل  -

 التنس ي 

نظم الدر و العقيان في شرف  -

بني زيان و ذكر ملوكهم و الأعيان 

و من ملك من أسلافهم فيما 

 مض ى من الأزمان 

محمود د حققه بوعيا

 و عبد الحميد حاجيات 

فيه " جامع الهمم في أخبار الأمم" ن الثعالبي عبد الرحم -

مناقب الإمام مالك و أصحابه 

 وصحة نسبه إليه ضئيل  

الثقافي : سعد الله  -

1 /57  

أبي عبد الله محمد ابن  -

 هـ 911مرزوق ت 

 المناقب المرزوقية  -

عجالة المستوفي المستجاز في ذكر من 

 سمع من المشايخ و من اجاز 

المسند الصحيح الحسن في مآثر 

  محاسن مولانا ولي الحسنو 

تحقيق سلوى  -

 الزاهري 

  61المسند   -

المناقب المرزوقية  -

 و ما بعدها  17ص 

بغية الرواد في ذكر الملوك من  - يحي بن خلدون  -

 بني عبد الواد 

 تحقيق حاجيات  -

 حققها أبو الأجفان  - بغية المبتدي و غنية المنتهي : الرحلة  القلصادي 

حسن بن عبد الله بن حسن 

 ( هـ 567حي )أبو علي الأشيري 

ي فتوح نظم الأتي ف" مختصر التاريخ 

 " الأمر العالي

  111/ 1التكملة  -

  117: نظم الجمان  -

أبو محمد عبد الحق الأزدي 

 هـ  611الاشبيلي ت 

النبذ المحتاجة في أخبار  -

 صنهاجة بافريقية و بجاية 

  169/ 1: التكملة  -

  173: الغبريني  -

  171  عنوان،:الغبريني أخبار ملوك بني عبيد و سيرتهم  -محمد بن علي الصنهاجي توفي بين 



 ـ مظاهر النشاط الفقهي بالمغرب الاوسط ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالباب الثالث ــ

883 
 

 هـ  667 – 611

لا شك أن الخوض في سرد المصنفات التي قيّدها فقهاء المغرب الأوسط، ومحاولة التعرّف على   

ما هي أداة حقيقية للتعرف على قيمة هؤلاء الفقهاء، وما قدموه لفائدة 
ّ
محتوياتها، من فنون وعلوم، إن

دها هؤ 
ّ
لاء الفقهاء، والخدمات الحركة الفقهية والعلمية عموما، كما تظهر هذه المصنّفات الأدوار التي تقل

، مثلما تبرز ملامح الجليلة التي بات ينعم بها مجتمع المغرب الأوسط، وعموم بلاد المغرب والأندلس من جرائها

 .المدرسة الفقهية التي تميز بهذا هذا المجال الواسع

المجاورة  كما أنّ المصنفات لم تكن لتستقر بهذا المجال فحسب، بل وجدناها تتعدّاه إلى المناطق   

مع الملاحظة أنّ العناية بتحقيقها صارت من الواجب المفروض، خصوصا وأنّ بعضها المحقق لم يرق . والنائية

إلى المستوى الذي يؤدي الغرض، كما أن واجب التنقيب عن البعض الآخر، بات حتمية تشغل بال المؤرخين 

أحداث رسمت واقع بلاد المغرب، فمصنّف لما فيها من نصوص قد تزيح الكثير من الغموض اتجاه وقائع و 

الذي يوجد في خزانة واحدة، يحتاج إلى مصدر رديف، يتحقق من خلاله فهم وقائع " صلحاء وادي شلف"

التصوف والزهد ودور الفقهاء العباد بمجال حيوي يمتد على طول الوادي، حيث القبائل المتواجدة فيه 

 .وعلاقاتها مع السلاطين 

صنفات المتنوعة القيمة العلمية لمجال المغرب الأوسط، حينما أفرزت لنا الكثير من تبيّن هذه الم   

العلوم المتداولة به، وطرق البحث ومناهج الدرس فيه، وحال الطلبة في تناولهم لهذه العلوم، كما باتت كتب 

ببلاد المغرب  النوازل ومجمل الفتاوى تعبر بشكل واضح على قيمة ومرتبة منحى ما جرى به العمل الخاص

  .وصار عمل البجائيين وعادة التلمسانيين من الأعمال المعتبرةالأوسط، 

وإذا كانت ظاهرة التصنيف الفقهي والعلمي مظهرا لا يقبل التشكيك في قيمة علماء المغرب الأوسط،   

فإنّ مظاهر أخرى برزت من خلال تأثيرهم في أسلوب البحث الذي أنتج فقها وأصولا وقواعدا ومقاصدا 

ثر علماء نظير السياس ي، فإلى أي مدى كان تأومساهمتهم في الت ،المجتمع وأسلوبهموفروقا  في دورهم توجيه 

جتماعية والاقتصادية في العصر الوسيط ؟ وكيف هج البحث الفقهي؟ وما أدوراهم الا المغرب الأوسط في منا

.ت نظرتهم اتجاه الملك والسياسةكان



 

 
 

 

  

 

 

 

 

 

 :الباب الرابع  

 فقهاء المغرب الأوسط

 الاجتماعي والسياسيودورهم المنهجي  همثرأ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 :الباب الرابع  

 الاجتماعي والسياسيودورهم المنهجي  همثرأ فقهاء المغرب الأوسط        

 الأثر المنهجي لفقهاء المغرب الاوسط: الفصل الأول  

 تطور الاهتمام بعلم الأصول  - أ

 أصول الفقه بالمغرب الأوسطمناهج  - ب

 ليي المغرب الأوسطالأثر الشافعي على أصو  - ت

 فقه المقاصدو المغرب الأوسط  علماء  - ث

 طرق تناول الفقه بالمغر ب الاوسط - ج

 مساهمة فقهاء المغرب الاوسط في القواعد الفقهية والفروق  - ح

  "عوامل الاختلاف ومجالات الجدل" الجدل الففقهي و المغرب الأوسط  فقهاء:  صل الثاني الف 

 عوامل الاختلاف  - أ

 بين الفقهاءمن قضايا الجدل  - ب

 (النوازل الاجتماعية)المغرب الأوسط الكية عي لمالأثر الاجتما: الث الفصل الث 

 النوازل الفقهية أداة تقص ي  - أ

 التأليف النوازلي بالمغرب الأوسط - ب

 فقهاء المغرب الأوسط والقضايا الاجتماعية النوازلية - ت

 النظرية السياسية لفقهاء المغرب الأوسط: الفصل الرابع   

 بالمغرب الأوسط الفقهاء والسلطة - أ

 اء في موضوع السياسة والملكفقهالإسهامات  - ب



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

903 
 

 لفقهاء المغرب الأوسط  الأثر المنهجي: فصل الأول ال 

علام أسسوا وشاركوا في بناء أأنّ بلاد المغرب الأوسط كانت تزخر ب الفصول السابقة ن من خلالتبيّ 

أو التصنيف  ،المدرسة المالكية المغربية بجلّ توجهاتها، وأنّ مساهماتهم من خلال تطوير الدّرس الفقهي ونشره

 ،عموماالإسلامي أو الخوض في الجدل الفقهي حول المسائل المطروحة على مستوى بلاد المغرب  ،في المذهب

اء فقهل ح الأثر كل ذلك كان واض الفقهاء، هؤلاء إحصاء عدد المتلقين عن، و وتقديم الجوابات لحلّ المعضلات

 ،ضمن المدرسة المالكية عموما تهمية طروحاتهم، ويبرز مرتبمدى جدأيضا  هذان بيّ ي كما .المغرب الأوسط

ولا شك أنّ هذه القيمة العلمية قد أبانت عن دور هؤلاء في طرح أراء تهتم . الأندلسية خصوصاو والمغربية

. قفلاتالم والسبل القويمة للوصول إلى حلّ  ،منهج التفكير الفقهيو  ،تأسيس للفتوى وال ،لتلقي للعلومبمنهج ا

لى مستوى مناهج التفكير وما هي الجهود التي بذلها  فقهاء المغرب الأوسط ع فإلى أي مدى كان ذلك صائبا؟

وباقي  ،وتلمسانالتي قام بها هؤلاء في كل من حاضرتي بجاية الاجتماعية والسياسية الأدوار ما و  الفقهي؟

 ؟ الحواضر الفقهية الأخرى 

فقهاء  حازهاالتي والقيمة العلمية  المرتبةحكم من خلاله على ال المجالات التي تعطينا جوابا يمكن من

، وقد تقدم سابقا الحديث عن الفقهاء الأصوليين بالمغرب "أصول الفقه" سط مجال علم الأصول المغرب الأو 

 .  تفكيرا وتدريسا وتصنيفاالتخصص  المجال الفسيح لم يكن يخلو من هذا أنّ هذاالإقرار ب، و1الأوسط

 :علم الأصول تطور الاهتمام ب - أ

  -التي سبق الحديث عنها  -تتفق التعاريف 
ّ
 ،ة الشرعيةعلى أنّ محور هذا العلم يدور حول تحديد الأدل

وقد . ه عن المسائلباتالمفتي في جواوقواعد يرجع إليها لتقرير أسس  ،حكام الشرعية منهاالأ استنباط  وكيفية

ه علم يتعرف منه تقرير الأحكام الشرعية"حدد علماء القرن الثامن تعريفا لهذا العلم 
ّ
 ،وطريق استنباطها ،بأن

من حيث  ،هو النظر في الأدلة الشرعية:" ح ابن خلدون دور العقل في ذلك بقوله وضّ قد و .  2"ومواد حججها

إذ لا  ،بأنّ العقل وحده لا يكفيفي قوله  ،واستجلى الأمر أكثر الإمام السنوس ي. 3".ليفتؤخذ منها الأحكام والتكا

الذين  ،ذاهب المعتزلةلم اخلاف ،العقل المستنبط منهقط، بل بالنقل و تثبت الأحكام الشرعية بالعقل المحض ف

ث عن حينما تحدّ  ،سابقا الإمام الغزالي هذا ما وضّحهو  .4ثبات الأحكام الشرعيةلإالعقل  لاعمأمعنوا في إ

                                                           

 .ليون أنظر الباب الثاني فصل أصناف ومراتب الفقهاء، عنوان الفقهاء الأصو   1

  .514إرشاد القاصد إلى أسنى المقاصد في أنواع العلوم،تح عبد المنعم محمد،ص (: م5432/هـ332محمد إبراهيم بن ساعد )الأكفانيابن   2

 . 341المقدمة، ص : ابن خلدون   3

 .ب /514، ورقة 54144عمدة أهل التوثيق، خ ح : السنوس ي  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

904 
 

الشرع والعقل، فلا  ةالذي يأخذ من صفو  ،يخص علم الأصول فيما  ،والرأي والشرع ،ثنائية العقل والسّمع

اها الشرع بالقبول، ولا هو مبني على محض التقليد الذي لا يشهد قّ بحيث لا يتل ،هو تصرّف بمحض العقول 

 .1له العقل بالتأييد والتسديد

إنمّا هو الخوض في الأدلة الشرعية التي عليها  ،إلى أنّ مجال علم الأصول الفقه -هذا من خلال -ننتهي 

  .غموض المسائل ويفكّ  ،يقدم جواباتلق الفقيه ومنها ينطل ،تنبني الأحكام
ّ
ة الشرعية نصية ومعلوم أنّ الأدل

ته ومراده ومدى موافقته وطبيع ،من زاوية فهم الفقيه للنص ،النصية منها ما وقع فيها الخلاففواجتهادية، 

 ها،قبول بعض في فقهاءقد انقسم الف" العقلية" الأدلة الاجتهادية أمّا النصوص والأدلة،  أو تعارضه مع باقي

ق ثم تعمّ  .اوية كان اختلاف المذاهب الفقهيةالز  همن هذف ،وألوية بعضها على الأخرى  ها،مثلما اختلفوا في ترتيب

فيه المتأخرون،  ون مجد المتقدوُ حينما  ،كان ذلك حتى داخل المذهب الواحدوربما  ،الخلاف في منهجية العمل

وقد في المذهب الواحد، فتحون على مذاهب مخالفة، وبرزت المدارس الفقهية نوالم في المذهب، والمتشددون 

غم من وحدة الأصول ى الر في المذهب المالكي المدرسة الحجازية والعراقية والمصرية والمغربية، فعل -مثال - وُجد

  أسستالتي ت
ّ
التي انتشر فيها  ،أنّ جزئيات في المنهج قد أفرزت التباين فيما بين هذه المناطق عليها الأحكام، إلا

واختلاف فهم دلالات  ،وتحقيق المصالح المقصودة شرعا ،نّ منهج استخراج العللننتهي إلى أمذهب مالك، و 

 . وغيره قد دفع إلى التمايز بين المذاهب والفقهاء ،كل ذلك ،د التعارضوطرق التوفيق عن ،الألفاظ على معانيها

لتوافرهم على  ،المتمثل في النظر في الأدلة الشرعية ،ومعلوم أنّ السلف كانوا في غنية عن هذا العلم

سانية، ولعدم احتياجهم النظر في الأسانيد
ّ
لكن مع  ،2ةخبر الوممارسة النّقلة و  ،بحكم قرب العصر ،الملكة الل

 ، أالحجاز في البيئة والمجتمع واختلاف المواطن عن ،مرور الزمن وتسارع الأحداث
ّ
 ر ذلك على مستوى التفكير ث

أملى فيه  حينما ،من كتب فيه الإمام الشافعي ل وكان أوّ  ،هـ3بعد قالأصول علم إلى بروز   أدّىو  والفتوى،

رسالته الشهيرة
هذا الأخير الذي  ،ار منهجهم يتمايز عن منهج الشافعيةوص ،كما اجتهد فيه الفقهاء الأحناف .3

المدرسة المالكية في هذا وفي هذا الشأن يطرح السؤال عن مدى مساهمة . سمي فيما بعد بطريقة المتكلمين

 العلم؟

 إلى رأي منهممن حيث انطلاقه وتأثيره، فذهب  ،لة الحضور المالكي الأصوليأختلف الناس في مسإ

وسجّل في ذلك حالة التراخي في  ،هـ5لفقه بالنسبة للمالكية قبل قالتعاطي مع أصول اضعف ب التصريح

لى إنكار ابن رشد في هذا الحكم ع س الأحناف والشافعية، وقد استندبعك ،بسبب الخوض في الفروع ،تناوله

                                                           

 . 3، ص 5المستصفى من علم الأصول، تح حمزة بن زهير حافظ، ج( : ابو حامد)الغزالي   1

 . 343ابن خلدون ، المقدمة، ص   2

 . 343نفسه، ص    3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

905 
 

إلى  خر آرأي في حين أشار . 1والأندلسغرب وجود هذا العلم لدى مالكية الم( م1177/هـ575ت) الحفيد

 أنّ المصادر لم 3ق المساهمة المالكية في هذا العلم منذ
ّ
وربّما وقع الإهمال في  ،تضبط ذلك بشكل كافٍ هـ، إلا

" في كتابه ( م167/هـ115ت ) بن سعيد بن نافع المصري  هذا الشأن، لكن يبقى ما دوّنه أصبغ بن الفوج

من خلال ( م176/هـ111ت ) د البغدادي ، وما قدمه القاض ي إسماعيل بن حما"أصول إمام دار الهجرة

لعا ،" كتاب أصول الفقه"مصنفه 
ّ
بمثابة مؤشر على  ،2المذهبين الحنفي والشافعيعلى والذي كان أيضا مط

 .شافعية والأحناف الباع الطويلالذي كان فيه لل ،خوض المالكية في هذا الفنّ 

البرهان " أيدي فقهائها كتابقع بين و حينما  خصوصا تزداداأمّا بالنسبة لبلاد المغرب فإنّ العناية به  

) ل لأبي حامد الغزالي وكتابي المستصفى والمنخو  ،(م1716/هـ696ت)لإمام الحرمين الجويني " في أصول الفقه

 (م1111/هـ575ت
ّ
( م1713/هـ673محمد بن الطيب البصري ت)ني ، بالإضافة إلى مصنفات أبي بكر الباقلا

وغيرها " المقنع في أصول الفقه" و " التقريب والإرشاد في أصول الفقه "و" أهل المدينةأمالي إجماع " المتمثلة في 

 .3في المصنفات، وهي مؤلفات ستقع عليها شروح ومختصرات وأنظار واجتهادات

كان توجها  ،والغزالي الشافعي ،والجويني الشافعي ،ي المالكينلوم أيضا أنّ توجه كل من الباقلاومع

ر  ،أشعريا
ّ
 ،فتلقاها فقهاء المغرب الإسلامي بالعناية من جهة ،حينما وردت كتاباتهم ،في التفكير المغربي قد أث

مرت شيخ و المهدي بن ت واستمر ذلك إلى عهد الأشعري، هاوالتحفظ من جهة أخرى على عهد المرابطين لبعد

 -أعلام الأندلس بالموروث الأصولي أيضا دخل مثلما  ،علن تتلمذه على الغزاليأو تدخل الذي  ،الموحدين

ت )بي الوليد بن خلف الباجي إلى الأندلس على يد كل من الإمام أ -المجلوب من المشرق بعد الرحلة

، مع عدم إغفال ما ، وهذا ما عُدّ إنتصارٌ للأشعرية(م1167/هـ563ت ) وأبي بكر بن العربي  ،(م1716/هـ696

وتمثل ذلك في اجتهادات ابن حزم وابن عبد  ،التثبيت لعلم الأصول  ر أشعرية منقام به فقهاء أندلسيون غي

 .   4البر

وإن كان دخول المؤلفات الأصولية إلى بلاد المغرب يعدّ فتحا على مستوى التفكير الأصولي المنهجي قبل 

قبل  المغرب الأشعرية قد تسربت إلى مفاصل المجتمع والدولة ببلادوهـ، فإنّ ظاهرة التأثر بالشافعية 5نهاية ق

رغم م، 11/ه6عي يتبلور في الأفق إلى غاية قالفرو و والمالكي الأصولي  ،وبات التوجه الأشعري العقدي ذلك،

فوا بهذا المسلك، عُر الذين  من ج ذلك ببروز أعلام بالمغرب الأوسط، وقد توّ إكراهات بعض فقهاء المرابطين

                                                           

  .553المذهب المالكي، ص : الهنتاتي  1

 .54،4115،ع (لوغرافيا المغاربيةيبوالبمجلة البحث العلمي ) ،مجلة دراسات مغاربية،التأليف الأصولي في المذهب المالكي(: حماد)ذويب   2

 وما بعدها  455، صص 5222، 51، مجلة دار الحديث حسنة، الرباط، ع أصول الفقه في عصر المرابطين(: احمد)راجع مقال الطاهر   3

 . 44المرجع السابق،ص: ؛ذويب حماد21الاتجاهات التكلامية،ص : المناخ الفكري ،مساهمة ضمن محرر علي الادريس ي (: سالم) بفوت  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

906 
 

رغم الاعتراض ، اءحيالذي حمل لواء الإ ( م1117/هـ513ت ) وي ل يوسف بن النحضوكان على رأسهم أبو الف

بأبي  لقبالم ،(م1156/هـ511ت) هود أبي علي حسن المسيليبالإضافة إلى ج .1عدد من الفقهاءقبل عليه من 

 ،لظاهر والباطنله إحاطة با والذي كانت ،دلالة على توجهه العقدي والفقهي الأصولي ،حامد الصغير

 .  2والمعقول والمنقول 

التي كانت رائجة على عهد  ،الذين أجهزوا على كتب الفروع ،أبو علي المسيلي زمن الموحدينعاش  

باعتبار أنّ فقه المرابطين  ،قبل مجيئهمقهي الذي كان سائدا المرابطين، مما يظهر تنكر الموحدين للتوجه الف

ا ممّ  ،والتمكين للتوجه الحديثين على التشجيع و كان يحجر على الاجتهاد ويكرس التقليد، وقد عمل الموحد

 ،لكن يبقى حكم إغفال المرابطين لعلم الأصول . 3المذهبية الظاهريةصبغة دفع بعدد من الناس إلى إعطائهم 

ة توافر من يقوم على هذا المنحى حكما يشوبه الجور، باعتبار أنّ عددا من الفقهاء الأصوليين قد برز 
ّ
وقل

 .4ي المغرب والأندلس عصر المرابطينبتدريسه وتأليفه في هذا المنحى ف

انتشار ببلاد المغرب على عهد المرابطين ثم الموحدين، وبات الاعتماد على بقي علم الأصول في تطور و  

 ومن جِ  ،كتب أهل المشرق واضح المسعى
ّ
 ،لأبي حامد الغزالي "كتاب المستصفى "ة هذه المصنفات المشرقية ل

منهم علي بن عبد الرحمن بن قنون ، أعلام المغرب الأوسط الذي عمل على شرحه وتلخيصه عدد من

ومختصر  ،"المستصفى المقتضب الأشفى في اختصار"من خلال مؤلفه الشهير ، (م1117/هـ595ت )مساني التل

د الحق ثمّ جاء بعدهما محمد بن عب. 5(م1177/هـ575ت )بي الوليد محمد بن رشد الحفيدالمستصفى لأ

. 6"مستصفى المستصفى"لى المستصفى في أصول الفقه كتابهفصنف ع ،(م1111/ـه615ت)اليعمري الندرومي

 من ضمن الكتب التي لاقت( م1167/هـ666ت )جبكما يأتي المختصر الأصلي لابن الحا. 6"المستصفى

واشتغل الناس بقراءته وتلخيصه، وكان ذلك  ،فريقية والمغرب والأندلسإالاستحسان والإتباع والاهتمام ب

                                                           

  511ص  5العمر، مج ( : ح ح)عبد الوهاب   1

 .551؛ التنبكتي، كفاية، ص 11المصدر السابق، ص : الغبريني  2

 . 423، 424لموحدين، صص فاس في عصر المرابطين ا(: جمال احمد)طه   3

 . 42، 44المرجع السابق، صص (: حماد)؛ ذويب  451، 424احمد الطاهر، المرجع السابق، صص : انظر دراسة  4

الضروري في أصول الفقه، او مختصر المستصفى، دار الغرب : قام على تحقيق المصنف الأخير جمال الدين العلوي، انظر ابن رشد  5

  5223 ،5الإسلامي، بيروت، ط

 . 52ص : نفسه  6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

907 
 

حكام الا " في مصنفه ( م1136/ه 631ت ) مدي الحاجب المصري بما كتبه كل من الآ وقد تأثر ابن  ،هـ9بعد ق

 . 1"المحصول في علم الأصول " لفخر الرازي اوكتاب " في أصول الأحكام

مرتبة قد ارتقى  ،حتى كان هذا الفن في بلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا م16/هـ1ولم يأت القرن 

مثلما برزت عدة أسماء ببلاد المغرب والأندلس  ،، وكتبت حوله مساهمات عديدةبين الناسرفيعة في تعاطيه 

وابن جزي الغرناطي ( م1311/هـ911ت ) لاء ابن البناء المراكش ي وكان من هؤ  ،قدمت في شأنه إضافات مهمّة

رسة أصولية دّ لوحده مدهذا الأخير الذي عُ  ،(م1397/هـ991ت ) والشريف التلمساني ( م1361/هـ961ت)

ت ) ثم محمد ابن عرفة  ،(م1311/هـ977ت )شاطبي الغرناطي المقاصديبرز أبو إسحاق الكما  .ذات قيمة

ه لا يوجد في بلاد المغرب مرجع سواه في وقتهعلى أثنى عليه تلامذته  الذي ،(م1671/هـ173
ّ
هذا القول  ،أن

يعني والله "  وقولهم لم يكن بالمغرب من يجري مجراه: " ردّ على ذلك بقولهف التلمساني، أثار ابن مريمالذي 

 فقد كان بالمغرب الأوسط والأقص ى والأندلس من هو مثله إأعلم في أواخر عمره، أو في بلاد 
ّ
فريقية فقط، وإلا

التلمساني فيما ذكر في علمه وتحقيقه وجمعه، فهذا الإمام الشريف  ،ومن لا يتقاصر عن رتبته ،في علومه

  ،الإمام ابن مرزوق في حق الشريف د صرح أيضاو ق[. ...] والإمام المقري والقاض ي أبو عثمان التلمساني
ّ
ه بأن

 لابن خلدون عبد الرحمن الذي جاء  ثمّ ، 2..."أعلم أهل وقته بإجماع
ّ
 ،ص كتاب المحصول للفخر الرازي خ

قرن التأليف الأصولي  م16/ه1 رن قبذلك ال فعُدّ  ،وشرح رجزا في أصول الفقه للسان الدين بن الخطيب

سم بالتعدد والغنى والتنوع
ّ
 . 3المت

نلحظ بأنّ أهل المغرب الأوسط لم يكونوا متخلفين في مجال أصول الفقه،  انطلاقا من قول ابن مريم

 .ت)حسن المسيلي يوأبي عل( م1117ـ/ه513 .ت)عهد أبي الفضل بن النحوي وقد تقرر سابقا دورهم على 

حمد بن عبد وربما وفد على هذا المجال أعلام اهتموا بالأصول من مناطق أخرى أمثال م ،(م1116/ه511

و كان من أعرف  ،حيث دخل تلمسان ودرس بها الفقه وأصوله ،من أهل مرسية المعدودالله بن داود الغافقي 

بن خلدون إلى  ىوأشار يحي.  4م1137/هـ636هنالك بتلمسان إلى وفاته سنة وبقي  ،الفقهاء في هذا المنحى

الرحمان ابن أبي وهو أبو الحسن علي بن أبي القاسم عبد  ،كان له حضور قوي قبل مجيء الغافقي ،عالم

شهد له بذلك قد و  ،ره في الفقه وتحقيقه للأصول تبحّ  الذي ذكر و  م، 11/هـ6في منتصف ق المتوفى قنون 

                                                           

المدرسة الأصولية المغاربية وإبداع المالكية فيها، مساهمة : ؛ التمسماني محمد411ورقات عن حضارة المرينيين، ص (: محمد)المنوني   1

 . 511 – 22التراث المالكي في الغرب الإسلامي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عين الشق ، الدار البيضاء، صص : ضمن

 . 412ابن مريم، البستان، ص   2

ومساهمة ابن حزي فيه، إشراف عبد  2الفكر الأصولي بالأندلس في ق (: منبر القادري )، بوتشيش  44المرجع السابق، ص (: حماد)ذويب   3

 . 524، ص 4113، 4114المجيد الصغير، 

 . 414ابن مريم، المصدر السابق، ص   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

908 
 

وممن وفد من الأندلس على حواضر المغرب الأوسط نجد  .1"المقتضب الأشفى في اختصار المستصفى" مصنفه 

 611كانت وفاته سنة و  ،الأصلين والخلاف والجدلوالشهير بالبراعة في الفقه  ،محمد بن إبراهيم الأصولي

 .2م1116/ه

ت الانطلاقة الحقيقية لهذا الفن على مستوى المغرب الأوسط بثوبه الجديد زمن  نصور بن الموربما عُد 

الذي جلب مختصر ابن الحاجب الأصولي بعد رحلته إلى ( هـ931 - 631) اليذبد الحق أبو علي المشمد بن عأح

وفي كامل بلاد المغرب  ،إلى زمن طويل تردّد صداها ،، فأحدث بذلك ثورة على مستوى الفقه3المشرق 

عنه في ولا يختلف أعلام تلمسان . 4وكان هذا بفضل تدريبه لطلبته طرق البحث ومآخذ الخلاف ،والأندلس

بالإضافة إلى أخيه أبي  ،(م1363/هـ963ت ) لرحمن أبو زيد بن الإمام وعلى رأسهم عبد ا ،القيمة والأداء

وأخذا العلم  م،13/هـ9 إلى تونس أواخر ق ارتحلا  قداد ويتركان التقليد، و ن كانا يميلان إلى الاجتهياللذ ،موس ى

الذي جلب مع المشذالي مختصر ابن  ،وأبي عبد الله شعيب الدّكالي ،الأصوليهناك عن أصحاب ابن زيتون 

التي أنجبت عقبهما الشريف التلمساني وأبي  ،الحاجب، وقد عدّا بالفعل زعيما المدرسة الفقهية التلمسانية

من ( ه957ت)وكان الإمام أبو عبدالله محمد المقري التلمساني  .5عثمان العقباني والخطيب ابن مرزوق الجد

وصار مشارا إليه بالاجتهاد، وقد عرف عنه مشاركته في الأصليين  ،ز من تخرّج من مدرسة ابني الإمامأبر 

انتشر  ذيال ،قواعد الفقهية، وهو الذي سيصنف كتابا في الفقه يتضمن ال6والجدل والمنطق والتصوف

 .7في بلاد المغرب والأندلس تداوله

 ،مدرسةهذه من أبرز من تخرج من  أيضا (م1397/هـ991ت) التلمسانيلعلامة الشريف الإمام اواعتبر

ت مؤلفاته وفتاويه على اجتهاده ،ن له الأثر على مناهج أصول الفقهوكا
ّ
مثلما أشارت تصاريحه إلى  ،إذ دل

 ،ب واعترض على أبي القاسم الغبريني في مسائل الفتوى والتقليد والاجتهادخصوصا حينما عقّ  ،نفس المعنى

فليس ذلك من دأبنا، وكل يجري على دأبه، وإن أراد  ،فإذا كان مراد المعترض النقل المذهبي: " يقول  حيث

" مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول "وقد عدّ مصنفه . 8...."تقوية الدعوى ببعض النقل المذهبي قلنا

                                                           

 . 511الرواد، ص بغية (: يحيى)ابن خلدون   1

 . 514، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار   2

ي ينبغي عدم إغفال ما صرّح به كل من الغبريني والمقري في النفح، حينما أشارا إلى دخول هذا العلم بهذا التوجه قبل المشذالي على يد أب  3

 .445 ، ص 1نفح ، ج: المقري ؛ 11،  11عنوان ، ص : العباس الغماري ، أنظر  الغبريني

 .، وقد تم شرح منحاه ضمن مدرسته بجاية في الباب الثالث45، ص 4نيل، ج: التنبكتي  4

  .وما بعدها  521المصدر السابق، ص : ابن مريم  5

 . 443نفسه، ص : ابن مريم  6

 يشير اليه في معرض حديثا عن القواعد الفقهية لاحقا   7

 . 31الشريف التلمساني، ص : كلنا ميغا 445، ص 1المعيار، ج: الونشريس ي  8



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

909 
 

ه يحوي فوائد ،الباب في عصره مشرقا ومغربا، فرغم صغر حجمه من أجود ما كتب في هذا" الأصول 
ّ
 أن

ّ
 اإلا

بعد أن  ،الحنفي والمالكي والشافعي ،أثر القواعد الأصولية في فقه الأئمة الثلاثة فيه تناول حيث  ،عظيمة

وهو يقدم لهذا  -ويذكر عبد الوهاب عبد اللطيف . 1ض فيه إلى المسائل الأصولية التي وقع حولها الخلافتعرّ 

فه على منهج جيد -المصنف
ّ
مرتب قوي العرض دقيق النظر، وفيه تطبيق المسائل الفقهية  ،بأنّ الشريف أل

 ،مع تيسير في الاستنباط اتالمسائل، وتحرير الفروع والخلافيإثبات  ندمع ذكر الأدّلة ع ،على الأصول والأدّلة

 .2الشافعيةوهو يجمع فيه بين الطريقتين الحنفية و  ،مذاهب الأئمةوتحقيق في أحكام 

وطريقة أخذه علم الأصول من  ،فإنّ منهجه في البحث ،الرغم من صغر حجم هذا المصنف الأصوليو ب

قد استوعبت المعلومات الأصولية النفيسة، ويمكن إداراك التباين العلمي بين المذاهب من خلال  ،خلاله

بعيدا عن الهوى  ،إلى استنباط الأحكامللوصول إلى حقيقة تبرز جهود هؤلاء الأئمة في الوصول  ،الاطلاع عليه

هو  ،منه هذه الفائدة الأصولية من المفيد أن نشير إلى المنهج الذي تحققتو  . 3والمصلحة أو المقصد المادي

  وهو منهج لم ،يُعنى من خلاله بالجانب التطبيقي ،منهج فريد سلكه الشريف التلمساني
ّ
 يسبق إليه إلا

يأتي بعده الشريف التلمساني سنة و  ،"تخريج الفروع على الأصول " في كتابه  4(م1151/هـ656ت ) الزنجاني

 م1365/هـ956
ّ
الذي و  ،"تمهيد في تخريج الفروع على الأصول " كتابه   5 (1391/هـ991ت )ف الأسنوي ، ثم أل

 .6ثم توالت التواليف في هذا المسار والمستوى م، 1369 /هـ961الفراغ منه سنة  تمّ 

العلاقة بين ويبيّن يرسّم نجده  اه،محتو  مفتاح الوصول للشريف التلمساني ودراسةوبالرجوع إلى 

، غالبا الحنفي والمالكي والشافعي ،وفق كليات مضبوطة لدى المذاهب الثلاثة ،الفروع الفقهية وقواعدها

سألة رد عليه كل مت، كل ذلك مع بيان الأصل الذي أهل الظاهرمذهب و بن حنبل أحمد  مذهب تارة أخرى و 

إلى اعتبار غيره  بل تعدّاه ،الفقيه الشريف أبو عبدالله لم يحصر نفسه على مذهب مالكفالملاحظ أنّ  .خلافية

إذ كان المالكية يعتنون في  قة المالكية في التأليف الأصولي،خالف فيه طري امنهج قد اعتمدمن المذاهب، و 

                                                           

  453أصول الفقه، ص (:  مصطفى سعيد)الخن   1

 . 51مفتاح الوصول، تح عبد الوهاب عبد اللطيف، ص : الشريف التلمساني  2

  414مفتاح، تح  صالح فركوس ، ص : الشريف التلمساني  3

 "تخريج الفروع على الأصول " ه الف كتابه الموسوم ب111هو أبو البقاء أو  أبو المناقب محمود بن احمد الزنجاني الشافعي المتوفى سنة  4  

 .14أصول الفقه ، ص ( : محمود إسماعيل)راجع ، شعبان 

شرح منهاج الوصول للبيضاوي، ثمّ ألف كتابه  ه ألف كتابه المشهور في334الشافعي المتوفى سنة  هو جمال  الدين عبد الرحيم الأسنوي  5

 .13نفس المرجع، ص(: محمود إسماعيل)شعبان " التمهيد في تخريج الفروع على الأصول " المسمى 

 . 12المرجع السابق، ص ( : محمد كنان)ميغا   6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

910 
 

 ،وإظهار أصول كل قضية فقهية ،على الأصول  فكرّس هو تطبيق الفروع ،التصنيف في الأصول على القواعد

 .1يربط الأصول بالواقعكان كما 

من أبي عبدالله التلمساني لجأت الدراسات المتخصصة إلى استخلاص عدّة خصائص لمنهج الشريف  

، اختصار مخلّ أو مملّ وة الاستدلال دون إطناب وق ،ها تميّزه بسهولة الاستنباط، وأهمّ "المفتاح" خلال مصنفه

ه يستند في تدخله على النصوص
ّ
أيضا، مع مراعاة العرف والمقاصد الشرعية، ومن أبرز خصائصه  ،كما أن

نكر له عند المالكية 
م
ه يربط الفقه وأصوله بالمنطق الذي كان يُت

ّ
ل به على  - كما سبق ذكره -أن ثم صار يُعمم

التطور الذي حصل على مستوى  قد أظهر مدى ،مع الملاحظة أنّ الشريف من خلال مصنفه. 2عهد الشريف

تنبّه على القيمة العلمية التي وصل إليها  ،الأصول في بلاد المغرب، ووصل إلى طرح اختيارات فقهية أصولية

ه  ،الشريف وأتباعه، وربما كانت هذه الاختيارات يخرج بها عن المذهب المالكي الأصلي إلى مذاهب أخرى 
ّ
أو أن

 . 3وفق استدلال ومناقشة عقلية راقية ،يلجأ إلى الترجيح داخل المذهب

سيظهر الطريقة السلسة التي اتبعها الشريف التلمساني في "مفتاح الوصول " تصفح مصنف إنّ 

فيما غرب الأوسط على مستوىتحقيقه لهذا العلم وشرحه، ويظهر مدى التفتح الذي وصل إليه علماء الم

. 4ح أقوال الشافعية وغيرهم على أقوال المالكيةحينما يذهب إلى ترجي، المذاهب الأخرى  على الأصول  يخص

فجرى على  ،الذي جلس مجلسه( م1377/ه971 .ت) مساني إلى ابنه عبد الله وقد امتدت طريقة الشريف التل

ما كان أكثر من أبيه لحسن تقريبه وبسطه على ما ذكر أصحاب التراجم مذهبه نظرا ونقلا وتحقيقا، وربّ 

 ، بين الطريقتينبذلك جمع ف، تلامذة مدرستي فاس وتلمسان إشرافه علىتجلى ذلك من خلال . 5والطبقات

ون يعتمدون الفهم كان التلمساني، في وقت كان الفاسيون يعتمدون الحفظفما كان بينهما من فروق، رغم 

 .6يوفي كل فريق مطلبه ومع هذا كان عبدالله الشريف ،والتدقيق

أمثال ابن  وقام عليه فقهاء ،ي الظهور والانتشار في حواضر المغرب الأوسطاستمر علم أصول الفقه ف

قراءة وتدريسا،كما درّس من كتب  ،الذي كان يشتغل بكتب الشافعية ،(م1637/هـ161ت ) مرزوق الحفيد 

                                                           

الفكر : ؛منير القادري بوتشيش31 ؛ محمد كنان ميغا، الشريف التلمساني، ص414نفس المصدر، تح فركوس، ص : الشريف التلمساني  1

 . 413هـ رسالة دكتواره، ص  2الأصولي في الأندلس في ق 

 . 113، 331المرجع السابق، صص (: محمد كنان)ميغا   2

 وما بعدها لعدة صفحات 543مفتاح الوصول، تح صالح فركوس، ص : راجع اختيارات الشريف التلمساني ضمن  3

 الوصول، تح، عبد الوهاب عبد اللطيف عبر جل صفحات المصنف مفتاح: الشريف التلمساني:   4

 . 434، ص 5نيل، ج: التنبكتي   5

 .ب / 13مخطوط  أبي عبد الله الشريف وولديه، ورقة   6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

911 
 

كان الذي ( م1611/هـ119ت) ن يوسف الحسناوي البجائي سليمان ب وسار على منواله ،1الأحناف والحنابلة

خالف ربما و  ،مثلما كان يصرّح بالاجتهاد ،الإفتاء في بجايةقام على وقد  ،بالأصلين والفرائض والمنطق امهتم

الذي اهتم  ،بن خلدون عن أبي العيش بن عبد الرحيم الخررجي ىيحيأيضا كما حدثنا . 2إمامه في الفروع

تظهر أنّها ذات أهمية مثلها مثل  ،بالتصنيف في العقائد وأصول الدين، وكانت له أيضا كتب في أصول الفقه

  .3لكن لم يصلنا منها ما يبيّن قيمته العلمية الأصوليةتصانيف المشارقة،  

  :بالمغرب الأوسط  أصول الفقه مناهج   - ب

د بأنّ ء الأصوليين ببلاد المغرب الأوسط، و تمّ الحديث سابقا عن العلما
ّ
هذا المجال الفسيح لم تأك

ومن . 4وعموم بلاد المغرب ،العلمية العقلية منها والنقلية عمّا كان يحدث في المشرق يكن بعيدا عن التأثيرات 

وقد التفكير، و كانت مناهج البحث  علماءواختلف فيها ال المواضيع التي دار حولها النقاش المعلوم  أنّ من

سواء على مستوى  ،5وجامعين بين الفريقين ،إلى متقدمين ومتأخرينالفقهاء  العلماءترتب على ذلك تصنيف 

ويكون منها تلامذة  ،وكان لكل فريق مصنفاته ينافح من خلالها على توجهه ،الفقه الفروعي أو الأصولي

 ،يأخذون عنه ويروجون لمنحاه، ولا ريب أنّ طرق العلم والتعليم ومناهج التفكير قد وقع عليها انتقاد لاذع

لحال طلبة العلم الذين وجدهم بعد ذهاب  بحسب نتائج كل منهج، وفي مقدمة ابن خلدون وصف دقيق

وأنّ عنايتهم بالحفظ أكثر من  ،لا ينطقون ولا يفاوضون  ،الكثير من أعمارهم في ملازمة المجالس سكوتا

الحاجة، في حين يرى أنّ أسلم طريقة لبلوغ الحذق والحصول على ملكة علمية هي فتق اللسان بالمحاورة 

صف مكوث و  نحي ،را مهما على اختلاف المناهجوقد قدم ابن خلدون مؤش ،6والمناظرة في المسائل العلمية

لأجل  ،سنوات( 5)سنة، في حين كانت بتونس خمس ( 16)ست عشرة  بمدارس المغربعندهم الطالب 

 .7الحصول على الملكة العلمية

حينما نعى طرق التعليم  ،هو محمد المشذالي ،وصدر نفس الانتقاد من قبل أحد معاصري ابن خلدون         

على غير  ي كانالتعليم هممنهج أنّ  فائدة تدرك، وبيّنالطلبة قد أفنوا أعمارهم دون  وأنّ  ،والتحصيل

ببلاد  لمّ ار ابن خلدون إلى الخطر الذي أكما أش.  8ا أدى إلى شطط في مآلات التفكير والعملممّ  ،الصواب

                                                           

 . 421البستان، ص : ، ابن مريم542المناقب المرزوقية، ص : ابن مرزوق    1

 . 541كفاية، ص : التنبكتي  2

 .وقد مر معنا ذكر المهتمين بأصول الفقه بالمغرب الأوسط يرجع إليه في الباب الثاني ،514، ص 5بغية، ج: ابن خلدون يحيى  3

 .راجع الباب الثاني حول أصناف الفقهاء ودور الهجرة والرحلات -  4

 .515، 511أبو حمو الثاني، ص : ؛  حاجيات 42عنوان، تح بونار ، ص : الغبريني -  5

 . 353المقدمة ، ص:ابن خلدون  -  6

 .353، ص  نفسه  -  7

 .452البستان، ص : ابن مريم -  8



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

912 
 

روان وقرطبة من أجلّ بعد أن كانت حاضرتا القي ،سند العلمحينما كاد ينقطع  ،المغرب إلى نهاية الموحدين

ه لا يغفل عن دور مناهج البحث يالأحوال السياسرجع ذلك إلى اضطراب يُ  إذ، و حواضر العلم
ّ
ة والعمران، فإن

 
ّ

ه لم تفق بلاد المغرب إلا
ّ
حينما رحل بعض أعلام  ،بفعل الرحلة التي أبقت جذوة العلم متّقدة  السّقيمة، وأن

فكان تعليمهم مفيدا  المغرب إلى المشرق أمثال ابن زيتون و المشذالي والدكالي للأخذ عن مشيخة المشرق،

وامتد ذلك  ،وتزاوجت العلوم العقلية مع النقلية في التفكير على الطريقة الرّازية ،باتصال السند في الخلف

رأسها علم أصول الفقه وعلى ،وانتعشت العلوم ،إلى بجاية وتلمسان
وقد تحدثت المصادر في ذلك عن دور . 1

 .ناصر الدين أبو علي المشذالي وابني الإمام وعمران المشذالي

التي قام عليها المشذالي ناصر الدين من المغرب  ،ويمكن التنبيه إلى أنّ هذه الثورة العلمية الأخيرة       

واعتماد كتب ابن الحاجب في الدرس الفقهي  ،ول الفقهفريقية في مجال أصإوابن زيتون من  ،الأوسط

حينما تمّ جلب مصنفات أبي حامد الغزالي  ،كانت قد سبقها حراك فكري  ،ه9الأصولي و الفروعي بعد ق

وقد عمل بعض . "إحياء علوم الدين"و " المستصفى"بالاستناد إلى كتابيه  ،والترويج لمنحاه السلوكي والأصولي

وتلميذه أبي عبد الله محمد بن علي ابن ( ه513ت ) يج لهما أمثال أبي الفضل بن النحوي الفقهاء على الترو

 أنّ عقب2(م1191/ه569)الرّمامة 
ّ
 له من جهة أخرى، فقهاء المالكيةمن جهة وتأييد السلطان المرابطي  ة، إلا

 ،التي لم يكن لها الوقت الكافيو  ،الموحدية الدولة وبقي الأمر كذلك إلى غاية قيام. وقفا في وجه تحقيق المراد

الذي أعلن تتلمذه  ،مرتو زعيمها الروحي المهدي بن تالتي رسمها تطلعات لأجل تحقيق الالمواتي ولا الظرف 

ولم ترسخ الحضارة بمراكش لبداوة :" وقد أشار إلى ذلك ابن خلدون بقوله على إمام العصر أبي حامد الغزالي،

  وقرب الدولة الموحدية في أولها،
ّ
 .3"في الأقل انقراضها بمبدئها، فلم تتصل أحوال الحضارة فيها إلا

لعلوم لا يقتصر على الأصلين فحسب، بل يشمل مجالات علمية أخرى اطرق تحصيل الحديث عن و          

، فقد أشار الغبريني كان متوافرا ببلاد المغرب الأوسطوهو ما  ،تدخل في صنف علوم الدراية الخادمة للأصلين

، فتحدث فيما ه9لطرق التي برزت بشكل واضح في قمصنفه الذي ينتهي ببرنامج مشيخته إلى هذه ا في

عن أشياخه وطرقهم أمثال أبي محمد عبد الحق بن الربيع، وأبي العباس بن خالد  4يخص دراسته فن المنطق

ه تتلمذ في فقه المنطق على الطريقين، طريقة 
ّ
( القدماء) الأقدمين خالد و أبي القاسم بن زيتون وغيرهم، وأن

                                                           

 . 353، 354المصدر نفسه، ص : ابن خلدون  -  1

 .534، 535،ص 4المستفاد في مناقب العباد، تح محمد الشريف، ج: )أبو عبد الله محمد(التميمي : - 2

الكثيرون عن الموقف من العلوم العقلية وعلى راسها المنطق بالنسبة لعلماء المشرق والمغرب، تحدث .  354المقدمة ،ص : ابن خلدون  - 3

بين واشاروا إلى تطور المناهج الاصولية التي اسسها الشافعي وطورها من جاء بعده بالاعتماد على  مطالعاتهم لمناهج اليونان، ووقع الصراع 

مناهج البحث عند مفكري الإسلام واكتشاف المنهج (: علي سامي)الباب ما ألفه، النشار قبول بعض الطرق ونكران الاخرىن راجع في هذا

 .وما بعدها 32، الباب الثاني، ص4،5223العلمي في العالم الإسلامي، دار النهضة العربية، ط

 الذي يبين مساهمة علماء المغرب الأوسط في علم المنطق 55أنظر الملحق رقم   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

913 
 

وغيره وعلى طريقة الأوسطيين ابن  2وغيره، وطريقة المتأخرين لمحي الدين 1(م751/ ه337ت )لأبي نصر الفارابي

  .4وغيره 3(م1739/ه611ت)سينا 

كانت واضحة  ،وتحديدا الأصلين ،رايةأنّ مناهج التحصيل على مستوى علوم الدّ  يظهر من هذا

ن القدامى التقليديي كليهما يمكن أن نلمح فيهما صنفي مقسمة بين فقهاء أحناف ومتكلمين شافعية، وأنّ 

ل ما حصل في علم أصول الفقه، إذ كان أوّ ذا وه .ما يعرف بالمتقدمين و المتأخرين أو  ،والمحدثين التجديديين

 ،(ه176ت )شافعي ة هو الإمام محمد بن إدريس البعد بروز المذاهب الفقهي امن قام عليه تنظيما وتطوير 

وبسطوا  ،وأوسعوا النظر فيه ،وأمعنوا في تحقيق مسائله ،ابع الناس التصنيف في الأصول ومنذ ذلك الحين ت

 ،فمصنفات الفقهاء الأحناف يكثر فيها ذكر الفروع .5فيه المذاهب والأقوال، فنتج عن ذلك التقسيم السالف

وهي طريقة مغايرة للمتكلمين، إذ لم ، 6وتطبيقها على الأصول، حتى كأنك تقرأ فقها مبرهنا على أحكامه

ما اتجهوا إلى استنباط القواعد الأصولية في ضوء
ّ
 ،الفروع الفقهية يضعوا الأصول من غير تأثر بالفروع، وإن

وهو ما توصل إليه متأخرو  ،لفقهيوجعلوا القاعدة الأصولية منسجمة مع الفرع ا ،همؤ التي قررها فقها

يقول ابن  ،7حينما أسس الشافعية طريقتهم ،الحنفية للاستدلال على سلامة منحى أشياخهم القدماء

                                                           

ر محمد بن محمد أصله من فاراب بخرسان من بلاد الترك، برع في الفلسفة والمنطق حتى عدّ أو الفلسفة الإسلاميةوأطلق الفارابي أبونص    1

راجع هذا عند  ابن . عليه لقب المعلم الثاني بعد أرسطو، اهتم بالمنطق وتأثر بارسطو وله مؤلفات عديد أكثرها في المنطق ككتاب إساغوجي 

عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تح نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، د ت، ص (: ن أحمد بن القاسمموفق الدي) أبي أصيبعة

 .وما بعدها 114

هل يقصد محي الدين بن عربي الأندلس ي الذي أشار إليه المقري في النفح على أنه من مواليد مرسية سنة  يلتبس على القارئ في هذا  2

ه كان يتوسع في الكلام رغم  تأثره بابن  ه وسكن إشبيلية111
ّ
ثم سافر نحو المشرق فقرأ على العلماء هناك ، وذكر له تاثيرات ومؤلفات ، وأن

ه والذي ذكره ابن خلدون في مقدمته  وهو يتحدث عن تاثير المتأخرين 111حزم الأندلس ي، أم يقصد به فخر الدين بن الخطيب الرازي ت 

ه آلة للعلم ، بل اعتبروه فن قائم بذاته وأن أول من :" حينما قال  فيما يخص المنطق والفلسفة
ّ
بأن المتاخرين لم ينظروا في المنطق على أن

وما  515، ص4نفح الطيب، ج: راجع المقري ( ه131ت )تكلم فيه على هذا النمط هو فخر الدين الرازي ومن بعده أفضل الدين الخونجي

 وا. 322المقدمة، ص: بعدها؛ ابن خلدون 
ّ
 .ما فخر الدينلراجح عندنا أن الغبريني أو الناسخ قد أخلط بين الأسماء ، فليس هو  محي الدين وإن

يسمى الرئيس ولد ببخارى وتعلم المنطق والفلسفة وبرع فيهما ، كما تأثر بأرسطو ( ه342-431)هو أبو علي الحسين بن عبدالله بن سينا   3

ن يحاول التوفيق بين الفلسفة وعقيدة أهل السنة وبرع في العلوم كالفقه والأصول،  راجع ابن وبحث في الإلاهيات وتكلم عن الطبيعة وكا

وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان، تح إحسان عباس، دار صادر، بيروت، (: ه125-112أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد )خلكان 

 . وما بعدها 513دت، ً

رت الدراسات الحديثة إلى النزاع بين العلماء حول المنطق والموقف منه من قبل الفقهاء في بلاد المغرب اشا. 412عنوان،ص : الغبريني - 4

مناهضة الفقهاء للمنطق، (: عبدالسلام)الإسلامي ، وتحدثت عن الدواعي التي تمّ مآخذ القائمين عليه مشرقا ومغربا ، أنظر دراسة بن ميس 

العلم والفكر العلمي بالغرب الإسلامي في العصر (: بناصر)والعلوم الإنسانية، تنسيق البعزاتي  مساهمة ضمن بحث منشورات كلية الآداب

 .44الوسيط، ص 

 .343المقدمة ،ص : ابن خلدون  - 5

 .522المرجع السابق، ص (: مصطفى سعيد)؛ الخن  11مفتاح الوصول ، تح عبد الوهاب عبد اللطيف، ص (: التلمساني)الشريف  - 6

 م، 4111، 5البحث فيه، دار المكتبي ، دمشق، طأصول الفقه ومدارس (: وهبة)؛ الزحيلي  51أصول الفقه، ص(: محمد زكريا)البرديس ي  - 7

وقد تنبّه الأصوليون المحدثون إلى محور الخلاف بين  . 415طريقة الفقهاء في علم الأصول ، ص ( : مصطفى سعيد)؛ الخن  44ص م،

  الطريقتين أو المدرستين،
ّ
ل في كيفية تقرير أو إبداع النظرية أو القاعدة الأصولية، هل تكون سابقة على الفروع والتطبيقات؟ أم أن

ّ
ه تمث

ّ
بأن



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

914 
 

وبناء  ،لكثرة الأمثلة منها والشواهد ،كتابة الفقهاء في أصول الفقه أمس بالفقه وأليق بالفروع إنّ :" خلدون 

في التقاط هذه القوانين من مسائل  ]...[وللفقهاء الحنفية اليد الطولى .]...[المسائل فيها على النكت الفقهية 

 . 1الفقه ما أمكن
ّ
ة"ل في هذا الاتجاه وقد مث

ّ
 ،(م1737/ه637ت)لأبي زيد الدبوس ي "كتاب تقويم الأدل

لأبي بكر محمد  "الأصول "و  ،(م1717/ه611ت)لفخر الدين البزدوي "الوصول إلى معرفة الأصول "وكتاب

لأبي  "رسالة في الأصول "و ،(م717/ه397ت) "أصول الجصاص"وقبلها كانت  .(م1779/ه677ت )السرخس ي 

 . 2عملت على إبراز هذه الطريقة والترويج لها،كل هذه المصنفات (م751/ه367ت )الحسن عبد الله الكرخي 

يقسمون إلى  ،يقة الفقهاء في الأصول بأنّ هؤلاء الأعلام الأحناف الذين ساروا على طر  ،التوضيحوجب 

ر ثم جاء تلميذه أبو بك" رسالة الأصول "فالمتقدمون مثلهم أبو الحسن الكرخي في . متقدمين ومتأخرين

أمّا المتأخرون . لابن زيد الدبوس ي" تقويم الأدلة"وكتاب " تأسيس النظر" و" الأصول "ه يالجصاص في كتاب

 ف
ّ
  ،وكل من جاء بعده سمي من المتأخرين ،"الأصول "لهم علي بن محمد البزدوي مث

ّ
ف ابن الساعاتي إلى أن أل

الجامع بين أصول البزدوي و الإحكام للأمدي، حيث مثل الاتجاه الثالث في الجمع بين " بديع النظام"كتاب 

هو  ،وطريقة المتكلمين الفقهاء طريقةوإنّ محور الخلاف بين  . 3طريقتي الفقهاء و المتكلمين في أصول الفقه

أو أنّ الفروع والمسائل  ،كيفية تقرير أو إبداع النظرية أو القاعدة، هل تكون سابقة على الفروع والتطبيقات

 4ا النظرية فهي تابع وفق ما قرره الأحناف؟هي الأصل، وأمّ 

وتطويرها بعد  ،الخوض فيها التي تمّ و  ،أوضح ابن خلدون في مقدمته نظرية المتكلمين الأصوليةكما           

في ( م1716/ه691ت )مام الحرمين الجويني إحيث كان من أحسن من ألف فيها  ،مِؤسسها الشافعي

لعبد الجبار ( أو العمد" )العهد"م ذلك بكتاب وتدعّ  ،وهما أشعريان، "المستصفى" والغزالي في " لبرهانا"

وهذه الكتب هي قواعد هذا التوجه  .5وهما من المعتزلة ،"المعتمد"وشرحه أبو الحسن البصري في كتابه 

بما يخدم التوجه الأصولي الكلامي من قبل فخر الدين  ،تلخيص هذه الكتب الأربعة وقد تمّ  ،(المتقدمون )

                                                                                                                                                                                                 

 النظرية تسبقها تأملات قبل الوضع الزجيلي 
ّ
أصول (:  وهيه)الفروع والمسائل هي الأصل، وأمّا النظرية فهي التابع؟ وممّا لا شك فيه أن

 الطريقتين قد وصلتا بلاد المغرب بحكم الرّحلة والإجازة والسّفارة، ووسائل التلقي العلوم المتحدث عنها  ولا شكّ . 41الفقه، ص 
ّ
أيضا أن

 طريقة المتكلمين الشافعية كانت الغالبة على أهل المغرب الأوسط، بالنظر إلى جملة من المؤلفات التي تدلّ على ذلك كمصنف 
ّ
سالفا، وأن

ان للجويني، وما انسل عنهما من تواليف، وقد احتوت الطريقتان على اجتهادات قام بها المتقدمون والمتأخرون انظر المستصفى للغزالي والبره

 وما بعدها، 343المقدمة، ص : ابن خلدون 

 .342المقدمة، ص : ابن خلدون  -1

 .41، ص أصول الفقه ومدارسه: ؛ الزجيلي 13مفتاح، مقدمة عبد الوهاب ، ص (: التلمساني)الشريف  - 2

 .1،3مفتاح،مقدمة عبد الوهاب، ص : الشريف التلمساني: راجع - 3

 .41نفس المرجع ، ص : الزحيلي - 4

 .343المقدمة، ص :ابن خلدون (. المتقدمون )أي أن طريقة المتكلمين كانت تضم في البداية الشافعية والمعتزلة - 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

915 
 

اختلفت طريقتهما بين التحقيق  و  ،(نيالمتأخر من  اوهم" )الإحكام"وسيف الدين الآمدي" المحصول "الخطيب

 . 1اججم والحِ 

اختصاره من طرف تلاميذه  وتمّ   -القائم على الأدلة والحجاج -" المحصول "فخر الرازي وقد راج كتاب ال       

 ،وعليهما اعتمد شهاب الدين القرافي، " الحاصل" في وتاج الدين الأرموي  ،"التحصيل"في سراج الدين الأرموي 

وكذلك فعل ناصر الدين عبد الله البيضاوي  ،"التنقيحات"فاستخرج قواعد ومقدمات في كتاب سماه 

انتهت بذلك مدرسة المتكلمين الأصولية إلى متأخريها الإمام ف ،"المنهاج"في كتابه  م1116/ه615الشافعي ت 

القائم على  -" الإحكام"في أمّا عمل الآمدي  .لى شهاب الدين القرافيه إتالذي انتهت طريق ،الفخر الرازي 

الذي " المنتقى" "المختصر الكبير"د لخصه أبو عمرو بن الحاجب في كتابه المعروف فق -التحقيق والتفريع

الإسلامي  والمغرب ،لقي هذا الكتاب رواجا في المشرق  و ،"منتهى السول والأمل"اختصره بدوره في كتاب آخر 

 .  وقد وقع تنافس حاد بين الاتجاهين المتأخرين بالمغرب الأوسط .2عموما والأوسط خصوصا

ة النصية  ،سائلالمقامت مدرسة المتكلمين الشافعية على تحرير لقد           
ّ
وتقرير القواعد المأخوذة من الأدل

لأنّ الأصول أسمى وأسبق من  ،النقلية واللغوية والكلامية، وتمّ تحقيقها من غير النظر إلى الفروع الفقهية

اعتماد المدرسة على الاستدلال العقلي المجرد، وأمّا فكان .  3وهو تجرد بعيد عن الضغط المذهبي ،الفروع

 على سبيل التوضيح والمثال
ّ
جوء إليها لا يكون إلا

ّ
مع عدم التعصب لأي  ،الاعتماد على الفروع الفقهية فالل

وكان من أبرز الخصائص التي اتصفت بها هذه المدرسة هو الإكثار من الجدل والنظر والافتراض . 4مذهب

 لبيان خطأ إبتنائه على الأصلوالمناقشة في الأ 
ّ
 . 5دلة، وليس فيها من الفروع إلا

جمعوا  سلك المتأخرون من الحنفية والمالكية والشافعية في تدوين الأصول طريقة ومع مرور الزمن         

وامتازت بتحقيق  ،ت مراعاة أصول المالكية والشافعية والأحنافحيث تمّ  ،المتكلمين والفقهاء فيها بين

ت بتطبيق هذه القواعد على الفروع نتعاكما  ،لبراهين عليها على نهج المتكلمينوإقامة ا ،قواعد الأصوليةال

 .6وربطها بها على منهج الحنفية ،الفقهية

                                                           

المصدر نفسه ، : ابن خلدون . ،وكان الآمدي مولعا بتحقيق المذاهب وتفريغ المسائل  كان فخر الدين يميل إلى الإكثار من الأدلة والاحتجاج - 1

 .342ص 

 .342نفسه ، ص : ؛ ابن خلدون  13مفتاح ، ص : الشريف التلمساني - 2

 .45أصول الفقه ومدارسه ، ص : الزحيلي - 3

 .54المرجع السابق ، ص (: محمد زكريا)س ي يالبرد - 4

 .11مفتاح ، ص : شريف التلمساني  - 5

 .52نفس المرجع، ص : البرديس ي محمد زكريا - 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

916 
 

ه إلى غاية منتصف ق        
ّ
ظلت ملكة العلوم النظرية على طريقة المتأخرين ه 9تأكد من خلال المصادر أن

ه لا عناية لحذاق القرويين والإ ية، وأقاصرة على البلاد المشرق
ّ
 بتحقيق الفقه فقط، ولم يزل ن

ّ
فريقيين إلا

حتى  ،وقد التقى هناك تلامذه الفخر الرازي فلازمهم زمانا. 1إلى أن رحل ابن زيتون إلى المشرق  ،الحال كذلك

الهواري بن عبد السلام وانتهت طريقته إلى تلميذه ا ،وقدم إلى تونس فانتفع به أهلها ،تمكن من ملكة التعليم

وكذلك إلى أبي عيس ى موس ى بن الإمام  ،، ثم انتقلت إلى تلميذه محمد ابن عرفه بعده(م1361/ه967ت )

 .2التلمساني، ولهذا تجد أثر العلوم النظرية بتلمسان

ه رغم تأثر العالمين أبو  وأكد ابن خلدون معطى آخر        
ّ
القاسم  في قضية انتشار العلوم النظرية، ذلك أن

في كل من تونس و بجاية  اأثر  ،عا بعلم غزيرإلى المشرق ورج االلذين سافر  ،بن زيتون وأبو علي المشذالي

 أنّ فاسا وسائر أقطار المغرب بقيت خلوً "، و اتصل سندهما في هذه الأقطار ،انتلمسو 
ّ
ا من حسن التعليم، إلا

خصوصا بعد انقراض قرطبة  ،في العلوم قحذفعسر عليهم حصول الملكة وال ،سند التعليمولم يتصل بها 

التي قام  بها كل من ابن و  ،وهذا على عكس ما وجد في تونس و بجاية و تلمسان بفعل الرّحلة. 3"والقيروان

ن هؤلاء من، (م1176/ ه 666ت )لي زيتون وناصر الدين المشذالي و أبو عبد الله الدكا
ّ
علم الفقه  حيث تمك

 .4ف والجدل والمنطقوالعقائد الكلامية والخلا 

ه محمد بن حينما نقل قول جدّ  ،وهو تصريح صاحب النفح ،لكن من الضروري الإشارة إلى أمر مهمّ    

ن أوّل من أدخل اك( /ه611ت) أنّ أبا العباس أحمد بن عيس ى الغماري التونس ي: حمد المقري الذي قالأ

ه بسبب ما قفل به من الفوائد رحل أبو لإمام فخر الدين الرازي إلى المغرب، ل" عالم أصول الفقهم"
ّ
وإن

 .  5القاسم بن زيتون إلى المشرق ولقي أتباع الرازي 
ّ
الذي  وهو يتحدث عن هذا العالم  -ح قبله الغبريني وقد لم

ه بالفعل رحل إلى المشرق  -بجاية في القرن السابع للهجرة أعلام عدّه من 
ّ
ولقي جملة من المشايخ منهم عز  ،بأن

ث عن طريقته ثم تحدّ  ،"الفقه والدّين"فأخذ عليه علم الأصلين ،(م1161/ه667ت )بد السلام الدين بن ع

ه كان يقوم بالسّرد والترجيح إلى أن يفهم الجميع، وأ ،وتمحيصه للمعلومة والفتوى  ،في الدرس
ّ
ه لما اجتمع وأن

ّ
ن

،كما كان أبو "نا الفخر لأحبكوالله لو رآك مولا : "، و رأوا ما له من نبل وفضل قيل لهبتلامذة فخر الدين

                                                           

ت ) واخذ فيها عن العزيز عبد السلام الشافعي . ه 132إلى بلاد المشرق مرتين الأولى سنة ( ه125ت) رحل أبو أحمد القاسم بن زيتون  - 1

الأدلة البينة النورانية، : محمد بن أحمد( الشماع)؛  514الديباج ، ص : ابن فرحون : ، أنظره111، وأما الرحلة الثالثة فكانت سنة (ه111

 .2،  3ص 

 .44، ص  4أزهار الرياض ، ج(: شمس الدين)المقري  - 2

وقد مرّ معنا سابقا موقف الصرصيري إمام فقهاء تلمسان و رأي القباب في أعلام افريقية حينما سافر . 353المقدمة ، ص : ابن خلدون  - 3

 .إلى هناك

 .444شرف الطالب ن ص : ؛ ابن قنفذ 411الرحلة ص : ؛ العبدري  553سبك المقال ، ص : ؛ ابن الطواح 553عنوان، : يالغبرين - 4

 .445، ص  1نفح ، ج: المقري  - 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

917 
 

وإذا . 1كتبه على غيرها من المتقدمين والمتأخرين ةلا يرى له نظيرا، وكان يؤثر قراءالعباس يثني على الرازي و 

نا نجزم بإغفال ابن خلدون 
ّ
وخطأ من  ،وكل من جاء بعده من المتأخرين هذه المعلومة ،تحقق هذا الأمر فإن

 .وأصحابهأسند الأسبقية إلى ابن زيتون 

طريقة الأصول الجديدة  استمرت علوم الفقه ببلاد المغرب الأوسط متأثرة بالمشذالي وأتباعه وفق        

الآمدي ت قبل ، في حين بقيت الطريقة القديمة سواء في الفقه الفروعي أو في الأصول التي كانللمتأخرين

حاضرة متوافرة لدى ، (دلة والحجاج مسلكاالذي نحى الأ ) والفخر الرازي  ،(المائل نحو التفريع والتحقيق)

رغم أنّ بعضهم سافر إلى المشرق أمثال أبي  ،عدد من الفقهاء مناهج المتأخرين حيث لم يتقبل ،بعض الفقهاء

الذي ذكره الغبريني بالفقيه الأصولي القاض ي، وأنّ ( ابن الطير)محمد عبد الله بن أحمد بن عبد السلام 

 .2يقرأون عليه الفقه وأصول الفقه على طريقة الأقدمين الخواص من الطلبة كانوا

د لطريقة المتأخرين معارضون حملوا عليها بالنقد اللاذع، إذ الحديث عن أبي العباس أحمد بن جِ كما وُ        

لنا شف كي ،لا لأصول الفقه والدين على طريقة الأقدمينالذي دخل بجاية متحمّ ( م1161/ه667ت )خالد 

ل في إدخا" خليطات"يرى فيها حيث كان  لها، دهانتقا يبيّنو  ،(م1117/ه616ت )طريقة الرازي  عدم رضاه على

ه طرق من المنطق في الأصلين، 
ّ
ويتناول كتاب الإرشاد للجويني  ،كان يجلس للإقراء ببجايةومعلوم أن

 ،لك المرساوي ان موهو نفس الموقف الذي اتخذه أبو علي عمر ب. 3المستصفى للغزالي والإشارات لابن سيناو 

ه لا  نيهوكان محققا ومحصلا لمعا ،وقته في الكلام علماءمن  عدودالم
ّ
 كليا وجزئيا، وقد ذكر الغبريني فضله بأن

 و 
ّ
حينما أبان  ،وذهب إلى نفس الموقف أبو عبد الله محمد المقري . 4خذ عنهأيوجد من شارك في الأصول إلا

 عن معارضته الشديدة لمنهج الرازي من خلال 
ّ
وجده في  -كلام الرازي -من تحقق من كلامه :"ه تصريحه بأن

 
 

 . 5"وفي هذا ما لا يخفى ،ه أشدّ منه في الانفصال عنهابم تقريره الش

، فقد علماءصول لم تكن تشمل جميع المجال والعلى أنّ التعاطي مع طريقة المتأخرين في الأ هذا دلّ   

بقيت طريقة المتقدمين في الفقه الفروعي والأصولي مهيمنة على عدد من الحواضر وأعداد من الفقهاء، فهي 

هذه الأخيرة ، 6بتمنطيط وعموم إقليم تواتفي مناطق بلاد المغرب والتي يُذكر منها لا تزال منذ القديم رائجة 

 شتغالمن خلال الا  ،فسيره والعناية بالحديث النبوي باللغة ومعاني القرآن وت عنايةعلى الالمعروفة بقيامها 

                                                           

 .11،  11، ص  المصدر السابق : الغبريني - 1

 .533، ص نفسه  - 2

 .511نفس المصدر ،ص : الغبريني - 3

 .522نفسه،ص   - 4

 .422، ص  1نفح ، ج :المقري  - 5

 عين الدفلى ،ص( 4112) ،ملتقى المذهب المالكي الخامس المدرسة المالكية في الجنوب الجزائري ( : عز الدين)كشنيط  - 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

918 
 

 ،واعتماد مبدأ جريان العمل في جميع القضايا النوازلية ،بالموطأ والصحيحين قراءة ودرسا، والاهتمام بالسيرة

 . 1مثلما وضح ذلك الباحثون 

ه من الواجب التنبيه   
ّ
على المغيلي في تصوير إلى أنّ الاعتماد  -فيما يخص المدرسة الفقهية التواتية -وإن

، لأنّ المغيلي محمد بن عبد الكريم كان أحد الأقطاب من الخطأ الجسيم وصياغة ملامح هذه المدرسة يعدّ 

، عبد الله العصنوني وأتباعه هان يمثل في الجهة المقابلة الفقيوليس كل المدرسة، إذ ك ،الوافدة على المدرسة

وتداعياتها على  ،خل توات وخارجها فيما يخص مسألة يهود تواتوهو الذي وجد لفتواه ومواقفه مؤيّدون دا

 . ، ممّا ينبّه على اختلاف صياغة الفتيا بين الفقيهين، ومن ورائهما الاتجاهين سبيل المثال

يحتكمون إلى منهج  -إلى عهد الحفصيين -كانوا فقد  ،أهل طرابلس وأعلامهاونفس الملاحظة تخص        

رغم ما حصل  ،وفي الأصول على طريقة قدماء الأشاعرة ،الأقدمين في الفقه على الطريقة القيروانية العتيقة

فكانت طريقتهم مثل توات في الفتوى والدرس  ،وبروز الطريقة الرازية ،بين فقهاء المالكية بعد العهد الموحدي

مة الغبريني عند حديثه عن أبي محمد عبد المنعم القاض ي وقد نبهنا على نفس المنحى العلا . 2الفقهي

 ( م1191/ه697ت)
ّ
 الذي ذكر أن

ّ
  ،ما عند أهل بلده وولاة أمرهه كان معظ

ّ
 ،ه كان يجري على طريقة سحنون و أن

 .3وقد سمى الطريقة القديمة بطريقة سحنون 

قد  ،فيما يخص علم أصول الفقه ين والفقهاءيكلا من طريقتي الكلام أنّ  ،وما يمكن أن نخلص إليه         

إذ كان كل فريق يريد تكريس طريقته والدفاع عن فكرته، وفي على مستوى التأليف،  وقع بينهما تنافس حادّ 

منهما مميزات حسنة ونقائص، وقد  إذ لكلّ  ،أثناء ذلك كانت كل طريقة تطور من أدائها وتتخلص من نقائصها

انتهت كل طريقة إلى الاقتراب من الأخرى، وتقلصت مسافات الخلاف حتى وقع الجمع بين الطريقتين فيما 

له البيضاوي وشهاب الدين 13/ه9بعد ق 
ّ
ل ذلك في التقارب الذي حصل بين تياري الرازي الذي مث

ّ
م، وتمث

له ابن الحاجب والقائم على التحقيق والتفريع من القرافي القائم على الأدلة والحجاج، والآ 
ّ
مدي الذي مث

جهة، ومن جهة أخرى تيار الأحناف الفقهاء الذي مثله من المتأخرين سيف الدين البزدوي، وبعده أحمد بن 

 .وكل تيار يعتبر من متأخري الأصوليين عند المتكلمين وعند الاحناف( ه676ت)علي الشهير بابن الساعاتي

طريقة الفقهاء الذين يعرضون القواعد  - مدرسة من خلال هذا التطور جمعت بين الطريقتين تبرز        

إذ تخلصت من تشدد  -المستوحاة من الفروع، وطريقة المتكلمين الذين يعرضون القواعد مجردة عن الفروع

                                                           

 .412، 412ص ( 4112)المدرسة المالكية بتوات، ملتقى المذهب المالكي الخامس (: محمد)الدباغ  - 1

 .431وتحقيقات من التراث العربي الإسلامي ، ص أبحاث (: محمد مسعود)جبران  - 2

 .544عنوان ، ص : الغبريني  - 3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

919 
 

اعد الأصولية وإثباتها اعتنى أصحاب هذا الاتجاه الثالث بتحقيق القو  .1وجمعت بين ايجابياتهما ،الطريقتين

ة
ّ
، وقد أفادت هذه منهم بعض الحنفية وبعض الشافعية كان و  ،ثم تطبيقها على الفروع الفقهية ،بالأدل

وعملت على الترجيح " الحنفية والكلامية"لمدرستين اقارنة ومناقشة الآراء الأصولية المدرسة في مجال الم

 . 2بينهما
ّ
لمظفر الدين أحمد بن علي " بين أصول البزدوي و الإحكام بديع النظام الجامع "ل كتاب وقد مث

 ( م1175/ه676المعروف بابن الساعاتي ت) البعلبكي 
ّ
 ،في أصول الفقه بنة الأولى في الجمع بين الطريقتينالل

، وقد جاء في مقدمة كتابه لسيف الدين الآمدي وأصول البزودي" الإحكام " وذلك حينما قام بدراسة كتابي 

منحتك أيّها الطالب لنهاية الوصول إلى علم الأصول هذا الكتاب البديع في معناه المطابق إسمه :" البدائع 

البحران  ، فإنّهماواهر النقية من أصول فخر الإسلاماه، لخصته لك من كتاب الإحكام ورصعته بالجلمسمّ 

وذلك  ،الأصولية واعد الكليةللق  هذا حاوٍ ، الجامعان لقواعد المعقول والمنقول، المحيطان بجوامع الأصول 

وتمّ جمع عدد من المصنفات في  ،وقد توالت الكتابات في هذا الاتجاه. 3"عيةو مشمول بالشواهد الجزئية الفر 

  جاهين السابقين، وكان من ضمن ذلكمصنف واحد يجمع بين الات
ّ
فه صدر الشريعة عبيد الله بن ما أل

، ومنتهى بين أصول البزودي ومحصول الرازي  جمعحينما ( م1369/ه969ت) مسعود البخاري الحنفي 

 .4ول لابن الحاجبالسّ 

ن مدوّ  ،ولقيت اهتمام المشارقة والمغاربة ،من جليل المصنفات التي برزت بالمغرب الأوسط وإنّ          

ه جاء  ،"مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول " الموسوم بــ ( ه991ت )الشريف التلمساني 
ّ
وقد تقرر أن

مع ذكر الأدلة وهو تطبيق المسائل الفقهية على الأصول والأدلة الكلية ، "على منهج جديد فيه دقة النظر، 

.  5"ومع تيسير في الاستنباط وتحقيق في أحكام مذاهب الأئمة ،، وتحرير الفروع الخلافيةعلى إثبات المسائل

حناف وطريقة الجامعة بين طريقة الفقهاء الأ  ،سة الثالثةفهل يمكن أن نضع ما صنفه الشريف ضمن المدر 

 المتكلمين الشافعية؟

 

 

 

                                                           

 . 412الفقه وأصوله ، ص : الخن مصطفى سعيد  - 1

 .41أصول االفقه ،ص : الزحبلي - 2

 .412المرجع نفسه ، ص : الخن  - 3

 .43المرجع نفسه ، ص : الزحيلي - 4

 .51المقدمة ، ص مفتاح الوصول ، (: التلمساني)الشريف  - 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

920 
 

 

مدارس أصول الفقه
1
  

 (ه176ت)أسسه محمد بن إدريس الشافعي                           

 

                                                                                                               

طريقة  الفقهاء                                                                                                            طريقة المتكلمين                                                                        

 الأحناف

 

 "د الدبوس يأبوزي" المتقدمون                                                                                                                                                                

 المعتزلة                              المتقدمون                 الأشاعرة              

سيف الدين البزدوي " المتأخرون                                                                                                                                                                                                           

" 

 "            المستصفى" الغزالي "       البرهان"الجويني "      المعتمد" أبو الحسن البصري "    العهد" عبدالجبار

 ه575ه               ت691ت                              ه                616ه                 ت 615ت

 

 جمع كتب هؤلاء الأربعة عالمان من المتكلمين المتأخرين هما                

 

 "الأحكام " سيف الدين الآمدي "     المحصول "فخر الدين ابن الخطيب الرازي 

 ( ه676ت)ابن الساعاتي أحمد بن علي                                     "                            التحقيق والتفريع "                            "                       الأدلة والحجاج"         

 "         جمع بين الطريقتين كتاب بدائع النظام "                                                                                                                                                                                            

 أبو عمرو  ابن الحاجب                                                           سراج الدين الأرموي        تاج الدين الأرموي      

 "المختصر الكبير"           "                 الحاصل"                 "                  التحصيل"

 

 التنقيح"شهاب الدين القرافي "    المنهاج" البيضاوي 

                                                           

 .342ـ 341المقدمة ، ص : ة هذا المخطط بالاعتماد على  ابن خلدون غتمت صيا  1



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

921 
 

 

  الأثر الشافعي على أصوليي المغرب الأوسط  - ت

 بالنظر  ،لا يمكن دراستها ،ه9إنّ الإشارة إلى حركة الانتعاش الفقهي بالمغرب الأوسط فيما بعد ق         
ّ
إلا

أنّ  -حسب ما سلف –من المعلوم و ، والعناية بهذا التخصص إلى المعطيات التي ساهمت في مزيد من الاهتمام

ومتحفظة تجاه  ،متمسكة بالفروع متعصبة لمنهج القرويين -إلى أبعد الحدود-المدرسة المالكية المغربية ظلت 

الذي  ،وربما عاد ذلك إلى مرحلة الصراع المذهبي. كل ما كان يدور في بلاد المشرق من تحول فكري منهجي

ي ترسيخ الاتجاه ودورهم ف ،، ثم سياسة المرابطينه 5تتصف به الحياة المذهبية ببلاد المغرب قبل ق  تكان

، بغضّ النظر عن بعض الفقهاء المالكية، الذين لم ه6لكي، ونبذ ما سواه إلى منتصف ق الفروعي الما

 .ينضبطوا  بتعاليم التيار المالكي العام ببلاد المغرب

 ،تحولات على مستوى مناهج البحث والتفكير م11/ه5المشرق تشهد في فترة ما قبل ق  كانت بلادفقد            

أو الخوض في ( م117/ه176ت ) محمد بن إدريس الشافعي  عليهلذي قام ا ،سواء بتأسيس علم الأصول 

الذي ترأس التيار الكلامي  ،(م736/ه316ت ) ببروز التيار الأشعري على يد أبي الحسن الأشعري  ،الكلام

-التحول هذا واحتكاكهم بروّاد  ،ومعلوم أنّ اهتمام المغاربة والأندلسين بهذه التحولات المشرقية. الشافعي

كان منذ الفترات الأولى لبناء المذهب الشافعي، فمحمد بن إبراهيم  ،والأخذ عنهم -أصحاب المذهبية الشافعية

ممّا يُظهر  ،، وهو من كبار مالكية بلاد المغرب1بن المواز تحدث في كتابه عن صاحب المذهب الإمام الشافعي

تواجد الشافعية ببلاد المغرب منذ  -أخرى  من جهة -، كما يظهر معهوالتواصل  الشافعي الاهتمام بالمذهب

عهده مؤسس المذهب، حيث تشير المصادر إلى عدد ممن اعتُقِد توجهه الشافعي من خلال الكتابة عن 

ت )أو الدفاع عن منهجه، فقد لوحظ على قاسم بن محمد بن قاسم بن محمد بن يسار ،صاحب المذهب

  ،ميله إلى المذهب الشافعي( م171/ه199
ّ
دة"ف كتابيه حينما أل

ّ
ما ك. 2"خبر الواحد"كتاب و  ،"الرد على المقل

ل . بالمذهب الشافعي - 3المحسوب من حفاظ مذهب مالك-تأثر إسحاق التونس ي الأبياني 
م
ه لا يُغف

ّ
وبالمقابل فإن

  ،وقوع ردود مالكية بلاد المغرب على التوجه الشافعي وأصحابه
ّ
لون منافسة قوية باعتبار أنّهم صاروا يمث

  ،الأمر الذي دفع إلى التأليف ضدهم على شكل ردود ،للمذهبية المالكية في هذا المجال
ّ
فه ويحضر في ذلك ما أل

 .4"على الشافعي الردّ "بن عمر بن يوسف الكتاني من خلال مصنفه  ىيحي

                                                           

 .444الديباج، ص : ابن فرحون  - 1

 .441نفسه ، ص  - 2

 .441نفسه ، ص  - 3

 .344نفسه ، ص  - 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

922 
 

لكن تبقى أبرز رابطة جمعت بين مالكية المغرب والمذهبية الشافعية رابطة الاعتقاد الأشعري، إذ وجدت  

اعتقاد إعلاء  وكان الهدف ،الأشعرية سند أئمة المذاهب السنية من مالكية و شافعية عملوا على نشرها

حتى تمّ الاختلاف حول  ،وعاءلقد ذابت الفوارق بين المذهبين في هذا ال و .ودحر شبهة الاعتزال ،السنة

ه وقد وجدت تعاليمه وآثار  .1وطرح سؤال هل كان الأشعري مالكيا أم شافعيا؟ ،مذهبية الأشعري أبي الحسن

واعتبر ابن  .(م1713/ه673ت )الذي أخذ عن الباقلاني،(م1713/ه673ت)العميقة لدى أبي الحسن القابس ي

 . ين بهالمدوّنين في هذا الاتجاه والمتأثر من سابقي ( م776/ه316ت )أبي زيد القيرواني 

ومن  .المغرب وزعماء الشافعية بالمشرق  ب بين مالكيةذلك الاحتكاك الذي قرّ  علىولا يخفى تأثير الرّحلة 

الذي دخل مصر والحجاز والعراق  ،أجلّ الرحلات المغربية التي يظهر فيها الأثر الشافعي رحلة أبي الوليد الباجي

ت )الطيب وهو رئيس الشافعية و رزهم طاهر بن عبد الله القاض ي أبوأب ،ن شيوخ الشافعيةوأخذ ع ،والشام

الذي أخذ عنه فنّ  ،(م1716/ه696ت ) ي إسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي ، وعن الإمام أب(م1757/ه657

ى إل" الوصول إلى علم الأصول " الجدل وأصول الفقه، وبفضل ذلك وصلت مؤلفات الشيرازي مثل مصنف 

وجمع من العلم ما لم يجمعه غيره، حتى قال أبو بكر  ،وقد تمكن أبو الوليد من المعارف الشرعية. بلاد المغرب

 . 2"كل من رحل لم يأت بمثل ما أتيت به أنا و أبو الوليد الباجي"بن العربي 

 ،عية الفقه وأصولهفسمع من رجال الشاف ،ورحل القاض ي أبو بكر محمد الشهير بابن العربي إلى المشرق        

وعاد إلى الأندلس محمّلا بالمناهج  ،وأتقن مسائل الخلاف والأصول والكلام على هؤلاء ،وقيد الحديث وروايته

ن تأثر بهم ابن العربي وكان من بين م. 3(م1157/ه566ت)والمصنفات على ما ذكر تلميذه القاض ي عياض 

أحدثا ثورة ببلاد المغرب  هذين المصنفين الذين - "ياءالإح"و " المستصفى"حامد الغزالي صاحب  يالإمام أب

، وكان ممن اعتنى و تأثر 4المجدد على رأس القرن الخامس السيوطي ةمنظومالغزالي  في  دّ عُ قد و  -عموما

 ،الفقهين و المعدود من العارفين بأصول الدّ ( م1117/ه513ت )الغزالي أبو الفضل ابن النحوي  بمصنفات

إلى  من خلال أبي الفضل تأثير المسلك الشافعي وامتدّ . 5المائلين إلى النظر و الاجتهاد الآخذين بعلم الكلام

ا الذي كان مهتمّ  ،(م1191-1719/ه569 - 697) تلميذه محمد بن علي بن جعفر الشهير بابن الرّمامة 

                                                           

 .414ص  علماء المالكية في المسائل الكلامية،تطور موقف : ؛ الهنتاتي 543، ص  تطور المذهب الأشعري (: محمد)المغراوي : راجع  - 1

إحكام (:أبو الوليد)؛الباجي  31، 34،ص 5التعديل والجرح ،ج(: أبو الوليد)؛ الباجي 523الديباج، ص : ابن فرحون  - 2

 .511،512،ص5الفصول،ج

 .35، 42الغنية ، ص : عياض : راجع  - 3

 .14أزهار ، ص : المقري  - 4

 .422المصدر السابق ، ص : ؛ ابن مريم  21ص التشوق ، : التادلي - 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

923 
 

ه كان مائلا للمذهب الشافعي ،بمصنفات الغزالي
ّ
ه 1فا على كتب الغزاليعاك ،حتى قيل عنه أن

ّ
، وقيل أيضا بأن

، وهو ما يعني أنّ آراء الشافعية في القضاء المالكي كانت متوافرة، وأنّ الأمر كان 2كان يقض ى بالمذهب الشافعي

الحسن بن علي "دون حرج يمكن أن يشكل الفارق، وقد توضح ذلك من خلال سيرة أبي حامد الصغير 

 .3تجرى في عهده فتاوى الشافعية في بعض القضايا ،ء ببجايةالذي كان متوليا للقضا" المسيلي

كان لفعل الرّحلة المغربية إلى بلاد المشرق الأثر الواضح في انتقال الآراء الشافعية الأصولية          

في هذا  ، كما شكلت الكتب والمناقشات بين الطرفين ميدان تواصل قوي التأثير، و عية إلى بلاد المغربوالفرو 

د وبلاد مصر عموما في انصهار الآراء الشافعية لدى مالكية بلا  ،لا يمكن إغفال دور حاضرة القاهرةأن الش

وأخذهم عن أئمة الشافعية  ،إلى عهد ابن زيتون والمشذالي ،ابن القاسمالمغرب، ابتداء من زمن سحنون و 

 -هؤلاء  قدّم لقد(. م1373/ه971ت)و ابن دقيق العيد ( م1161/ه667ت)وعلى رأسهم العز بن عبد السلام

أثر ذلك على صول والفروع، و الأ  فيما يخص الخوض فيتصورا واضحا  -بفضل هذا الاحتكاك المالكي الشافعي

قابله تيار مالكي الجديد  سلكبالغرب الإسلامي، ولكن هذا الملمذهب المالكي ل مسار الفقه وأصوله بالنسبة

  .حاول الوقوف في وجههتقليدي آخر 

ثم الأخذ  ،عن تنكر أهل الأندلس للعلوم أوّلا( أبو الحجاج يوسف)ابن طملوس  في هذا الشأن ثتحدّ 

، ولم 4وصناعة المنطق فيما بعدوالأشعرية وهو ما وقع لعلوم الحديث وعلم الأصول وكتب الغزالي ، بها آخرا 

ما وقع لأبي  ذاوه ،حديدامن مضايقات ومتابعات على عهد المرابطين تمن الفقهاء، الآخذين بذلك ينج عدد 

، الغزالي قد أحدث ببلاد المغرب حراكا تيار ومع ذلك فإنّ . 5الوليد الباجي و أبي الفضل بن النحوي وغيرهما

 حكم الفقهاء أثناءانفتاح ا دفع بمزيد من ممّ  ،كية والفكريةبليغ على مستوى المنظومة السلو الثر الأ كان له

 أنّ الأخبار لقاء علمائه للأخذ عنهم، خصوصا و و  ،وهمّة نحو الاستزادة من العلوم المتواجدة بالمشرق  ،الموحدين

ت )حمد بن عيس ى الغماري أذجا لذلك أبو العباس و ويحضر أنم ،كانت تنبئ بما يحفّز على الرحلة

بن عبد السلام  عزّ ولقي ال ،سافر نحو المشرق  حين ،ذكره الغبريني فيمن دخل بجاية الذي، (م1116/ه611

                                                           

العلوم : الثعالبي:نظر .من الكتب التي تحدث عنها الثعالبي التي وصلت إلى بلاد المغرب والخاصة بالإمام الغزالي كتاب قواعد العقائد ا - 1

 .43الفاخرة ، وجه 

 ,512، ص 4التكملة لكتاب الصلة ، ج: ابن الآبار - 2

 .551كفاية ، ص : ؛ التنبكتي  13، ص توشيح :القرافي - 3

 .411تاريخ الفكر ،ص : أنجل بالنثيا - 4

 .521الاتجاهات الكلامية  ، ص : مساهمة ضمن محرر علي الإدريس ي: مآل علم الكلام عند ابن حزم و الباجي: بناصر البعزاتي - 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

924 
 

ه بسبب ما قفل به من فوائد(ه667ت )
ّ
كان ذلك دافعا لأبي  ،، ثم عاد محملا بكتب الفخر الرازي، وأن

 .1القاسم بن زيتون أن يرحل إلى المشرق للقاء أتباع الفخر الرازي 

بالمنهج الشافعي في  انصهر فيها فقهاء مالكية الغرب الإسلامي ،عدّ العز بن عبد السلام نواة حقيقية          

بن عبد اوأعادوا بذلك صياغة العلاقة بين العلوم العقلية والنقلية وفق منظومة منسجمة، إذ كان  ،التفكير

ل ابن دقيق العيد والشيخ أمثا ،، وعليه تخرج عدد من علماء المشرق والمغرب2السلام قد بلغ رتبة الاجتهاد

وعبد الله بن ( م1331/ه931ت ) علي ناصر الدين المشذالي  و أبو ( م1171/ه671ت)والقاسم بن زيتون  القرافي

 .(1166/ه666ت )شعيب الدكالي 

في هذا التوجه بعد العز بن عبد السلام  ،وتأتي الشخصية العالمة الثانية المؤثرة في أعلام بلاد المغرب 

ه السيوطي بالفقيه الحافظ والمحدث  ،(م1373-1117/ه971 - 615)تلميذه ابن دقيق العيد 
ّ
الذي حلا

بالفقه على المذهب المالكي فأتقنه عن والده الذي  ابن دقيق اشتغل. شيخ الإسلامب وحلاه بعضهم ،3المجتهد

 من المتمكنين في المذهب عدّ 
ً
 ،الشيخ بهاء الدين هبة الله القفطي ، وأخذ المذهب الشافعي عن تلميذ والده أولا

، وصار بذلك لابن دقيق اليد الطولى في الحديث وعلم الأصول والعربية وسائر 4ن عبد السلامثم عن العز ب

 . 5الفنون 
ّ
 مجملرحال  وإنّ خاصية الجمع بين المذهبين المالكي والشافعي خولت ابن دقيق أن يصير محط

 .6فقهاء المغرب

و ابن دقيق العيد بالمشرق ابن زيتون  كان من أبرز أعلام المغرب الذين أخذوا عن العز بن عبد السلام      

. 7عن سراج الدين الأرموي والحافظ المنذري والشرف المرس ي وغيرهمأيضا مثلما أخذ ( ه671ت)أبو القاسم 

ورجع من المشرق بعد ذلك محمّلا أيضا بمؤلفات الفخر الرازي المتميزة بالآراء الكلامية الأشعرية والمدعمة 

وأمّا ناصر الدين المشذالي أبو علي . 8صارت تسمى في أصول الفقه بطريقة المتأخرينبالمنطق وهي الطريقة التي 

ه لما رحل إلى المشرق أخذ عن( 931ت)علي 
ّ
العز بن عبد السلام  لىنفس مشايخ ابن زيتون ، فتتلمذ ع فإن

ين على للأصليوانتهى إلى تحصيله  ،وجمع بين الفقه وأصوله والعربية والجدل والمنطق ،وابن دقيق العيد

                                                           

 .141، ص 5الحلل السندسية، ج: ؛ السراج 11، 11عنوان ، ص :الغبريني  - 1

 .444شرف ، ص : ابن قنفذ  - 2

 .151طبقات الحفاظ، ص (: ه255جلال الدين ت )السيوطي  - 3

 .55،ص  2شذرات الذهب ، ج: ابن عماد الحنبلي  - 4

 .355المصدر السابق ، ص : ابن فرحون  - 5

 .41إحكام الأحكام في شرح عمدة الأحكام ، ص: ابن دقيق العيد  - 6

 .12، ص 4نبيل ،ج: التنبكتي - 7

 .541مؤسسات العلم والتعليم، ص (: بناصر)البعزاتي  - 8



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

925 
 

 لىوتتلمذهما ع ،ابن زيتون والمشذاليوبفضل العالمين المغربيين . 1وجمعه بينهما ،المتأخرينطريقة الأقدمين و 

العالمين ابن عبد السلام وابن دقيق العيد، تمّ انتقال علم الأصول إلى المدرسة المالكية المغربية في ثوبه 

وامتد تأثيرهم إلى جيل من العلماء ساهم باجتهاداته في  ،أخرينالمتيد الجامع بين طريقتي الأقدمين و الجد

حمد أمحمد بن  ، وهذا دون إغفال ما قرّره سابقا2الانفتاح العقلي في بلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا

كأول من جلب هذا المنحى إلى  ( ه611ت)س أحمد بن عيس ى الغماري التونس يالعبا يأب أشار إلىالذي  ،المقري 

 .3، وأدخله بجاية حاضرة المغرب الأوسطبلاد المغرب

بالعلوم العقلية  ازدادت عنايتها من جديد، حيثعث المدرسة البجائية تمّ بفضل ناصر الدين المشذالي ب          

اطلع من خلال رحلته على  إذ ،بما اكتسبه هذا الفقيه من منهج بحث وعلم فقه وأصول ، وذلك والنقلية

في ذلك يصور للطلبة في درسه  كانو  ،هب مالك، فقام بتقريبه ونصرتهرفة مذوانفرد بمع ،مذاهب الأئمة

ثقوب في  علىذلك  ، دلّ وهذا ما لم يكن متوافرا ببلاد تلمسان وفاس، 4ويرجّحويخيّر  ويمهد ويقرر ويزيّف

ا ممّ  ،حواضر المغربفقهاء بجاية عن فقهاء بها  وهي ميزة انفرد. 5وصحة استنباط وفهملهذا الفقيه، الذهن 

تفوز بالرّيادة لمدة من الزمن، ولم يكن هذا الاتجاه وليد حركة المشذالي ناصر الدين إلى المشرق،  بجاية جعل

على  ،فقد أشار ابن القطان إلى ذلك الفارق بين بجاية وتلمسان ،بل وجدت تجارب منه في عهود سابقة عنه

قرأ بها علم التي كان يُ  ،من بن علي من تلمسانمن خلال رحلة عبد المؤ  ،عهد المرابطين ومستهل الموحدين

ه حلّ  إلى بجاية التي قيل ،ينأصول الدّ 
ّ
ه ؤ ، فكان لقاعبد المؤمن طلبهكان يالذي الفنّ بها فقيه عالم ب بأن

( ابن أساطير)كما حدثنا الغبريني عن أبي الحسن علي بن عمران بن موس ى الملياني  .6مرت هناكو بالمهدي بن ت

ه كان فقيها أصوليا محصلا، لقي مشيخة بجاية وأخذ عنهم  م1191/ه697دود المتوفى في ح( أساطير
ّ
على أن

وتزاوج ذلك مع  ،وسيتدعم هذا المنحى بتوافر علم الأصول والمنطق. 7علم الفقه و أصول الدين والتصوف

ن أحمد بنموذج آخر هو عبد الحق بن ربيع ب" أي الجمع بين المعقول والمنقول والحقيقة والشريعة"التصوف 

 .8 (م1199/ه695ت )الأنصاري 

                                                           

 .431توشيح ، ص : ؛ القرافي  444شرف الطالب ، ص : ابن قنفذ  - 1

 .541مؤسسات العلم والتعليم ، ص (: بناصر) البعزاتي - 2

 .445، ص1نفح، ج: المقري   3

والردود عليها لإظهار أحسنها، باعتبار أن الزيف معناه شرف القصور حيت تنتقل والتخيير والتزييف  معناه هنا الاختيار بين الأقوال،   4

 .534، مادة زيف،ص 2لسان العرب،ج: أنظر ابن منظور . الحمام بين شرفة وأخرى، ومعناه في الدراهم ، دراهم مزيف أي مردودة

 .321كفاية ، ص : التنبكتي - 5

 .531نظم الجمان ،ص : ابن القطان  - 6

 .522عنوان ، ص : غبرينيال - 7

 .411كفاية ، ص : التنبكتي- 8



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

926 
 

  وازدادت ،الحقيقة والشريعة استمرت سمة الجمع بين        
ً
أمثال عبد الرحمن  ،بفضل جهود أعلام تمكنا

وصارت المقدمة  ،(م1357/ه967ت )وشيخه أحمد بن إدريس الأيلولي  ،(م1316/ه916ت)الوغليس ي البجائي 

 د وق . اعتماد طلبة العلم ببجاية وما حولها 1الوغليسية في الفقه
ّ
آراء ر هذان العلمان بما خلفاه من أث

 العوسار على منوالهما عدد من الفقهاء أمثال  ومواقف وتوجهات،
ّ
الفقيه أبو زيد عبد الرحمن الثعالبي  ةملا

نّ الحكم بأنّ إو . 2الجزائر قه بجاية و الف تيالتواصل بين حاضر  ذلك أيضا وقعبفضل  و ، (م1691/ه195ت)

لجوء البعض إلى الانقباض المدرسة البجائية على عهد الوغليس ي صارت لا تهتم أكثر بعلوم الحكمة في ظل 

وذلك بالاعتماد على ابن خلدون الذي صرح بهجران الناس لكتب الأقدمين في العلوم العقلية  ،والتقشف

باعتبار أنّ  ،قصد ابن خلدون بالأقدمين لا يعني هجران العلوم العقلية لأنّ  ،هو حكم فيه نظر  ،3والفلسفة

إذ لكل علم متقدمون ومتأخرون، وبالفعل فإنّ أساليب ومناهج  ،القائمين عليها صاروا في عداد المتأخرين

لمشذالي مثلما فعل ذلك ناصر الدين ا ،العلوم قد انتقلت من الأخذ عن المتقدمين إلى الأخذ بتنقيح المتأخرين

 .ومن جاء بعده بعد رحلته إلى المشرق 

فيصعد تيار  ،التي وصفها ابن خلدون  4وقد يكون هناك بعض فترات الانزواء والتقشف بفعل الأزمات       

 أنّ هذا لا يعني تراجعا5ظت ذلك الدراساتعلى حساب تيار مثلما لاح
ّ
فالحديث عن المنصور بن علي  ،، إلا

والمشارك في كثير من علوم النقل  ،المعدود من أهل الشورى( م1367/ه997بعد  ت)اوي و بن عبد الله الز 

، وهذا ما يبيّن 6مع حرصه في تعليم ذلك للطلبة ،كان له تقييد ونظر في الأصول والكلام والمنطق ،والعقل

لوم إلى بهذه العالزواوي ، وقد دخل استمرار الخوض في المعقولات ببجاية، رغم ما سلف من حكم المتابعين

وهو الإمام أبو  ،وأخذ عنه أعلامهما، بل أخذ عنه أعلم علماء الأندلس والمغرب عصرئذ ،تلمسان و الأندلس

 ما يعني من جهة ثانية ذاوه. 7ذكره في إفاداته وإنشاداته، وقد صاحب المقاصد والعواصم، الشاطبيإسحاق 

المتمثلة في الأندلسية في أعلى قاماتها انية وين أعلام المدرستين التلمسمساهمة المدرسة البجائية في تكو 

ه ،أمّا أبو موس ى عمران المشذالي. الشاطبي وغيره
ّ
استمر  ،ثم إلى تلمسان، بعد فراره من بجاية إلى الجزائر فإن

، بل كان كثير الاتساع في الفقه والنحو والمنطق والجدل والفرائض سه الحديث والفقه والأصلينيفي تدر 

                                                           

 .34،ص 5تعريف الخلف، ق : الحفناوي  - 1

 .551،  513، ص  أبو زيد عبد الرحمن الوغليس ي( : الطاهر)بونابي : راجع - 2

 .343،ص 5التصوف ،ف:بونابي  - 3

 .435شرف، ص : ابن قنفذ: أنظر. قهاءوتوفى فيه كثير من الفه  311مثل الوباء الأول العام الذي وقع سنة  - 4

 .355، ص  5الحركة الصوفية، ق: بونابي - 5

 .323كفاية ، ص : التنبكتي - 6

 .412،ص 4نيل ، ج: التنبكتي - 7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

927 
 

نفس آخذا بس للتدريس بتلمسان جلالذي  ،أخوه أحمد م1365/ه965ورثه بعد وفاته سنة  ، و 1والجدل

 .2المنهج

كة الفقهية من وكل مكونات الحر ، 3بقيت المدرسة البجائية بفضل علمائها معتنية بالأصول والمنطق    

دون  ،ه7لى غاية القرن ية إوتوزع أعلامها ينشرون العلم في الحواضر المغربية والمشرق ،علوم عقلية ونقلية

 -م1611/هـ111) محمد بن محمد بن أبي القاسم المشذالي أفصح دليل عن ذلك كانوإنّ  .انقطاع

بأنّهم لم و أقرّوا اعترف له أعلام تلمسان حيث  م،1639/ه167الذي هاجر إلى تلمسان سنة  (م1661/ه165

وأعلمهم  ،أهل المشرق أيضا اعترف بفضله كما  .حتى جاء محمد بن محمد المشذالي ،ميكونوا يعرفون العلو 

 ،  العسقلانيعصرئذ ابن حجر 
ّ
على  ةقدر مو  ،مرتبة تنمّ عن علو  ،ي الضوء بأحسن تحليةه السخاوي فوحلا

 .4، وجعله أحد أذكياء العالمالعلوم

تتبع رحلة أعلام تلمسان  ر أعلام بجاية بالشافعية في المسلك الأصولي حكرا عليهم، بل إنّ لم يكن تأث   

  ،يظهر أخذهم الفنون والعلوم عن العلماء الشافعية ،إلى المشرق لأجل طلب العلم
ُ
كر من مشيخة فقد ذ

، 5الفقية أبو القاسم بن محمد اليماني االشافعي - أثناء رحلته المشرقية - ( م1351/ه957ت )محمد المقري 

  ،زوق الخطيب إلى المشرق كما تحدث المقري عن رحلة محمد بن محمد بن مر 
ّ
علماء  ةوأخذه عن جل

وكان أبرزهم الإمام أبو محمد عبد الله بن أسعد  ،الشافعية والحنبلية والحنفية بالإضافة إلى المالكية

ولم يقتصر ذلك على متقدمي . 6الذي انتهت إليه الرياسة العلمية والخطط الشرعية بالحرم النبوي  ،الشافعي

وتحديدا أصحاب المسلك  ،المذاهب والأخذ عن جلّ  ،نى متأخروها بالرحلةبل اعت ،متقدمي علماء تلمسان

للونشريس ي نلحظ اعتماد علماء المغرب على العلماء " كتاب الولايات"بالرجوع إلى مصنف و  ،الشافعي

يفيدنا " تمهيد الطالب ومنتهى الراغب إلى أعلى المنازل والمناقب"ح رحلة القلصادي تصفّ  الشافعية، كما أنّ 

لّ جخذ عن علماء شافعية في الأ من خلال  ،الأثر الشافعي في المدرسة المالكية المغربية وحاضرة تلمسانب

 .7الفنون 

 

                                                           

 .553،ص ( سنة 5111)الوفيات : ؛ الونشريس ي 444، ص 3نفح ، ج: المقري  - 1

 .545،ص  5بغية الرواد، ج: ابن خلدون يحيى - 2

 الذي يبين مساهمة علماء المغرب الأوسط في علم المنطق 55أنظر الملحق رقم   3

 .114،ص 5الحلل السندسية،ج: ؛ السراج 411توشيح ، ص : ؛ القرافي 523 – 525،ص  2، ج 1الضوء اللامع، مج : السخاوي : - 4

 .441البستان ، ص : ابن مريم - 5

 .423،  431، ص  3نفح الطيب ، ج: المقري  - 6

 .52، 53كتاب الولايات، تح هنري برونو ،ص : ؛ الونشريس ي 513،  515،  541،  542تمهيد الطالب، صفحات : القلصادي: انظر - 7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

928 
 

 

 الفقه المقاصدي و علماء المغرب الأوسط  - ث

عية من قبل علماء المغرب عموما لابد من الإشارة إلى أنّ الاعتماد والانفتاح على المدرسة الشاف 

  سار هو م ،الأوسط خصوصاو
ّ
الشافعية في تنظيم الفقه  بفعل أسبقية المدرسة ، وهذال مع مرور الزمنتشك

، من الانغلاق على ه6الواقع الفقهي الذي وصل إليه علماء المغرب فيما بعد ق وأصوله، كما يعود أيضا إلى

وحدثت : "بقوله (م1161 -ه 563ت)والخوض في الفروع، وهو واقع أشار إليه ابن العربي  ،المذهب المالكي

ع في فتاهوا وجعل الخلف يتب ،في نصوص المالكية فنظروا فيها بغير علم -يعني الفقهاء -حوادث لم يلقوها 

 ينظر إلى قول مالك وكبراء أصحابه ويقال  ،ذلك السلف
ّ

قد قال في هذه المسألة أهل :" حتى آلت الحال إلى ألا

، 1.."فانتقلوا من المدينة وفقهائها إلى طلبيرة وطريقها ،و أهل طلبيرة و أهل طليطلة ،لمنكةو أهل ط ،قرطبة

بداية المجتهد ونهاية "إلى تأليف كتابه ( م1177/ه575ت)وهو الواقع نفسه الذي أدى بابن رشد الحفيد

لا مجرد مستهلكين ومروجين لما  ،إذ كان يتشوف إلى تكوين فقهاء حقيقيين مجتهدين منتجين. 2"المقتصد

 . 3بالتركيز على الجوانب المنهجية ،نصب عينيه وفي مقصده تخريج الفقيه المجتهدأنتجه الآخر، وجعل 

  - لقد وقع الانفتاح على المدارس الأخرى  
ً
 ه5من قبل المالكية المغربية بعد ق  -والشافعية تحديدا

ثيرات بتوغل التأ سمح هذاوقد ، إذ سافر فقهاء مالكية إلى المشرق ونهلوا من معارفه، أكثر من ذي قبل

ت )المعالي الجويني  يإمام الحرمين أبالشافعية إلى فقه مالكية بلاد المغرب، وأبرز من تمّ التأثر بهم 

قاعدة ارتكاز لنهضة أصولية  ار اص الذين ،(م1111/ه575ت ) حامد الغزالي  يوتلميذه أب، 4(م1716/ه691

ة المقاصدية رائد المدرسبدوره الذي صار  ،5(م1311/ه977ت )انتهت إلى أبي إسحاق الشاطبي  ،ببلاد المغرب

 هاء المغرب الأوسط؟فقالذي تقلده دور وفي خضم هذا التحول والانفتاح، نتساءل عن ال .المغربية الأندلسية

                                                           

 .324العواصم في القواصم ،تح عمار طالبي، ص : ابن العربي - 1

 .سم بعدها غاية أخرى والحقيقة هو بداية المجتهد وغاية المقتصد، إذ لا نهاية لمقتصد ، بل نهاية تدرك لترت - 2

 .41،ص "العطاء الفكري لابن رشد"، ندوة المعهد العالمي للفكر الإسلامي  المنحى المقاصدي في فقه ابن رشد( أحمد)الرسيوني  - 3

ر الأصولي هو عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن عبد الله الجويني أبو المعالي النيسابوري شيخ الإسلام المدقق المحقق  - 4
ّ
النظ

جدّ واجتهد في المذهب والخلاف و الأصليين بنيت له المدرسة النظامية بنيسابور فكان على رأسها ، له في أصول الفقه التلخيص و ..المتكلم

غياث الأمم " الشامل ،الإرشاد واللمع وشفاء العليل والعقيدة النظامية ،وفي السياسة كتاب:البرهان والتحفة والورقات ، وفي علم الكلام 

ه باعث الأشعرية الجديدة" وتياث الظلم
ّ
طبقات الشافعية ،تح عبد الفتاح الحلو ومحمود الطناحي،دار : انظر ترجمة عند السبكي. وقيل بأن

 .51، ص  1ج. دت.احياء الكتب العربية 

سر ومحدث وفقيه نظار ،كان لا يأخذ هو إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي الغرناطي إمام جليل مجتهد محقق وحافظ أصولي مف - 5

 .44،ص  5نيل ، ج: التنيكتي. الفقه إلا من كتب المتقدمين، دون كتب المتأخرين ككتب ابن شاس و ابن بشير وابن الحاجب وقد نهى عنها



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

929 
 

 ت        
ّ
حيث عبور هذه المناهج إلى طبقات أخرى موالية،  جسرفي اعتبارهم علماء المغرب الأوسط دور ل مث

وما كان يقع تحت إشرافهم من طلبة  ،عليهم من المشرق من مصنفات دُ رِ ن ما كان يم هؤلاء حلقة وصل بيكان 

العلم، وفي هذا الاتجاه كان دورهم في بلورة فقه المقاصد من خلال تتلمذ أبي إسحاق الشاطبي على علماء 

فدرّس ، بلاد الأندلس م1351/ه953فقد دخل منصور بن علي بن عبد الله الزواوي سنة  .تلمسان وبجاية

الإمام  أنّ " كما ورد في ترجمة محمد بن محمد المقري الجد  .1ن أخذ عنه أبو إسحاق الشاطبيوكان ممّ  ،بها

وذكر من المؤلفات التي . 2وكذلك ابن خلدون والكاتب ابن عبد الله بن زمرك ،الشاطبي قد أخذ عنه و تأثر به

 ،وكتابه القواعد ،يجنائق، واختصار جمل الخو اب الحقائق والرقفكان كت ،ها الشاطبي عن المقري الجدأخذ

 .3وغيرها من المصنفات ،وعلوم الحديث لابن صلاح ،ب الأصليومختصر ابن الحاج

  
ّ
ه لم يسبق إلى مثلهالذي قال عنه ا -ل كتاب قواعد الفقه وقد مث

ّ
 فنا جديدا من فنون  -لونشريس ي بأن

وسائر المعاني  ،أخص من الأصول القواعد  ،ومعلوم أنّ المقري الفقيه  هأظهر  ،الدراسة الفقهية بالمغرب الأوسط

( منهج الاجتهاد العالي) الضوابط الفقهية الخاصة، وهو المسلك  ةوجملالعقلية العامة، وأعمّ من العقود 

 الذين صقلوا فكر الشاطبيومن علماء المغرب الأوسط . 4الذي سار على نهجه واجتهاده أبو إسحاق الشاطبي

ت ) والشريف أبو عبد الله التلمساني صاحب مفتاح الوصول  ،5لمحدث الخطيب ابن مرزوق العلامة ا

 .6(م1397/ه991

لذي كان إنّ هذا التواصل فيما بين الشاطبي و علماء تلمسان، يظهر مدى التفاعل الثقافي العلمي ا           

المغرب الأوسط ضمن سلسلة سند ، وحواضر بلاد الأندلس، كما يمثل أيضا دخول علماء يربط بين تلمسان

باني ( م117/ه176ت )انتقال العلوم من المشرق إلى المغرب، هذا السند الذي يمتد إلى عهد الإمام الشافعي 

الذي أثرّ في تلميذه الغزالي من ناحية الطروحات ( م1716/ه691ت ) علم الأصول، و إلى عهد الإمام الجويني

 لملوم الدين يعتبر محاولة تطبيقية وسوعة إحياء عيمكن القول أن مشروع مو  ،السياسية
ّ
ر ا سبق أن نظ

إذ ركز الجويني على النظرية القائمة على ".. غياث الأمم في تياث الظلم"س له شيخه الجويني في كتابه وأسّ 

لع أيضا على كتاب  
ّ
 ،يلمس الحضور القوي للجويني" المستصفى"و" ليلغشفاء ال"مقاصد الشريعة، وإنّ المط

                                                           

 .435البستان ، ص : ابن مريم  - 1

 . 443،  441ص : البستان- 2

 .22أبو عبد الله المقري ،ص : أبو الأجفان - 3

 .543أعلام الفكر ،ص (: محمد الفاضل)بن عاشور . - 4

 .25كفاية ، ص : التنبكتي - 5

 .25نفسه ، ص  - 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

930 
 

وقد وصل الدارسون إلى تثبيت هذه العلاقة بين الشاطبي . 1هو ما يلاحظ أيضا عند الإمام الشاطبيو 

ه إذا كان الشاطبي قد تربع على عرش المقاصد الشرعية منذ ق ،والجويني
ّ
فإنّ الرّيادة قد أجمع  ،ه1على أن

نجده دائما يفتح  ،نحاه الجديدالبناء لم وإنّ الشاطبي وهو بصدد.  2عليها الناس بأنّها كانت لأبي المعالي الجويني

في يمنحها الحضور القوي ف ،صاحب الرسالة لشافعيل -من خلال الاعتصام والموافقات في كل مرةو -المجال 

، من حيث تحديد ويجعلها أساسا مهمّا لبيان قصد الشارع وإدراك المقاصد الكلية الضرورية ،مصنفاته

وهذا راجع إلى منهجه في الأخذ عن كتب المتقدمين والابتعاد عن   .3الشرعيضوابط الفهم، والتأويل للخطاب 

تحدث ، الم(م1399/ه991ت )شيخه أحمد القباب الفاس ي الذي سار عليه وهو نفس الموقف  ،المتأخرين

 .وضرورة الاكتفاء بكتب المتقدمين ،سالفا عن دور كتب المتأخرين في إفساد الفقه

ساهمت في التمكين  ،لدّور الذي لعبه فقهاء المغرب الأوسط في نسج شخصيات عالمةاأمكن إذا تقرير         

العلاقة بين أعلام المغرب الإسلامي و الأثر  تبيّن لناو  بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، ،لعلم الأصول والمقاصد

فابن رشد  ،الإمام الغزاليف ،زعيم المدرسة الشافعية إلى أبي المعالي الجويني من ابتداءً  ،الشافعي في فقههم

 ،والشريف التلمساني صاحب مفتاح الوصول  ،إلى المقري الجد صاحب القواعد 4(م1177/ه575ت)الحفيد 

كما تظهر المصنفات الفقهية   .الذي كان ثمرة هؤلاء كلهمو  ،منحى المقاصد الشرعيةباعث فالإمام الشاطبي 

ف المصن -لغزالي اصفى فمست. المغرب الأوسط والمدرسة الشافعيةالمشتركة ذلك الترابط والتفاعل بين فقهاء 

  -رموق المصولي الأ 
ّ
ه قد وجد  ل العلاقة الأولية بين الغزالي وابن رشد من خلال اختصاره،بقدر ما مث

ّ
فإن

  نماحي( م1117/ه595ت)من خلال ما قام به علي بن أبي القاسم بن أبي قنون  يةالعنا
ّ
المقتضب "ف أل

قبل ابن رشد الحفيد، وما قام به أيضا محمد بن عبد الحق اليعمري " اختصار المستصفىالأشفى في 

 .5"مستصفى المستصفى"الذي سمى مختصره في الأصول ( ه615ت )الندرومي 

إذا كانت مساهمة فقهاء المغرب الأوسط في تنشيط علم  :طرق تناول الفقه بالمغرب الأوسط - ج

الأصول، وتأثيرهم في حواضر بلاد المغرب عموما قد توضح من خلال استقراء المصادر المتعددة، ومجموع 

نا نحتاج في الشقّ الثاني للفقه 
ّ
 -والمتمثل في الفروع الفقهية -مصنفات هؤلاء الفقهاء في ميدان الأصول، فإن

                                                           

 .342الفكر الأصولي ،ص (: عبد المجيد)الصغير  - 1

 .51 -2م، ص  4114، 5دار الهادي بيروت ،ط. من أعلام الفكر المقاصدي :  (احمد)الرسوني  - 2

 .334المرجع ،ص نفس (:عبد المجيد)الصغير  - 3

وجب الملاحظة أن اختيار ابن رشد لمستصفى الغزلي لأجل اختصاره والعمل عليه بأنه يحمل دلالة وما يبعث على الاعتقاد بأن مراجعة  - 4

 العلاقة بين ابن رشد الحفيد والإمام الغزالي أمر ضروري حيث أن مصنف مختصر المستصفى يسجل أول علاقة بينهما على خلاف ما كان

الضروري في (: الحفيد)ابن رشد . إذ كان الناس ينطلقون من التهافتين برصد العلاقة بينهما وهو موضوع يحتاج إلى دراسة أخرى . معروفا

 .44أصول الفقه ،ص 

 .52مختصر المستصفى ، ص: ابن رشد: - 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

931 
 

لضوء للإجابة على مجموعة تساؤلات، تدور حول قيمة هذا النوع من الفقه، الذي سار فيه أهل إلى تسليط ا

على  -في بلاد المغرب -المغرب مدّة من الزمن، وبالأخص بعد ما تمّ الإعلان عن غلق باب الاجتهاد، والاقتصار 

ن التوجهات، وطرق تناول المذهب المالكي، ومع ذلك أفض ى الخوض في ميدان فقه الفروع إلى إفراز عدد م

الفقه داخل المدرسة المالكية، فماهي هذه التوجهات والطرق التي ظهرت في المدرسة المالكية في باب فقه 

 الفروع؟ وما موقع حواضر المغرب الأوسط وفقهائها في هذا الشأن؟

 : العراقيين في الفقه المالكيطريقة القرويين و  ةطريق

  هم هذهتناول طريقة ت واختلف ،دراسة وحفظ الفقه الفروعي المالكيتناول أهل المغرب الأوسط 

ر بمناهج البحث والتعليم الرائجة في بلاد  ،كان أبرزها عامل الرّحلة والإجازة ،بحسب عدّة عوامل
ّ
والتأث

وطريقة المالكية ( القرويين) الطريقة القروية  ،وُجد في هذا الشأن طريقتان لتناول الفقه قدالمشرق، و 

بأنّ للقدماء في تدريس المدونة  ،المقري  على لسانجاء في أزهار الرياض تفصيل لذلك  حيثالعراقية، 

 . 1اصطلاحان، اصطلاح عراقي واصطلاح قروي

 لكي المحافظالاتجاه الماف ،م1/هـ1نهاية ق حدود أشار بعضهم إلى أنّ هذين الاتجاهين يعودان إلى  

ثم سحنون بن سعيد، وهو اتجاه يغلب على عامّة أهل  ،رواده علي بن زياد وابن أشرس البهلول بن راشد

ورواده عبد الله بن غانم  ،خر منفتح على النهج العراقيآطول فترة الصراع المذهبي، واتجاه مالكي  ،إفريقية

وهو تأصيل للمدرستين . 2نحوهمنحى ومن  ،ثم أسد بن الفرات وأبو محرز  ،القاض ي وعبد الله بن فروخ

لأنّ المدرسة القيروانية  ،أشار إليه المقري في أزهاره الذي يؤدي إلى المعنىفريقية لا نراه المالكتين العراقية والإ 

ن كان بعد تأسيس مدوّنة سحنون يالطريقتهاتين كما أنّ بروز  ،بل كانت في طريق النشأة ،لم تكن موجودة

ولم يكن ذلك  ،وظهور الشروح على المدونة ،تبلورت الطريقتان بعد وفاة سحنون بن سعيدقد و  ،بن سعيد

 
ّ
ه إلا

ّ
 . م7/.هـ 3بعد منتصف ق كل

تين أو الطريق الثالث المتمثل ممن اتبع طريق ،وإذ لا يسع المجال لذكر عدد من أعلام المغرب الأوسط 

 1379/ ه916 – 979) خلف الله بن حسن الباديس ي ي ترجمة حسن بن ص فإنّ تق ،الجمع بين المدرستين في

 ،نجده يجمع بين الرواية والدّراية( م1671/هـ117ت ) الذي كان أحد شيوخ ابن قنفذ ، (م1311 –

نّ البحث في مصنفات وآراء ابني الإمام وأبي العباس أحمد بن عثمان كما أ .3والطريقتين الإفريقية والمشرقية

                                                           

 . 41، ص 4أزهار الرياض، تح على عمر، ج( : شهاب الدين احمد)المقري   1

 . 31تطور المذهب المالكي، ص (: محمد حسن)رحبلي انظر الش  2

 . 13الفارسية، ص : ابن قنفد  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

932 
 

تتبع آثار أبي علي منصور أنّ و  -الذي كمّل ما فات عن المازري في التلقينهذا الأخير  - م1169/هـ666الملياني ت 

تجعلنا  ،(م1637/هـ161ت ) والحفيد (  م1317/ه911ت ) بن على الزواوي، واقتفاء أثر ابن مرزوق الخطيب 

نية والمالكية العراقية قد جمعوا بين الطريقتين المالكية القيروا ،نميل إلى أنّ هؤلاء الفقهاء ومن شابههم

 .المعتمدة الرواية والدّراية والحفظ والاستدلال

صاحب الأزهار في أثناء حديثة عن صناعة  -في شأن طرق تناول الفقه لدى المالكية - وقد أوضح

وتدريس المدونة المالكية على وجه الخصوص إلى تناولها بطريقتين،  ،التأليف ببلاد المغرب إلى مجال الفقه

النظر في لديهم  ةالطريقة المعتمد كانتفأمّا اصطلاح العراقيين ف.  " لاح القرويينطإصطلاح العراقيين وإص

ما جعلوا في مصطلحهم مسائل المدونة كالأساس هاالأدلة، وأنّ أصحاب
ّ
دّلة وبنوا عليها فصول المذهب بالأ  ،إن

مثلما كانت المدرسة الإفريقية، بل كان  ،والقياس، وأنّهم لم يعرجوا على تصحيح الروايات ومناقشة الألفاظ

وقد مثل . 1"على رسم الجدليين وأهل النظر من الأصوليين ،دأبهم القصد إلى إفراد المسائل وتحرير الدلائل

عن الطريقة القيروانية،  كمتفرد في العدوة المغربية الذي ظهر  ،هذه الطريقة من الأعلام الكبار الإمام المازري

ه صاحب طريقة خاصة البعضوعدّه 
ّ
نّ لوحظ بأ و . 2جمع فيها بين مصطلح القرويين ومصطلح العراقيين ،بأن

" بداية المجتهد ونهاية المقتصد" طريقة الجمع هذه التي اتبعها المازري قد تأثر بها ابن رشد الحفيد في كتابه 

  .3تأثر بها شهاب الدين القرافيمثلما ،

ذلك الاختلاف والفرق الذي لوحظ بين الحذاق عن أثناء شرحه طرق التعليم للفقه المقري  تحدّثو 

ح إلى تخلف طريقة الفاسيين عن القيروانيين، ثمّ أشار إلى أنّ  
ّ
سند القرويين القرويين وأعلام فاس، ولم

اتصلت إليهم من لدن  والتعليم على الطريقة العراقية لتلقيملكة اأنّ و  ،وسلسلة حذاقهم في مجال الفقه

اق القرويين، وانتقلت هذه الطريقة إلى ابن عبد الذي تلقّ  ،الإمام المازري
ّ
اها عن الشيخ اللخمي عن حذ

الإمام أبو عبد الله الشريف على طريقته  نجب من طلبتهو  ،ثم استقرت عند ابن الإمام التلمساني ،السلام

مها مل، جال حشار 
ّ
المفسر، كما استقرت طريقة ابن الإمام في سعيد بن محمد  ىلولده أبو يحيبدوره الذي سل

 .  4ذلك إلى أبي الفضل قاسم العقباني وكلهم بتلمسانكلّ وانتهى  ،العقباني

 لتي وا المغاربةغالبية هي طريقة ف ،"اصطلاح القرويين"  ،ن في اصطلاحهم تجاه المدونةيالقرويّ  أمّا طريقة 

وتحقيق ما احتوت عليه بواطن  ،تنسب إلى القيروان، وهي في تناولها للمدونة تبحث عن ألفاظ الكتاب

                                                           

 . 41، ص 4أزهار، ج: المقري   1

 . 24التلقين، ص : المازري  2

 . 21نفسه، ص   3

 . 44، ص 4ازهار، ج: المقري   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

933 
 

والتنبيه على ما في الكلام من اضطراب  ،وبيان وجوه الاحتمالات ،الأبواب، وتعمل على تصحيح الروايات

وترتيب أساليب الأخبار، وضبط الحروف  ،مع ما انضاف إلى ذلك من تتبع الآثار ،الجواب واختلاف المقالات

وافق ذلك عوامل الأعراف أو خالفها، وقد بقي ذلك مستمرا إلى أن أدى إلى  ،ماععلى حسب ما وقع من السّ 

 . 1وتجلت هذه الطريقة بشكل واضح في تبصرة اللخمي ،وانتهى رسم العلم ،انتشار التكاسل
ً
فالطريقة إذا

مع إبراز اختلاف التخريجات  ،ضبط القول وتحليل المسائل المطروحة فيهاو  ،تعتمد تصحيح الرّواية وتتبعها

بظاهر المتن والسند أكثر، وقد وُجِد في كتب التراجم عدد من هؤلاء الذين اتبعوا هذه  عليها، وهي تهتمّ 

 .2الطريقة

ثير العراقيين لقد بيّن لنا المقري طريقة القدماء في تناول الفقه الفروعي في المدرسة المالكية بين تأ

في وقت سجّل ابن خلدون على  ،كان الاتصال وثيقا بين القرويين وعلماء المغرب الأوسط، و وحذاقة القرويين

واكتفوا  ،فاس في المائة الثامنة، ولم يسلك أهلها طريق النظار ما ذكر المقري ذلك الانقطاع الذي اتسمت به

رغم تأثرهم في اللغة بالأندلسيين ،بتدارس القرآن وكتاب التهذيب في الفقه للبرادعي
وقد أشارت الدراسات  . 3

ه بالإضافة إلى الطريقة التقليدية التي تتخذ من الطالب  إلى
ّ
الطرق المتداولة في بجاية وتلمسان، ونبّهت إلى أن

ى كانت طريقة أخر  -وهي التي تشبه طريقة الفاسيين - دون ترك مجال لطرح السؤال ،بالمعلومات زوّدوعاء يُ 

، وعلى هذا وجدت طريقة ثالثة أكثر فائدة يقوم فيها الطالب معين موضوعتتيح للطالب مراجعة الأستاذ في 

وبذل الجهد في  ،خصوصا في المعقولات من حيث طرح المشكل ومناقشته بينهم ،بدور هام للوصول إلى المعرفة

  .4ليقرر الأصح في الأخير ،ذلك تحت رعاية العالم

ه من خلال كلام المقري، وما نستنتجه من خلال تفحص تراجم علماء بلاد المغرب إنّ ما نخلص إلي

، طريقة المالكية انقسموا في أخذهم الفقه بطريقتينوسط خصوصا، هو أن  فقهاء المالكية قد عموما والأ 

ة والعناية العراقية القائمة على النظر والجدل وإعمال العقل، وطريقة الإفريقيين القائمة على الحفظ للرواي

قة العراقية المالكية قد أفضت إلى إطلاق نوع يبالسند أكثر من تمحيص المحتوى، كما نجد أن تداعيات الطر 

كانت مدرسة القرويين تعنى  العقل ويفاوض في المسائل، في حينمن الحرية للفقيه ليختار ويرد، ويعمل 

ر على فكره ليسير في إطار اتباع ما دوّنه فآلت إلى التضييق على الطالب والفقيه، وربما  تحج ،بالحفظ

                                                           

 . 41، ص 4أزهار، ج: المقري   1

البستان، وفي كتاب التوشيح من الذين : وكتاب التراجم التلمسانين عند ابن مريم  راجع تراجم البجائيين عند الغريني عنوان الدراية  2

هـ انه كان على طريقة القرويين، انظر  123هـ والمتوفي بالجزائر سنة  114مارسوا هذه الطريقة عبد العزيز القيس ي المولود بتلمسان سنة 

 . 531توشيح، ص : القرافي

 . 44ص : نفسه  3

 . 515 511أبو حمو الزياني، ص ص : انظر دراسة حاجيات  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

934 
 

ولكن هذا التوصيف الذي تمّ استنتاجه، يمكن الحكم . المالكية الأوائل وحفظ كلامهم دون تمحيص أونقد

م، في حين تغير الوضع بعد ذلك فتطوّرت المدرسة الإفريقية إلى مزيد 11/ ه5عليه بالنسبة للفترة ما قبل ق

وصار اللقاء بين القرويين  ا دوّن ابن ابي زيد رسالته ونوادره ومختصره،خصوصا بعدم،من إعمال العقل

، وقد انتقل والعراقيين فيه تقارب، وازداد ذلك أكثر حينما دخلت كتب الرازي القائمة على الأدلة والحجاج

 (بجاية وتلمسان) وسطمن إفريقية إلى حواضر المغرب الأ  ثر هذا الأ
ُ
شير إليها ، وهي الطريقة الثالثة التي  أ

دون إعمال العقل  ،سابقا، في حين بقيت فاس وما حولها على نفس الطريقة السابقة المعتمد الحفظ

، ومنهم ادا واسعا، حتى من قبل فقهاء فاسانتقالأخيرة ه، وقد لقيت هذه الطريقة 1والنقاش إلى ما بعد ق

الذي التقى فقهاء إفريقية وناقشهم في قضايا الاختصار والتأثر بالمذاهب ( م1399/هـ991ت)الفقيه القباب 

خير هذا الأ . س وابن بشير وابن الحاجب من اعتمادهم الاختصارموجه لابن شاكذلك المخالفة، وكان انتقاده 

 .الذي أثر بمدونه في الفقه والأصول على فقهاء إفريقية وبجاية

الفقه في عموم بلاد المغرب، فإنّ مجال البحث يبقى مفتوحا في  إذ يطول النقاش في هذا لبيان طرق و 

هذا الشأن، لنتمكن من الاستدلال على هذه الطرق، وموقع فقهاء المغرب الأوسط فيها، كما أنّ اللجوء إلى 

 قراءة المدونات الفقهية المالكية يمكن أن تعطينا توضيحا أكثر، لا يسع الوقت والجهد لفرزها، ونعتبر البحث

 صدار أحكام تبعدنا عن جادة الحقيقة، وهذاحتى لانقع في مطبات الغلط، وإ ،يحتاج إلى جهد متخصصفيها 

وتلقي العلوم بين الفقه وأصول  ،في الاستدلال على طريقة التدريس أخلط حينما بعض الباحثينما وقع فيه 

 .1الفقه

 :والفروقمساهمة فقهاء المغرب الأوسط في القواعد الفقهية  - ح

 فإنّ العنايةتدوينا وتدريسا،  مع تطور الفقه من حيث اهتمام العلماء به   :القواعد الفقهية -1

ضمن سياق تداول الفقه في الحلقات الخاصة أو مع  ةدوما حاضر  تكان ،بنظامه ومناهجه ومصطلحاته

 ،قصد التسهيل على الطلبة فهم الفقه ،وقد احتاج العلماء إلى مزيد من التنظيم والتوضيح. العامة

الاستفادة منه في الحياة العامة للمسلمين، ومن هنا كان تنظيم الفقه، وكان من أوائل من رسمه أبو حنيفة و

ل على وجود فقه أصغر، ثم جاء الشافعي وركز اهتمامه على الفقه 
ّ
حينما وضع كتابه الفقه الأكبر ليدل

عن ،ةوالتشريع فأخرج رسالته المشهور 
ُ
 .بالدليل  ىالتي أسست لأصول الفقه التي ت

منها  ،فخرجت إلى الوجود المصطلحات الفقهية ،وقد احتاج النّاس إلى مزيد من التنظيم والإتقان

التي اعتنت  ،والفروق والتخريجات، وغيرها من المصطلحات ،القواعد الأصولية والفقهية والضوابط الفقهية

                                                           

 . 42عنوان ، مقدمة بونار، ص :  انظر مثالا الغبريني  1



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

935 
 

يقها، فإنّ ما كانت الأسبقية لأهل المشرق في صياغة هذه المصطلحات وتطب ر وبقد. ببيان وتنظيم هذا الموضوع

 التي خاض فيها الناس  هـ، وكان من مجالات5خصوصا بعد ق  ،عنهم في الاجتهاد اأهل المغرب لم يبتعدو 

ومعلوم أنّ الشريعة قد اشتملت على أصول . التي تندرج تحت مسمى أصول الفقه ،القواعد الفقهية اتدوين

 :وفروع، والأصول قسمان 

وكيفية الاستفادة منها وحال  ،أصول الفقه وهو في تعريف الشافعية معرفة دلائل الفقه إجمالا -1

ه القواعد التي توصل الباحث فيها إلى استنباط 1المستفيد
ّ
كام من أدلتها التفصيلية، الأح، وعرّفه غيرهم بأن

 .هو العلم بهذه القواعدأو 

هو أخص من الأصول، وسائر معاني ولكنه  ،وقد عرّفها المقري بأنّها كل كلي ،الفقهيةالقواعد الكلية  -1

 .2وجملة الضوابط الفقهية الخاصة ،من العقود عمّ أوهي  ،ية العامةلالعق

ما هو استخراج واستنباط القواعد معلوم أنّ  :مفهوم التقعيد الفقهي وأهميته
ّ
التقعيد الفقهي إن

ويعتبر العلل الجامعة الأوصاف التي  ،ينظر في مدارك الشرع وموارده قيهالفقهية من أصولها الشرعية، فالف

لتكون  ،ويستخرج منها قضايا كلية وأحكاما عامة، ثم يسوقها بألفاظ تجريدية عامة موجزة ،تناط بها الأحكام

وعليه فإنّ أصول الفقه أو القواعد الأصولية هي تلك الأسس . 3ضبط الفروع ونظم الجزئياتوسيلته في 

فيكون ما يتوصل إليه  ،والخطط والمناهج التي يضعها المجتهد نصب عينيه عند البدء والشروع في الاستنباط

التي  ،حكام المتشابهةوهو المسمى علم أصول الفقه، أمّا القواعد الفقهية فهي مجموعة الأ  ،ثمرة ونتيجة لها

وقواعد الضمان  ،كقواعد الملكية في الشريعة ،ضابط فقهي يربطها ىأو إل ،ترجع إلى قياس واحد يجمعها

 .4وغيرها

وضرب مثالا بما  ،إلى عدم اتفاق الناس حول تعريف واحد للقواعد الفقهية تذهب الدراساتومع أنّ 

نا نقرّ بأنّ كل واحد كان يضع القواعد بعد الأصول 5قاله المقري وابن عبد السلام، والسيوطي والقرافي
ّ
 أن

ّ
 ،، إلا

ومعلوم أنّ القاعدة . خر في الجوهرأنّ جلّ من عرّفها قد اتفق مع الآ وقبل غيرها من الضوابط في المرتبة، و 

 إذا اخت ،الفقهية لن تكون كذلك
ّ
واشتملت على عناصر منها، أن تكون مستوعبة لجميع  ،صت بمواصفاتإلا

ت  وتجمع كل الجزئيات، وتأتي خاصية الإطراد والأغلبية لتضم كل الجزئيات، ،الفروع د  ما ظهرت وجم
ّ
وكل

                                                           

 . 3أصول الفقه ومدارس البحث فيه،  ص (: وهبه)الزحيلي   1

 . 12ص : نفسه  2

جهود المالكية (: نور الدين)؛ بوحمزة  13ص قواعد الفقه الإسلامي، (: محمد)؛ الروكي 44عمل من طب عن حب، المخفف، ص : المقري :   3

 . 312، ص 4112ملتقى المذهب المالكي الخامس، ( قواعد المقري أنموذجا) في القواعد الفقهية، 

 . 553، ص 5223، 3اثر اختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء، مؤسسة الرسالة بيروت، ط(: مصطفى سعيد)انظر الخن   4

 . 14هـ ص  312قواعد الفقه للمقري الجد ت (: محمد)مثال ذلك الدردابي   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

936 
 

 
ّ
ويضيف الدّارسون خاصية التجريد بحيث أنّ القاعدة تكون مشتملة على . واندرجت تحت الحكم حوادث إلا

ها إمن الارتباط بجزئية معينة، مع حكم مجرد 
ّ
 .1وأقواهاحكام الصياغة في أوجز عبارة وأدق

فبعد أن قام بتقسيم الشريعة إلى أصول  ،أهمية هذا العلم "الفروق"وقد أجمل القرافي في كتابه 

عظيمة النّفع، فبقدر الإحاطة بها يعلو  ،ة في الفقهأنّها مهمّ "على  ،تحدّث عن قيمة القواعد وأهميتها ،وقواعد

فيها تنافس العلماء،  ،قدر الفقيه ويشرُف، ويظهر رونق الفقه ويُعرف، وتتضح مناهج الفتاوي وتكشف

ه من ضبط الفقه بقواعد ،[...]وحاز قصب السبق فيها من برع ،وتفاضل الفضلاء
ّ
استغنى عن حفظ ،وأن

حد عنده ما تناقض عند غيره وتناسب، وأجاب الشاسع البعيد أكثر الجزئيات لاندراجها في الكليات، وا
ّ
ت

 .2"وحصّل طلبته في أقرب الأزمان ،وتقارب

 بعد  ألا تنشف، أمّا القواعد الفقهية  يةصولالقواعد الأ و  فقهيةق بين القواعد الرّ وهناك من لا يف 
ّ
إلا

 ،فهي متأخرة عن الجزئيات  ،ومواجهتها باستنباط ما يناسبها من الأحكام الشرعية ،مباشرة القضايا الحياتية

وعليه فإنّ  ،وهي قواعد تجريدية سابقة عن الجزئيات ،في حين القواعد الأصولية منشؤها النص الشرعي

 .3 عن القواعد الأصولية القواعد الفقهية تختلف 

وهو أخص من  ،الضابط الفقهي  4"ة ضمن أصول الفقهالمندرج" يوجد إلى جانب القواعد الأصولية و 

فإذا كانت القاعدة الفقهية تجمع فروعا من أبواب شتى فإنّ . ودونها في استيعاب الفروع ،القواعد الفقهية

باب واحد، والقاعدة أعمّ من العقود وجملة الضوابط كما سلف  تنتمي إلىفروع عدّة الضابط يجمع 

لقاعدة الفقهية تتسع لتشمل الكثير من الفروع والجزئيات من أبواب متعددة، أمّا التعريف، حيث أنّ دائرة ا

 . 5الضابط فدائرته لا تتسع لأكثر من جزئيات وفروع الباب الواحد

انتهت العناية بالقواعد الفقهية إلى التصنيف فيها، حيث اجتهد   :أثر منحى التقعيد ببلاد المغرب  -

فضلا عن بلاد المشرق في هذا الشأن، وكان أسبقهم في ذلك محمد بن الحارث  ،عدد من الفقهاء ببلاد المغرب

                                                           

 .44عمل من طب، ص : المقري   1

 . 35، ص 4115، 5محمد سراج، دار السلام، مصر، ط: تح( أنوار البروق في أنواء الفروق) ، كتاب الفروق (شهاب الدين )القرافي   2

 . 552نفس المرجع، ص : الروكي محمد  3

البعض القاعدة الفقهية بأنّها قاعدة لغوية جاءت لتفسير النصوص وضبط الاستنباط، وبذلك هي وسيلة للاستعانة من أجل  عرف  4

قواعد الفقه (: محمد)الروكي .  استنباط القواعد الفقهية، والتي هي بدورها أحكام كلية يستنبطها الفقيه مستعينا بالقواعد الأصولية

 . 554الإسلامي، ص 

؛ والتي عرفها البعض بأنّها قاعدة لغوية جاءت لتفسير النصوص وضبط الاستنباط، وبذلك هي وسيلة  41عمل من طب، ص : قري الم  5

الروكي .  للاستعانة من أجل استنباط القواعد الفقهية، والتي هي بدورها أحكام كلية يستنبطها الفقيه مستعينا بالقواعد الأصولية

 . 554مي، ص قواعد الفقه الإسلا (: محمد)



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

937 
 

بلغت ستة وثمانون  ،المشتمل على الكثير من الكليات" الذي صنف كتاب الفتيا ( م791/هـ361 .ت)الخشني 

ات اشتمل هذا المصنف على الكثير من الكلي. 1ضابطا فقهيا( 11)قاعدة بالإضافة إلى اثنين وثمانين ( 16)

 .يادة في التصنيف في هذا الشأنرّ على رتبة ال -في رأينا -تحصل قد و  ،والضوابط

بي عباس أحمد بن إدريس القرافي لأ" كتاب الفروق وأنوار البروق في أنواء الفروق" وإذ يقدم بعضهم 

ه جاء بعد تأليف ابن الحارث ( م1115/هـ616ت)
ّ
ه  -(هـ 616إلى  361بين ) وهي فترة طويلة  -على أن

ّ
فإن

يستحيل أن ينعدم طيلة هذه الفترة التأليف في هذا المجال، بل إنّ البحث في المدونة والموطأ وغيرها من 

هذا فضلا عن استحالة وجود  ،الأمهات والمختصرات تؤدي بنا إلى العثور على الكثير من القواعد والفروق

 أنّ ضرورة الاقتصار على المثال تدفع إلى ،تأليف مستقل
ّ
. وتركه لذوي الاختصاص ،عدم تعقب ذلك إلا

ليدخل باب المقارنة في ذلك، وقد  ،ويمكن الملاحظة أنّ كتاب الفروق قد تخطى الإطار  المذهبي للقواعد

" من خلال كتابه ( هـ957ت ) نجاز الإمام المقري الجد ويأتي إ. 2قاعدة( 196)اشتمل على أربعة وسبعين ومائتي 

إذ تبرز أهميته من حيث أنّ صاحبه يعتبر  ،ين الأوسط والأقص ىلدى مالكية المغرب  كأهمّ إنجاز  3"القواعد 

لمين الراسخين أبي زيد عبد فهو الذي أخذ عن الإمامين العا ،حاضرتين بالمغرب الأوسطهم ثمرة مدرستين لأ 

صر الدين أبي فقيها تلمسان في المنقول والمعقول مثلما أخذ عن نا ،ن وأبي موس ى عيس ى ابني الإمامالرحم

  .4عالم بجاية الذي أحدث ثورة بتلمسان في عصره ،موس ى عمران بن موس ى المشذالي

وهو حينما تحدث في  ،من خلال عدد القواعد المدرجة التي وصل إليها ة كتاب القواعدتبرز أهمي 

ه في المضمون يزيد خمسين قاعدة ( قاعدة 1177)مقدمته عن ألف ومائتي قاعدة 
ّ
وأشار . 5( عدةقا 1157)فإن

 من خلال قوله ب( 1577/هـ716ت ) الونشريس ي  أبو العباس ةيهوأشار إلى أهميته الفق
ّ
غزير لم " :كتاب هأن

ه يفتقر إلى عالم فتاحيسبق إلى مثله
ّ
وهو ما يؤكد أنّ  .ويبيّن الكثير من معانيه ،يقوم على شرحه ،6"، يبدو أن

بقي و   .العصر الذين جاءوا بعده بالخصوص وعلى علماء ،هذا الكتاب كان له وقع مؤثر على الحياة العلمية

ه " :وقد أثنى عليه المتأخرون بقولهم ،ومحاولة التحقيق ،يثير فضول الناس في الاطلاع عليهالكتاب 
ّ
كتاب إن

                                                           

القواعد والضوابط الفقهية المستخلصة من كتاب (: عزيزة)تمّ تحقيق المصنف بكلية العلوم الإسلامية بجامعة الجزائر، انظر عكوش   1

، جامعة العلوم الإسلامية، 4115رسالة ماجستير، إشراف محمد مقبول حسين سنة ( هـ 415ت )أصول الفتيا للإمام ابن الحارث الخنش ي 

 . ة الجزائرجامع

 .انظر شهاب الدين القرافي، المصدر السابق  4115تم تحقيقها من قبل محمد سراج، ومحمد جمعة وطبعة سنة   2

 الباحثين لم يعثروا على تسمية واتفق من جاء بعده على   3
ّ
اتفق على أن صاحب كل مصنف كان يبين اسم مؤلفه في مقدمه مخططة إلا أن

 . 423، ص 1نفخ الطيب، ج: انظر المقري . لمضمون مصنفه" القواعد" إعطاء اسم 

 . 424الديباج، ص : ابن فرحون   4

 . 11قواعد الفقه، ص : محمد الدردابي  5

 . 444كفاية، ص : التنبكتي  6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

938 
 

قصد فيه إلى استخلاص المبادئ الكلية التي أقيمت على النظريات الفقهية في كل  ،عجيب الاختراع بعيد المنزع

ن أبواب الفقه، وأثبت ما في تطبيق تلك المبادئ على الجزئيات من اختلاف الأنظار، فقارن مقارنة باب م

حكيمة في نطاق القواعد بين فروع المذاهب الأربعة، وكان بذلك مبتكرا طريقة جديدة في خدمة الفقه، هي 

وعلى ذلك المنهج الاجتهادي  وتصاوير مسائل الفقه، ،دي لأقوال الفقهاءوعمله النق ،خلاصة نظره الاجتهادي

م الذي تدرج فيه الم
ّ
وكان الفراغ من تأليفه  ،حتى انتهى إلى عوالي القواعد القطعية قري كان تأسيس السل

 .1 م1356/ه955سنة 

ه تجاوز  المقري الجدّ  من خصائص منهج
ّ
لم  فهو التقليد وكسر حاجزه، في تأليف كتاب القواعد أن

واضعا نفسه محل المجتهد  ،ويعارض قشدون حجة أو دليل، حيث نجده ينا يتقيد بمذهب من المذاهب

المطلق، وهو ما أعطى لكتابه قيمة علمية رفيعة في مجال الدراسات الفقهية المقارنة والخلاف العالي، إذ يلجأ 

ما تعلق بباب وقد تنوعت قواعد المقري، فمنها . 2ثم يقدم رأيه في القضية في غالب الأحيان ،إلى مناقشة الآراء

ا ومنها يحكى خلاف ،، كما أنّ منها ما تعلق بالمذهب المالكيها ما كان يسري على جميع الأبوابمنو  ،واحد فقط

على وجود  ا يدلّ ممّ  ،المذهبين المالكي والشافعي في نسق واحدفي هذا غالبا ما يذكر  بين مذهبين أو أكثر، و 

  ،هب الحنفيتقارب متين بينهما، وفي مقابلهما يذكر المذ
ّ
 .3ما يتطرق إلى الحنابلةوقل

هذا التوجه في القواعد الفقهية هو نموذج لما سبق ذكره من التأثير الأصولي الشافعي على فقهاء 

في وقت كان فيه المالكية ينشطون في مجال  ،المذهب المالكي، إذ كان الشافعية قد دونوا في هذا العلم

فقهاء المالكية إلى ذلك الثراء الذي كان يزخر به الفقه الشافعي، واطلعوا الفروع، وحينما وقعت الرّحلة انتبه 

. هـ3بين ق )، وفي هذه الأثناء الذي بلغ مداه لدى الشافعية ،على مناهج البحث في علوم الفقه والتأثير العقلي

بالتعاليم الأشعرية، تأثرا  ،واعتمدوا التوجه الكلامي في ذلك ،عدّل المالكية نظرتهم إلى الفقه و أصوله( هـ5

يطال المدرسة الحنفية  هلمالكية فحسب، بل وجدناعلى االأشعري أو الفقهي الشافعي ولم يكن التأثير الكلامي 

 وقع ذلك لديهم بروز و  ،فتمّ تعديل منهجهم أيضا ،في مجال أصول الفقه
ّ
تيار المتأخرين على ما سلف، فلما

ووصل تأثيرها إلا  ،جمعت بين التوجه الحنفي والكلامي ،ةالوجود مدرسة فقهية أصولية هجين خرجت إلى

لأبي عبد الله الشريف " مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول "بلاد المغرب الأوسط، وتمّ تأليف 

 (. هـ957ت )الإمام المقري الجد عند  أثير الذي طال في الفقه كما يبدووهو نفس الت ،(هـ991ت )التلمساني 

                                                           

 . 513أبو عبد الله المقري، ص : ؛ أبو الأجفان543علماء الفكر، ص (: محمد الفاضل)بن عاشور :   1

 . 14قواعد الفقه، ص : الدردابي محمد  2

 . 11نفسه، ص   3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

939 
 

ى ذهننا تلك العلاقة التي يمكن ربطها بين مصنف المقري وكتاب العز بن عبد السلام حول تتبادر إل

ه الفاضل بن عاشور إلى عدم اعتبار قواعد المقري تابعة لكتاب القواعد ينبالقواعد، لكن يتعارض هذا مع ت

 ،"القواعد الصغرى " أو " الفوائد في اختصار المقاصد" للشيخ عز الدين بن عبد السلام، الذي ألف كتاب 

وقواعد الحقوق منصبا فيها  ول نظرية لمبادئ الأحكام الشرعيةباعتبار أنّ قواعد عز الدين الشافعي هي أص

هي مقارنات فرعية في أصول الفقه تطبيقية متطلعا فقواعد المقري  أمّاالنظر الأصولي على التفريع الفقهي، 

ه، 1ذلك عملا توليديا توجيهيا للفقهفكان  لى النظر الأصولي،عفيه التفريع الفقهي 
ّ
لا يسع  ومع هذا فإن

 أن يقدر الجهد الذي قدمه العز بن عبد السلام
ّ

وورثه تلامذته ببلاد المشرق أمثال ابن دقيق  ،الباحث إلا

ثم ناصر الدين  ،(هـ 611ت ) وتلامذته ببلاد المغرب وعلى رأسهم أبو العباس احمد بن عيس ى الغماري  ،العيد

وعلى أيديهم  ،الذين صاروا مشايخ الأصول في المشرق والمغرب هؤلاء التلاميذ.  المشذالي وابن زيتون وغيرهم

اصدي للعز بن عبد السلام من كان التقارب بين المالكية والشافعية، ولا يمكن أيضا نكران التأسيس المق

ت ") أبو إسحاق الشاطبي"المقاصدية في بلاد المغرب  والذي يستند إليه زعيم المدرسة ،ذات المصنف خلال

 ، هذا التوجه الذي تسرّب منذ زمن الغزالي عبر تلامذته بالمغربتدوين منهجه المقاصدي عند (م1361/هـ977

ت ) ثيره إلى ابن رشد الحفيد ، وانتهى تأ"مرتو أبو الوليد الباجي وأبو بكر بن العربي والمهدي بن ت" الإسلامي

ون تلق  فيم  ،الي والغماري والدكاليذجدد الرحلة زمن ابن زيتون والمشتلت ،والذي لم يكتمل مشروعه ،(هـ575

لتنتهي تلك التأثيرات عند  ،هـ9د السلام وابن دقيق العيد في ق العز بن عب ،التعاليم عن أئمة الشافعية

 .المقاصدبي إسحاق الشاطي صاحب وتبلور الفهم لدى أ ،مختصري مصنفات ابن الحاجب

الذي قال عنه الونشريس ي  ،تتوج المسعى العلمي للمقري الجد بتأليف كتاب عمل من طب لمن حب

ه كتاب مشتمل على فنون فيه أحاديث حكمية 
ّ
ومشتمل أيضا على كليات فقهية على أبواب  ،2كالشهاببأن

س ي إلى أنّ أبرز من تأثر به وأشار الونشري. 3وعلى قواعد وأصول واصطلاحات وألفاظ ،الفقه في غاية الإفادة

عمل من طب لمن  يدخل كتابو . 4ي وابن الخطيب التلمسانيبالشاط انالإمام ماصنف ههذا المعنه وأخذ 

استعماله وتطبيقه، حيث حاول من خلاله تقريب علم  حتى يتمّ  ،حب في إطار تقريب الخطاب الشرعي

 519) ئة وسبعة عشر حديثا التي بلغت عنده خمسمابأحاديث الأحكام فيه ابتدأ ف ،هالأصول إلى علي ابن خال

. 5وقد جاءت على شكل أحكام وقواعد مرتبة على أبواب الفقه المعروفة ،واقتصر فيها على الصحيح، (حديث

                                                           

 . 543أعلام، ص : بن عاشور محمد الفاضل  1

 

 . 444كفاية، ص : التنبكتي  3

 .  444نفسه، ص   4

 . 23-43عمل من طب، ص : انظر المقري   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

940 
 

وبلغت سبعة  ،التي رتبها أيضا على أبواب الفقه ،وتضمن مصنفه أيضا الحديث عن الكليات الفقهية

كقوله الأصل في المنافع  ،، ثمّ تحدث عن القواعد الحكمية1(اعدةق 519) وعشرون وخمسمائة قاعدة 

والأصل الحقيقة لا المجاز، وبلغت سبعة عشر  ،والأصل براءة الذمة، والأصل في المضار المنع ،الإباحة لا المنع

                                .ل ذلك بالألفاظ الحكمية المستعملة من قبل العلماءوذيّ . 2( 119)ومائتي قاعدة 

 ىوهو أبو العباس أحمد بن يحي ،نبغ قطب آخر من أقطابها ،إلى عالم تلمسان المقري الجد وبالإضافة            

ف في القواعد مؤلفا  ،(هـ716ت )الونشريس ي 
ّ
الذي هاجر مبكرا من تلمسان إلى فاس فارا من السلطان،  فأل

فه بالاعتماد على ما حققه المقري "الإمام مالكإيضاح المسالك إلى قواعد " تداوله الناس سماه 
ّ
، وقد أل

سحنون وابن أبي زيد وابن شاس، وكتاب اللباب لأبي عثمان سابقا إلى ما دوّنه أيضا بالإضافة  ،الجد

  ادعدالعقباني وغيرها من الكتب، لكن 
ّ
من الباحثين مال إلى اعتبار أنّ كتاب الإيضاح للونشريس ي  ما هو إلا

 ،ما جاء في مقدمة الكتابيدعم هذا الطرح و . 3قاعدة 115قاعدة إلى  1157عد المقري من تلخيص لقوا

ك سألتني أيها الفاضل : " ورد على صاحبه سؤال يطلب فيه توضيحا في هذا الشأن قال حيث 
ّ
فإن

ب الفصول محكم  ا يعني أنّ ممّ ،"الشريف
 
ذ السؤال لأحد كبار القوم، يطلب فيه أن يجمل فيه تلخيصا مُهم

  ،ويخفف على الأسماع والقلوب ،يسهل عليه الأمر ،المباني والأصول 
م
ه ك

ّ
وقد تقدم  ،أواخر عمره هبم تم والظاهر أن

ما يبرز من خلال هذا التأليف  ،في القواعدوإنّ عمل الونشريس ي وجهوده . 4في السن
ّ
المباشر، كما تبرز من إن

 .5ربعخلال ما هو منثور في كتابه المعيار الم

ت ) ىويظهر الاهتمام بالقواعد من خلال ما دوّنه ابن الونشريس ي عبد الواحد بن أحمد بن يحي

هـ حيث 116الفتوى، وكان مولده بفاس سنة تولى القضاء ثم  ،الذي كان فقيها محققا ونحويا( م1561/هـ755

، والمنظومة 6وزاد عليه من القواعد مثلها ،وقام بنظمه نظما وافيا ،"إيضاح المسالك" بيه تناول مصنف أ

          :مبدؤها

 
 
 سمى وم  الونشريس ي م         عبد الواحد بن أحمد ول  يق

 
 جهات

                                                           

 .535-21نفس المصدر، صص : المقري   1

 . 515،  534ص : نفسه  2

 . 341المرجع السابق، ص (: نور الدين)؛  بوحمزة 534قواعد الفقه الإسلامي ، ص (: محمد)الروكي   3

محمد بن قويدر، دت ط  ، تح"إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام أبي عبد الله مالك" قواعد الونشريس ي (: أبوالعباس أحمد)الونشريس ي  4

.  4111، 5أيضا الصادق بن عبد الرحمن الغرياني، طبع بدار ابن حزم بيروت، ط" إيضاح المسالك"  ، قام بشرح   13ص ( 5223المقدمة )

ه عمل عليه لأجل التحقيق بين سنتي وأشار الصادق ب
ّ
ه تمّت طباعته الأولى سنة  5225و  5232أن

ّ
من طرف الشيخ أحمد  5221ولكنه علم بأن

تطبيقات قواعد " بوطاهر الخطابي بالرباط، ثم رأى بعد ذلك ضرورة نشرة فقام على ذلك بعد عشر سنوات فطبع بليبيا  تحت عنوان 

إيضاح المسالك، تح : انظر الونشريس ي" . بي إيضاح المسالك للونشريس ي، وشرح المنهج المنتخب للمنجور الفقه عند المالكية من خلال كتا

 . 11، ص 4111، 5الصادق بن عبد الرحمان الغرياني ، دار ابن حزم بيروت، ط

 . 355نفس المرجع، ص : نور الدين بو حمزة  5

 . 454كفاية، ص : التنبكتي  6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

941 
 

         الحمد لله الذي أكرمه
 
 ههم  وفقهه في دينه وف

بيتا إلى منظومة أخرى أوردها الناسخ للشيخ عبد الرحمن الجيلالي في مدح شيخه عبد  156وينتهي بعد 

 " الواحد الونشريس ي يقول 

 فو والـــــر  الع   اج  يقول ر                                           
 
  حمن  للــــر   يــد  ب  كاتبـه الع            ضوان

 قد انتهى جميع ما قد س                                         
 
 إمامنا الحبر الس                                   رهط

 
 ني الم

 
 بهرت

هو  والموجود شرعا هلالغالب كالمحقق أولا، والمعدوم شرعا كالمعدوم حسا أولا ، "  :وفيه من القواعد ما يلي

 ،المفاسد مقدم على جلب المصالح ،إذا تماثل مكروهان أو محضوران أو ضرران كالموجود حقيقة أولا، ودرء

 . 1"ولم يكن الخروج عنهما وجب ارتكاب أخفهما

ن أنّ جهود المقري قد أفضت إلى تلخيص أبي العباس الونشريس ي وإلى منظومة ابن وهكذا تبيّ 

لملخصات التعليمي الفقهي، وشيوع اس سطوة خاصيتي انتشار النظم وهو ما يكرّ  ،الونشريس ي عبد الواحد

وعلى منوال قواعد الونشريس ي وتلخيصه لابنه عبد الواحد أنجزت مشاريع أخرى  .والحواش ي في هذه الفترة

والتي ( م1579/هـ711ت )لحسن على بن قاسم الزقاقكان منها منظومة في قواعد الفقه لأبي ا ،في هذا الباب

واستعان في  ،قام على شرحها أبو العباس أحمد بن علي المنجور   "ذهبالمنهج المنتخب إلى أصول الم"سماها 

 ،هم أبو عبد الله محمد ميارةذلك بقواعد المقري، وقد صارت قواعد الزقاق مشهورة متداولة، ثم جاء بعد

 .2وقام بشرحها هو بنفسه ،"تكميل المنهج" سماها  ،فوضع منظومة أخرى في قواعد الفقه

ف علماء المغرب الأوسط في الفروع والأصول والقواعد :الفقهية العناية بالفروق  -4
ّ
 ،بمثل ما أل

وهو مجال الفروق الفقهية والأصولية، وهو علم  ،في التأليف في أحد ميادين الفقه المهمّةكذلك كان لهم دور 

من  ،في الحكم ث فيه عن وجوه الاختلاف وأسبابه بين المسائل الفقهية المتشابهة في الصورة والمختلفةبحم يُ 

 ،وبيان شروطها ووجوه دفعها ،حيث بيان معنى تلك الوجوه وماله صلة بها، ومن حيث صحتها وفسادها

  .3والثمرات والفوائد المترتبة عليها ،ونشأتها وتطورها وتطبيقاتها

كما لم يضبط تحديدا متى كان  ،اختلف في نشأة هذا العلم  :علم الفروق النشأة والتعريف

إلى أنّ أول من ألف فيه هو الإمام محمد بن الحسن الشيباني صاحب أبي  الشارحون التأليف فيه، فذهب 
                                                           

 المخطوط الملخص .  1511رقم : نظم قواعد الإمام مالك ح ح (: احمد عبد الواحد)الونشريس ي   1
ّ
لإيضاح المسالك " وذكر محمد الروكي بأن

يوجد في مجموع : لأبي محمد عبد الواحد الونشريس ي" النور المقتبس من قواعد مالك بن انس " هو تحت عنوان " إلى قواعد الإمام مالك 

 . 434خ ع بتطوان رقم 

 . 11قواعد الفقه للمقري الجد، ص : الدردابي  2

 . 41، ص 5222، 5الفروق الفقهية والأصولية، مكتبة الرشد الرياض، ط(: يعقوب بن عبد الوهاب)الباحسيني    3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

942 
 

إذ كان أسلوبه ومنهجه وطريقة عرضه المسائل كلها تظهر  ،حنيفة، ويظهر ذلك من خلال كتابه الجامع الكبير

وأشار آخرون إلى أنّ التأليف في هذا الباب . 1مجالا للشك أو اللبسدع تالفرق بين المسألتين المتشابهتين لا 

ومع بداية  ،وإيراد بعضها كان مع وجود الفقه نفسه ،كان متأخرا نوعا ما، ولكن الحديث عن الفروق

في وقد أشار  .2وهي ترجع إلى الإمام مالك ،بها الكثير من الفروق المتناثرة التأليف فيه، وذكر بأنّ المدونة وجد

يستعان به على حلّ كثير من المنتاقضات الواقعة في ".. بقوله  3ذلك الونشريس ي حينما ألف عدة البروق

 . 4"وغيرها من أمهات الروايات ،المدونة

 الاطلاع على ذلك وإنّ تتبعنا للتعريف بهذا العلم المرتبط بالفقه صوره وأحكامها قد أفض ى إلى 

هو معرفة الأمور " :لم يستقر العلماء على رأي أوصيغة جامعة، فقيلحيث ختلال في التعاريف لهذا الباب، الا 

 إنّ الجمع والفرق هو معرفة ما"  :وقيل ،"بحيث لانسوي بينهما في الحكم ،الفارقة بين مسألتين متشابهتين

يجتمعان في أحكام ويفترقان في  كالذمى والمسلم ،وما يفترق معه في حكم أخر ،خر في حكمآيجتمع مع 

 .5"هو العلم ببيان الفرق بين مسألتين فقهيتين متشابهتين في الصورة مختلفين حكما" وقيل  ، "أخرى 

 :فروقا مصنفة على أبواب الفقه المعروفة على شكل" وقد قدم الونشريس ي في مصنفه عدة البروق 

 
ُ
 يُ  به مرة، ولا يكره أن ئوض ِ يكره أن يتوضأ بماء قد ت

م
لأنّ الماء لابد أن يتعلق به  به، مم مِ يُ بتراب قد تمّ التُ  مم م  يت

ويستحب للمرضع أن يتخذ ثوبا للصلاة، ولم يستحب لذي الدمل . وليس كذلك نسبة للتراب ،الأوساخ

ر قليل من النجاسة في الكثير من . والجرح، لأنّ سبب عذر الأول منفصل عنه والثاني متصل به
ّ
ما أث

ّ
وكذلك إن

ومن الأمثلة المبينة أيضا عند غير المالكية ، . 6لطعام، ولم يؤثر في الكثير من الماء، لأنّ الماء له مزية التطهيرا

اشتراط الطهارة لصحة الطواف وعدم اشتراطها في السعي، وانتقاض الوضوء بأكل لحم الجزور وعدم 

 .7انتقاضه بأكل لحم الغنم

عتبر برزت عدة تآليف لدى مختلف المذاهب في هذا الباب    :روقالتأليف في الف
ُ
من أبواب الفقه الم

أبو الفضل محمد بن صالح  نهمم ،ةمصنفات متخصص م17/هـ6إذ كتب المشارقة فيه منذ ق  ،ةالمهمّ 
                                                           

وم،وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية،الرباط، ط(:أسعد الحسني الحنفي)الكرابيس ي   1  . 12،ص 5،ج5،5224الفروق، تح محمد طم 

عين  4112الفروق الفقهية ومساهمة المدرسة المالكية الجزائرية في التأليف فيها، ملتقى المذهب المالكي الخامس، (: حمزة)بوفارس   2

 . 423الدفلة، الجزائر، ص 

ولى بتلمسان وقد اختلف هل هو الفروق أم البروق، ففي بعض النسخ الفروق وفي بعضها الأخر البروق، وان تأليف الكتاب كان مرتين الأ   3

 .تم نهبه، والثانية كانت بفاس 

 . 32، 32عدة البروق، صص : الونشريس ي  4

 .وما بعدها  43المرجع السابق، ص : انظر اختلاف الفقهاء والتعاريف عند يعقوب الباحسني  5

 .فحةص 311بابا من أبواب الفقه مفصلة في كتاب محقق يتجاوز ( 14)وقد ذكر الفروق اثنين وخمسين  6

 . 42المرجع السابق ص : الباحسيني   7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

943 
 

ف  (م736/هـ311ت)الكرابيس ي 
ّ
  كما، "الفروق" كتاب الذي أل

ّ
 يني أبو محمد عبد الله بنف والد الإمام الجو أل

ت ) أحمد بن عبد الله الحنفي جاء بعده و ، "الجمع والفروق" كتابا سماه ( م1769/هـ 631ت )يوسف 

 كما  ،"فتاوي تلقيح العقول في الفروق" فاجتهد وصنّف كتابه( م1133/هـ637
ّ
بن محمد الحنفي  ف أحمدأل

وهو شرح لمتن  ،"رغمز عيون البصائ"مع شرحه  "الأشباه والنظائر"كتاب ( م1619/هـ1771ت ) الحموي 

 .1(م1563/هـ 797ت ) العابد بن إبراهيم الشهير بابن نجيم المصري الحنفي 

قد ألف ( م1711/هـ671ت ) علي المعروف بابن الكاتب ن بن لمالكية فإنّ أبا قاسم عبد الرحمأما عند ا

النكت والفروق من فروق "  هكتاب( هـ 666ت ) ن أبو محمد عبد الحق بن هارون الصقلي ما دوّ ك، "الفروق"

أنوار البروق " وسماه  ،كتابه الغاية في هذا العلم( م1115/هـ616ت )د بن إدريس القرافي ، وقدّم أحم"المدونة

تأليف في الفروق نهاية العصر الوسيط وانتهى ال. لفروق الفقهيةق بين اوهو يبحث في الفر " اء الفروقفي أنو 

  ،إلى الونشريس ي
ّ
ة عدّ "و  ،"إيضاح المسالك إلى قواعد أبي عبد الله مالك"" قواعد الفقهية ف في الالذي أل

احتوى على خمس وخمسين  ، هذا الكتاب الأخير الذي"ي المذهب من الجموع والفروقالبروق في جمع ما ف

كان  و . 2فرقا من الفروق الفقهية، وهو عدد لم نعهده لدى مدرسة من المدارس الأخرى ( 1155)ومائة وألف 

ات، حلّ كثير من المتناقضات الواقعة في المدونة وغيرها من أمّهات الرواي فيف إلى الاستعانة بهذا التأليف هدي

وكتب ابن رشد وشروح ابن  ،كالموازية والواضحة والعتبية ،اعتمد في ذلك على المدونة والتأليف عليهاو 

 .3ومؤلفات القرافي وشرح التلقين للمازري ،الحاجب

من أهمّ المصادر التي تظهر مشاركة علماء المغرب الأوسط في " ة الفروقعدّ " الونشريس ي  لقد صار كتاب

قيمة في مقاصد الشريعة  لهمن حيث اعتباره مصدرا ذلك  ية في مجال الفقه، وقد برز موضوع غاية في الأهم

ين المسائل، وهو موضوع التي تظهر العلل في اختلاف الأحكام ب ،باحتوائه على أكبر عدد من الفروق ،الإسلامية

 ،لى مدونات مفقودةالتأليف فيه خصوصا عند المالكية، كما تبدو قيمته من حيث رجوع هذا المصنف إ قلّ 

كانت تتضمنها مصنفات  ى ، فكان بذلك باعثا لفتاو 4واستعان بها في التوضيح لهذا العلم ه،فأدرجها في متن

جليلة نافس بها مدونات المذاهب  ةيهرى، وقدم ثروة فقعلى خلاف مدونات أخ ،مالكية لم تكن العناية بها

                                                           

 . 12الفروق، ص : الكرابيس ي  1

فرقا وفي كتاب إيضاح الدلائل في الفرق بين  243فرقا، وعند الجويني أبي محمد الشافعي  532عدد الفروق عند الكرابيس ي الحنفي   2

هـ وهو في ذلك كله يقدم صورتين فقهيتين متفقتين في شكل ولكن  335المسائل للزريراني شرف الدين أبي محمد البغدادي الحنبلي ت 

دار الكتب : محمد حسن إسماعيل: إيضاح الدلائل في الفرق بين المسائل، تح: الزريراني: انظر. يقدم الفرق في ذلك مختلفتين في الحكم ثم

 .فرقا   241وقد وصلت الفروق عنده إلى  4114، 5العلمية، بيروت لبنان، ط

 . 314، 314المرجع السابق، صص : أبو فارس حمزة  3

  14عدة البروق، ص : الونشريس ي   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

944 
 

سط خصوصا في مجال الفروق وأبان عن دور فقهاء المغرب عموما والمغرب الأو  ،الأخرى في هذا الشأن

وبلغ  ،وإنّ ذلك يعود بالتأكيد إلى أثر المدرسة التلمسانية التي ترعرع فيها الونشريس ي أبو العباس .الفقهية

إلى أن تمّ فراره من ضغط السلطان الزياني، وكان سنه حينئذ قد ناهز  ،لفتيا بهااالفقه و جليلا في مبلغا 

 .الأربعين سنة

لقد تبيّن ممّا سلف شرحه تنوّع مناهج التلقي وأخذ العلوم لدى علماء أهل المغرب الأوسط، وأنّ 

ا صُنّف منهم المتكلمون ومنهم مثلم ،هؤلاء الفقهاء إنمّا كان منهم المتمسكون بالفروع والمعتنون بالأصول 

الفقهاء، وأنّ كل صنف من هؤلاء فيهم المتقدمون ومنهم المتأخرون، وقد اختلفت بينهم مناهج الدّرس الفقهي 

 ،والعقدي وتدريس ذلك، و انعكس اختلاف المناهج في وقوع مناقشات وجدالات بين الفقهاء في مسائل علمية

د هذا من خلال الجدل . اختلف في شأن اتخاذ الموقف منها ،ممّا يصلح أن نسميها نوازل علمية فكرية
ّ
وقد تأك

الذي كان يقوم بين الفقهاء ببلاد المغرب، والذي شارك فيه فقهاء المغرب الأوسط، فساهموا بذلك في إثراء 

رحت مناحي الفقه ومسائله، وقدّموا لمجتمعهم نظرات في الفقه كانت 
ُ
بمثابة مخارج لهؤلاء من معضلات ط

ه من فما هي ملامح هذا الجدل العلمي وميادينه في بلاد المغرب الأوسط؟ وما ترتب عن. على جميع المستويات

 أثار على الحركة الفقهية؟



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

945 
 

، ومجالات الجدل لافعوامل الاخت" الجدل الففقهي و المغرب الأوسط  فقهاء:  الفصل الثاني 

"ومواضيعه   

الذي كان و  ،الحديث عن الجدل هو الحديث عن ذلك النقاش الدائر بين علماء بلاد المغرب الإسلامي

 .بفتح باب المناظرة في القضايا الخلافية العالقة في شتى الميادين ،العادي بين أتباع المذاهبيأخذ مجراه 

ا في المعمورة وعبر العصور، وحيث لم يكن الفقيه ملمّا بكل الأحكام والقضايا النوازلية التي تمّ الإجماع عليه

ه قد احتدم الكثير من المسائل الخلافية لم يتمّ الو 
ّ
الجدل الفقهي المعتمد فيه على القرآن فصل فيها، فإن

في هذا الشأن قد والخوض ومعلوم أنّ الكتابة . 1وأصحاب المدارس الفقهية والكلامية ،وأقوال الأئمة ،والسنة

 .2هي الخلافيات، وآداب البحث، والجدلمن المصطلحات ثلاثة أنواع بروز  اتسمت ب

حدّد خصائصها ابن خلدون  قد - الدارسين لدى بعضنها وبين الجدل وإن تمّ الخلط بي - فالخلافيات

الفقه المستنبط من الأدلة الشرعية، وقد كثر فيه الخلاف بين المجتهدين باختلاف مداركهم : "بقوله

وركزّ على أنّ المناظرات كانت تجرى في ذلك على أصول  ،كما بيّن دوافع قيام هذا الفن ونشأته. 3"وأنظارهم

وكان كل واحد واجب عليه معرفة القواعد التي يتوصل . مذهبه تج كل على صحةصحيحة وطرائق قويمة يح

 أنّ المجتهد يحتاج إليها للاستنباط، أمّا صاحب 
ّ
بها إلى استنباط الأحكام التي يحتاج إليها أيضا المجتهد، إلا

 .4المخالف بأدلته الخلافيات فيحتاج إليها لحفظ تلك المسائل المستنبطة من أن يهدمها

أما آداب البحث فقد جعلها ابن خلدون صميم المناظرة والجدل فمعرفتها واجب على كل مناظر، وهي 

ه لما كان باب ا
ّ
وكل واحد  ،لمناظرة في الرّد والقبول متسعاآداب تجرى بين أهل المذاهب الفقهية وغيرهم، وإن

  ،يكون صوابا فمنه ما ،من المتناظرين في الاستدلال والجواب يرسل عنانه في الاحتجاج
ً
 ،ومنه ما يكون خطأ

احتاج الناس إلى وضع آداب يقف المتناظران عند حدودها في ذلك، وكيف يكون حال المستدل والمجيب، 

ومتى  ،وكيف يكون مخصوما منقطعا، وأين محل اعتراضه أو معارضته ،وحيث يسوغ له أن يكون مستدلا

ه معرفة بالقواعد من الحدود  لأجل الكلام والاستدلال، ،يجب عليه السكوت لخصمه
ّ
ولذا قيل فيه إن

 .5سواء في الفقه أو غيره ،التي يتوصل بها إلى حفظ رأي أو هدمه ،والآداب في الاستدلال

                                                           

 . 24، ص 5أحكام الفصول، تح عبد المجيد تركي، ج(: أبو الوليد)الباجي   1

 .42، ص 5221، 5مناظرات في أصول الشريعة بين ابن حزم والباجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط(: عبد المجيد)تركي   2

 .342المقدمة، ص : ابن خلدون   3

 .342-342نفسه، ص ص   4

 .342ص  المقدمة،: ابن خلدون  5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

946 
 

فتكلموا عن ضرورة تحديد  ،وقد وضع بعضهم آدابا للحديث والبحث مضافا لما قدمه ابن خلدون 

كأن يمتنعا عن  ،وهي تلزم المتخاصمين ،ابة المقدمة عنهاوتحديد الإج ،المسائل المتناظر فيها تحديدا دقيقا

 يقاطع أحدهما الآخر ما دام لم ينته من تقديم رأيه، ومادام عرض الأفكار 
ّ
الحديث معا وفي نفس الوقت، وألا

 يوجه أحدهما سؤالا إلى خصمه قبل أن يكمل مناقشة السؤال . لم يصل إلى غايته المنطقية
ّ
كما تلزمهما بألا

، وكل ذلك في تلطف ورقة، ووجب على الذي يبدأ المناقشة أن يلتفت إلى خصمه، وأن ينصت الآخر الأول 

إليه بكل اهتمام دون سخرية من آراء الخصم أو لومه، وأنّ المناقشة لابد أن تعقد بين خصمين متساويين 

 يكون بهما عاهة أو علة طارئة ،يتمتعان بنفس شروط الأمانة والصحة
ّ
 . 1امتلاك القوة بينهما فيختلّ  ،وألا

ودوّنت في هذا السياق كتب تكلمت عن تلك الآداب والشروط الواجب توافرها في المناظرة ولدى  

الذي وضع  ،"التقريب لحدّ المنطق"ممارسة الجدل العلمي الجاد، ومن أجلّ ما كتبه الأوائل مصنف ابن حزم 

 في الكلام عن رتبة الجدال
ً
بحيث أنّ العناية بذلك تؤدي حتما إلى  ،وكيفية المناظرة بين الطرفين ،بابا

 .2وأنّ إهمالها لغط لا يمكن تحقيق الغرض العلمي والوصول إلى الحقيقة ،الاستفادة

. 3نقضالبرام و الإ أما الجدل فهو فرع من فروع علم النظر، يفيد البحث عن الطرق التي يقتدر بها على 

ه ا
ّ
لفتل للخصم عن مذهب إلى مذهب بطريق الحجة، ولا يخلو الفتل للخصم عن مذهبه وعرّفه آخرون بأن

 .4ثم تحدث عن شروطه وآدابه وفق ما تم ذكره سالفا ،...أن يكون بحجة أو شبهة أو شغب

منها المجالس العامة كالمساجد والساحات، ومنها الخاصة  ،أما طرق وميادين تعاطي الجدل فهي كثيرة

ا إذا تباعدت العلماء، وذلك بلقاء العلماء فيما بينهم، أمّ  سلاطين ودور الأغنياء ومحالّ وتحديدا قصور ال

ه يلجأ فيه إلى إيفاد الرسائل
ّ
وتحري المراسلات التي تجد لها ردودا في حينها، وكان الفقهاء في ذلك  ،الأماكن فإن

                                                           

 .34مناظرات، ص (: عبد المجيد)تركي  1

التقريب لحدّ المنطق، والمدخل إليه بالألفاظ العامية والأمثلة : صفحة، أنظر ابن حزم( 53)يقع كلام ابن حزم في ذلك في حدود أربع عشرة  2

 .521-534الفقهية، تح أحمد المزيدي ، منشورات علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، د ت، ص ص 

 .33مناظرات، ص : عبد المجيد تركي  3

كتاب الجدل على طريقة الفقهاء، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، ص ص (: هـ154أبو الوفاء علي البغدادي الحنبلي ت )اجع ابن عقيل ر  4

وقد كتب في ذلك عدد من العلماء يبينون . 22-21، ص  ص 5أحكام الفصول، تح عبد المجيد تركي، ج(: أبو الوليد)الباجي : أنظر كذلك. 5،4

، "أحكام الفصول "، وكتاب "المنهاج في ترتيب الحجاج"ناظرة وآدابه وشروطه ومنهم أبو الوليد الباجي المالكي الذي ألف كتاب علم الجدل والم

وألف الشيرازي التبصرة في أصول الفقه والمخلص في الجدل، وتخليصه المعونة في الجدل وغيرها من الكتب لأهمية هذا المنحى في تقص ي 

 .الحقائق



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

947 
 

وهو ما بينته المراسلات بين  ،بفي غاية التأدب بآداب الترسل بحسن تقديم الموضوع وحسن السؤال والجوا

 .1الفقهاء

 بأنّ مجالس العلماء في التناظر والنقاش وطرح القضايا التي تهتم بواقع المجتمع عصرئذ نّ وقد بي
ً
ا سابقا

واجتماعه بالفقيهين،  ،كانت متنوعة، ومن ذلك ما ذكره الغبريني في حديثه عن أبي علي حسن بن علي المسيلي

 ،"بابن القرشية"شبيلي، والفقيه العالم أبي عبد الله محمد بن عمر القرش ي المعروف أبي محمد عبد الحق الا 

مدينة "حيث كانوا يستعملون الحانوت مرتع نقاش بحارة القدس، وكانت الناس تسمي ذلك الحانوت 

 . 2"العلم

أي داخل المذهب  -سواء المطلق منه أو المقيد  ،كان يقوم على هذه الجدالات علماء بلغوا مرتبة الاجتهاد

احترام الترتيب العلمي من قبل العامة أو الخاصة كان  وهو ما يبيّن بأنّ  -على اختلاف الناس في هذا الباب

هو الحديث عن عالم مكتمل يلجأ إليه ( م1397/هـ991ت )متوافرا، فالحديث عن أبي عبد الله الشريف 

رجة الاجتهادد هغو بل باعتبار  ،يسألونه في مسائلهم ،علماء الأندلس
كان زعيمهم لسان الدين بن الخطيب ، و 3

ف تأليفا
ّ
ما أل

ّ
إذا أشكل عليه الأندلس ي بعث به إليه يطلب منه أن يخط عليه، مثلما كان عالمهم ابن لبّ  ،كل

 .4ويوقع عليه بتعقيب حسن ،فيقرأه الشريف ،سؤال طلب منه توضيح ذلك وبيانه

سنة العلم س وبجاية اللتين رحل إليهما طالبا شتهرا في تونشأن الشريف معروفا ومكان  

ويبدو أنّ المدرسة القيروانية  ،5عبد الله بن عبد السلام يالشيخ أب أخذ بتونس عن وقد  ، م1367/هـ967

وعلماء  ،علم ؤسساتبما توافر فيها من علوم وم ،يمالتونسية كانت أكثر استقطابا لهؤلاء الأعلام منذ القد

هـ، وكان من أجلّ علمائها الذين بلغوا درجة الاجتهاد في المذهب أبو 7وقد استمر ذلك إلى ق ،ومناهج متقدمة

المدرسة الأندلسية  ولا تقلّ  .6كانا لا يحتاجان إلى دليل اللذانوابن عرفة، ( م1611/هـ113ت )المهدي الغبريني 

ل م979/هـ117منذ  طرة المالكية على هذا المجالسي رغم  ،شأنا عنها في تعاطي الجدل
ّ
 جالالسّ  ، وقد مث

كان لابن حزم فيه صولة على المالكية، وكان لبروز أبي الوليد الباجي حيث المالكي الحزمي ذروة الجدل، 

                                                           

كتب النوازل كيف يرصّع الفقيه سؤاله بمقدمة يقدر فيها مقام المسؤول ومكانته وفضله، فيحليه بأحلى الأسماء والكنى  بينت جميع 1

والألقاب والعبارات، ثم يقدم سؤاله في أحسن عبارات وأسلم تفصيل راجيا من ذلك جوابا شافيا يرض ي الخاصة ويوجه العامة، فيكون رد 

سن فيه التأدب مع السائل ثم يقدم جوابه المستدل فيه بنصوص الوحي ثم بأقوال العلماء ثانيا، ثم يقدم الفقيه عن السؤال بتقديم يح

 .أنظر نوازل البرزلي، والمازوني، والونشريس ي في جميع السؤالات. رأيه في تواضع مع الدعاء للسائل

 (بونار. )12عنوان، ص : الغبريني 2

 .441كفاية، ص :  التنبكتي 3

 .أ/42ناقب ابي عبد الله وولديه، ورقة مجموع م 4

 .أ،ب/3ورقة، : نفسه 5

 .121-123، ص ص 5الحلل السندسية، ج: السراج 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

948 
 

 حين عقب عودته من المشرق، و  ،الفقيه المالكي الأثر الواضح في مواجهة ابن حزم باقتدار شديد
ّ
ف عقب أل

 .1"صول إحكام الفصول في أحكام الأ "ذلك كتابه 

 عوامل الاختلاف  - أ

رغم أنّ فقهاءهم المالكية كانوا  ،وجد الجدل بين المذاهب في الأندلس: ـ أثر منحى التقليد  على الجدل 5

ت وقد تعدّ  .2أشد كراهة لكل مخالف لهم، وهو ما فعلوه ببقي بن مخلد حينما اتهموه في توجهه ومذهبيته

كراهيتهم للمخالفين إلى تحفظهم تجاه كل جديد من العلوم، إذ أشار أبو حجاج يوسف بن محمد بن 

بأنّ استقبال العلوم والمناهج من قبل  -وهو من المعتنين بعلم المنطق  -( م1113/هـ617ت )طملوس 

 
ٌ
وهو ما يبرز نزعة التقليد ، 3ثم يأخذون بها ويستحسنونها آخرا الأندلسيين كان عسيرا، فهم يتنكرون لها أولا

فقد أشار الونشريس ي في . إلى زمن متأخر دلس، وهي سمة بقيت ببلاد الأندلسالشديدة لدى مالكية الأن

عدم خروجه عن قول ابن المصرّح بي لمذهب مالك إلى الفقيه الباجي حديثه عند ذمه للتعصب الأندلس 

وهو أحد " سعي، الشيطان في محو الحق"ذلك إلى  ، وقد أرجع4"جهلا عظيما"القاسم ما وجده، واعتبر ذلك 

، وأرجع أصول التقليد إلى المعصية حيث "وما أشبه ذلك"خصال الجاهلية كالنياحة والتفاخر والكهانة 

يتغلب الخيال والوهم وتغيب فيه طاعة العقل والفهم، فيفض ي ذلك إلى اغتياب الميت واغتصاب الحي، كما 

 .على حدّ قوله 5والدخول في أمور التخلص منها عسير ،يؤدي إلى التفسيق والتكفير

من التقليد الموقف السابق الذي اتخذه الإمام المقري الجد  (هـ716ت )عزز موقف الونشريس ي وقد 

ز يّ التحوجعل أقبحه  ،حينما اعتبر التقليد من أكبر الدواهي التي سقط فيها العلماء ،(م1351/هـ957ت )

لمكانة  ىوأعط ،قد نبذ التقليد -غير قليل -ى أنّ فقهاء المغرب الأوسط كان جزء منهم وهو ما يدلّ عل. 6للأقطار

لمكانة الاجتهاد وحرية الاستدلال المجال الواسع في ذلك، ولم يكن ذلك في جدالهم مع الفقهاء المخالفين 

ة
ّ
إذ يشير السّخاوي في حديثه عن محمد  ،لمذهبهم، بل كان منهجا في تعاطي العلوم حتى مع المخالفين في المل

حيث التقى المدينة  هلو ودخ ،قبرصب هو توقف ،المشرق  نحو الي إلى رحلته ذبن محمد بن أبي القاسم المش

                                                           

 .512، ص 5إحكام الفصول في أحكام الأصول، ج: الباجي 1

 .443تاريخ الفكر، ص : أنجل بالنثيا 2

 .21-24دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي، ص ص : بلغيث 3

  . 13، ص5جامع المسائل والأحكام، ج: قام البرزلي في مصنفه بتفصيل الكلام عن التقليد وحدوده وشروطه وكيفياته، أنظر البرزلي 4

 .324-324، ص ص 4المعيار، ج: الونشريس ي 5

 .324، ص 4نفسه ، ج 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

949 
 

يروت ثم أكمل السير نحو ب ، جرى بينه وبينهم نقاش ومناظرة في أمور عقيدتهم وفكرهمو  ،تهابأساقف

 .1دمشقف

وعن حجم الحرية الفكرية التي كانت بأقطار  ،لموقف من المخالفينعن ا صوراتقدم لنا هذه الأمثلة 

وصل بعضهم إلى الحكم على تلك الفترة  إذ ،بلاد المغرب والأندلس، وهي بقدر ما تبيّن مسألة التقليد والحجر

 أمام تقدم  ،أنّ الفقهاء وقفوا عائقا أمام انفتاح الفكر" هو ،بأنّ الرأي الغالب في تاريخ الفكر بالمغرب
ً
وسدا

فإنّ تخوف الفقهاء المدعومين من السلطان له ما يبرره من تأثير هؤلاء المتحررين في تحريك  ،2"العلم

في تلك المناظرة التي أسسها  ةوإنّ النموذج الذي قدمته هذه الدراسة المتمثل. وإثارة الاضطرابات ،الثورات

 على ،3مرت بحضور الفقهاء المالكيةو لامتحان المهدي بن ت م،1111/هـ515الأمير المرابطي علي بن يوسف عام 

ه يعزز ما ذهب إليه من شيوع الحجر وسطوة الفقهاء، فإنّ هذه النماذج والأمثلة تعبّ 
ّ
وهو  ،ر عن واقع آخرأن

يعتريه بعض  الدراسة حكملرعاية السلطانية، وهو ما يجعل تحت ا إعطاء الرأي المخالف حق التوضيح والردّ 

 ولكن من الواجب الإشارة إلى ملاحظة مهمة في هذا الشأن، وهي أنّ حرية الانتقاد والخلاف كانتالشطط، 

ما كان ذلك ضمن إطار المذهب الفقهي خاصة والسني العقدي  ،مخولة للفقهاء وأهل الفكر ببلاد المغرب

 .شدّد يبدو واضحا تجاه المخالفينعامة، أمّا إذا كان خارج إطار المذهب، فإنّ الت

وقد أفض ى الخلاف والنقاش في القضايا الفقهية داخل المذهب إلى استصدار عدة فتاوى تجاه نوازل 

تبين اختلاف فقهاء بلاد المغرب، ولم يؤد ذلك إلى الحجر أو السجن أو العزل، ولكن إذا كان الخلاف  ،متنوعة

كالموقف من بعض العادات الصوفية، والموقف من السلطان والتعامل معه، فإنّ  ،بأحد أركان المجتمع يمسّ 

الجواب عن سؤال طرحته  وربما وصل حد التصفية، وهنا أمكن ،ذلك سيؤدي حتما إلى التضييق والتعنيف

، فإنّ تقص ي بعض 4لم تجد لذلك مبررا ، حيثلونشريس ي من تلمسان إلى فاسحول سبب فرار االدراسات 

 -بالفتوى  -محاربته فالونشريس ي في  .للثام عن دوافع الخروج من تلمسانفي المعيار يدفعنا إلى إماطة ا فتاويه

 
ّ
 ،أو نقده لبعض من تصدر المجالس دون علم يميزه عن غيره ،ة بالشرعلتلك السلوكات التي رآها بدعا مخل

هو في  ،5والجاه لمن لا يصلح لها الموقف من سلوكات ذوي السلطان في تولية المناصب الشرعية بالتوارثأو 

                                                           

 .524، ص 1الضوء، مج: السخاوي  1

 .542، ص (الأشعرية والاستقرار المذهبي: مساهمة علي الإدريس ي) المذاهب الإسلامية في بلاد المغرب،(: حسن)حافظي  2

 .44-45أعز ما يطلب، تح عمار طالبي، ص ص (: محمد)بن تمرت : راجع 3

، الموقف التي يشير فيها إلى غموض أسباب فرار الونشريس ي من " مقدمة"محمد الأمين بلغيث، : كتاب الولايات، تح:أنظر الونشريس ي 4

 .ستلمسان إلى فا

 .114-321، ص ص 4المعيار، ج: الونشريس ي 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

950 
 

وانتقاد سلوك السلاطين  ،وعدد من الأثرياء الأغنياء ،ذلك قد حمل لواء المقاومة ضد صنف من الفقهاء

 .ودفعه إلى الفراروبال مما جلب عليه ال ،والأمراء

إلى جانب هذا العامل المؤثر في ظاهرة الجدال والنقاش العلمي في  :أثر المنهج في تباين الفتاوى ـ  4

عموم بلاد المغرب والأندلس، فإنّ عوامل أخرى تدخل كمعطى موجه للنقاش الفقهي والجدل العلمي، 

هـ قد انقسموا في مناهجهم إلى 5الفقهاء بعد ق في مناهج الدرس الفقهي الأصولي، وقد تقدم أنّ  ةوالمتمثل

، مثلما انتهى ذلك في المدرسة المالكية إلى ملتزمين رأي وتصور ينبني عليه فقهه لكلٍّ  ،متقدمينمتأخرين و 

تجلى هذا في موقف الفقهاء من بعض . ومنفتحين على المذاهب الأخرى من المتأخرين ،بالمذهب من المتقدمين

نّ بأنّ أهل القيروان عكفوا ابن خلدو  أشار س وابن بشير وابن الحاجب، فقد المصنفات المنسوبة إلى ابن شا

أبي زيد المدونة والمختلطة في كتابه  نثمّ اختصر اب ،الواضحة والعتبية وأهل الأندلس على ،على المدونة

فريقية إواعتمده المشيخة من أهل  ،في التهذيب -من فقهاء القيروان وهو  -المختصر، ولخصه البرادعي 

، واستمر 1وما سواها ،وهجروا الواضحة ،أهل الأندلس العتبيةوكذلك اعتمد  ،وأخذوا به، وتركوا ما سواه

فات ابن الحاجب، وهذا ما يعني أنّ المدرسة المالكية المغربية يمكن تقسيمها نّ الوضع كذلك إلى أن ظهرت مص

ية فريقية القيروانية والمدرسة المالكية الأندلسية، وكانت هناك طريقة مالكمدرستين، المدرسة المالكية الإ إلى 

من لدن الحارث بن مسكين ( أي المدرسة المالكية المصرية)بقيت في مصر قد  –على ما فصّل ابن خلدون  -

وابن المبشر وابن اللهيب وابن الرشيق وابن شاس، وكانت بالإسكندرية في بني عوف وبني سند وابن عطاء 

وهي المدرسة المالكية العراقية التي سيتأثر بها عدد من فقهاء  ،، هذا بالإضافة إلى مدرسة مالكية أخرى 2الله

ولكنها ، لك فتاوي في إطار المذهب المالكيوقد نتج عن ذ. يؤلفوا فيهاو أمثال أبي عبد الله المازري  ،بلاد المغرب

سة مختلفة باختلاف مناهج هذه المدارس، وإنّ المتناول لنوازل الونشريس ي يلحظ ذلك الاختلاف بين مدر 

 .3بجاية وتونس من جهة ومدرسة تلمسان من جهة ثانية

يظهر ذلك من خلال رحلة و  ،الاختلاف كان واضحا بين مدرسة فاس ومدرسة بجاية وتونس كما أنّ 

وقد حضر مجلسا لابن عرفة وهو يشرح  ،ومروره بحاضرة تونس ،القباب حافظ مدينة فاس لأجل الحج

( 
ّ
علمتم ما : "، فقال القباب لأصحابه بعد انصرافهم(م1716/هـ691خمي القيرواني تمنهج أبي الحسن الل

 
ّ
أهل تونس )ما هي بتونس تحصل بأيدينا من الفقه، وصح عندكم أنّ الملكة الثانية في التحصيل والتعرف إن

ا هو حفظ النصوص وإبقاؤها على ما إنمّ  ،، وأنّ قصارى ما عندنا وعند مشايخنا(ومن يليهم من أهل المشرق 

                                                           

 .344المقدمة، ص : ابن خلدون  1

 .344نفسه، ص   2

 .432، ص 2نفس المصدر ، ج: الونشريس ي 3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

951 
 

، وقد عقب المقري بأنّ القباب لم يكن معارضا للجواب 1ملكة القرويين انتقلت إلى الإفريقيين ه، وأنّ هي علي

ما هو بحث في شرط المفهومالتي ناقشها في المسألة
ّ
 .2وكيفية تحقيق الاستنباط ،، وإن

تا على غير لقد بيّن النقاش الذي جرى بين أحمد القباب الفاس ي وابن عرفة التونس ي بأنّ طريقتهما كان

مما يبرز التباين بين المدارس الفقهية المالكية بالمغرب عموما، يتأكد كذلك حينما أطلع ابن عرفة  ،اتفاق

 : "قال له القبابف ،أحمد القباب على مختصره الفقهي، وقد شرع في تأليفه
ً
فقال له ابن " ما صنعت شيئا

ه لا يفهمه المبتدئ ولا يحتاج إليه المنتهي: "فقال القباب ،"ولم؟: "عرفة 
ّ
وكان ذلك  ،وجه ابن عرفة ، فتغير "إن

 .3سببا في مزيد من تبيان كلامه في المختصر، وهو ما يظهر في أواخر كتبه

ذلك السياق والحكم الذي أصدره فقهاء المالكية ضمن نّ هذا الموقف من القباب يدخل والحقيقة أ

ؤخذ عنه، تولم  ا،صحح عن مؤلفهتلم  الكونه ،الذين لم يسوغوا الفتوى من تبصره اللخمي ،نالتقليديي

 ،عنده حاتبع نظره فخالف المذهب فيما يرجّ وربما  ،وكان منهجه تخريج الخلاف في المذهب واستقراء الأقوال

عنه تلميذه المازري  وإنّ سلوكه هذا في الترجيح قد ورثه .4فخرجت اختياراته عن كثير من قواعد المذهب

 
ّ
ت )وتأثر بالمدرسة المالكية البغدادية، وأخذ عن المازري أبو القاسم بن زيتون  ،ف في الفقه وأصولهالذي أل

وأخذ عن العز بن عبد السلام بمصر ثم عاد إلى تونس،  ،الذي رحل بدوره إلى المشرق  ،(م1171/هـ671

. 5ثم استقرت طريقته عند ابن عرفة ،ارح ابن الحاجبوانتهت طريقته إلى تلميذه محمد بن عبد السلام ش

هذا الأخير الذي انتقده أحمد القباب في منهجه، وهو ما يظهر اختلاف المدارس داخل المدرسة المغربية، وقد 

والمتأخرة التي جاء بها ابن  ،سلك أهل المغرب الأوسط في ذلك الطريقتين التقليدية التي تحدث عنها القباب

 .زيتون والمشذالي

ساير القباب في طرحه كل من ابن خلدون عبد الرحمن والإمام الشاطبي، فناصروا طريقة القدامى  و 

ه لا يأخذ بطريقة المتأخرين
ّ
ككتب ابن شاس وابن بشير وابن الحاجب ونهى  ،في الفقه، إذ صرّح الشاطبي بأن

تيار المتقدمين بدل باخ ما أوصاه بعض العلماء بالتحامي عن كتب المتأخرينعنها، وقد وصل إلى ذلك بعد

ما أفسد الفقه ابن بشير وابن شاس وابن : "وهو ما دفعه إلى الحكم الخطير الذي أصدره قائلا هؤلاء،كتب 
ّ
إن

يأخذان من فكانا " ابن شاس وابن الحاجب"أمّا الأخيرين : قال السراج. 6وصار يأمر أصحابه بتركها" الحاجب

                                                           

 .42، ص 4أزهار، ج: المقري  1

 .42نفسه، ص  2

 .11كفاية، ص : التنبكتي 3

 .323، ص 3ترتيب، ج: عياض 4

 .34المازري، ص : ح ح عبد الوهاب 5

 .23كفاية، ص : التنبكتي 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

952 
 

 ،فبنى الفروع على قواعد أصولية" ابن بشير"وجيز الغزالي مسائلا في المذهب مع مخالفتها له، وأمّا الأول 

 .1وأدخلها في المذهب كذلك، ومسائل المذهب لا تجري جميعها على قواعد الأصول 

ناتج لما ( ن الحاجبابن بشير، ابن شاس، واب)كان هذا الموقف من الشاطبي وغيره تجاه الأعلام الثلاث 

والاستناد إلى الكثير من الكلام  ،لاحظه كل من القباب والشاطبي وابن خلدون من انحراف عن نهج المالكية

والظاهر أنّ هذا الموقف من مؤلفات هؤلاء الثلاث الأوائل لم . وهو ما دفع إلى نكرانه ،المذهبي الآخر غير المالكي

على مناهجهم قبل عهد الشاطبي والقباب وابن خلدون، فقد أشار يكن بالش يء الجديد، بل كان الكلام 

ه سئل (م1196/ه696الدسوقي ت )ي العباس أحمد بن عثمان بن عجلانالغبريني في ترجمته لشيخه أب
ّ
، أن

قوالهم في كابن بشير وابن شاس وابن الحاجب، هل تحكى أ ،عن اختيارات الأصحاب المتأخرين من الفقهاء

قولا  ،نعم يحكى قول اللخمي وغيره: "، ونفس السؤال طرحه على ابن زيتون فقال"يجوز ذلك: "فقال المذهب؟

 .2"في المذهب المالكي

أن يبتعد قليلا عن الطريقة " صاحب شرح التلقين لعبد الوهاب البغدادي"كما حاول المازري 

علون في مصطلحهم مسائل القيروانية بالانسجام مع الطريقة العراقية المالكية، إذ كان أهل العراق يج

المدونة كالأساس ويبنوا عليها فصول المذهب بالأدلة والقياس، ولم يعرجوا على تصحيح الروايات ومناقشة 

ألفاظها، دأبهم تحرير الدلائل وإفراد المسائل على رسم الجدليين وأهل النظر من الأصوليين، وأمّا طريقة 

وبيان  ،وتصحيح الروايات ،وتحقيق ما احتوته بواطن الأبواب ،القرويين فإنّهم يبحثون عن ألفاظ الكتاب

ه و  ،بالنظر إلى عوامل الرحلة وانتقال المصنفات حظ الدارسون وقد لا  .3وجوه الاحتمالات
ّ
قع تحول وتطور بأن

حينما تمّ الاحتكاك بالمدرسة الشافعية  ،خصوصا بعد الأربعة قرون الأولى ،تدريجي لدى المالكية ببلاد المغرب

 . 4والحنفية

 ف ،أما على مستوى مناهج الأصول  
ّ
ر بلاد المغرب الأوسط بمناهج الأصول التي قد تقدم الحديث عن تأث

إلى المشرق  -للحج أو طلب العلم والإجازة-انتقلت عبر الطلبة الذين شدّوا الرّحال حين  ،برزت في بلاد المشرق 

ج العلم وتحصيله في هذا النوع من العلوم، وقد تقدمت الإشارة إلى طريقة الكلاميين وطريقة فجلبوا مناه

 
ّ
الأحناف، وكيف كانت الطريقة الشافعية الكلامية هي الغالبة على أهل المغرب الأوسط في مجال الأصول، إلا

                                                           

 .142، ص 5الحلل، ج: السراج 1

 .553-551عنوان، ص ص : الغبريني 2

 .24شرح التلقين، ص : المازري 3

 .521، ص (مساهمة ضمن الاتجاهات الكلامية لعلي الإدريس ي)مثال علم الكلام عند ابن حزم الباجي، : البعزاني بناصر 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

953 
 

الجمع بين الطريقتين، وقد  مدى الاعتماد على كتب ومدونات القدامى أو المتأخرين أو في أنّ الاختلاف كان 

 .1وعدد آخر على طريقة المتأخرين ،بالطريقة القديمة من أخذموجد عدد من الفقهاء 

 :العمل جريانمسألة  .4

ل هـ ببلاد المغرب الإسلامي قضية اللجوء إلى ما جرى به العمل في الإفتاء تجاه المسائ9شاع فيما بعد ق

ما كان ،وجود هذا المسلك فيما قبل القرن المذكور المستجدة في المجتمع، ولا يعني هذا عدم 
ّ
العمل ع و شي وإن

وقد عرّف . همفي نوازلمعتمدا معظمه وأخذوا به في فقههم، وصار الناس ينما استند إليه حوظهر  أكثر به 

ه اختيار قول ضعيف والحكم والإفتاء به، وتمالؤ الحكام والمفتين بعد  ،جريان العملالعلماء 
ّ
لى اختياره عبأن

إلى القول  ،العمل به لسبب اقتض ى ذلك، أو هو العدول عن القول الراجح أو المشهور في بعض المسائل

 .2الضعيف فيها رعيا للمصلحة

والعمل بالضعيف إذ كان فيه درء للمفسدة فهو على أصل مذهب مالك في سد الذرائع، وإذا كان 

وقد تساءل بعض الرجال عن وجه تقديم الجاري  .3لجلب مصلحة فهو على أصله في اعتبار المصالح المرسلة

ه لا تجوز الفتوى ولا الحكم بالمرجوح ،به العمل على المشهور 
ّ
وكان الرّد  وهو شامل للشاذ والضعيف؟ ،مع أن

وكان عليه العمل في الحكم، وتعيّن على الجميع  ،إذا ظهر له رجحانه لا مطلقا ،أنّ المفتي قادر على الترجيح

وقد أضافوا بأنّ القول الشاذ الذي جرى به . 4مقابل المشهور لرجحانه وليس لمجرد الهوى  اتباعه، فيقدم

مقدم في الأخذ به على القول المشهور، ولذا وجب على القاض ي الحكم به  ،واستمر حكمهم به ،عمل القضاة

 .5وإن كان ما جرى به العمل غير مشهور  ،وبمقتض ى حكمه، ولا ينقض

 
ّ
يطلق في عدة ( هذا ما جرى به العمل)أو ( المعمول به)أو ( وبه العمل)لح نا نجد هذا المصطوإن

أو تقتضيها الضرورة أو المصلحة  ،على الأقوال الضعيفة والشاذة التي يجري العرف بها هقطلاإمنها  ،اتجاهات

ويقتدي بذلك  ،المشهود لهما بالعلم والتقى ،ويحكم بها القاض ي ،أو غيرها من الموجبات، ثم يفتي بها المفتي
                                                           

أشارت عدّة دراسات إلى العوامل المتحكمة في فتوى النازلة الفقهية،  لقد      244 . فصل السابق، صفي التقدمت الإشارة إلى هذه الطرق  1

موجّهات الفتوى في النوازل الفقهية عند : وكبف تعامل معها فقهاء المغرب الأوسط ، يطول المقام لذكرها أنظر دراسة محمد سمّاعي

للمذهب المالكي، وزارة الشؤون الدينية الجزائر، عين الدفلى  المالكية، ضمن فقه النوازل في الغرب الإسلامي، أعمال الملتقى الدولي السادس

 .وما بعدها 24، ص4151

 .452، الرباط، ص 5224، سنة 14، مجلة دار الحديث الحسن، ع أثر القاض ي عياض في فقه المسائل(: عمر)الجيدي  2

، 51، مجلة دار الحديث الحسنية، عالمذهب المالكيمصطلحات : ، عبد العزيز بن صالح الخليفي441نفس المرجع، ص (: عمر)الجيدي  3

 .21-11، الرباط، ص ص 5224سنة 

، 4114، 5نوازل الشفعة وفقا للمذهب المالكي وما جرى به العمل في المغرب، الدار البيضاء، ط(: عبد الكريم)ومراد ( عبد الحي)العمري  4

 .54ص 

 .54نفسه، ص  5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

954 
 

ه يجب الحكم والاقتداء بها، كما  ،الفقهاء، أو يطلق على الأقوال القوية الراجحة المشهورة
ّ
للإشارة إليها أن

 .1يطلق هذا المصطلح أيضا على الكتب التي تجمع المسائل والقواعد التي يكثر العمل بها أمام المحاكم

د على  ، وكان منبهذا المسلك في الإفتاء وقد اهتم الفقهاء
ّ
هؤلاء الونشريس ي من خلال معياره، كما أك

فيعمل  ،الأولى عندي في كل نازلة يكون لعلماء المذهب فيها قولان"ذلك أبو إسحاق الشاطبي حينما ذكر بأنّ 

وإن كان مرجوحا في النظر، وأن لا يعرض لهم، وأن يجروا على أنّهم قلدوه في  ،الناس على موافقة أحدهما

 وفتح لأبواب ،ى به العمل، فإنّهم إن حملوا على تميز ذلك كان في ذلك تشويش للعامةالزمن الأول وجر 

 .2..."ولي فيه أسوة ،وذلك لا يصدني عن القول به، وربما يخالفني في ذلك غيري  الخصام،

له خرج من خلا ،اأنّ الأخذ بما جرى به العمل شكل منفذا مهمّ  ،ما نلحظه من خلال التعاريف إنّ 

إذا  ،شكال إعطاء جواب لكل حادث، حيث أمكن للفقيه الاعتماد على قول شاذإالفقهاء والأمراء والعامة من 

د بمشهور المذهب وأئمة تحققت من خلاله المصلحة أو أبعد مفسدة، ومن جهة ثانية أدى إلى عدم التقيّ 

 .المذهب، بل جعلت هذه النظرية الفقيه في متسع من أمره

بأنّ المدرسة المالكية المغربية والأندلسية قد سلكت منحى  الهنتاتي،افق مع ما ذهب إليه هذا يتو  وإنّ 

زيد أبي الذي هو ش يء فرضه الواقع منذ عهد ابن " العمل"وابتعدت عن التشدد في اتخاذها  ،الاعتدال

صطلح الأخير مبني على ولا يحق القول بأنّ ما جرى به العمل هو نفسه عمل أهل المدينة، إذ أنّ الم .3القيرواني

بخلاف ما جرى به العمل  ،(صلى الله عليه وسلم)المشاهدة والملاحظة المستمرة لأمور حصلت منذ عهد النبي 

 .4فأصبحت في مرتبة الراجح أو المشهور  ،تعززت بأسس معتبرة في المذهب ،الذي هو مبناه على أقوال ضعيفة

، ذلك أنّ القول بما جرى به "ما جرى به العمل" إلى" العرف"كما لا يمكن أن نعطي نفس تعريف 

واستمرار حكمهم به متقدم في الأخذ به على القول المشهور، فيجب على القاض ي  ،العمل هو عمل القضاة

ويمض ي حكمه ولا ينقض، في حين كان عمل العامّة بالعرف من غير استناد لحكم من قول  ،الحكم به

في حين كان العمل  ،يختلف من بلد لآخر  مل، إذ أنّ العرف عمل العامّةأوعمل، وليس هذا هو ما جرى به الع

 . 5هو عمل القضاة

                                                           

 .31-12ا جرى به العمل، ص ص نظرية م(: عبد السلام)أنظر العسري  1

 .42نفس المرجع، ص : العسري عبد السلام 2

 .441، ص4114، 43، مجلة التاريخ العربي، عجوانب حضارية من تاريخ المغرب الإسلامي الوسيط(: نجم الدين)أنظر الهنتاتي  3

 .12-12مراعاة القول الضعيف، رسالة دكتوراه، ص ص (: أسماء)المخطوبي  4

من بين أبرز الفقهاء الذين سئلوا عن هذه القضية كان الإمام اليرزلي الذي شرح و   .54-55نوازل الشفعة، ص ص (: عبد الحي)العمري  5

 .وما بعدها 511، ص5جامع مسائل الأحكام، مج: أنظر اليرزلي: المسألة شرحا وافيا



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

955 
 

وأن  ،(صلى الله عليه وسلم)وإذا كان اعتماد إمام المذهب عمل أهل المدينة باعتبارهم الأقرب إلى النبي 

ما جرى به "إنّ مردّ ا على خلاف تلك العادات، فو عادتهم من ذلك الحين لم تنقطع، وأنّ أهلها لم يتواطؤ 

كان نتيجة تعدد الأقوال المشهورة والضعيفة، وقد تمسك الناس  ،في بلاد المغرب والأندلس تحديدا" العمل

جرى العمل في بعض المسائل  ومن ثمّ  ،بالأقوال الشاذة للأمانة العلمية، وكانوا يلجأون إلى الأخذ بتلك الشواذ

واستنجدوا بها للإجابة  ،جأ الناس إلى الأقوال الشاذة والضعيفةبخلاف المشهور، ومع ظهور قضايا جديدة ل

تحدث للناس أقضيات بقدر ما : "على تساؤلات الناس، وقد استند الناس في ذلك إلى قول عمر بن عبد العزيز

 .1ثم صار يفرض نفسه مع مرور الزمن ،وقد بدأ العمل بهذا المسلك ضعيفا ،"أحدثوا من السياسات

بل لجأ الفقهاء إلى وضع ضوابط للأخذ بما جرى به  ،بهذا المسلك في الإفتاء مطلقا ولم يكن الأخذ

وجب  اوشروط الأنّ الأمر يقتض ي العدول عن القول المشهور إلى القول الشاذ، فوضعوا لذلك ضوابط ،العمل

لماء الموثوق الوقوف عندها لتقرير الأخذ بهذا المنحى، ومن ذلك أن يثبت جريان العمل بذلك القول من الع

بهم، ولا يثبت بحكم قاضٍ أو قاضيين حتى يقع الاتفاق عليه من الأئمة المعتبرين، والاشتراط في الفقيه الذي 

يجري عليه هذا العمل مواصفات العقل والخلق والبلوغ وسرعة الفهم لمقاصد الكلام، وأن يكون عدلا ورعا، 

وسبب  ،ب، وأنّ الإحاطة بزمان ومكان جريان العملوتحصيله للعلوم والتدريب على ما يتطلب هذا المنص

ودرء  ،وما تقتضيه حالتهم الاجتماعية ،العدول عن القول بالمشهور إلى القول بالشاذ كرعاية مصالح الناس

حتى  ،مع التأكيد بأنّ الحكم هذا في المسألة يظل استثنائيا ،أو خوف فتنة ،المفسدة المقدرة من قبل العلماء

 .عاد الناس إلى الأخذ بالمشهور والعدول عن الاستثناء ،دى إلى القول بما جرى به العملؤ يإذا زال ما 

 وقد أجمل الناظم هذه الأسباب في قول 

                                        
 

 ش
 
 لخمسة وغير هم   به أمور          تقديم الذي جرى العمل    رط

 ي   بذلك القول بنـص                أوّلها ثبـوت إجراء العمــل                                               
 
 مل  حت

 والمكـان   معرفة الزمـان                             والثـاني و الثالـث يلزمـان                                         

      
 
 ا أو عميمً وهل جرى ت

 
 ت

 
           صيصا   خ

 
 ببلـد أو زمن ت
 
 ـاصيصً ن

 خوقد ي  
 
 ت

 
 وقد يعمّ وكذا في الأزمنة      ـة         ـص عمـل بأمكن

         رابعها كون الذي أجرى العمل 
 
 للاق

ً
 وعمل داء  ت  أهلا

ً
 قولا

 
 
  نـع  م  تقليـده ي          ليـة       ه  وحيث لم تثبت لـه الأ

 
 ية  قل  في الن

 2فإنّها معينـة في البـاب                      ـاب  معرفـة الأسب  ها س  خام  
                                                           

 .25المرجع السابق، ص (: عبد السلام)العسري  1

: ، الجيدي عمر51-51المرجع السابق، ص ص : العميري عبد الحي؛ 42،414، 11نفس المرجع ، ص ص  : د السلام العسري أنظر في ذلك عب 2

 .21-21المرجع السابق، ص ص : ، عبد العزيز بن صالح الخليفي442أثر القاض ي عياض في فقه العمليات، ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

956 
 

حق لأهل العلم العاملين  ،الحاجة إلى استصدار الحكم لازمةكانت هذه الشروط متوافرة، وباتت  فمتى

ه بتعدد الأقضيات وتعدد أماكن إجراء العمل .ن يستندوا إلى القول غير المشهور أ
ّ
نا نلحظ بأن

ّ
 ،ونظرا لهذا فإن

الذي أخذناه عن الأشياخ "بأنّ  1صار هناك عمل أهل الأندلس وعمل أهل أفريقية، وقرر القاض ي اليزناسني

هو على عمل  ،وما بعدها من مدن المغرب كفاس ومراكش ،من أهل الأحكام والموثقين أنّ عمل بلدنا بتلمسان

، كما نقل التوزري عن بعض العلماء أنّ عمل تونس ومصر واحد، وعمل "لا على عمل تونس ومصر ،الأندلس

ه مع مرور الزمن ابتداءً من ق
ّ
هـ وجد تلاقح بين 1المغرب والأندلس واحد، لكن من الواجب أيضا القول بأن

ة وفاس وتلمسان في كل من غرناط ،وذلك بتفاعل أقطاب الفقه المالكي ،حواضر المدارس ببلاد المغرب

ومثل . تفاعل هؤلاء بمثابة اندماج في هذا السياق لانتاج عمل جديد يمثل المجال المشترك اعتبر و  ،والقيروان

 .2هذا كل من أحمد القباب وابن مرزوق التلمساني والشاطبي والشريف التلمساني وابن عرفة الورغمي

 مقبولا
ً
دون معارضة يمكن أن تشكل استثناءات، فإنّ  ،وإذ صار ضرورة الأخذ بما جرى به العمل أمرا

ومدى الأخذ به قد أدى إلى جدل بالنسبة لبعض الحواضر، وهو النقاش الذي نجده  ،ربط العمل بالحواضر

ه بالنظر لعظم أمر  ،نفح الطيب لصاحبه المقري  فنّ في مص
ّ
الذي يقرّ عمل أهل قرطبة كحجة في الفقه، وأن

ثم يعقّب المقري . 3حتى إنّهم ليقولون في الأحكام هذا ما جرى به عمل قرطبة ،قرطبة كان عملها حجة بالمغرب

المازري والبطلان، وكان منهم يجاب فيها عدد من الفقهاء بين الإ  وتحدث ،فيها نزاع كبيروقع بأنّ هذه المسألة 

، ندلس إلى المغربعبد الله المقري الجد، هذا الأخير الذي ذكر انتقال عمل الأ  و وابن عرفة والطرطوش ي وأب

ه لا مم  مر الأ  وقد ناقش
ّ
 لم دِ عْ مع فقهاء فاس بحضور السلطان أبي السعيد المريني، هؤلاء الفقهاء الذين رأوا بأن

 .4من اعتماد عمل أهل قرطبة ومن في معناهم ،كابن رشد وأصحاب الوثائق ،ل عليه زعماء الفقهاءعمّا عوّ 

أن المقري كان يدعو من وراء ذلك فقهاء المغرب إلى  -للمقري وهو يترجم  -أبو الأجفان وقد استنتج 

 أنّ دعوته لم  ،يناسب الأوضاع الاجتماعية لبلادهم ،إحداث عمل خاص
ّ
مع التزام أساس المذهب المالكي، إلا

                                                           

 هو أبو العباس أحمد بن عبد الله يعرف باليزناسني نسبا وا    1
ً
عبد الحق : أنظر حميش. شتهارا العبد الوادي أصلا و التلمساني نشأة ودارا

 هذا التعريف . 421، ص 4155، 5سير أعلام تلمسان، دار التوفيقية، المسيلة، ط
ّ
ه يعرف باليزناسني، فإننا نلحظ بأن

ّ
وإذ يصرّ الكاتب على أن

وله " أبي الحسن الصغير"الذي يعتبر من أصحاب ( هـ331ت )د الله الجدّ يشترك فيه عدة أعلام فقد عرف به إبراهيم بن عب" اليزناسني"

مة نظارا ( هـ323ت )، وهناك إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن عبد الله (21كفاية، ص)فتاوى في المعيار 
ّ
وهو قاض ي الجماعة بفاس كان علا

قيه فاضل أحد الأعلام المتقدمين الذي صاحب ابن شاس في رحلته أما عبد الرحمن اليزناس ي فهو ف(.  21كفاية، ص )أثنى عليه ابن مرزوق 

ولم نجد فوق هؤلاء (. 521كفاية، ص )وقد كان محققا للمذهب دخل بجاية ثم رحل إلى فاس " الجواهر"ونصحه بعدم تصنيف كتابه 

 .  الثلاثة تعريفا في المصادر غير الذي أشار إليه عبد الحق حميش دون إسناد

نوازل (: علي)، حنون 441أثر القاض ي عياض في فقه العمليات، ص : ، الجيدي عمر55المرجع السابق، ص (: عبد الحي)العمري : أنظر 2

 .44مراعاة القول الضعيف في الفتوى، ص : ، أسماء المخطوبي11-11النكاح والطلاق، رسالة دكتوراه، إشراف محمد الروكي، ص ص 

 .111ص ، 5نفح الطيب، ج: المقري  3

 .113-111نفسه، ص ص : المقري  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

957 
 

 بعد وقت طويل
ّ
وهكذا ظلت هذه الحواضر المغربية من تلمسان وفاس ومراكش . 1تجد آذانا صاغية إلا

ة من الزمن، وفي نفس الوقت كان ارتباط بجاية بعمل القيروان ندلس، وبقي الأمر كذلك مدّ مرتبطة بعمل الأ 

 ".فريقيةإ"

 محلّ قبول مطلق، بل وُجد من قاومه ورفضه ليس 
ً
ولم يكن الموقف من مسألة العمل بالأندلس دوما

طلق منهجي رافض ولكن من من -على ما سلف  -من منطلق عدم وجود مسلك ما جرى به العمل في قرطبة 

الذي شنّ  ،(م1766/هـ656ت)للعمل ككل، وكان ذلك من قبل أحد أقطاب الأندلس الفقيه ابن حزم الظاهر 

ه  ،واعتبر من شرع بما جرى به العمل موسوما بالشطط في الاعتقاد ،حربا ضارية ضد هذا التوجه
ّ
باعتبار أن

فر، وهو في ذلك يجادل فقهاء المالكية في أخص ما وهو ما يؤدي إلى الك ،الله وصاحب الشريعةعن  شرّع بدلا

 .2وقام على مقاومته وإبطاله" ترجيح الحديث بعمل أهل المدينة"تميزوا به في التشريع وهو 

وحين كثرت التفريعات والأقوال  ،وفي المقابل نجد أنّ متأخري الفقهاء قد أقروا بعد مرحلة الاجتهاد

على القاض ي  اشروط وافرضف -سالفا  -وتدنت الأمور مثلما ذكر المقري في النفح  ،وانخفض مستوى الاجتهاد

 يخرج عن مذهب ابن القاسم ،في إفتائه
ّ
 يحكم بخلاف المشهور، وكان  ،بألا

ّ
ثم ما عليه أهل الإقليم، وألا

و ومنع القاض ي من أن يحكم بحسب اجتهاده، فكان ما ذهب إليه غيره ه ،قصدهم توحيد مذهب القضاء

فيما عرف  -ذلك أنّ فقهاء الأندلس كانوا قد نزعوا إلى نوع من الاجتهاد بعيدا عن المذهب . 3الشاذ الضعيف

حتى صارت تلك  ،وخالفوا إمام المذهب في بعض الفتاوى، وأخذوا برأي غيره من المذاهب -بعمل أهل قرطبة 

سواء الفردية أو الجماعية بالنسبة لفقهاء وهو ما يبيّن النزعة الاستقلالية والاجتهادية  ،المخالفات عرفا

 .4الأندلس

تبيّن إذا أنّ الحديث عن مسلك ما جرى به العمل في التشريع قد فتح الباب واسعا أمام اجتهادات 

وساهم في إظهار النزعة الاستقلالية لفقهاء الحواضر السائرة في هذا الاتجاه،  ،رغم نكران البعض له ،الناس

ختلاف في ممارسة المناهج الفقهية قد أفرز ثروة فقهية وعددا من الفقهاء الذين خاضوا في كما تبيّن أنّ الا 

ا يظهر الدور الذي كانت تقوم به حواضر المغرب الأوسط، وقد عزز ممّ ، التشريع على مستوى المغرب الأوسط

ية المجال في العلوم بما يظهر حيو  ،هذا منحى الجدل الذي كان يدور في بلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا

                                                           

 .514أبو عبد الله المقري، ص : أبو الأجفان 1

 .وما بعدها 23، ص 5الإحكام في أصول الأحكام، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، د ت، ج(: الظاهري )راجع ابن حزم  2

 .33نظرية العمل، ص (: عبد السلام)العسري  3

 .23-24نفس المرجع، ص ص: ، العسري عبد السلام421-542لمدرسة المالكية الأندلسية، ص ص ا(: مصطفى)أنظر الهروس  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

958 
 

  -بغض النظر عن صحة ذلك - 1النقلية والعقلية، فالحديث عن جدال ابن الإمام ومناظرته لابن تيمية

والتطرق إلى دور محمد بن يوسف السنوس ي الذي لقيت عقائده عند تأليفها الصدّ والنكران الذي لا يليق 

  ،2على المنكرين وكيف انتفض هذا الإمام واشتدّ  ،في حقها
م
 ثم ت
م
ص النقاش الحادّ الذي كان يجري بين حُ ف

سعيد العقباني التلمساني وأحمد القباب الفاس ي حول المعاملات الاقتصادية والاجتماعية بين التجار 

والحرفيين، حيث اتفق التجار على وضع درهم لدى أمير التجار قصد الاعتماد عليه وقت الحاجة في 

كل من العقباني الذي قبل الصيغة  يحرفيين إلى الاحتجاج، وقد استفتالضرائب، وهو ما دفع بالحاكة ال

لب الألباب "والقباب الذي رفض العملية وجرت مناظرة كتابية بين الفقيهين جمعها العقباني في كتاب سماه 

واستحضار مواقف الفقهاء من مناهج المتأخرين مثلما كان الشأن بالنسبة لموقف عبد . 3"في مناظرة القباب

الرحمن اليزناسني الفقيه الفاضل الذي دخل بجاية، وعارض ابن شاس الذي لقيه في رحلته إلى المشرق فيما 

مما يعني انتهاج اليزناسني عبد الرحمن  ،الذي انتهج فيه مسلك المتأخرين" الجواهر الثمينة"يخص كتابه 

ة صغيرة توحي بوجود عدد من كل هؤلاء يمكن اعتبارهم عيّن .4منهج المتقدمين فيما يخص أصول الفقه

الفقهاء قد خاضوا غمار الجدال الفقهي سواء فيما يخص مناهج التلقي والبحث أو المسائل المختلفة 

المجالات التي كانت الناس تبحث عن جوابات لها، وهو ما يظهر القيمة العلمية لعلماء المغرب الأوسط 

 .ومحاكاتهم لأعلام المشرق والمغرب عموما

 : الجدل بين الفقهاء من قضايا - ب

 : الاجتهاد والتقليد في نظر فقهاء المغرب الأوسط -5

مسألة الاجتهاد  ،من المسائل التي طرحت على مائدة النقاش الفقهي عند علماء المغرب الأوسط

وانتهاء الساحة  ،هـ6الآراء حول مستوى الاجتهاد بعد ق وتضارب ،والتقليد التي تمّ إلصاقها ببعض الفقهاء

أم الواجب هو  الفقهية إلى المذاهب الأربعة المعروفة، وهل يمكن أن يكون هناك مجتهدون بعد هذا القرن؟

 الإتباع والتقليد؟

                                                           

 .55، ص1أزهار الرياض، ج: المقري  1

 .441البستان، ص : ابن مريم 2

مازونة، تح مختار الدّرر المكنونة في نوازل (:أبو زكريا يحي بن موس ى المغيلي)المناظرة وردت في الدرر المكنونة للمغيلي، أنظر المازوني  3

، مجلة سعيد العقباني التلمساني(: رابح)راجع مقال بونار .  55،32، ص 4112، دار الكتاب العربي للنشر والتوزيع، الجزائر، ط4حساني، ج

 .35-13، ص 5234، 5، س1الأصالة، مج

 .444المصدر السابق، ص: الغبريني 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

959 
 

وبدأ بذلك طور  ،ه6توقف بعد ققد التجديد الفقهي  و لقد ذهبت طائفة من الناس إلى أنّ الاجتهاد 

بما والتزام مذاهب المتقدمين، واقتدى هؤلاء  الفقهية الأربعة المدارسعلى وتم استقرار  ،هـ 5التقليد مستهل ق

هـ، وذلك 6أي بعد ق ،جعل منطلق عصر التقليد بعد عصر أئمة المذاهب الفقهية حين ،وصل إليه الشوكانيت

عرفت بهذا أنّ التقليد لم : "بعد أن قدم شرحا وافيا على مدى أخذ الصحابة ومن تبعهم بالاجتهاد قائلا

 بعد انقراض خير القروني
ّ
ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، وأنّ حدوث التمذهب بمذاهب الأئمة  ،حدث إلا

ما كان بعد ،الأربعة
ّ
، وأنّهم كانوا على نمط من تقدمهم من سلف من هجر التقليد وعدم وفاة آخر زعمائهم إن

ما أحدثها عوام المقلدة لأنف
ّ
سهم من دون أن يأذن لهم بها إمام من الأئمة الاعتداد به، وأنّ هذه المذاهب إن

 .1"المجتهدين

وأورد أقوال طائفة من العلماء الذين  ،(الاجتهاد والتقليد)وفي نفس الوقت ناقش الشوكاني المسألة 

ه لا يجوز خلو الزمان عن مجتهد قائم بحجج الله ،أقروا
ّ
أبو عبد الله الزبير )واستند إلى ما أورده الزبيري . 2بأن

، "لا تخلو الأرض من قائم لله بالحجة في كل وقت ودهر وزمان: "قائلا( هـ319أحمد الأسدي البصري ت  بن

ممن لا  ،وهو القول الذي اختاره ابن دقيق العيد، وقدّم الشوكاني أمثلة عن مجتهدي الشافعية بعد عصرهم

لميذه ابن سيد الناس، ثم تلميذه وتلميذه ابن دقيق العبيد، ثم ت ،يخالف مخالف أمثال العز بن عبد السلام

 .3ثم تلميذه جلال الدين السيوطي ،ثم تلميذه ابن حجر العسقلاني ،زين الدين العراقي

الذين عرف عنهم نزوعهم إلى التمسك بالفقه  ،تجسدت هذه الآراء ببلاد المغرب زمن المرابطين 

جود مجتهد في غير المذهب المالكي، وعمد الفروعي على المذهب المالكي، وقد طرحت في عهدهم مسألة انعدام و 

يحاول  عدد من الفقهاءضبط الأمور وسدّ أبواب كان  لأجل ،فقهاؤهم إلى وضع شروط للمجتهد في المذهب

يقول أحدهما  ،دلس ي، وفي هذا العهد برز اتجاهانإزالة نزعة التقليد الفروعي في التفكير الفقهي المغربي الأن

ومع هذين التيارين في الفقه على عهد المرابطين برز تيار ثالث يميل إلى القول . 4قطاعهبانآخر و  ،ببقاء الاجتهاد

 ،ولكنه متمسك بتقاليد المذهبية المالكية، وحاول أن يوجد لنفسه موقعا بين قبول الاجتهاد ،بالاجتهاد

ن ذلك من خلال ، تبيّ (م1116/هـ517ت)والحفاظ على سمات المذهب المالكي، وهو ما تبناه ابن رشد الجدّ 

ومن تجوز له الفتيا، خصوصا من قرأ الكتب  ىستفتيوفتاويه، فقد سئل فيمن يجوز أن  بعض آرائه

فكان جوابه يصب في إطار الاجتهاد في المذهب لمن  بية دون رواية أو كتب المتأخرين؟المستعملة كالمدونة والعت

                                                           

 .42، ص 5225، 5والتقليد،تح محمد سعيد البدري، دار الكتاب المصري،القاهرة، ط القول المفيد في أدلة الاجتهاد(: محمد)الشوكاني  1

 .وما بعدها 434، ص 3، ج4114، 5الإحكام في أصول الأجكام، تح عبد الرزاق العفيفي، دار الصميعي، الرياض، ط: الآمدي 2

، 4111، 5شري، دار الفضيلة للنشر والتوزيع، الرياض، طإرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تح سامي العربي الأ : الشوكاني 3

 .وفيه تفصيل مطول في الاجتهاد والمجتهدين  5134ـ  5141، ص 4ج

 .131، ص 4التيارات الفكرية، ج: الخاطب أحمد 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

960 
 

فيفتي فيها  ،ما ينزل من النوازل التي لا نص فيهاتوفر فيه شروط الاجتهاد المعلومة، وجاز له أن يستفتي في

لتي لا نص فيها، ولا يجوز أن له أن يستفتى في المجتهدات ا فلا يصحّ  ،باجتهاده، وأمّا من لم يُلحق بهذه الدرجة

 أن يخبر برواية عن عالم فيقلد فيما يخبره من صحة نقلها عنه ،برأيه في ش يء منها ييفت
ّ
 .1إلا

وتقسيم صفات المنتسبين إلى  ،ومعنى الفتوى  ،نفس الاتجاه حول صفة المفتيكما سئل أيضا في 

أي سنة قبل وفاته، حيث تناقش فقهاء طنجة في  م،1115/هـ517العلوم، وكان السؤال من طنجة سنة 

وهو الذي كتب السؤال إلى ابن رشد  ،وتمّ عرضها من قبل أبي العباس أحمد بن محمد المري الطنجي ـالمسألة

أن قسم الناس إلى رتبة الفقيه النظار، ورتبة الحافظ الذكر وهو  ،لقضية، فكان من جواب ابن رشدفي ا

والثاني لا يجوز له  ،تجوز فتواه لحيازته أدوات الاجتهاد" الفقيه النظار"، واعتبر أنّ الأوّل 2الفقيه المقلد

ب إلى تقسيم تلك الفئة التي تميزت عن وقد ذه ،ثم أكمل ابن رشد جوابه على المسألة. 3الإفتاء على الإطلاق

العوام بالمحفوظات والمفاهيم إلى ثلاثة طوائف، طائفة منهم اعتقدت صحة مذهب مالك تقليدا بغير دليل، 

لا يصح لها الفئة وهذه  ،فأخذت نفسها بحفظ مجرد أقواله وأقوال أصحابه في مسائل الفقه دون أن تتفقه

فأخذت  ،بما ظهر لها من صحة أقواله وأصوله ،اعتقدت صحة مذهبه وطائفة. الفتوى بما علمته وحفظته

فعلمت الصحيح منها ، وتفقهت في معانيها ،نفسها أيضا بحفظ مجرد أقواله وأقوال أصحابه في مسائل الفقه

 أنّها لم تبلغ درجة التحقيق لمعرفة قياس الفروع على  ،الجاري على أصوله
ّ
من السقيم الخارج عنها، إلا

قد  إذا كان ،أن تفتي بما علمته من قول مالك أو أصحابه -إذ استفتيت -، وهي طائفة يصح لها الأصول 

إذا بانت لها صحته، ولكن لا يصح لها الإفتاء  ،ظهرت لها صحته، كما يجوز لها في خاصتها الأخذ بقوله

 .بالاجتهاد فيما لا تعلم فيه نصا من قول مالك أو أحد أصحابه

فأخذت نفسها  ،لثة فاعتقدت أيضا صحة مذهبه بما ظهر لها من صحة أصولها الطائفة الثاوأمّ 

فعلمت الصحيح منها  ،بحفظ مجرد أقواله وأقوال أصحابه في مسائل الفقه، ثم تفقهت في كل معانيها

بكونها  ،وبلغت درجة التحقيق معرفة قياس الفروع على الأصول  ،الجاري على أصوله من السقيم الخارج عنها

والمفصل والمحتمل والخاص والعام، عالمة بالسنن الواردة في  ،عالمة بأحكام القرآن، عالمة بالناسخ والمنسوخ

مميزة بين صحيحها من معلومها، عالمة بأقوال العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم من  ،الأحكام

بصيرة  ،ن علم اللسان ما تفهم به معاني الكلامفقهاء الأمصار، وما اتفقوا عليه أو اختلفوا فيه، عالمة م

                                                           

، ص 344، مسألة رقم 5223، 5فتاوى ابن رشد، تح المختار بن طاهر التليلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت ، ط(: هـ141ت )ابن رشد الجد  1

 .5431-5433ص 

 .وما بعدها 5323، ص 142نفسه، مسألة رقم  2

 .5322نفسه، ص  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

961 
 

ة في مواضعها، وهي طائفة يجوز لها الفتوى عموما بالاجتهاد والقياس وعلى 
ّ
بوجوه القياس، عارفة بوضع الأدل

 .1الأصول التي هي الكتاب والسنة والإجماع والقياس بأنواعه

نلحظ بأنّ ابن رشد الجدّ كان يحبذ  ،نومع هذا الخطاب المفصل لمراتب الفقهاء المبتدئين والمجتهدي

الاجتهاد ويميل إليه، لكن سمة العصر الذاهبة إلى تغليب الفروع والتقليد كانت طاغية، فلم يكن جريئا في 

ما لا نجده عند فقيه  وسكت عن أشياء كثيرة فيما يخص الاجتهاد، وهو  ،الصدع والعمل بما اعتقده صوابا

ف في ذلك كتابه  ،الذي حمل على ما كان يعتقده خطأ في بلاده ،بيكأبي بكر ابن العر  أندلس ي آخر 
ّ
وأل

 .2الذي أظهر فيه جرأة كبيرة في الرّد على الفقهاء والصوفية والفلاسفة وغيرهم ،"العواصم من القواصم"

وإذا كان ابن العربي قد بيّن مراتب الناس تجاه الفتوى في زمانه، فإنّ ذلك يعتبر بمثابة تقنين لنظام 

قد ازدادت تجاه تعاطي  ،الفتوى الذي يجب أن يراعى، ولكن الأمور مع طغيان الفئة الذاهبة إلى التقليد

إلى تعرية ( هـ977ت)ا أدى بالإمام أبي إسحاق الشاطبي ممّ  ،واستفحل أمرها ،الفتوى والخوض في الفقه

 :الوضع الخطير قائلا

مى  س 
 
هـوّس        بليد  ت  سبالفقيـه المدرّ تصدّر للتدريس كل م 

 في كل مجلس  
 
اع

 
ق لأهل العلم  أن يتمثلوا        ببيت  قديم  ش  فح 

فلس   امها كل م  زالها     كلاها وحتى س  ز لت حتى بدا من ه   3لقد ه 

، وتوضيح موقع الناس من (م1116/هـ517ت )وتبعا لمسار الفتوى الذي تحدث عنه ابن رشد الجدّ  

نا
ّ
حينما تحدث عن ( م1177/هـ575ت)لا نجد أحسن تبيانا وجرأة كابن رشد الحفيد  الاجتهاد والتقليد، فإن

ن ثلاثة أقسام، إمّا أن عون رجم الناس تجاههما، وذكر بأنّ الناس لا يخفعرّفهما وقسّ  ،الاجتهاد والتقليد

وهذا  ،دوهذا محال وقوعه والتكليف به، وإمّا أن تفقد في جميعهم شروط الاجتها ،يكونوا كلهم مجتهدون 

ما يقوم بفرض معرفتها  ،أيضا ممتنع
ّ
ه يؤدي إلى إهمال أكثر الأحكام، حيث أنّ أكثر الفرائض والسنن إن

ّ
لأن

وهو أن تكون فيهم طائفة تقوم  ،وتعليمها للناس المجتهدون، وإمّا أن يوجد في الناس الصنفان جميعا

ستنبط منها في وقت وقت ونازلة نازلة، واستنباط ما من شأنه أن ي [...]للجمهور بضبط الفرائض والسنن

 .4وهم العوام شأنهم تقليد هؤلاء لحسن الثقة بهم ،وتكون فيهم طائفة أخرى 

                                                           

 .5114-5323، ص ص 142نفس المصدر، مسألة رقم : ابن رشد 1

 .قام على تحقيق كتاب العواصم من القواصم كل من الشيخ محب الدين الخطيب، والأستاذ عمار طالبي 2

 .23، ص 5224، 5الإفادات والإنشادات، تح محمد أبو الأجفان، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط: الشاطبي 3

، ص 5،5223علوي، دار الغرب الإسلامي،بيروت، لبنان، طالضروري في أصول الفقه أو مختصر المستصفى، تح جمال الدين ال: ابن رشد 4

 .533-534ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

962 
 

وهم  ،والمجتهدين من جهة أخرى  ،وهم طائفة تشبه العوام من جهة،ثم تحدث عن صنف آخر 

تهدين ليخبروا بها العوام من ظون آراء المجم أنّهم عوام مقلدون، ولكنهم يحفالمسمّون بالفقهاء، فظاهر أمره

غير أن تكون لهم ملكة الاجتهاد، فكانت مرتبتهم في ذلك مرتبة الناقلين عن المجتهدين، ولو وقفوا في هذا لكان 

على ما نقل عنه في ذلك  ،فيقيسون أشياء لم ينقل فيها عن مقلديهم حكم ،لكنهم يتعدون  ،الأمر أشبه

 وبدعة ،أصولا لاجتهادهم الحكم، فصيروا بذلك أقوال المجتهدين
ً
وهو نفس موقفه في  ،وكفى بهذا ضلالا

اعتبر و  ،خلو زمان من مجتهدعدم إلى  ،هذا المعنى وقد انتهى ابن رشد الحفيد بعد شرح في. بداية المجتهد

 .1عهده  هـ إلى 6جتهدين في عصر ما بعد قالم صنفتوافر الإقرار بكان موقفه بذلك ف. باطلا قولا  بهذاالقول 

بالنسبة لبلاد المغرب الأوسط وموقعها من هذا الجدل فإنّ صدى فتاوى ابن رشد الحفيد وقبله أمّا 

ا من حواضر المغرب الأوسط، وحمل لواء مقد تردد في حواضر بجاية وتلمسان وغيره ،أبوبكر ابن العربي

من الفقهاء بعض هم ين عدّ الذ ،وعدم خلو الزمان من المجتهدين عدد من الفقهاء ،المناداة بضرورة الاجتهاد

الذي اعتبر التقليد من أكبر  ،(هـ957ت )أمثال المقري الجد أبو عبد الله  ،ضمن طبقة الفقهاء المجتهدين

باعتبار  ،التحيز للأقطار، وقد أدخل التقليد في مصاف المعصية هالدواهي التي سقط فيها الفقهاء، و أقبح من

ه لا يجوز التعص. 2وأنه مذموم ،ملغلبة حب الخيال والوه ،أنّها أصل له
ّ
 - الذي هو مآل التقليد-ب ونادى بأن

مع اعتقاد الخطأ والمرجوحية  ،وتقريبها على الطرق الجدلية ،إلى المذهب بالانتصاب للانتصار بوضع الحجاج

 .3غلبوأغلب من أن يُ عليه، فالحق أعلى من أن يعلى  ،[...]كما يفعله أهل الخلاف ،عند المجيب

د هذه المكانة  ،دعوة المقري إلى الاجتهاد ونبذ التقليدوإنّ 
ّ
ليست متوفرة لكل الناس، بل وجب لمن تقل

، وقد ضبطها هذا الفقيه وفق ما جاء عند الونشريس ي أن يكون متمتعا بشروط للفتيا والخوض في المسائل

 بنص" :بقوله
ّ
 أن  ،فلا يفت إلا

ّ
حاذقا في  ،النظائرالأشياء و  بصيرا بمعرفة ،كون عارفا بوجوه التعليليإلا

ك أن ترى نفسك
ّ
أو يراك  بعض أصول الدين وفروعه، إمّا مطلقا أو على مذهب إمام من القدوة، ولا يغرن

، وأحفظ الحديث تقو صحبتك، والآثار يصلح رأيك، والخلاف يتسع صدرك، الناس حتى يجتمع لك ذلك

ك من يقول إنّ تلك العلوم لم تكن في وأعرف العربية والأصول، واشفع المنقول بالمعقول، 
ّ
ولا يستفزن

فإنّ العرب أغنى الناس عن العربية، وأصحاب النفوس القدسية مستغنون عن بعض العلوم  ،السلف

                                                           

 .531-533نفس المصدر، ص ص : ابن رشد 1

 .511،ص12،ص5مسائل الأحكام،ج:وممن تعرض للمسألة هذه بالتفصيل والشرح؛البرزلي. 324،ص 4المعيار،ج: الونشريس ي 2

 .532أبو عبد الله المقري، ص : أبو الأجفان 3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

963 
 

كان صاحبنا معلوم " :لأجل ذلك مال الخطيب ابن مرزوق الجدّ إلى الإقرار له بالاجتهاد بقولهو  .1العقلية

 .2"ودرجة التخيير والتزييف بين الأقوال ،إلى الاجتهاد المذهبيممن وصل  ،مشهور الذكر ،القدر

سار الذين مالا إلى الاجتهاد دون التقليد، و  ،كما برزت نزعة الاجتهاد في نطاق المذهب لدى ابني الإمام

ناظر أبا القاسم الغبريني في  ، وظهر ذلك حينما(هـ991ت )الله الشريف التلمساني عبد  و أبعلى منوالهما 

فليس من  ،فإذا كان مراد المعترض النقل المذهبي: "حيث أشار إلى منهجه قائلا ،ألة الرجوع في الوصيةمس

جال والجدال هل يصح ذلك أم لا؟  ذلك السّ " مسألة الرجوع في الوصية" وقد بيّنت هذه المسألة . 3"دأبنا

رسة الأفريقيين والبجائيين من بين التلمسانيين من جهة ومد ،ا على مستوى الفتوى مالفقهي الذي كان قائ

 
ّ
عبد الله المقري، الذين أظهرا الرجوع في  ينيين كل من الشريف التلمساني وأبل التلمساجهة أخرى، وقد مث

ة النقلية والعقلية، ومثل المدرسة الأفريقية أبو القاسم الغبريني، وقد انظم إلى النقاش ابن 
ّ
الوصية بالأدل

 .4لمه أبي عبد الله المقري مرزوق الخطيب الذي انتصر لمع

بين الفقهاء  من حوار  يدخل في سياق التقليد والاجتهاد ما جرى    ؟هل كان ابن القاسم مجتهدا -4

 عً هل كان متبِ  ،حول موقع ابن القاسم المالكي كفقيه عالم ،هـ1منتصف ق
ً
ه بلغ  ،للإمام مالك ا مقلدا

ّ
أم أن

 ،ورواه بنفسه ،النقاش الذي حضره أبو عبد الله المقري ذلك د هذا في وقد تجسّ  درجة الاجتهاد المطلق؟

للإمام مالك  الذي مال إلى أنّ ابن القاسم مقلدٌ  ،حينما حضر مجلسا تناظر فيه كل من ابن الإمام أبي موس ى

ل الطرف الثاني المخالف أبو موس ى عمران بن موس ى البجائي5متبع له
ّ
صهر ناصر الدين  ،، في حين مث

المنادي بأنّ ابن القاسم صار مطلق الاجتهاد، وقد احتج الأخير بمخالفة أبي القاسم للإمام مالك في  ،المشذالي

 .6كثير من القضايا

 ،بأنّ الاجتهاد المطلق قد يكون صاحبه مقلدا في بعض الفتاوى لأمر ما ،الإمام عند تدخله بنااحتج  

المجتهد المطلق عن   لا تخرجأنّ عروض التقليد  كما وهذا لا ينافي عروض اجتهاده في بعضها كونه مقلدا،

ما ". يضاأتقليد للمجتهد المطلق عارض أقلي ، واللاجتهاد للمقلد لو صحّ عارض أقليفا"اجتهاده، 
ّ
والمجتهد إن

                                                           

 .434، ص 4المصدر السابق، ج :الونشريس ي 1

 .443البستان، ص : ابن مريم 2

 .445، ص 2المصدر السابق، ج: الونشريس ي 3

 .413إلى ص  412، ص 2المعيار، ج: أنظر المناقشة عند الونشريس ي 4

 .وما بعدها 411، ص 1المعيار، ج: وفي المسألة تفاصيل مهمة عند الونشريس ي 5

ينسبها إلى أبي زيد  431المناظرة لابن الإمام أبي موس ى، وفي ص 451مع الملاحظة أن التنبكتي يسند في ص  .451كفاية، ص : أنظر التنبكتي 6

: أنظر التنبكتي. بن الإمام أخيه، والظاهر أن كليهما كان له نصيب في المناظرة، وقد كانا حاضرين أمام المشذالي أبي موس ى عمران البجائي

 .431و ص  451كفاية، ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

964 
 

يجيب عن المسائل باجتهاده في الأدلة، وسؤال المجتهد عن مذهب غيره نادر جدا، في وقت ذكر ابن القاسم 

  ،"وجعلته بيني وبين النار ،كا لنفس ياخترت مال"قوله 
ّ
 .1تقليده واعتقاد مذهبه فلا معنى لاختياره له إلا

ما ي ،والحقيقة أنّ الانتصار لابن القاسم وإيصاله إلى درجة المجتهد المطلق
ّ
شير ذلك إلى ظاهرة إن

ه إلى درجات لم حتى أوصل أتباع المذهب زعماء ،والتعصب للقائمين عليه ة،المالكي يةلمذهبلالانتصار 

ندلس وصلوا في تقليد مالك حتى أهل الأ "أنّ  ،من مثالب التعصب والتقليديتقلدوها، فقد ذكر التنبكتي 

 طرحو  ،وا يعرضون كلام الله تعالى وكلام رسوله على مذهب مالك، فإن وافقاهصار 
ّ
وأخذوا  ا كلامهماوإلا

 ،ة أعظم من هذا، وقد كانوا ملتزمين مذهب الأوزاعيولا نعلم بعد الكفر بالله تعالى معصي]...[ بقول صاحبهم

 ،كزياد بن عبد الرحمن والغازي بن قيس ونحوهما ،أهل الطبقة الأولى ممن لقي مالك حتى قدم عليهم

فأخذ الأمير هشام الناس حينئذ بالتزام مذهبه منذ ذلك الحين، وحملوا عليه  ،فنشروا إمامته وفضله

 . 2"بالسيف، وكتب في ذلك الأمير

ذلك  ،دّ ابن قاسم ضمن طبقة المجتهدين في المذهب، ويقصد بالمجتهد في مذهب إمام معينقد عُ و 

ده، ومحيطا بأصوله
ّ
ومآخذه التي يستند إليها ويعتمد عليها،  ،الذي يكون مطلعا على قواعد إمامه الذي قل

وعارفا بوجوه النظر فيها، وبما تكون نسبته إليها، كنسبة المجتهد المطلق إلى قواعد الشريعة، وهكذا كان ابن 

القاسم وأشهب في مذهب مالك، والمزني وابن سريج في المذهب الشافعي وأبو يوسف ومحمد بن الحسن في 

أنّ الشافعي وابن القاسم ( المطلق والمقيد)يضاحا في الفرق بين الصنفين مذهب أبي حنيفة، ويزيدك إ

ا الشافعي فقد ترقى إلى درجة الاجتهاد المطلق، فكان إذا وانتفعوا به أتمّ انتفاع، أمّ  ،وأشهب قرءوا على مالك

فكان إذا سئل عن  ا ابن القاسموذهب فيها إلى ما أدّاه اجتهاده، وأمّ  ،سئل عن المسألة نظر فيها نظرا مطلقا

ولكن  ،لم أسمعه منه: سمعت مالكا يقول فيها كذا، وإن لم يكن سمع عن مالك شيئا قال: مسألة يقول 

ومسألتك هذه مثلها،  ،لم يبلغني، ولكن قال في المسألة الفلانية كذا: بلغني عنه كذا، فإن لم يكن بلغه قال

 .3فهذه رتبة الاجتهاد المذهبي

وعدّه من أهل  ،هل كان الانتصار إلى ابن القاسم: إلى طرح التساؤل التالي ونخلص في هذه المسألة

ه صار من المجتهدين الغرض من  ،الاجتهاد من منطلق التعصب المذهبي
ّ
أم الترجيح العقلي؟ أم أنّ القول بأن

وضع  فقد حق لدارس ي الفقه ،ذلك الاجتهاد داخل المذهب المالكي؟ فإن كان منطلق المنتصرين له التعصب

                                                           

 .54،ص 1أزهار الرياض،ج: أنظر أيضا شمس الدين المقري . 453كفاية،ص : ؛ التنبكتي414،ص 1المعيار، ج: الونشريس ي  1

 .452كفاية، ص : التنبكتي 2

 .413مفتاح الوصول، تح فركوس،  ص : الشريف التلمساني 3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

965 
 

هذه المرحلة في خانة التقليد المتعصب، وإن كان على سبيل الطرح الثاني فإنّ مشروعية مذهبهم إلى ذلك لا 

 .غبار عليها ولا جدال فيها

وبرز على إثر  ،بصنف الفقهاء" المتكلم"و" الكلام"شاع إلصاق مصطلح   :الموقف من علم الكلام -3

والمستعملون إياه في تدريسهم وتدوينهم لكتب  ،على علم الكلامالمعتمدون ، وهم نيذلك صنف الفقهاء المتكلم

، بما ز إمّا تقصيرا أو تحر  ،وفي فتاويهم، وبالمقابل هناك فقهاء لم يكونوا ليختصوا بهذا العلم ،الفقه
ً
ا وتورعا

د على والرّ  ،ينبئ عن الموقف منه، وعلم الكلام هو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الدينية بالأدلة العقلية

المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف وأهل السنة، وسرّ هذه العقائد هو التوحيد، وموضوع 

بعد فرضها صحيحة من الشرع، من حيث يمكن أن يستدل عليها بالأدلة  ،هذا العلم هو العقائد الإيمانية

 .1الشرعية

المتعلق بالأحكام الفرعية العملية يسمى علم  أنّ العلم" 2وقد ذكر التفتازاني في مصنفه شرح العقائد

الشرائع والأحكام، والمتعلق بالأحكام الأصولية الاعتقادية يسمى علم التوحيد والصفات، فهو علم يقتدر معه 

بإيراد الحجج ودفع الشبه، يهدف إلى إيجاد دلالة العقل الصريحة التي  ،على إثبات العقائد الدينية على الغير

ؤيد النقل، أو معنى شهادة العقل مع تأييد النقل، وهي الغاية من الوثاقة حيث لا تبقى حينئذ دت أو تتأيّ 

 .3شبهة

ه وجد معارضة من قبلوعلم الكلام بقدر ما وجد له مهتمّ 
ّ
عدد من  ون به منذ القرون الأولى، فإن

ت )ه أبو الحسن الأشعري فقد استحسن. ا ينبئ عن تحرز الكثير من الأعلام تجاههبمالعلماء مشرقا ومغربا، 

ف فيه ( م739/ه315
ّ
ف المنكرون له عددا  ،"رسالة في استحسان الخوض في علم الكلام"حينما أل

ّ
في حين أل

جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته "كتابه ( م1791/هـ663ت )من الرسائل، فقد كتب ابن عبد البر 

ف عبد الله الأنصاري الهروي  ،"وحمله
ّ
وصنف ابن قدامى  ،"ذم الكلام"مصنفه ( م1717/هـ611ت)وأل

وهؤلاء قالوا لو كان علم الكلام هدى ". تحريم النظر في كتب أهل الكلام"مصنفه ( م1113/هـ617ت)المقدس ي 

والبحث عنه  ،بدعة وحكموا عليه بأنّ الكلام  ،ورشادا لتكلم عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحبه

 .4ضلالة

                                                           

 .وما بعدها 331المقدمة، ص : ابن خلدون  1

سنة وكان مقربا من السلطان الأمير ( 51)بسعد الدين التفتازاني صنف مؤلفات وهو ابن خمسة عشر  هو العلامة المسعود بن عمر الملقب 2

 .(PDF)، د ت، 4، ص"شرح شرح العقائد"النبراس : أنظر محمد عبد العزيز الفرهاوي . هـ324تيمور الأعرج وكانت وفاته سنة 

 .55-3، ص ص 5221، 5، بيروت، لبنان، طمذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين(: عبد الرحمن)بدوي  3

 .3-1المرجع السابق، ص ص : بدوي عبد الرحمن  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

966 
 

ه لابد من التنبيه أنّ هذا المنحى قد اتخذه أعلام 
ّ
فريقية والمغرب كاهتمام مباشرة بعد إومع هذا فإن

التي مناظرات تلك  إلىطبقاته في محمد بن الحارث الخشني أشار ، فقد ، واستقرار الأوضاعانتهاء حركة الفتح

بأنّ له تأليف في ذكر كما . 1، فيما يخص الكلام والجدللس أربعةعثمان سعيد بن الحداد في مجا و أبعقدها 

الخوض في وعليه فإنّ  .2الشافعيله ردود على الإمام مثلما كانت  ،وفي الفقه والمسائلالنظر و م والجدل الكلا 

ما كان ذلك متوافرا إمسائل الكلام في بلاد المغرب و 
ّ
مع وجود فريقية لم يكن وليد فترة ما بعد الأشعرية، وإن

" الجواهر المنتقاة في إتمام ما أخلّ به كتاب الطبقات"الفرق كالمعتزلة وغيرها، وقد قدّم لنا البرادي في كتابه 

وهي رسالة للإمام الرستمي الخامس أبو اليقظان بن  ،في بلاد المغرب وثيقة إباضية قديمة حول خلق القرآن

الإمام  ايتحدث فيه ،(م175-195/ه111-161)ن بن رستمعبد الوهاب بن أفلح بن عبد الوهاب بن عبد الرحم

 .3ومذاهب الناس في ذلك ،ومسألة خلق القرآن ،الخامس الإباض ي عن القرآن

حسب واقع الفقهاء ، الإقلال والاسترسالاستمرت عطاءات أعلام المغرب الأوسط منذ ذلك الحين بين 

إلى زمن محمد بن يوسف السنوس ي، الذي اهتم  لينتهي الاهتمام بالكلام في العقائد ،والمجتمع والسلطة

في وقت كان الجمود والتراجع يرتسم على محيا الواقع الفكري والثقافي  ،اهتماما فائقا بالنازلة العقدية

ف محمد بن يوسف السنوس ي في العقائد مصنفاتهحيث  ،بحواضر المغرب الأوسط
ّ
من وردّ على خصومه  ،أل

الذي قام به ونظرته تجاه أنّ السنوس ي من خلال العمل  على أبي الحسن الصغير، ويبدو  كردوده خلالها،

في ظل  الواقع المتردي سياسيا  لم تكن تنسجم تماما مع عصره، بما في ذلك طموحاته واجتهاداته، الأشياء

 .واجتماعيا

محاربة التقليد م را و  ،في هذه الظروف إلى النهوض من جديد بعلم الكلام الأشعري  السنوس يطمح 

وما انسل منها من شروح وتعاليق وتقارير  ،مؤلفاته من خلال مال الحاصلين في علوم النظروالإه

كانت مؤلفاته في العقائد هي المصدر المحلي لدراسة علم الكلام، وقد اصطبغت بالصبغة  و . 4ومختصرات

بين الظاهر والباطن، فإنّ من شرح له  -نفي هذا الشأ -الا إلى الجمع الصوفية، ورغم أنّ السنوس ي كان ميّ 

                                                           

 .وما بعدها 522طبقات علماء أفريقية، تح محمد بن أبي يشنب، ص (: محمد بن الحارث)الخشني  1

 .511ص : نفسه 2

. 411إلى ص  524، د ت، من ص (طبعة حجرية"الجواهر المنتقاة في إتمام ما أخل به كتاب الطبقات (: أبو القاسم ابن إبراهيم)البرادي  3

 هذه الرسالة تم اتخاذها موضوع دراسة مفيدة من قبل أحد الإيطاليين بعنوان 
ّ
وثيقة إباضية قديمة حول خلق "وقد ذكر رشيد بوروببة أن

 .554، ص(الجزائر في التاريخ: أنظر بوريبة. )نشرها فان كريمونيزي " لة الإمام الرستمي محمد بن أبي يقظانالقرآن رسا

 .454-454تطور المذهب الأشعري، ص ص (: يوسف)حنانة  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

967 
 

هذا التيار لخالف صار كل مكما وذلك تبعا لروح العصر،  ،واختصر ودرس مؤلفاته قد مال إلى علوم الباطن

 .1حكم عليه بالكفر أوالزندقةويُ  ،هم بالتجسيم والاعتزاليُتّ 

خصوصا وأنّ ،يستدرك الأمر  حاول أنحيث  ،كان اهتمام السنوس ي بالكلام نظرا لواقع عقائد عصره

، فيما يخص الحكم الذي أصدره المتأخرون تجاه السنوس ي ، والحقيقة أنّ 2تعلق بإثبات العقائدسألة تالم

ونبّه عليه الأئمة، فقد جاء عن  ،أشارت إليه المصادر قد يل والتوضيح للعقائد بعلم الكلامالتفصدوره في 

ما رأيت من غربل هذا العلم مثل هذا " :إذا ذكر علم الكلامقوله  3أبي عمران موس ى بن عقدة الأغصاوي 

الذي ( م1576/هـ777ت )وكان من المعاصرين له محمد بن عبد الكريم المغيلي  .4"يعني ذلك السنوس ي ،الرجل

الخوض في العقائد باستعمال الكلام  فيما يخص السنوس ي حيث ناقشارتبط اسمه بنازلة يهود توات،

الرسائل  ، قامت على إيراددراسة واحدة لم نجد من اهتم به سوى ،ومع أهمية هذا النقاش والإفراط فيه

 .5تتحدّث عن احتجاج كل فقيه بمنحاه، و والسنوس ي المغيلي المتبادلة بين

فقد كان فقيها ومفسرا ومحدثا ومتكلما ومنطقيا، وكانت  ،بهذا العلم و لايعني هذا أنّ المغيلي لم يهتمّ 

 - المعتزلةلا يردّ فيه على  ولكنهوهو تأليف لا يزال مخطوطا،  ،"الرّد على المعتزلة"منها كتابه  ،له آراء مدونة

ما  -لسدّ ذريعة إفساد الشريعة ،وقد تصدى علماء السنة لهم
ّ
 يكتفي بإيضاح رأي أهل السنةكان المغيلي وإن

تيان الإتيان بالباطل لإبطاله ليس كالإ أنّ ب"يحتج على منحاه في هذا المغيلي  ل الاشتغال بعلم الكلام، وكانحو 

 أنّ ما يلاحظ"بالباطل لإثباته
ّ
 ،خوضه في علم الكلام لم يكن بالشكل الذي خاض فيه السنوس يأنّ  هو ،، إلا

لأنّ الطريقة  ،علم الكلامبتقرير العقائد التوحيدية  دي فيعلى عدم التماالمغيلي تنبيه يتّضح ذلك من خلال  و 

 .6للأفهام قرب الأو ،النبوية هي الأصلح للأمة

المغيلي  من قِبللعقائد خصوصا شبه الجدل العقدي حول الكلام واستعماله في ايلقد وقع بالفعل ما 

لمنهجه  تهعلى ضرورة مراجعالسنوس ي أن ينبه المغيلي حاول حيث لتعاطي السنوس ي مع علم الكلام،  الناكر 

تقص ي العقائد بعلم الكلام،  في حين جوّز له أن يكون ذلك في الفقه وفروعه، ولا يكون هذا في العقائد  في

                                                           

 .21، ص 4تاريخ الجزائر، ج: سعد الله 1

 .42، ص5224-5224، 3حوليات جامعة الجزائر، ع، الإمام السنوس ي عالم تلمسان(: الربيع)ميمون : أنظر في هذا الشأن مقال 2

 .414، ص4نيل، ج: التنبكتي. وصف بالفقيه الفرض ي( هـ255ت )هو موس ى بن علي أبوعمران فقيه فرض ي حسابي   -  3

 .551دوحة الناشر، ص : الشفشاوني 4

في حين تحدث عبد الحق حميش . 111/1ل  21الجديد، أما القديم فهو  5145ضمن مجموع رقم : نسخة محفوظة بخزانة القرويين بفاس 5

سير أعلام تلمسان، ص : أنظر حميش عبد الحق. ضمن مجموع بالقرويين 44عن وجود هذه الرسائل في التوحيد بالخزانة نفسها تحت رقم 

432. 

 . 43، ص 4114، 5، المجلة الجزائرية للمخطوطات، عمحمد بن عبد الكريم المغيلي: أنظر مقال الحمدي أحمد 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

968 
 

وقد  .1بينهما جرت  لاتسار ممن خلال  التي هي حق واحد لا يقبل التعدد والتخمين، وكانت المناظرات 

  :مايليتضمنت هذه المراسلات 

يلي إيراد رسالة في العقائد حيث تولى المغ :(رسالة للسنوس ي وهي تتضمن كذلك) الرسالة الأولى للمغيلي 

، ويحتكم فيها إلى العقائد الكبرى والصغرى والوسطى، هي للسنوس يفأمّا الرسالة الثانية ، ى السنوس يعل اردّ 

ي تمام المراجعات، ولا يعرف زمن وه ،جوابا لمكتوب السنوس ي الرسالة الثالثة للمغيليفي حين كانت 

ه  ،المراجعات، ولكن من خلال الكلام يلاحظ أنّ هذه المراجعات كانت بعد تمام كتابة العقائد للسنوس ي
ّ
لأن

 . 2ت بعد استقرار المغيلي بتوات بعد نهاية الارتحاليستدل بها، والظاهر كذلك أنّها تمّ 

واجب علمي يحتم علينا  هافإنّ إيراد محتويات ،لرسائل هذه امن  ونظرا للفائدة التي يمكن أن نستشفها

والتخمين من مسالك  الحكم على مراد الله ورسوله بالظنّ " :بأنّ  الرسالة الأولىتحدث المغيلي في  حيث. ذلك

ص في الاعتماد عليه 
ّ
ما رخ

ّ
والعمل به في الفروع العلمية، التي تدرك بالاجتهاد للضرورة [ التأويل]الشيطان، وإن

إنّ الحق فيها بالنسبة لكل مجتهد ما أداه إليه اجتهاده، وأمّا ما كان من العلوم  :لاسيما وقد قيل ،لداعيةا

الاعتقادية فالحق فيه واحد، وليس كل مجتهد فيه مصيب اتفاقا، فمن تجاسر على الحكم بالظنّ لا يسلم 

لم لفقه في الدّين طريقه الشرعي العوا: " هذا في التأويل وحدوده عند المغيلي، ثم يقول ". من الكذب والتعاقل

ويعوّل عليه، وكثير ما يكون بينهما تصادم  ،وكل منهما أصل يرجع إليه ،والوحي، فالعلم معقول والوحي منقول 

في أوّل النظر وظاهر الفكر، فلابد من طلب الجمع بينهما، إذ لا يصلح تناقضهما، لأنّ العقل دليل صدق 

اج العقل، وكل منهما على الحق في نفس الأمر، حين كذب أحدهما فقد كذب الآخر، الشرع، والشرع على منه

 على من مارس 
ّ
فالصراط المستقيم تصديق كل منهما، وطلب الجمع بينهما، وإن كان ذلك مرتقى صعبا، إلا

 ".فيقدر في الأكثر على التوفيق ،خوضه فيها بالتحقيق وكثر  ،العلوم

فالعقل إذن في تلك الأمور بين أن يحكم بالظن والتخمين أو : "أويل قولهويضيف فيها إعمال العقل والت

وأما تعيين المراد فلا أدري، ولا حاجة لي  ،اعلم أنّ ظاهرها غير مراد فيه تكذيب للعقل: "، ثم يقول "أن يتوقف

أن أدري ذلك، إذ لا يتعلق به عمل، ولا سبيل فيه إلى حقيقة الكشف واليقين، ولست أدري إن أحكم في 

، ثم يستدل في "وأقرب إلى الأمن يوم الفزع الأكبر ،ذلك بالظن والتخمين، وهذا أصوب وأسلم عند كل عاقل

                                                           

، وهي 111/1ل  21جديد، أما القديم فهو  5145جاء في ذلك في نسخة يتيمة محفوظة بخزانة القرويين بفاس ضمن مجموع تحت رقم  1

 .ظهر 531إلى ورقة  543نسخة وحيدة دون تاريخ ولا اسم الناسخ توجد إحدى وعشرون ورقة تبدأ من ورقة 

، مجلة كلية الآداب "نص مراجعات كلامية بين السنوس ي والمغيلي"لمغرب الإسلامي، في تياري العقيدة السنية با(: حمدان أحمد)العلمي 

 .442-512، ص ص 5222، س 4والعلوم الإنسانية، جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس، ع

 .524-525ص ص المرجع السابق، : العلمي حمدان 2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

969 
 

وهذا شأن السلف "بشكل مفرد بقول الإمام مالك في الاستواء، يقول تحذيره من الخوض في التأويل 

كانوا حتى في الفروع العلمية التي يجوز فيها القول والعمل بالظن، وقيل فيها كل مجتهد  [...]الصالح

 عند الضرورة، في وقت الحاجة على تحفظ وخوف من أن يقولوا على الله ما لا  [...]مصيب
ّ
لا يتكلمون فيها إلا

علمون، ولذلك كان عمر بن الخطاب الذي ضرب إليه الحق على قلبه ولسانه يلعن من سأل عمّا لم يكن ي

فالتوقف في الأحكام السمعية على السمع أنفع لأهل الميمنة وأقطع لشبه أهل المشأمة، وأسلم  [...]بعد وقع

 : "1يلالأنّها كانت غيبا جملة وتفص ،من النقول على رب العالمين بالظن والتخمين
ّ
وما أوتيتم من العلم إلا

 .2"قليلا

أمّا ما ذكرنا أيها : "يقول السنوس ي" فأجبتم بما نصكم"، فقد أوردها المغيلي بقوله الرسالة الثانيةا أمّ 

ق ( الكبرى والوسطى والصغرى وصغرى الصغرى )الأخ من عقائدنا 
ّ
سمعه تعالى وبصره في جميع بفي وجوب تعل

، ثم تحدث "ومنها جاء تجويز رؤية الله، ويردون قول المعتزلة[... ]يه أئمة السنةفهو الذي عل ،الموجودات

ولما رأى أخوكم وسمع وتحقق فساد كثير من عقائد الخاص " :السنوس ي عن سبب وصفه للعقائد قوله

لى وقربتها لهم ع ،دعاه ذلك إلى وضع العقائد، فحققت فيها مذاهب أهل السنة وعقائدهم ببراهينها ،والعام

وجه يتحقق معناها الخاص والعام، وأعرضت في أكثرها عن ذكر الشبه التي تشوش العقل والإيمان، 

واقتصرت على ما يحصل به الفرقان والإتقان، لأنّ من عرف الحق عرف أنّ ضده الباطل، ومع هذا 

ه نسبني كثير من المعاصرين إلى البدعة والضلالة والفضول، وقد 
ّ
ذكرت في شرح الاحتياط والتقريب كل

ه نكت في  3عقيدتنا الكبرى 
ّ
وغيره كثيرا من شبههم وردّها، وقد سمعت عن بعض أئمتنا المدرسين بتلمسان أن

من الصمم : مجلسه للجمهور في التفسير على قولنا في العقيدة الصغرى في ما يستحيل في حق الله تعالى

ه وقع هذا الكلام في . ائدة لهولا ف" الإنس ي"هذا الكلام ذكره هذا : والعمى والبكم فقال
ّ
ويضيف السنوس ي بأن

 يقرب  ،فقام ذلك الشيخ ونهره ،فأفحمه بسؤال ،وقام إليه أحد الطلبة النجباء ،حلقة درس
ّ
وأمره ألا

 .4مجلسه من الآن

ليس خارج أهل السنة فقط،  ،تنبئ هذه الرسائل عن وجود صراع بين أصحاب العقل وأصحاب النقل

ما داخل أهل
ّ
بل في الأصول والعقائد كذلك، وقد بيّنت هذه الرسائل  ،السنة، وليس في الفرعيات فقط وإن

فهو يردّ على بعضهم ويسدد  ،ورجحان قول الأشعرية في ذلك ،ردود أهل السنة على غيرهم كالمعتزلة

                                                           

 المغيلي قد شرح رسالة السنوس ي، ولم يكن معارضا له بقدر ما .  523-525في تياري العقيدة، ص ص (: حمدان أحمد)العلمي  1
ّ
وما يفهم أن

 .كان موجها ومعاتبا على التمادي لأنه هو نفسه كان يستشهد بأقوال الأشاعرة

 .21الآية : سورة الإسراء 2

 .شرح عقيدة أهل التوحيد تسمى عقيدة أهل التوفيق والتسديد في 3

 .411-521في تياري العقيدة، ص ص (: حمدان أحمد)العلمي  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

970 
 

عقيدة وبين جال الذي كان يجري بتلمسان بين طريقة المحدثين والقدامى في المثلما تظهر أيضا السّ  .1خطأهم

 .المتوقفة والأشاعرة

وتدور حول سبب أخذ المتأخرين بالطريقة  ،فهي رّد المغيلي على تعقيب السنوس ي الرسالة الثالثةأما 

 ،وخاض فيها الإسلاميون  ،لما نقلت الفلسفة للغة العربية: "ومآل التمادي في ذلك، يقول ( الأشاعرة)الكلامية 

كثير من الناس أنّهم على الحق، ولم يكن بدّ لعلماء السنة من سدّ  كثر لغط أهل البدع بها، حتى توهّم

حتى تحققوا مقاصدهم وحققوها  ،الذريعة عن إفساد الشريعة، فخاض معهم في الفلسفة بعض المتأخرين

للناس، لئلا يقول قائل لو علم أهل السنة من أصول الفلسفة ما علمته المعتزلة ما أنكروا عليهم مذهبهم، 

جهل الش يء عاداه، وليتمكنوا من إبطال أصولها الفاسدة بالبراهين القطعية والاحتمالات العقلية، لكن من 

لأنّ الكلام على الش يء ردا وقبولا فرع عن كونه معقولا، فهذه الأوضاع التي وضعها المتأخرون في العقائد، 

إبطال عقائد المبتدعة بالطريقة التي إنمّا المقصد منها في الأصل  ،2وسمّوها بعلم الكلام كالإرشاد والمصباح

وليس المقصد منها إثبات عقائد أهل السنة وبيانها بالطرق الفلسفية ، [... ]سلكوها في الفلسفة ونحوها

 من طبع الله على  ،ونحوها، لأنّ في كتاب الله عن كل ش يء، ولا يعتقد أن يحتاج لغير كتاب الله في العقائد
ّ
إلا

 .3معه وبصرهوختم على قلبه وس ،قلبه

على أنّ التوجه الذي اتخذه السنوس ي تمثل في  -من خلال هذا الرّد -لقد نبّه المغيلي إلى أمر مهمّ 

ذلك أنّ الأشاعرة  ،في رأي المغيلي على غير الجادة -وهو أمر  ،البرهنة على عقائد السنة بالآليات العقلية

 وإعمال ،الآخذين بالعقل في الاعتقاد كالمعتزلةرد شبه هدفهم وإنمّا كان  ،الأوائل لم يكن هذا مقصدهم

ما يكون نقد طرق أهل  ،لا يكون إثبات العقائد بالعقلوبذلك استدلالهم،  دحض طرق لالكلام والفلسفة 
ّ
وإن

 ، فالكلام "الكلام"العقل المخالفين للسنة بالعقل 
ً
ما لرّد شبه  ،لا يستعمل لإثبات عقائد السنةعندهم إذا

ّ
وإن

 .هاالمخالفين ل

ثلاثة قد أبان على عقائد أهل البدع  منو  ،علم الكلام منأهل السنة موقف وقد أكدّ المغيلي على أنّ 

ل بالجواز لما فيه من ردّ الباطل، وذهب الثاني إلى القول بالمنع نظرا لما فيه من سلوك سبيل و قالالأول  أقوال،

                                                           

 .411ص : نفسه 1

 (.هـ121ت )ومصباح الأرواح في الكلام للقاض ي ناصر الدين عبد الله بن عمر البيضاوي  ،يقصد إرشاد الجويني أبي المعالي 2

 .444المرجع السابق، ص (: أحمد العلمي)حمدان  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

971 
 

م المغيلي رأيه بأنّ صرف الهمّة لفهم قدّ ثم . قوياءاف العقول وإباحته للأالبدعة، أمّا الثالث فقال بمنعه لضع

 .1وأقطع لسبب أهل البدعة ،والاحتجاج به أنفع لأهل السنة ،كتاب الله

: يقول حيث ونصحه بالتوقف في إعمال الكلام  ،ذهب المغيلي في هذه الرسالة إلى تأنيب السنوس يقد و 

" 
ّ
من الأدّلة العقلية والنقلية دليلا سالما، وإن ( والعقائدفي الرسائل السابقة )ني لم أر في ش يء مما ذكرتم وإن

 
ً
 ظنا، وإنّ الظن لا يغني من الحق شيئا

ّ
لِمم لم يفد إلا فأعرض يا أخي عن التوغل في أحكام الذات العلية  ، "سم

ه عزّ وجلّ ليس كمثله ش يء
ّ
ولا يحيط بأمره  ،ولا يبلغ كنه صفته الواصفون [ ...]والصفات الأزلية، فإن

تفكرون فيعتبر المتفكرون بآياته، ولا يتفكرون في ماهية ذاته، ولا يحيطون بش يء من علمه، ولذلك قال الم

عليك يا أخي تقرير : "ويزيد في نصحه قائلا." تناهت إلى الحيرة ،إذا تنازعت عقول العقلاء في التوحيد: "الجنيد

لح من الأمّة، فإنّها أقرب ما يكون للأفهام، العقائد التوحيدية بالطرق النبوية التي درج عليها السلف الصا

وأسلم من كل ظلم وظلام، وأرجى الأسباب لمواهب ذي الجلال والإكرام، وأعرض يا أخي عن كثرة نصوص 

الكتب الكلامية، فإنّها من حرب وطعن وضرب بحسب الإمكان، فلا يصح لكل إنسان، وليس وقت الخوف 

 .2"كوقت الأمان

ما تكمن في أمرين، الأول هو محاولة إيضاح العقائد تبيّن إذا أنّ مآخذ ا
ّ
لمغيلي على الإمام السنوس ي إن

في وقت كان الأوائل يذهبون إلى استعمال الكلام كوسيلة  ،السنية وإثباتها بطرق أهل الكلام والفلسفة

ا أمّ و . وليس إثبات السنة ،أي استعمال نفس السلاح لتقويض السلاح ،لدحض طرق استدلال أهل الكلام

وهو أمر مضر من جانبين، الأول لا يمكن  ،الأمر الثاني فهو تمادي الإمام السنوس ي في أعمال الكلام في العقائد

لأنّ الأمر محال، أمّا الجانب الثاني فيكمن في التشويش على عقائد  ،الوصول إلى إثبات جل العقائد بالعقل

 .العامة

وأسس للأشعرية الحديثة  المنحى،وس ي قد نحى هذا يوسف السن أنّ الإمام محمد بنأيضا والظاهر 

ما 
ّ
ه من الواجب على كل معتقد من أهل السنة أن لا يتبع طريق التقليد في العقائد، وإن

ّ
المتأخرة من منطلق أن

حتى لا تأخذه رياح البدع، وهي المسألة التي طرحت كنازلة أخرى في  ،عالما بما يعتقدو  يكون مقنعاعليه أن 

أم الواجب على كل مسلم عالم أو عامي أن يكون اعتقاده على  ،هل يجوز إيمان المقلد ويعتبر"ل التوحيد حو 

رّدهم على  فيارتقى بالطريقة الأشعرية ف ،ونظن أنّ هذا هو الجديد الذي جاء به السنوس ي ".؟ يقين

                                                           

 .443ص : هنفس 1

 .442-442ص ص: المرجع السابق،: حمدان العلمي 2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

972 
 

اه المغيلي وهو ما سمّ يدحض طرق استدلالهم بالكلام إلى إثبات عقائد أهل السنة بالكلام، حيث  ،مخالفيهم

 .الذي هو مضرّ بالعامة ،التمادي في علم الكلام

ما ذكرت أقوال للإمام مالك وإ ،ولم يكن الخوض في علم الكلام جديدا، ولا التحذير منه بمحدث
ّ
ن

ما كانوا يخوضون في الكلام ،عنه ي رو و 
ّ
 إذا اضطروا إليه  ،أنّ أهل السنة قل

ّ
 - وفق ما ذكر ابن عساكر -إلا

الذي يتوصل به إلى معرفة الحلال  ،ويترك تعلم الفقه ،نّهم كانوا يتهيبون من أن يُقتصر على الكلاموأ

 .1وترك ما نهى عنه من أحكام ،ولا يلتزم فعل ما أمرهم به الشارع ،والحرام، ويرفض العمل بما أمر به الشارع

أمثال محمد بن إبراهيم  ،ه فقيهامع اعتبار  ،وإنّ تتبع المصادر يفيد بوجود من اهتم بالجدل والكلام

كما يشير . 2شديدا على الولاة ،كان أصوليا عالما بالخلاف والجدلالذي  ،(م1116/هـ611ت )الشهير بالأصولي 

الذي عدّ من أهل ( م1111/هـ615ت )ابن الأبّار إلى محمد بن عبد الحق بن سليمان اليفرني الندرومي 

 الذيو  ،لكن من المعاصرين للإمام السنوس ي. 3وكان قاض ي بلدته ،الكلاماهتم بالفقه وعلم حيث تلمسان، 

ف منظومته الكبرى في  ،(م1676/هـ177ت )كان له باع في علم الكلام يُذكر أحمد بن محمد بن زكري 
ّ
حيث أل

 .4بيت( 577)علم الكلام تزيد عن خمسمائة 

ه دفع بالاعتقاد على الطريقة  من ،لقد كان لاجتهاد السنوس ي على مستوى العقائد تأثير كبير
ّ
جانب أن

فعدّ بذلك عالما مجددا للطريقة  ،باستعمال وسيلة الكلام والفلسفة والمنطق ،الأشعرية إلى أبعد الحدود

 (.الأشعرية الجديدة)الأشعرية 

ه قوانين يعرف بها الصحيح من  :الموقف من المنطق والفلسفة -3
ّ
عرّف ابن خلدون المنطق بأن

ما هو  ،والحجج المفيدة للتصديقات ،في الحدود المعروفة للماهيات ،الفاسد
ّ
وذلك لأنّ الأصل في الإدراك إن

ما تميّ 
ّ
ز المحسوسات بالحواس الخمس، وجميع الحيوانات مشتركة في هذا الإدراك من الناطق أو غيره، وإن

ا خلق الله له الفكر الذي به وهي مجردة من المحسوسات، وأنّ الإنسان لم ،عليها بإدراك الكليات ننساالإ

يدرك العلوم والصنائع، وكان العلم إمّا تصورا للماهيات ويعني به التفكير الساذج من غير حكم معه، وإمّا 

ه معرفة حقائق الأشياء التي هي مقتض ى العلم الحكمي]...[ تصديقا أي حكما بثبوت أمر لأمر
ّ
.. وغاية ذلك كل

                                                           

 .443تبيين كذب المفتري، ص : ابن عساكر: 1

 .41، ص 4نيل، ج: التنبكتي 2

 .511، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار 3

 .34، ص 5المرجع السابق، ق: الحفناوي  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

973 
 

سعى به الفكر في تحصيل المطالب العلمية، ليتميز فيها الصحيح من اقتض ى ذلك  تمييز الطريق الذي ي

 .1الفاسد، فكان ذلك قانون المنطق 

يذكر بأنّ فنّ المنطق والفلسفة اشتد عليهما النكير من  ،فابن خلدون وهو بصدد الحديث عن المنطق

مه، ثم جاء وحظروا تعل ،والتحذير منه ،متقدمي السلف والمتكلمين، وبالغوا في الطعن عليه
ّ
يمه وتعل

وأكبّ الناس  ،فسامحوا في ذلك بعض الش يء ،المتأخرون من بعدهم من لدن الغزالي والإمام بن الخطيب

 قليلا جنحوا فيه إلى رأي المتقدمين ،على انتحاله من يومئذ
ّ
، وهو 2فكانوا ينفرون منه ويبالغون في إنكاره ،إلا

ا يخص العلوم ودخولها إلى الأندلس، كيف يتنكر لها أوّلا ثم فيم ،في هذا يؤكد ما قاله ابن طملوس سابقا

 .يؤخذ بها آخرا

. 3وإننا لنجد أنّ عددا من علماء المغرب الأوسط قد صار لهم السبق والتقدم في هذا العلم العقلي

ه ،فالحديث عن عبد الوهاب بن عبد القادر الزواوي 
ّ
م كان إماما في العلو  :"الذي قال عنه ابن فرحون بأن

ه كان يقرأ تلقين القاض ي عبد الوهاب
ّ
فيقرر مسائله بنظم الأقيسة والتعاريف  ،خصوصا علم المنطق، وأن

نجِد به لحلّ  ،ومنهم من صارت المسائل ترد إليه بحكم تمكنه من هذا الفن. 4"على القوانين المنطقية
ُ
واست

الذي كان يراسله  ،المغلقات في المنطق والفلسفة والكلام كالفقيه الأصولي أبو عبد الله الشريف التلمساني

يرسل إليه كان حيث  ،بن موس ى المهدوي  ىفريقية أبو زكريا يحيإصولي والعالم الحافظ فقيه مصر و الفقيه الأ 

 ،دوي بن موس ى المه ىتوضّح من سؤال أبي زكريا يحيوقد . 5هاأسئلة وإشكالات لأجل توضيحها والإجابة علي

منها القيمة  ،، وجواب أبي عبد الله الشريف العالم التلمساني عدّة أشياءالذي بلغ درجة العالم الحافظ

أحد زعماء المدرسة المالكية التلمسانية، وكيف صارت الفتوى ترد عليها ك ،ز بها الشريفالعلمية التي كان يتميّ 

بما يعني القيمة العلمية لتلمسان، كما تبرز الفتوى قيمة التوجه  ،(فريقيةإمصر و )الديار المالكية الأولى  من

وقد . وانتهى إلى الشريف التلمساني ،وقد أخذه عن ابني الإمام ،(محمد بن إبراهيم)العقلي الذي أسسه الآبلي 

كما تبرز الفتوى أيضا عمق البحث في . م العقليةشهدت المشيخة الآبلية للشريف التلمساني بالتمكن في العلو 

المسائل الفلسفية والكلامية والمنطقية حينما طرحت عليه إشكالات فأجاب عنها بتحليل جزئياتها للتمكن 

                                                           

 .حينما يتحدث عن المنطق والفلسة والموقف منهما . 321المقدمة، ص : انظر تفصيل ذلك ابن خلدون   1

 .322ص : المصدر  نفس: ابن خلدون  2

 الفقهاء المناطقة سابقا، في الباب الثاني: راجع عنوان 3

 .334الديباج، ص : ابن فرحون  4

 .453مفتاح الوصول، تح فركوس، ص (: التلمساني)الشريف  5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

974 
 

مما يعني أنّ تعاطي الفلسفة والمنطق والكلام كان متوافرا بتلمسان وأخذ به علماؤها، وقد صارت لهم . منها

 .1علومالنجابة في هذه ال

 أنّ العناية بهذه العلوم 
ّ
مثلما تخوض في علوم  ،لم يكن كل الناس تخوض فيها" المنطق والفلسفة"إلا

ما يعود إلى تأثير مدرسة . 2لصعوبة هذا العلم الذي يتطلب الإطلاع الواسع كما ذكر الباحثون  أخرى، ليس
ّ
وإن

أو في الأندلس خصوصا، وموقفها من المنطق والفلسفة والكلام، وهي مدارس بلغ صداها  ،الحديث في المشرق 

بلاد المغرب لعدّة أسباب معروفة، لكن من اللازم أن نتوقف في هذا عند الظاهرة الحزمية التي بقيت 

 3من رسائلهمتوافرة ببلاد المغرب ـ وجدناها تتحرز من علم الكلام، وابن حزم وهو يبيّن حقيقة الإيمان ض

ودع عنك بالله حماقات أهل الفلسفة المسخرين لحماقات كتب ابن فورك :"يشير في بعض مواقفه بقوله 

ن ظنك بكل ما تجده لأولئك المهذرين السوفسطائيين لا تحسن: "ثم يؤكد ذلك في قوله. 4"والباقلاني وما هنالك

 الذين يأتونك بألف كلم ،المتسمين بالمتكلمين ،على الحقيقة
ّ
ة من هذرهم ينس ي آخرها أولها، وليس إلا

في حين نجده أمام الخوض في المنطق   .5الهذيان والتخليط وقضايا فاسدة بلا برهان، بعضها ينقض بعضا

طاليس الثمانية المجموعة في حدود المنطق، ويشيد بكتب ارسطا ،"التقريب لحد المنطق"ؤلف موسوعة ي

 .6-حسبه-ظيمة ويرغب في بيان ما فيها لفائدتها الع

وجور شنيع،  ،شيعبثلاثة منها خطأ  ،إلى أربعة ضروب م ابن حزم مواقف الناس تجاه المنطققسّ  

وعلم مظلوم، ونصرة المظلوم فرض وأجر، وهو في ذلك يشير إلى  ،وصواب مغمور  ،والرابع حق مهجور 

وعقول  ،فكار نقية من الميلوأ ،وهم قوم نظروا بأذهان صافية ،أصحاب القول الرابع الذي يراه على صواب

وثبت التوحيد عندهم ببراهين ضرورية لا  ،فاهتدوا بمنارها ،سليمة، فاستناروا بها ووقفوا على أغراضها

 .7محيد عنها

                                                           

 .وما بعدها 514، ص 54المعيار، ج: راجع السؤال والفتوى لدى الونشريس ي 1

 .542، ص 4ج: تاريخ الجزائر الثقافي( : أبو القاسم)ذكر ذلك  سعد الله  2

، 4رسالة البيان عن حقيقة الإيمان، ضمن رسائل ابن حزم، تحقيق إحسان عباس، المؤسسة العربية للنشر، بيروت، ط: أنظر ابن حزم 3

 . 414-521، ص ص 5223

 .524نفس المصدر، ص : ابن حزم 4

 .523ص : نفسه 5

التقريب لحدّ المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العامية والأمثلة الفقهية، تح أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت، : ابن حزم 6

 .54لبنان، د ت، ص 

من ابن حزم وموقفه : راجع مواقف ابن حزم من الفلسفة والمنطق عند  وديع واصف. 53-54التقريب لحدّ المنطق، ص ص : ابن حزم 7

 .وما بعدها 521، ص 4111الفلسفة والمنطق والأخلاق، المجتمع الثقافي أبو ظبي، الإمارات العربية، 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

975 
 

كما يبدو تأثير المدرسة من خلال مواقف أبي الوليد الباجي تجاه المنطق والفلسفة وعلم الكلام، وهو 

وإيّاكم وقراءة ش يء من المنطق وكلام : "ولديه حول الموضوع قائلا في أسلوب خطابه يقدم نصائحه إلى

، وهو نفس الموقف الذي اتخذه ابن عبد "الفلاسفة، فإنّ ذلك مبني على الكفر والإلحاد والبعد عن الشريعة

بالعزوف عن معاشرة  -ليس بالعزوف عن المنطق وغيره بل–البر، بل كان هذا الأخير أكثر تطرفا حينما نصح 

 .1لخائضين في ذلكا

حيث واجهوا نقمة ، (المنطق والفلسفة)اء بهذا العلم وقد تطور الأمر حينما أخذ بعض الفقهاء العلم

د بن الولي ين في هذا الاتجاه، وتحضر محنة أبالفقهاء الذين أغاروا صدور الأمراء، وشنعوا على الخائضي

ابن  كانالفقهاء، و  -أبو يوسف-حينما جمع الأمير الموحدي  ،ذلكلكنموذج واضح ( م1177/هـ575ت )رشد 

على تهذيب هذا  عمل حيث  -صاحب كتاب المنطق -اليس طاب الحيوان لأرسطارشد مهتما بشرح كت

 ،فكان ذلك سببا في إبعاده خارج قرطبة ،"فقد ظهر أن الزهرة أحد الآلهة"ا ورد فيه جملة المصنف، وكان ممّ 

الفلسفة علم وفقه  ،ا رجع الأمير إلى مراكشفحينم ،لكن المحنة لم تطل ،فلسفةوحرق كتب المنطق وال

مها 
ّ
مع العلم أنّ المحنة هذه . 2هـ575الذي أجاز إلى مراكش وتوفي هناك سنة  ،طلب حضور ابن رشدوتعل

غزالي مهتما بالكلام وبمستصفى ال كانو  ،من أهل بجاية ، وهو شاركه فيها الفقيه محمد بن إبراهيم المهري 

 .3وينظر في علوم الأوائل

وعموما فإنّ أحسن من فصّل في مذاهب الناس في فن المنطق كان الفقيه عبد الرحمن الأخضري 

م المرونق في علم المنطق"الذي عمل على شرح مصنف ( م1596/هـ713ت)
ّ
وقد أشار في بداية شرحه " السل

 :للأرجوزة إلى جواز الأشغال به قائلا

 الاشت  والخلق في جواز 
 
            ـال    غ

 
 ة أقـوالبه على ثلاثـ

 اينبغي أن يعلم   وقال قوم            ا    م  رّ حفابن صلاح والنووي 

 جوازه لكامل القريحـة       والقولة المشهورة الصحيحة    

 4ليهتدي به إلى الصواب                ممارس السنـة والكتـاب   

                                                           

وأنظر أيضا . 521-521، ص ص (علي الإدريس ي)مآل علم الكلام، مساهمة ضمن الاتجاهات الكلامية (: بناصر)راجع دراسة البعزاتي  1

 .22دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي، ص : بلغيث

 .432-432المعجب، ص ص (: عبد الواحد)المراكش ي  2

 .514، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار 3

م المرونق في علم المنطق، خ(: عبد الرحمن)الأخضري  4
ّ
مع الملاحظة أن المخطوط تمّ .554/4ص، سلا، المغرب الأقص ى، رقم .شرح السل

 , ن منه ، وإلى غاية تحقيق المنال اعتمدنا المخطوط بدل المحققتحقيقه من قبل الباحث أبو بكر بلقاسم ضيف، ولكننا لم نتمك



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

976 
 

المنتهجين لطرق الآثار والنقول مع  الخائضين في علوم المنطق والكلاموامتد السجال والجدال بين 

النصوصية، وتجسد ذلك فيما وقع بين جلال الدين الأسيوطي ومحمد بن عبد الكريم المغيلي، فقد التقيا 

مستشارا وواعظا ومرشدا، ووصلت العلاقة المغيلي ، حيث عمل لديه 1لدى الأمير الأسقيا محمد الأول الكبير

وكان من نقاط الاختلاف اعتماد المغيلي المنطق اليوناني كأسلوب  ،ينهما إلى التحاور في قضايا علمية وفكريةب

، مع العلم أنّ كليهما قد أخذ عن الآخر، كما أقرّ السيوطي لعبد 2عمل وتفكير في وقت كان جلال الدين ينكره

كان يعدّ نفسه من المجددين على رأس المائة ومعلوم أنّ السيوطي  .3الكريم بالفضل في العلوم والرواية

 :التاسعة حيث يقول 

 ين وقد     أتت ولا ي  ئوهذه تسعة المي
 
 د  ف ما الهادي وع  ل  خ

 وقد رج  
 
ي الم

ّ
 فيها وفضل اللـه ليـس يحـــــــــجد         جدد  وت أن

الذي كان  ،أبو حامد الغزالي منهمو  ،في القرن الخامس سبق إليه المجددون قد ومع هذا نجده يحرّم ما كان 

  ،يتقن الفلسفة وسائر فروعها
ّ

من لا معرفة له بالمنطق فلا : "وكان يقول .  قسم الإلهياتولم يحرم منها إلا

 .4"يوثق بعلمه

، حيث ألف السيوطي والخوض فيه المنطق قيمةإثبات  إنكار أوفي طي والمغيلي برز التباين بين السيو  

نصيحة أهل الإيمان في " كما لخص كتاب ابن تيمية المسمى  ،"حريم علم المنطقالقول المشرق في ت"كتاب 

ثم كتاب آخر جمع فيه ما  ،"جهد القريحة في تجريد النصيحة"في مصنف سماه " الرّد على منطق اليونان

غيلي أمّا الم. 5"صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام":سماه  ،تقدم في الكتابين من أقوال العلماء

 في المنطق ،"فصل الخطاب"و" منح الوهاب في رّد الفكر إلى الصواب"فصنف كتاب 
ً
، 6فكان منح الوهاب نظما

لب " ، وأمّا فصل الخطاب فهو شرح له، في حين يوجد عنوان آخر للمغيلي فيما يخص المنطق سماه 6المنطق

                                                           

ف له هذا الأخير رسالة في السياسة والملك وما ( بلاد تكرور) هو سلطان كاغو بسنغاي ( أسكيا)الحاج محمد أسقيا    1
ّ
التقى المغيلي، وأل

إسهامات  :راجع مقال بشاري لطيفة. 411، ص4ل،جني: التنبكتي؛ 444المصدر السابق، ص: يجب العمل به كسلطان، أنظر ابن مريم

بين التراث العمراني "تلمسان الإسلامية" أعمال ملتقى دولي بتلمسان التلمسانيين في المجال الاقتصادي والديني بالسودان الغربي ، ضمن 

 .21-13ص.4155والمعماري والتراث الفني، أكتوبر 

 .313كفاية، ص: التنبكتي. 514، ص4أعلام الفكر، ج(:  يحيى)بوعزيز  2

 .411ب، ص/د334تأليف في التصوف و ذكر بعض رجاله، خ ح : مجهول  3

محمد بن عبد الكريم المغيلي، المجلة الجزائرية للمخطوطات، : أنظر أيضا الحمدي أحمد. 43الإمام المغيلي،ص(: آدم عبد الله)الألوري 4

 .42، ص 4114، 5مخ

 .44نفس المرجع، ص : الألوري آدم عبد الله 5

ردا على ما اعترض به السيوطي في مسألة المنطق، جاء " منح الوهاب في رد الفكر إلى الصواب"تعزز موقف المغيلي من المنطق برجز سماه 6   

 :في مقدمته



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

977 
 

ذا كان المغيلي يرى في المنطق وإ. 1عن كتاب منثور في المنطق ةوهو عبار " الألباب في رد الفكر إلى الصواب

 . 2والتأثر بالمدرسة الحديثية ،فإنّ السيوطي انتهج أسلوبا آخر في التقيّد بالنصوص ،وسيلة نحو تحقيق الحق

ما هو نتيجة لطرق التحصيل العلمي التي  ،ولا شك أنّ اقتناع المغيلي بالمنطق كأسلوب لبلوغ الحقائق
ّ
إن

وقد تجسد هذا الأسلوب أيضا في كتابات ودروس أحد  .وغيرها من الحواضر عصرئذ ،كانت تزخر بها تلمسان

ف في العقائد كتاب  ،معاصري المغيلي وهو محمد بن يوسف السنوس ي
ّ
عمدة أهل التوثيق والتسديد "الذي أل

عقيدة أهل التوحيد المخرجة بعون الله من ظلمات الجهل "، وهو مختصر كتاب "في شرح عقيدة التوحيد

الناس في  ، حيث استعرض فيه السنوس ي مذاهب"الراغمة بفضل الله أنف كل مبتدع عنيد ،التقليدو 

ومذاهب  ،باستعمال الفكر والنظر في مجال العقيدة، ويعطي في ذلك آراء من الأشعرية والمعتزلة ،الاستدلال

مال القضايا الفلسفية ومذهب إمام الحرمين الذي يذهب إلى ترجيحه دوما، كما يذهب إلى استع ،الحكماء

من : "ومن قضايا الاستدلال قوله[. ...]ليذهب إلى انتقاد ابن سينا ،والمنطقية حول حصول العلم بالمقدمات

لأن الحجة تنقسم أولا بحسب  ،البراهين القاطعة بيان لما وقعت، والبرهان وهو أحد أقسام الحجة العقلية

 .3سة أقسام برهان، وجدل وخطابة وشعر ومغالطةوالأولى خم ،قسمين عقلية ونقليةإلى مادتها 

قد للوصول إلى حقائق، و  طرق العلم ببلاد تلمسان وما والاها تعتمد الأساليب العلمية المنطقية كانت

الآبلي أخذ  فقد ،عماء المدرسة العقلية التلمسانيةز ن ع ورثهاو  ا،العلامة الآبلي من بين من اعتمده كان
                                                                                                                                                                                                 

 الـذي هـدانا                لدينه القـويم واجتبـانـا الحمد لله                                                           

 بخبر من الوحي والكتاب             وفي، ومن دعا إلى الصواب                                                          

 الصبا منشئناماهب أ                    محمد صلى عليـه ربّـنا                                       
ّ

 و كف

 ثم على أصحـابه وآلـه                 ومـن أتى مقتفيـا بحـاله                                                          

 وبعد لما كان علم المنـطق            رعية الذهن من الغي يقـي                                                        

 نظمت نظما شاملا قواعدا        راج من الله الكريم مـددا                                                          

 وحفظ حافظ له وناظـرا          قد أخذ الإنصاف ثوبا ساترا                                                          

والدّلالة اللفظية والوضعية، والتناقض والعكس والقياس الاقتراني، وقد سار على نهجه في النظم صاحب  ثم تكلم عن أنواع العلم الحادث

 .41المرجع السابق، ص: راجع آدم الألوري    .السلم الرونق الشيخ عبد الرحمن الأخضري 

ورقتين للمغيلي في المنطق أنظر المغيلي تمّ تحقيق المخطوط من قبل بلقاسم ضيف الجزائري، وذكر بأنه توجد بحوزته مخطوطة في   1

 .54، ص4111، 5لب الألباب في رد الفكر إلى الصواب،تح بلقاسم ضيف،دار ابن حزم، ط(: محمد بن عبدالكريم)

 .42المرجع السابق، ص : الحمدي أحمد 2

أمّا الجدل فهو ما تآلف . البرهان عبارة عن مقدمات كلها يقينية وتسمى البديهيات يجزم بها العقل لمجرّد تصور كالمشاهدات أو الحسبيات 3

. من مقدمات مشهورة، وهي ما اعترف بها الجمهور كمصلحة عامة، والغرض من الجدل إمّا إقناع قاصر عن البرهان أو إلزام الخصم ودفعه

أما الشعر فهو ما .طابة فهي ما تألف من مقدمات مقبولة من شخص معتقد فيه الصدق أو لصفة جميلة كزيادة علم أو زهد ونحوهأمّا الخ

أمّا المغالطة فهي ما تألف من .تألف من مقدمات متخيلة لترغيب النفس في الش يء أو تنفيرها عنه والغرض من الشعر انفعال النفس

 .وتسمة سمى سفسطة مقدمات شبيهة بالحق وليست به

 .."وهي التي جعلها البيضاوي ثلاث أقسام في الطوالع وهي البرهان الخطابة والمبالغة: كل هذه سماها أقسام الحجة العقلية، يقول 

 .4،3ورقة رقم 54144خ ح، رقم : عمدة أهل التوثيق والتسديد في شرح عقيدة التوحيد(: محمد بن يوسف)راجع السنوس ي 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

978 
 

ثم رحل آخر المائة  ،قرأ المنطق والأصليين عن أبي موس ى بن الإمامو  ،التنس يبتلمسان عن أبي الحسن 

في  ءثم رجع إلى تلمسان ولازم بفاس ابن البنا ،فدخل مصر والحجاز والعراق والشام ،السابعة إلى المشرق 

ه ،المعقول والتعاليم والحكمة
ّ
نزل من تونس ثم طلبه أبو عنان ف ،نزل زمن أبي الحسن المريني بتلمسان كما أن

، وهو الذي رّد على ابن 1م1113/هـ611، أما مولده فكان م1356/هـ959وكانت وفاته بفاس سنة  ،إلى بجاية

 :حينما صرّحلعلم الكلام والمنطق بدوره تيمية الذي تنكر 

 حصّل في أصول الدين حاص  م  
 
 بلا دين   ه     من بعد تحصيله علم  ل

 
 
  ل  ص  أ

 
  لالة والإفك  الض

 
 اطيـني  المبين فما    فيه فأكثره وحي الش

، وهذا ما 2"والله لو رأيته لضربته بهذا القضيب هكذا، ثم رفعه ووضعه: "ما سمع ذلك عندكان رد الآبلي ف

 .وأساليب التعليم بين مدرستين متباينتين عقلية ونقلية ،وطرق الاستدلال ،يظهر الفارق في تعاطي العلوم

أمكن الرّد على القائلين بأسبقية المدرسة البجائية  أيضا، (هـ959ت )التعليمي للآبلي تتبع المسلك ب و 

كان عبد الرحمن الوغليس ي ببجاية باعتبار أنّ الرائد  ،على مدرسة تلمسان في مجال الإنتاج الكلامي وتعاطيه

في . 3ى بن سلامة البسكري وعيس  ،ومنهم محمد الهواري والثعالبي ،هـ7ق أعلامالذي تتلمذ على يديه ( هـ916ت)

 أنّ ، وسبق القول ب4استنكره ابن تيمية في وقتي من المنافحين عن علم الكلام كان أبو عبد الله الآبلحين 

الضالعين في العلوم العقلية والنقلية، كما تخرج على يدي الآبلي أبو  التلمسانيين تتلمذ على ابني الإمام الآبلي 

ف في المنطق شرح ا( هـ991ت )عبد الله الشريف 
ّ
ل منصور ونزكما كان ل. 5مل الخونجي والخلافياتجلذي أل

 لا يخفى أنّ و . 6 الأثر الواسع بتلمسان المكين في الأصول والمنطق والكلام( م1351/هـ953ت )بن علي الزواوي 

الحق بن سليمان  في علم الكلام أمثال محمد بن عبد فقهاء -قبل نزول منصور الزواوي بها - تلمسان  عرفت

  ،الذي بلغ درجة المشاركة في الكلام ،تلمسانالمولود ب الكومي الندرومي
ّ
 ،إرشاد المسترشد"ككتاب  ،ف كتباوأل

كما والمتولي قضاءها مرتين،  ،"العالمالفيصل الجازم في فضيلة العلم و " ، و"وبغية المريد المستبصر المجتهد

ه
ّ
وهذا ما يفيد  .7هـ615 سنة وبها كانت وفاته ،إلى تلمسانبعدها وعاد  ،سافر إلى الأندلس التي اشتهر بها أن

ه لا ب
ّ
ضرورة مراجعة الآراء الذاهبة إلى أسبقية مدرسة على أخرى، ومع الإقرار بفضل بجاية وريادتها، فإن

                                                           

 .وما بعدها 452كفاية، ص : التنبكتي 1

 .53، ص1، ج 5221أزهار الرياض، تح  سعيد اعراب وعبدالسلام الهروس؛ ط(: شمس الدين)المقري  2

 .32، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله 3

 .55، ص 1أزهار، ج: المقري  4

 ة علماء المغرب الأوسط في علم المنطقالذي يبين مساهم 55أنظر الملحق رقم . 441البستان، ص : ابن مريم 5

 .412، ص 4نيل، ج: التنبكتي 6

 .511، ص 4التكملة، ج: ابن الآبار 7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

979 
 

 يتمدرسوهي بوابة  ،التي كانت لها الريادة منذ عهد الأدارسة والسليمانيين ،يمكن إغفال حاضرة تلمسان

 .الأندلس والمغرب الأقص ى

ف علماء المغرب الأوسط في موس  :التوحيدمعتقد مسألة التقليد في  -1
ّ
م العقيدة الكثير من و أل

ومحاربة ما كان  ،وكانت الغاية من وراء ذلك تثبيت العقيدة الصحيحة في نفوس المسلمين. 1التصانيف

على شبهات غير المسلمين في  محاولة الردّ مارسات، وفي نفس الوقت المالتصورات و  فييشوبها من مفاسد 

وكان من المصنفات المتأخرة التي بقيت محافظة على انتشارها وتداولها القصيدة الجزائرية في . مجال الاعتقاد

فها أبو العباس أحمد بن عبد الله الجزائري الزواوي " المنظومة الجزائرية"التوحيد والمعروفة بـ 
ّ
ت )التي أل

 :     ومبدؤها 2"كفاية المريد في علم التوحيد"وهو تلميذ الثعالبي، وقد سماها  ،(م1673/هـ171

 .3الحمد لله وهو الواحد الأزلي    سبحانه جلّ عن الشبه وعن المثل                           

والتصنيف فيه  ،تأتي مصنفات محمد بن يوسف السنوس ي كمعلم مهّم في توضيح الواقع العقديو           

مظهر هذا الرواج  "العقيدة الصغرى "وقد مثلت عقيدة أم البراهين أو . للفترة المتأخرة من العصر الوسيط

والشروح والتلاخيص التي وضعت عليها، وكان من أبرز  ،لعقائد السنوس ي من حيث انتشارها وتداولها

 .4 (م1671/هـ179ت )شارحيها تلميذه أبو عبد الله محمد بن عمر بن إبراهيم الملالي التلمساني 

حيث  ،(م1675/هـ777ت )كما دوّن في الاتجاه العقدي معاصر السنوس ي أبو العباس أحمد بن زكري 

تناول  ، "رح عقيدة ابن الحاجببغية الطالب في ش"اه مصنف سمّ في  ،قام على شرح عقيدة ابن الحاجب

أمثال الشيعة  ،والرّد على الفرق الأخرى في آرائها ،موضحا السنة في تناولها ،فيه جميع أركان الاعتقاد

محصل المقاصد مما به تعتبر "وأكمل ابن زكري بحثه في مجال الاعتقاد بتدوين مصنف سماه . 5والمعتزلة

والعلم وفوائده والسنة  ،وعن الكلام ومبادئه ،تحدث فيه عن علم التوحيد كأشرف العلوم ،"العقائد

                                                           

 .يحتاج موضوع الواقع العقدي بالمغرب الأوسط إلى مزيد من تسليط الأضواء عليه من حيث السلوك الإجتماعي وموقف الفقهاء  1

، 54311، 53144، وتوجد بالخزانة تحت أرقام عديدة 5414علم التوحيد، خ ع، مجموع رقم كفاية المريد في : أبو العباس أحمد الجزائري  2

 .وغيرها 54513

 .23، ص 5تاريخ الجزائر، ج(: أبو القاسم)قدمها سعد الله  3

 .4114، 5خالد دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط: زهري . حققه د  4

بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب، دار المعرفة الدولية (: أبو العباس أحمد)ن زكري أنظر اب. عبد الرزاق دحمون . المصنف حققه د 5

 .4155للنشر والتوزيع، طبعة خاصة، 

 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

980 
 

وقد شرحه الشيخ أبو العباس أحمد بن علي  ،1والدليل وأقسامه، ورّد فيه على أهل الطوائف في عقائدهم

 .2في أجزاء( م1519/هـ775ت )المنجور الفاس ي 

 اأرسله ،وهو عبارة عن رسالة تقع في كراسين ،العقيدة وقدم محمد بن عبد الكريم المغيلي عملا يخص

: السنوس ي اوقد قال عنه. 3او نظماه االمغيلي إلى كل من ابن غازي المكناس ي والإمام السنوس ي فأثنيا عليه

فوجدته تأليفا مشتملا على تحقيق علوم " مصباح الأرواح في أصول الفلاح"طالعت هذا التأليف المسمى "

الدين، وأبرزها لبصائر القلوب بطريق بديع لطيف، منّ به في هذا الزمان العسير المظلم الشريعة وأصول 

 من قلب مستنير بألوان الولاية ،ورأيته كاملا عاليا ،ير الملك المبينبمولانا العليم الخ
ّ
والمعارف  ،لا يتصور إلا

الظاهر في التبحر في علمي المعقول  والحكم الرّبانية، مع مشاركة صاحبه لعلماء ،والمواهب القدسية ،الدينية

 .4"والمنقول 

من أكبر الفقهاء الذين خاضوا غمار  ،كل من المغيلي والسنوس ي مضافا إليهما أحمد بن زكري  كان

الباب العظيم الفائدة البحث في العقيدة والإجابة على سؤالات الخاصة والعامة، ثم التصنيف في هذا 

ه بالنظر إلى الطوارئ التي جدّت على اعتقادات الناس مصائر الناس في، إذ يمسّ والخطير
ّ
 ،الدنيا والآخرة، وإن

بغية التخلص من الشوائب المشينة لتصورات  ،كان الحرص من هؤلاء على التدوين في المجال العقدي

 .ونظرتهم للدين والكون  ،الناس، ومحاربة البدع التي ألحقت بالكثير من عقائدهم

التي بدت غامضة  ،في استجلاء الكثير من الأفكار والمعتقدات ،بين هؤلاءوربما كان يقع السّجال 

أو حول أسلوب تحقيق العقيدة الصافية على الطريقة السنية النبوية، وهو ما وجدناه  ،بالنسبة للعامة

بالفعل يقع بين محمد بن عبد الكريم المغيلي ومحمد بن يوسف السنوس ي من سّجال، وقد استعملت 

 يقع في الوهم في بعض و السنوس ي إلى أن يطلب من المغيلي  لوصو بين الطرفين،  ذلك  الرسائل في
ّ
ينصحه ألا

التي قد تؤدي إلى التجسيم والتمثيل، وأنّ الاعتماد في تفسير جوانب من العقيدة بالاستناد  ،مسائل العقيدة

                                                           

 .4115محصل المقاصد مما به تعتبر العقائد، تح عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط: ابن زكري  1

 .نفس الدار السابقة و في نفس السنةتم طبعه من قبل  2

 .34-43المرجع السابق، ص ص : حمدي أحمد 3

وبذلك يكون ما قدمه رابح بونار في تحقيقه لمصنف خاص بعلاقة المسلمين بغير المسلمين وجعله تحت . 512-22، ص ص المرجع  نفس  4

مته للتحقيق حينما ذكر بأنه لم يجد العنوان في التقديم وربما له من الأخطاء التي عبر هو نفسه عليها في مقد" مصباح الأرواح"عنوان 

وضعه الناسخ فيما بعد، ووقع في نفس الخطأ عبد المجيد خيالي حينما نسب المصباح للمغيلي على أنه رسالة في معاملة أهل الذمة، وربما 

؛ مصباح الأرواح في 4113بونار، وزارة الثقافة الجزائرية، ط مصباح الأرواح في أصول الفلاح، تح رابح  -: أنظر. وقعا الاثنين ضحية الناسخ 

 .4115، 5أصول الفلاح، تح عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

981 
 

ه يجب عليه أن غير كاف لمثل هذا الموض( م1167/هـ566ت) إلى العقيدة البرهانية للسلالجي 
ّ
يقتصر لا وع، وأن

 .1لفكر من غير بحث ولا استعمال ،ب والسنةعلى ظواهر الكتا

فإنّ الإمام السنوس ي  ،ونظرا للمخاطر التي باتت تتربص بعامة المسلمين وخاصتهم من جهة العقيدة

ى العقيدة الصافية اضطره الوضع إلى التدوين في العقائد، لأجل محاربة فساد الاعتقاد، وتسديد المسلمين إل

ا رأى أخوكم وسمع وتحقق فساد كثير من عقائد الخاص والعام، دعاه ذلك إلى وضع عقائد حققت : "يقول 
ّ
ولم

فيها مذهب أهل السنة وعقائدهم ببراهينها، وقربتها لهم على وجه يتحقق معناها الخاص والعام، وأعرضت في 

واقتصرت على ما يحصل به الفرقان أو الإيقان، لأن من أكثرها عن ذكر الشبه التي تشوش العقل والإيمان، 

ه
ّ
البدعة والضلال  إلى ... كثيرٌ نسبني  ،عرف الحق عرف أن ضده الباطل، ومع هذا الاحتياط والتقريب كل

 .2..."والفضول 

ه بفضل هذه المصنفات التي اعتمدها محمد بن يوسف السنوس ي
ّ
فيما يخص  ،أقرت الدراسات بأن

قد أسس بفضل ذلك مرحلة  -حيث محاربة البدع فيها وتثبيت الصحيح منها في نفوس الناسمن  - العقائد

 ،دون وجود معارضة فكرية من قبل أقرانه مع الإقرار بأنّ جهده هذا لم يمرّ  ،جديدة في تاريخ الفكر الأشعري 

حولها النقاش وكان من بين المسائل التي دار (. م1675/ه777ت )في وقته وبعده أمثال أحمد بن زكري 

لأنّ استدلال  ،قديمة متجدّدةهذه مسألة  أنّ  مع الملاحظة .3التي لقيت ردودا وتعقيبات" مسألة إيمان المقلد"

بيّن بأنّ  ،كل من السنوس ي وابن زكري وغيرهما بأقوال كل من الأشعري والغزالي والقشيري وابن رشد وغيرهم

 أنّ الم
ّ
رحلة الأخيرة كانت جدّ حاسمة في المسار الاعتقادي لبلاد المغرب الأمر كان متداولا قبل السنوس ي، إلا

 .4من قبل الفقهاء ، والصادرةرصدها في هذه الفترة ليف التي تمّ آالإسلامي، ولكثر الت

                                                           

، مجلة الدراسات العقدية ومقارنة حوار بين الشيخ السنوس ي والشيخ المغيلي في المذهب العقدي: ) عمار(راجع الموضوع عند طالبي  1

 .413،423،ص4111،س 4مخبر بحث في الدراسات العقدية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية،قسنطينة، الجزائر، عالأديان، 

 .424نفس المرجع، ص : طالبي عمار 2

 .442تطور المذهب الأشعري، ص (: يوسف)حنانة  3

ف محمد بن يوسف السنوس ي 4
ّ
 :أل

وهي عقيدة سار فيها "خرجة من ظلمات الجهل وربقة التقليد المرغمة أنف كل مبتدع عنيد عقيدة أهل التوحيد الم: "العقيدة الكبرى وهي

ف ( هـ234ت )على منحى محمد بن مرزوق الحفيد 
ّ
 ".عقيدة أهل التوحيد المخرجة من ظلمة التقليد"الذي أل

 ".عمدة أهل التوفيق والتسديد في شرح عقيدة أهل التوحيد"شرح العقيدة ويسمى 

 .الوسطىالعقيدة 

 .شرح العقيدة الوسطى

 ".السنوسية"و" أم البراهين"العقيدة الصغرى وتسمى أيضا 

 .شرح العقيدة الصغرى 

 .عقيدة صغرى الصغرى أو صغيرة الصغرى وهي التي تسمى الحفيدة



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

982 
 

هـ 1كان يدور حول الموضوع قبل قيبيّن أنّ النقاش  ،ولعل الرجوع إلى موقف ابن الحاجب في المسألة

وهو حديث النفس التابع للمعرفة  ،أنّ الإيمان هو التصديق: " الحاجب الإيمان بقولههــ، فقد عرّف ابن 7ق و 

ه "بذلك على الأصح، خلافا لمن قال هو المعرفة فقط
ّ
 ،"لا يكفي التقليد في ذلك على الأصح":، وذهب إلى أن

  ،عرةوهو مذهب الحذاق الأشا ،ومعناه أنّ التقليد على القول الأصح لا يكفي في علم التوحيد
ّ
 إلا

ّ
القاض ي وإلا

 .2وهو الحق الذي لا شك فيه، لأنّ التقليد ترك للمعرفة، وترك المعرفة حرام فالتقليد حرام ،1الأستاذ والإمام

وقد توضح موقف السنوس ي الرّامي إلى ضرورة المعرفة لتقييم العقيدة من خلال الشرح الذي أفاد 

ويجب على كل مكلف شرعا أن يعرف ما يجب في حق مولانا : " يقول به تلميذه الملالي في شرحه لأم البراهين، 

، "عزّ وجلّ، وما يستحيل وما يجوز، وكذا يجب عليه أن يعرف مثل ذلك في حق الرسل عليهم الصلاة والسلام

وحقيقة المعرفة هي  ،أن يعرف ما ذكر -وهو البالغ العاقل -بأنّ الشارع أوجب على المكلف "وجاء شرح الملالي 

وأمّا الجزم بالش يء من غير . بشرط أن يسبق هذا الجزم دليل أو برهان له ،لجزم بالش يء اللائق بالله تعالىا

ومن هنا نرى أنّ التقليد لا يصح في علم  اء كان موافق لذلك أم لا؟دليل أو برهان فلا يسمى معرفة سو 

 .3التوحيد على مذهب كثير من العلماء

ه ليس هناك علم من علوم الظاهر يورث معرفة الله تعالى ومراقبته كان من بين ردود السنوس ي و 
ّ
بأن

ها، وعلى قدر معرفته بالله يزداد خوفه منه تعالى وقربه منه
ّ
 علم التوحيد، وبه يفتح له في فهم العلوم كل

ّ
. 4إلا

ا ش يء من التي لا يقابله ،خصوصا عقيدته الصغرى  ،وأكد ابن مريم على أنّ عقائد السنوس ي في هذا كافية

عمدة "كما تكرّس موقف السنوس ي الدّاعم لضرورة اقتران الإيمان بالعلم ونبذ التقليد في مصنفه  .5العقائد

                                                                                                                                                                                                 

 .شرح صغرى الصغرى وله فيها نكت وفوائد مهمة

 .النساءعقيدة صغرى صغرى الصغرى وتسمى بالعقيدة الوجيزة أو عقيدة 

 .المقدمات وهي مجموعة لمشروعه العقدي وبخاصة العقيدة الصغرى التي حازت الشهرة الوافية

 .شرح المقدمات

 ".كفاية المريد في علم التوحيد"شرح على منظومة شيخه أبي العباس أحمد بن عبد الله الجزائري وهي المسماة 

 ".واسطة السلوك"وهي المسماة ( هـ251ت )من الحوض ي شرح على منظومة تلميذه أبي عبد الله محمد بن عبد الرح

 .شرح على مرشدة محمد بن تمرت

 .453المرجع السابق، ص : أنظر يوسف حنانة.        شرح جواهر العلوم لعضد الدين الأيجي

أبو عبد الله محمد محمد ، الإمام أبو بكر محمد بن الوليد الطرطوش يالأستاذ   أبو محمد عبد الوهاب بن نصر البغدادي،القاض ي هو    1

هـ،،  أبو بكر محمد  332أبو المعالي الجويني ت : وحذاق الأشعرية هم مصطلحات أعلام المذهب المالكي 11بن علي المازري،  راجع الملحق رقم  

 .ه111هـ، أبو حامد الغزالي ت  314بن طيب الباقلاني ت 

                                                                                                                                                                 .542-544بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب، تح عبد الرزاق رحمون، ص: ي أحمد بن زكر : أنظر رأي ابن الحاجب من خلال 2

 .11 ص( شرح أم البراهين للملالي)أم البراهين : السنوس ي 3

 .453البستان، ص : أنظر ابن مريم 4

 .453نفسه، ص : ابن مريم 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

983 
 

أنّ جمهور أهل السنة يرون أنّ التصريح ب يذهب إلىحين  ،"أهل التوفيق والتسديد في شرح عقيدة التوحيد

 .1لحاجبوهو ما ذهب إليه أيضا ابن ا ،التقليد لا يكفي في العقائد

ذكر من زعم و وينتقد ما ذهبوا إليه، فيأتي بآرائهم  ،في مصنفه يدحض حجج القائلين بالتقليد كانو 

 بالنظر 
ّ
أنّ طريق معرفة الحق هو الكتاب والسنة ويحرم ما سواهما، فكان رّده بأنّ حجتهما لا تعرف إلا

ة الباطن فيقال له الرياضة هي ملازمة العقلي، وأمّا من زعم أنّ طريق المعرفة الرياضية والمجاهدة وتصفي

 ،ومداومة التعبد والذكر ،العزلة والخلوة وتناول الحلال والجوع والتقلل من الدنيا على سبيل الزهد فيها

نعم لا ننكر الاستعانة بذلك بعد معرفة الله وأحكام ما  ،[...]وكيف يمكن التعبد لمن لا يعرف آمره وناهيه

 .2يتقرب به إليه

ه السنوس ي إلى أنّ عدم الأخذ بالعلم والنزوع نحو التقليد في العقائد يؤدي إلى تسرب العديد وقد نبّ 

من العقائد الفاسدة التي تعصف بإيمان المرء، وقد أشار بأمثلة إلى ذلك في تلمسان ممن كان ينكر المعاد 

رغم أنّ بعضهم كان يحفظ القرآن الكريم، وقد أرجع ذلك  ،البدني، وأنّ كثيرا من أهل البادية ينكرون البعث

 .3مع ما كان يجول بتلمسان من كتب الفلاسفة ،إلى عدم إتقان علم التوحيد

ل مرحلة مهمة في المدرسة الاعتقادية الأشعرية
ّ
من حيث تأييده  ،وهكذا يبدو أنّ الإمام السنوس ي قد مث

ل  ون نوا يرون بوجوب العلم في الاعتقاد وينبذممن كا ،لفريق من الأشاعرة الذي أشار إليهم
ّ
التقليد، كما شك

 .وهو نبذ التقليد ،بهدف تكريس مبدئه الذي ناضل من أجله ،من حيث تأليفه في العقائد ،اتطورا مهمّ 

وضعه الملالي قد ووقف على الجانب المناقض للإمام السنوس ي معاصره أبو العباس أحمد بن زكري، و 

لسنوس ي في صحة إيمان المقلد أو كفره أو عصيانه، فقال ابن زكري بصحة إيمان ضمن من اختلف مع ا

د
ّ
من خلال مصنفه  ،الرامي إلى صحة إيمان المقلدو  ،وقد أفصح ابن زكري عن رأيه المضاد للسنوس ي. 4المقل

 :والذي جاء فيه" محصل المقاصد مما تعتبر به العقائد"

ظـر للعوام     
ّ
 من غير تفصيـل لذا المـرام                  مـن عيّـن الن

ـك      
ّ

 في عقـده محمّـلا للشـرك                   عرض غيـر قـابل للش

 من الأباطيـل بحق جـازمـا              لحالـه وقد يكـون سالمـا          

ف إلجام العوام    
ّ
 عن أن يخوض في مسائل الكلام        من أجل ذا أل

                                                           

 .1،1ورقة  54144عمدة أهل التوفيق والتسديد، خ ح رقم : السنوس ي 1

 .54نفسه، ورقة   2

 .53نفسه، ورقة   3

 .12شرح أم البراهين، ضمن أم البراهين للسنوس ي، ص : أنظر الملالي 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

984 
 

 وسهـل ابن العـربي أمـرهم             الإسلام وأبقى طورهم     حجة 

 وقـال يـرض ى الله باليسيـر                 توحيدهـم لمديـه باليسيـر       

 لمسلــم بعـدم الدليــل              ولا يصح الحكـم بالتضليـل     

رهم في ذا ا
ّ
 لمقامقد حكم القاض ي ابن رشد للعوام    بكفر من كف

دب لا لوجوب فيما قد ظهر        مذهبه في حكم تفصيـل النظـر     
ّ
 الن

 1في حقّ من يقوى على البرهان              خـلاف ظاهــر القرآن     : قلت

وفي هذا يشير إلى حكم تعلم العوام لعلم الكلام، بناءً على عدم صحة القول بوجوب النظر مطلقا في 

وقد أضاف ابن زكري مذاهب العلماء وأقوالهم في حكم  .لما فيه من تكليف لا يطاق ،حق القائل وغيره

 :ار جدل بين الفقهاء، يقول في منظومته محصل المقاصدثكيف كانت هذه النازلة المستمرة مو  ،التقليد

 بالجزم في مسائـل التوحيد         واختار قـوم صحة التقليـد     

 فقهـا حديثـا لهم المذكور       شيرازي والغزالي والجمهـور        

 يقوى على النظر هذا تحتذي   قلت الصواب فيه عصيان الذي 

 عنوانه الإســلام إن تحصلا     فالحكم في الإيمان موقوف على  

 إذا لم يرد عن النبي المختـار       وليس موقوفـا على الأنظـار      

 على قواعد الكـلام والنظـر     ما أوقف الحكم بإيمان البشـر   

 2من مقبـل بكلمة الشهـادة    بل اكتفى في مستقـر العـادة       

حيث أشار في ذلك إلى أقوال  ،بيان العديد من المسائل المتعلقة بالموضوع 3وفي المنظومة وشرحها

السنة، أهل  من أكابر وهو  4منصور الماتريدي اأبوذكر منهم  ،وامالعلماء الذين أيدوا منحى الاعتبار لعقائد الع

هم حشوا الجنة، ووافق ابن زكري القاض ي عياض على وأنّ  ،العوام مؤمنون عارفون بالله تعالى صرّح بأنّ الذي 

ما عجزوا عن التعبير، وذلك لا يضرالعوام مجبولون على معرفة الله تعالى،  أنّ 
ّ
 .5وإن

ل 
ّ
اتجاه ابن زكري النظرة المناقضة لما كان يرّوج له السنوس ي في مجال العقائد، ولاشك وعليه فقد مث

رغم الجهود التي بذلتها المدرسة  ،أنّ مآل المسألة على مستوى المجتمع قد اتجه إلى منحى ابن زكري 

لمنظومة السنوسية، وذلك باعتبار أنّ الوضع الاجتماعي والثقافي لم يسمح باستمرار السنوسية كمسير ل

                                                           

 4155محصل المقاصد مما تعتبر به العقائد، تح عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية، الجزائر، ط : ابن زكري  1

 .413-414ص ص 

 .412نفس المصدر، ص : ابن زكري  2

مختصر نظم الفرائد ومبدي الفوائد في شرح محصل المقاصد، تح عبد (: لي الفاس يأبو العباس أحمد بن ع)شرح المنظومة المنجور  3

 .، في ثلاثة أجزاء4155دار المعرفة الدولية، الجزائر، ط الرزاق دحمون، 

، والماتريدي  أحد أقطاب الأشعرية بعد أبي الحسن الأشعري .  (ه444ت )هو أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي 4 

 .نسبة إلى ما تريد، وهي محلة بسمرقند فيما وراء النهر

 .411-413نفسه، ص ص : ابن زكري 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

985 
 

 لفترة قصيرة، وإنّ ردود الإمام ابن زكري على مسعى الإمام السنوس ي قد دفع
ّ
 تالعقدية بالمغرب الأوسط إلا

إذ رأى  ،كان ذلك من خلال شرحه على عقيدته الصغرى و  ،ومراجعة موقفه ،بهذا الأخير إلى تلطيف مقولته

 .1في العقائد الأولىي السنوس حكم به  ا تراجعا عمّ  عليها ارسون لها والشارحون الدّ 

محور نقاش وتساؤل بعد الجدل الذي قام بين ابن زكري " إيمان المقلد"وقد بقيت نفس المسألة 

إلى نتيجة  عتبار أنّ النقاش السابق لم ينتهبا ،والسنوس ي، وصارت الناس تبحث عن مزيد من الفصل

 
ُ
ن وانقسم الناس بين مؤيد لابن زكري وآخرون للإمام السنوس ي، وكان ممّ  ،س الخلاف فيهارِّ فاصلة، بل ك

ون بن أحمد بن أبي جمعة المحدث الفقيه والمتكلم المقرئ محمد شقر  ،وتمّ تدوين رأيه في ذلك ،تكلم فيها

إذ . 2اسوهو المولود بتلمسان والمتوفي بف ،(م1513-1695/هـ717-197)عبد الله الوهراني ي أبب الشهير المغراوي 

يلتزم ولكنه  ،ومن لا يعرف الدلائل والبراهين ،"إيمان المقلد في العقائد" ورد عليه سؤال فيما يخصّ 

 الشهادتين هل إيمانه صحيح؟

 بعدما رأى استفحال  ،ويفصل فيها ،لم يذكر هذه المسألة( هـ717ت )والحقيقة أنّ محمد شقرون 
ّ
إلا

 ،3"الجيش والكمين"إلى تأليف ل والبرهان، ولذا لجأ لعدم معرفتها الدلي ،بعض الآراء الرّامية إلى تكفير العامة

د مؤمن غير عاص، واستند في ذلك إلى كل من ابن  ،ساق فيه آراء الفقهاء في المسألة
ّ
فذكر القائلين بأنّ المقل

القشيري  كان يقول بنفس القول الإمام ظر والاستدلال مستحب لا واجب، و الذي ذهب إلى أنّ الن ،رشد الجد

 ،العز بن عبد السلام وسيف الدين الآمدي، واختاره الإمام أحمد بن عمر القرطبي وأبو حامد الغزالي و

ي ان من بين نصوص الاعتماد قول أبوك. "كفاية المريد"ري صاحب المنظومة وكذلك أحمد بن عبد الله الجزائ

  ،"ويتركون على ما هم عليه ،لا تحرك عقائد العوام: "حامد الغزالي
ّ
ف في ذلك مصنفه إلجام العوام عن كما أل

 :قول ابن زكري في عقيدتهتعزز هذا بعلم الكلام، و 

 ولم يرد بحث به عن سلف     مع العوام وبذلك يعترف

 تغييرها يلـزم بالتعيـين    فهو إذن من بدعه الدين     

 .4"لى أنّ عوام المسلمين مؤمنون، وأنّهم برّبهم عارفون الإجماع ع: "وقبلهما قول أبي منصور الماتريدي

                                                           

 .ببقاء حكمه ومنهجه كما كان مع تلطيف في العبارات  -حنانة -رغم أنه يصرحّ . 452تطور المذهب الأشعري، ص : حنانة يوسف 1

 .531كفاية، ص : ، التنبكتي513البستان، ص : ابن مريم 2

(: محمد بن أحمد الوهراني)راجع شقرون .، خ ح، الرباط، وقد تم تحقيقها من قبل هارون آل باشا54413أنظر المسألة في مجموع رقم  3

ر عامة المسلمين، تح هارون آل باشا، دار ابن حزم، بيروت، ط
ّ
 .4113، 5الجيش والكمين لقتال من كف

 .15-41ص  الجيش والكمين، ص(: محمد المغراوي )أنظر شقرون  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

986 
 

د مؤمن عاص
ّ
إن كان فيه  ،إذا ترك النظر والاستدلال ،أما الموقف الثاني فمذهب القائلين بأنّ المقل

قابلية لفهم ذلك، فإذا كان كذلك حرّم عليه التقليد ووجب عليه النظر الصحيح، وإن لم يكن لم يجب 

والظاهر أنّ الأدلة التي استند إليها هؤلاء تصب في سياق المذهب . 1وصار من العوام ويكفيه التقليد ،عليه

 .أنّ العوام معتبرة عقيدتهم وإيمانهم صحيحالذاهب إلى الأول 

د كافر، وقد أنكر أهل السنة
ّ
هذا موجود بأنّ وقالوا  ذلك، أما المذهب الثالث فهم القائلون بأنّ المقل

دين في وذهب إلى قول الآمدي سيف ال ،بن عرفة ومحمد بن يوسف السنوس يوهو قول لا  ،الاعتزالعند أهل 

 ،على انتفاء التكفير في باب التقليد -يعني أهل السنة -اتفق أصحابنا ": حينما صرّح" أبكار الأفكار"مصنفه 

  ،لا أساس له من الصحة ،وإنّ نقل عن الباقلاني أو الأشعري فقول مكذوب
ّ
 .2"لدى المعتزلةإلا

وتعدد  ،وما يظهر أنّ المسألة أخذت في الاستفحال والانتشار في بلاد المغرب هو سرعة الرّد عليها

قد تمّ إرسالها إلى  ،(هـ717ت )التصنيف فيها، كما أنّ الرسالة التي تمت الإجابة عليها من قبل محمد شقرون 

ويكتبوا في شأنها تصريحا، فجاءت التصاريح  ،اؤهامنها تلمسان ليقرأها أعيانها وعلم ،عدد من الحواضر

بمثابة  -التي كتبت في شأن جواب السؤال -ووقعت في نفوسهم الموقع الحسن، وكانت تلك الرسائل  ،بقبولها

 .3أربعة رسوم قدّ تمثلت فييد للفقيه محمد شقرون، و مؤ موقف 

بعدا خطيرا على مستوى المجتمع والظاهر من الفتاوى وتدخلات الفقهاء أنّ المسألة قد أخذت 

لأنّ  ،والفصل فيها بما يؤدي إلى استقرار المجتمع ،ا استدعى التركيز على أقوال الفقهاءممّ  ،بتلمسان وغيرها

في وعاء مذهبي خارج المذهبية التقليدية  ظاهرة التكفير التي صارت تلصق بعامة المسلمين قد باتت تصبّ 

 ،ا يشكل خطرا جسيمامّ م ،هذه الظاهرة إلى عودة تياري المعتزلة والخوارجلبلاد المغرب الأوسط، حيث تدفع 

عقول كان لسذاجة حين  ،وجب محاربته قبل الانتشار، خصوصا وأنّ لبلاد المغرب سابقة في هذا الشأن

 .وتوسعها ء هذه التياراتالقسط الوفير في استشرا الناس

والخاصة من  ،التي أثارت نقاشا بين العامةمن القضايا  : تعدد الأقوال في المسألة الواحدة -1

هما الذي رجع عنه الإمام أيّ  علمولا يُ  ،قولين أو جوابين للفقيه في القضية الواحدة ةمسألة نسب ،الفقهاء

 .تاريخ فتاويه -تحديدا  -كما لا يعرف  ،لأجل تقليده في القول الذي رجحه ،الفقيه

                                                           

 .13-14نفسه، ص ص : شقرون محمد 1

 .14-11نفسه، ص ص   2

وهذه الرسوم التي تم بها تذيل الرسالة الأم أو جواب شقرون هي الرسم الأول للفقيه إبراهيم بن أحمد الوجديجي، الثاني لمحمد بن محمد  3

: أنظر. بن محمد بن العباس وهؤلاء هم فقهاء تلمسان وأعيانها بن عيس ى، الثالث أحمد بن ملوكة، والرسم الرابع لعبيد الله أبو عبد الله

 .وما بعدها 12المصدر السابق، ص : ، خ ح، الرباط، شقرون محمد54411مجموع رقم 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

987 
 

سئل الإمام أبو عبد الله " :أبو سعيد بن لب ونصّهاساقها و  ألة صادرة عن فقهاء الأندلس،والمس

أهل المذهب ينقلون عن مالك في  إذ صار عن قول الإمام المرجوع عنه،  الشريف التلمساني من غرناطة

المسألة الواحدة قولين أو ثلاثة أو أربعة، ويقولون وقع هذا في المدونة كذا، وفي الموازية كذا وفي المجموعة 

من  ،يجب الأخذ بهفويفتون بها من غير تعيين ما هو المتأخر منها  ،في كتبهم يعتقدونها خلافاكذا، ويسطرونها 

مع أنّ  ،مع التقليد لصاحبها وهو واحد، وأمّا المجتهد فآخذ برأيه من حيث اجتهاده ،المتقدم الذي يجب تركه

ه إذا ورد عن العالم قولان متضاد -فيما رأيت -أهل الأصول متفقون 
ّ
فلا  ،ان لا يعلم المنسوخ منهماعلى أن

 
ّ
يعمل بمقتض ى واحد منهما، وقد وقعت هذه المسألة عندنا بغرناطة، وتردد النظر فيها أياما فلم يتوقف إلا

 ذهب معظم فقه مالك
ّ
ومستند الأخذ بها مع الضرورة، أنّ مالكا لم . على أنّ الضرورة داعية لمثل هذا، وإلا

 لدليل
ّ
وإن رجع عنه فتأخذ به من حيث ذلك الدليل، وأيضا غالب أقواله قال بها  ،يقل بالقول الأول إلا

  ،أصحابه
ّ
الأقوال ويفتون في النوازل رون هذه فيعمل بها من حيث اجتهادهم، وأيضا فجميع المصنفين يسط

 تواط
ً
 له النظر، وقدأن يجمعوا على الخطأ، هذا ما حصّ  عيدٌ منهم عليه، ولم يتعرضوا لهذا الإشكال، فبم  أ

 .  1"أجاب القرافي عن هذا الأخير في شرح التنقيح بما في علمكم

( م1397/ه991ت) نيبيّنت هذه المسألة الواردة من فقهاء غرناطة إلى تلمسان حيث الشريف العلوي

إذ صار فقهاء الأندلس يتحاكمون إليه في  ،عدّة حقائق، منها القيمة العلمية التي تميز بها الشريف التلمساني

م على الرغم من اعتبار الأندلس تحوز مدرسة مالكية لها مميزاتها، كما أنّ ورود المسألة عن فقهاء مسائله

ا استدعى تداولها بحواضر الأندلس، ووقع فيها الخلاف ممّ  غرناطة وعلى رأسهم ابن لب يعني أنّ المسألة تمّ 

 لمعضلة،  واميمكن أن يقدّ  ،خارج المجالالاستنجاد بفقهاء 
ً
نّ التحاكم إلى جهة خارجية لا يمكن أن وإ حلا

 أيضاا يعني ممّ  ،ا هو متوافر لدى أصحاب المسألة من فقهاء وعلماءممّ قيمة علمية أدنى  -هذه الأخيرة -تكون 

أنّ تلمسان وحواضر المغرب الأوسط كانت لها نفس المرتبة أو أكثر بالمقارنة مع غرناطة والأندلس، كما تبرز 

 .الدّائر بين العلماء المالكية بالرغم من وحدة المذهب المسألة ذلك الخلاف

ذهب عكس التنوع داخل المء داخل المدرسة الواحدة بقدر ما وإنّ طلب الفتوى في مسألة تعدد الآرا

هو تأثير هذا الخلاف على البنية الاجتماعية المرتبطة بالأساس  ،أمرا خطيرا تبيّنوالحرية المكفولة، فإنّها 

وعدم الفصل بشكل منهجي،  ،لتعدد المرجعيات الفقهية ،ا سيؤدي حتما إلى الاضطرابممّ  ،اءبتقليد الفقه

                                                           

؛ أبو عبد الله محمد بن 413مفتاح الوصول، تح فركوس، ص : ، التلمساني451عمل من طب لمن حب، ص : أنظر المسألة عند المقري  1

وما  414، ص 55المعيار، ج: ؛ الونشريس ي452جواب في مسألة واردة من غرناطة، تح أبو الفضل العمراني الطنجي، ص : فأحمد الشري

آل  453مناقب أبي عبد الله وولديه، مجموع رقم : ؛   مجهول 431-431كفاية، ص ص : ؛ التنبكتي411البستان، ص : بعدها؛ ابن مريم

 .بعدها ب وما 41سعود، الدار البيضاء، ورقة 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

988 
 

أو يستنجد الأندلسيون بفقهاء المغرب  ،كما يجب التنبيه على أنّ هذه المسألة لم تكن لتطرح للمرة الأولى

وأمّا المسألة : "ي جوابهوهو ما عبّر عنه الشريف ف ،الأوسط في هذه المسألة فحسب، بل كان ذلك يتكرر مرارا

فقد ورد علينا من بعض فقهاء بلدكم  ،الثانية وهي مسألة المجتهد له قولان في المسألة، لا يعلم المتأخر منها

 -نظرا لهذا الخلاف في الفتاوى بال - رغم أنّهمع الملاحظة أنّ أهل الأندلس م. 1"وقد أجبناه عنه ،سؤال فيها

وإلى فتوى ابن القاسم دون سواه، ومع ذلك بقيت الآراء المختلفة داخل المذهب هب المالكي يحتكمون إلى المذ

 .تفعل مفعولها

هو عدم الأخذ  ،ا ذهب إليه الأندلسيون في مسألة تعدد الفتوى في القضية الواحدة للإمام الواحدوممّ 

لمنسوخ، واعتبروا يؤدي إلى عدم معرفة الناسخ من ا وهو مابحكم عدم معرفة تاريخ كل فتوى،  ،بالأقوال

لأنّ الطريقة هذه تؤدي إلى زوال العديد من الفتاوى  ،وهو خطر على المذهب المالكي ،الأقوال ناسخة لبعضها

 بالاستناد إلى دليل، وهو ما يستدعي التدخل على  ،المالكية
ّ
خصوصا وأنّ الإمام مالك لم يقل بأحد القولين إلا

رأي ابن لب
حينما عرض المسألة التي سألها  ،مساني جوابا مقيدا بمنهج قويموقد كان جواب الشريف التل. 2

ه إذا  ،أمّا ما ذكرتم من اتفاق أهل الأصول " ، ثم دحض بعض جوانبها في قوله (ابن لب)أهل غرناطة 
ّ
على أن

فلا يعمل بمقتض ى واحد منهما، فهذا لا أعرفه  ،ولم يعلم المتأخر من المتقدم ،ورد عن عالم قولان متضادان

د تفريعا على اعتقادات أحد القولين مرجوع عنه ،ي كتبهمف
ّ
 في المقل

ّ
كما يظهر في جوابه عدم توافقه مع . 3"إلا

. الأندلسيين في شأن الفتوى بأقوال المذهب المتضاربة، وفي نفس الوقت يؤكد على ضرورة التبيّن في النصوص

حيث ذهب  ،ء إلى ابن عرفة في المسألةباللجو ،كما يذهب إلى تضعيف القول الذي اعتمده أهل الأندلس

 .4"الشريف إلى تضعيفه

 ،إلى أخذ المسألة منهجيا -بعد دحض بعض الأمور المتداولة بالأندلس -لجأ الشريف التلمساني في رّده 

ه قسّم أهل الاجتهاد إلى صنفين، الصنف الأول المجتهد بإطلاق
ّ
وهو المطلع على قواعد الشريعة  ،من حيث أن

ومجال  ،فيها حكموي ،ل المتصف بها أنّ ينظر في المسألةوأعطى في ذلك شروطا تخوّ  ،بمداركهاوالمحيط 

وهو الذي يكون  ،أو ما يعرف بالمقيّد بإمام معين ،وأمّا الصنف الثاني فهو المجتهد في المذهب. الحرية له أوسع

 
ّ
وهو مطلق في مذهبه لا خارجه كنسبه المجتهد المطلق  ،ومحيطا بأصوله ،دهمطلعا على قواعد إمامه الذي يقل

وهنا  .مثل ابن القاسم وأشهب والمزني وابن سريح وابن الحسن وأبي يوسف لمذاهبهم ،إلى قواعد الشريعة

                                                           

 .415مفتاح الوصول، تح فركوس، ص : الشريف التلمساني 1

 .ب وما بعدها 41راجع مجموع مناقب أبي عبد الله وولديه، ورقة  2

 .455مفتاح الوصول، تح فركوس، ص : الشريف التلمساني 3

 .ب/41ورقة : مناقب أبي عبد الله وولديه 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

989 
 

 ،والذي تشهد عليه أصوله ،وجب على المجتهد في المذهب أن ينظر إلى الأقوال الجارية على قواعد إمامه

أمّا إذا علم المتأخر من قولي إمام المذهب، فلا ينبغي أن يعتقد أنّ حكمه  .به ويفتي فيحكم برجحانه ويعمل

ه يلغي القول الأول ولا يعتبره البتة، وذلك لأنّ الشارع رافع 
ّ
في ذلك حكم المجتهد المطلق في أقوال الشارع من أن

هب فليس برافع ولا واضع في اجتهاديه لا تابع، فإذا نسخ القول الأول رفع اعتباره رفعا كليا، وأمّا إمام المذ

وبهذا تبيّن غلط من اعتقد من  :وبعد الشرح يقول . طالب حكم شرعي، ومتبع لدليله في اعتقاده أولا

الأصوليين أنّ القول الثاني لإمام المذهب حكمه حكم الناس من قول الشارع، واستند الشريف إلى ما ذهب 

ه إذا اجتهد المجتهد  ،(م1173/هـ577حمد بن عبد الملك المرس ي ت أبو بكر محمد بن أ)إليه ابن أبي حمزة 
ّ
أن

فليس رجوعه بالذي يبطل اجتهاده الأول، ما لم يكن نصّا قاطعا  ،ثم رجع عنه أو شك فيه ،واتبع في اجتهاده

 .1ويأخذ بعضهم باجتهاده الأول  ،يرجع إليه، فيرجح أصحابه من ذلك

استند أيضا  ،سألة الواحدةء الفتوتين الأولى والثانية في الموفي نقده لحكم بعض الأندلسيين بإلغا

إنّ حكم المقلد لإمام على اختلاف أقواله في تلك النازلة :" حينما تكلم في نوازله قائلا ،إلى ابن رشد الشريف

ه يأخذ بما شاء ه فاختلفوا عليه على ثلاثة اقوالإذ استفتى العلماء في نازلت ،حكم العامي
ّ
من ، أحدها أن

، واعتبر أنّ "ذلك، والثانيها أن يجتهد في ذلك فيأخذ بقول أعلمهم، والثالث منها أن يأخذ بأغلظ الأقوال

 .2يقتض ي صحة القول بالتخيير ،نصوص المجتهد بالنسبة للعامي كنصوص صاحب الشرع للمجتهد

إذ علم  -القول الثانيوالشريف التلمساني يميل في هذه المسألة أيضا إلى تغليط من يميل إلى ترجيح 

للمجتهدين واعتباره ناسخا للقول الأول، وهو نفس الموقف الذي ذهب إليه ابن أبي حمزة في  -تاريخ الفتوى 

ه إذ اجتهد المجتهد واتبع في اجتهاده"أقليد التقليد"كتابه 
ّ
ثم رجع عنه أو شك فيه، فليس رجعوه ولا  ،، وأن

 
ّ
ثم . 3كن نصّا قاطعا يرجع إليه، وبذلك ذهب إلى إبطال قول القرافيه بالذي يبطل اجتهاده الأول ما لم يشك

فنحن لا نبيح العمل  [...]مثل هذابمن أنّ الضرورة داعية إلى العمل وأما ما ذكرتم في السؤال : "يستثني القول 

ل ابة، وقد فصّ ن الفارق المنهجي في التفكير والإجوهكذا تبيّ . 4ولا بواحد منهما قبل التبيّن ،(الفتوى )بأولهما 

ا يبيّن أيضا تأثير علماء الشريف في القضية باعتبار كل الأقوال المالكية التي اجتهد فيها الإمام وأتباعه، ممّ 

 .تلمسان في الحواضر المجاورة

                                                           

جواب في مسألة واردة من (: أبو الفضل الطنجي)ب؛ العمراني  43 وولديه، ورقة ؛ مناقب أبي عبد الله 441عمل من طب، ص : المقري  1

 .414المصدر السابق، ص : ؛ ابن مريم444غرناطة، ص 

 .وما بعدها 414، ص 55المعيار، ج: الونشريس ي 2

 .443-444جواب في مسألة واردة من غرناطة، ص ص (: أبو الفضل الطنجي)العمراني  3

 .454مفتاح الوصول، تح فركوس، ص : نيالشريف التلمسا 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

990 
 

كل  -لمسانيينالآخذة عن ابني الإمام الت ،وهو سليل المدرسة الآبلية  -كان اعتبار الشريف التلمساني 

بمثابة رأي مناقض تماما لما كان يدور من مواقف تجاه القولين في المسألة الواحدة  ،ؤسسةمأقوال المالكية 

يمكن الرجوع إليه  ،حيث كان إلغاؤهما الاثنين من قبل فقهاء الأندلس بمثابة إلغاء لموروث فقهي ،بالأندلس

المالكية بالأندلس وغيرها سوء التقدير، وكان له ا جنّب المدرسة في إطار فقه النوازل، فكان لبعد نظره ممّ 

بذلك الفضل العظيم على هذه المدرسة، كما يفهم أنّ فتواه تنمّ عن سلامة منهج التلمسانيين بالمقارنة مع 

 .   1ما كان يدور بحواضر الأندلس، وقد وردت هذه المسألة وغيرها لدى عدد من المفتين في إطار كتب النوازل 

 ،وصارت له تداعيات جانبية خطيرة ،تطور الجدل بين الفقهاء ببلاد المغرب عموما :إحراق الكتب -3

وحينما  ،بلغت درجة العصف بالمصنفات والفقهاء المخالفين، تطور ذلك منذ اعتلاء المرابطين مرتبة الأمراء

الدور الذي لعبه هؤلاء باعتبار ، سيطروا على بلاد المغرب والأندلس، وقد كانت دولة المرابطين دولة الفقهاء

 .2هؤلاء الفقهاء ذووا توجه مالكي فروعي كانأثناء التأسيس وعند التمكين وفي دواليب السياسة، و 

سم بها توجهكان من أه
ّ
أن مارسوا الرقابة على المذهب المالكي لأجل  الفقهاء المرابطين مّ الأدوار التي ات

المجتمع والسلطة، وقد خضع الأمراء لكثير من فتاويهم، وتمكين تطبيقه على مستوى  ،الحفاظ على توجهاته

ل 
ّ
ومن ذلك الإنكار على بعض الفقهاء الذين كانت لهم توجهات أصولية تأثرا بالمذهبية الأشعرية، وقد مث

في )أحد مظاهر إنكار الفقهاء المرابطين ( م1111/هـ575ت )كتاب إحياء علوم الدين للإمام أبي حامد الغزالي 

ثم الإفتاء بإحراقه، ولئن  ،أدّت إلى صدّ الناس عن قراءته ،وا عليه حربا شعواءشنّ ف ،(بة الفكريةإطار الحس

وأخذت في التحرك لأجل  ،فإنّ فئة أخرى استنكرت الموقف ،لقيت فتاويهم القبول من فئة في المجتمع

 ،يستفتونهم في كتاب الإحياء ،الانتصار للغزالي، وكان فقهاء تلمسان من بين هؤلاء الذين راسلوا علماء العصر

وموقف فقهاء المرابطين، وقد كشفت الدراسات عن تلك الرسائل التي بعث بها فقهاء تلمسان إلى كل من 

بن أبي ملول الزناتي ا ىوأبي زكريا يحي( م 1117/هـ513ت )الفقيهين أبي الفضل يوسف بن النحوي التوزري 

                                                           

 .وما بعدها بعدد صفحات 514، ص 5مسائل جامع الأحكام، ج: أنظر البرزلي 1

محمد الطالبي، كلية العلوم . الفقهاء في عصر المرابطين، دراسة لنيل شهادة التعمق في البحث، إشراف د(: عمر)راجع دراسة بن حمادي  2

صفحة تحدث فيها عن الفقهاء في تاريخ  131الرسالة في حدود (. مذكرة مرقونة)في جزئين  5223تونس، الإنسانية والاجتماعية، جامعة 

 .الدولة المرابطية، ودورهم الاجتماعي والفكري والعلاقة بينهم ومخالفيهم، دعّم ذلك بجداول وإحصاءات مهمة



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

991 
 

تلقى فقهاء تلمسان جوابي الفقيهين بما يبيّن انتصارهما لمنحى وقد . 1لمقيم بالإسكندريةالقلعي ا القيس ي

 :وجاءت صيغة أسئلة التلمسانيين إلى أبي زكريا كالتالي .2الغزالي

 ؟"حياء علوم الدينإ"ما يقول السادة الفقهاء في كتاب الفقيه أبي حامد الغزالي المسمى بـ  -

 وهل النظر فيه جائز؟ -

 3وهل وضعه على مذهب أهل السنة؟ -

وما  ،بن النحوي على السائلين تبيّن إطلاعه على الأوضاع بتلمسانومن خلال جواب أبي الفضل 

وانتشار الظلم والباطل، ثم  ،هة العدو، ولكنه يشير أيضا إلى سيطرة العامةجمن ثبات أهلها على موا ،حولها

ه من خلال الأسئلة . 4وطلبه الهداية لمن تعدى على حرمات العلماء ،تحدث عن أبي حامد ومكانته وفضله
ّ
وإن

م قد ميّزها بعض الاستقلال في مسايرة 11/هـ6بأنّ مدرسة تلمسان أوائل ق الباحثينوالإجابة عليها تبيّن لدى 

 .5على الفروع والمتعصبة لمذهب مالكأطروحة الدولة المرابطية المؤسسة 

ما وجد من عبّر ولم يكن فقهاء تلمسان وحدهم من شعر بالإجحاف في حق الغزالي وكتابه 
ّ
الإحياء، وإن

عن رفضه واستيائه من هذا التصنيف بوسائل غير الرسائل والفتاوى، ومن ذلك الكتابات الشعرية، إذ 

، له 6 (م1156/هـ551ت )تفيدنا الدراسات عن ما كتبه أحمد بن معد بن عيس ى التجيبي الداني الأقليجي 

يذكر فيها فضائل الإمام الغزالي، وقد تأثر به  ،بيتا( 97)قصيدة الدالية من البحر الطويل في حدود سبعين 

لقاء مع الغزالي، وهي مادة  ماله اكان ن عن طريق شيخيه أبي بكر بن العربي وعباد بن سرحان المعافري، الذي

وذلك أيام علي بن يوسف بن  ،عبد الله ابن حمدين قاض ي قرطبة يوتدين عمل أب ،شعرية تؤرخ لحادثة

 :جاء في مطلع القصيدة، وقد 7 (م1117/هـ573ت )تاشفين 

ا حامد  أنت المخصص بالمجد    ب 
 
 وأنت الذي علمتنا سنن الرشد          أ

                                                           

متنوعات : لدين للغزالي مساهمة ضمن محرر أحمد التوفيقفتوى أبي الفضل بن النحوي حول كتاب إحياء علوم ا(: محمد)المغراوي  1

 .542-551، ص ص 5222، 5دار الغرب الإسلامي، المغرب، ط. محمد حجي

ص، وذكر بأن نسخة  434إلى  442صفحة، من  51ك، خ ع، الرباط، يتكون في 415الرسائل عثر عليها محمد المغراوي ضمن مجموع رقم  2

 .543المرجع السابق، ص : أحمد التوفيق. ،ولكنه لم يسعفه الحظ لتصفحها5541بمدريد  رقم  أخرى توجد بخزانة الإسكوريال

 .541نفسه، ص : أحمد التوفيق 3

 .541نفسه، ص  4

 .544فتوى أبي الفضل، ص (: محمد)مغراوي  5

غلب عليه التخلي عن مخالطة الناس، وإيثار الانقطاع إلى الله تعالى، والعزوف عن الدنيا وأهلها، : "قال عنه أبو عبد الله المراكش ي 6

الذيل والتكملة، (: أبو عبد الله)أنظر المراكش ي (. هـ115ت )والعكوف على العبادة والعلم، كان مفسرا عالما وعاملا محدثا متصوفا شاعرا 

 . وما بعدها 134، ص 5، قسم5ي الموصول والصلة، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، دار الثقافة، بيروت، سفرلكتاب

 .451، ص 4114، مجلة التاريخ العربي، الرباط، ع ، سنة نظم الأقليش ي في الدفاع عن فكر الغزالي(: حياة)قارة  7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

992 
 

 وتنقذها من طاعة النازع المـرد        وضعت لنا الإحياء يحي نفوسـنا     

 على علوم تحل المرء في ذروة المجد          وقسمته قسمين تؤخـذ منهمـا       

  .............................     ............................. 

 أبو حامد طود الهدى أيّما شـدّ     أرى الدين حقا يا ابن حمدين شدّه  

 بالحجر الصلد رّ وعارضت ذاك الدّ         فقابلت نور العلم بالوهم والهـوى  

ما الطوس ي طاووس شرقـه  أ  
ّ
 1تراءت الغربان في مغرب الحقـد          لا إن

 ،حينما شنوا حملة كاسحة ضد كتاب الإحياء ،كان كل ذلك ردا على ما أقدم عليه فقهاء المرابطين

كما تطور الموقف إلى إغارة صدر الأمير لأجل إحراق الأحياء، وقد تمّ  ،وتطور إلى كل ما يمت إلى الغزالية بصلة

ه في عام  -وهو المصدر القريب جدا من الحادثة -ذلك بالفعل حيث حدثنا ابن القطان 
ّ
هـ عزم علي بن 573أن

إحراق كتاب أبي على  -وفقائها  (ن محمد بن علي بن حمدينأبو عبد الله ب)بعد فتوى قاض ي قرطبة  -يوسف 

حامد الغزالي، وقد أحرقه فعلا في رحبة مسجدها على الباب الغربي بعد إشباعه زيتا، وحضر الحادثة جماعة 

وقد كان إحراق : قال ابن القطان. 2بإحراق الكتاب فيها أمر يثم أنفذ الأمير كتبه إلى جميع بلاده  ،من الناس

واستئصال  ،ثار مسلكهمتوان ،سببا لزوال ملكهم ،الذي ما ألف مثله ،هؤلاء الجهلة لهذا الكتاب العظيم

 :لك الدعوات التي رفعها الغزالي نفسه يقول وأرجعت المصادر مآل المرابطين بعد إحراق الإحياء إلى ت. 3شأفتهم

هم مزّق ملكهم كما مزقوه"
ّ
، وهذا بعد ما علم الأمر من لدن المهدي بن "قوهوأذهب دولتهم كما حرّ  ،الل

ولم يكن الأمر مقتصرا .4وأطلعه على الحادثةاك ولقي الغزالي هن ،ه577الذي سافر إلى المشرق سنة  ،مرتو ت

ونبذ  ،التضييق على العلماء الأشاعرة بل تجاوز الفقهاء المرابطون ذلك إلىالإحياء فحسب، على كتاب 

المناوئين حتى لا يأخذوا بها، وكان هذا سببا في تحرك الفقهاء الآخرين  ،العامة في عقيدتهموتشكيك  ،توجههم

يطلبون توضيح الموقف،  راسل أهل إشبيلية وأهل تلمسان وأهل فاس الفقيه ابن رشد الجدّ  ثحيللإحراق، 

  .وتبيان المسألة

                                                           

 .وما بعدها 441نفس المرجع، ص  1

 .31الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، ص نظم : ابن القطان 2

 .35، ص ابن القطان، المصدر السابق 3

 الناس قد اختلفت في قضية لقاء المهدي بالإمام 521، ص 54المعيار، ج: ؛ الونشريس ي34نفس المصدر، ص : ابن القطان 4
ّ
، مع الملاحظة أن

 .45المغرب وتيار المذاهب الإسلامية، ص (: عباس)الغزالي إذ أنكرت بعض المصادر اللقاء وثبتته أخرى ،أنظر الجراري 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

993 
 

ما يقول : "ذكر أنّ الأمير يوسف بن تاشفين وجه سؤالا إلى ابن رشد الجدّ حول الأشعرية قائلايُ و 

سفراييني، وأبي بكر الباقلاني، وأبي الوليد بن فورك، أبي الحسن الأشعري وأبي إسحاق الإ القاض ي في الشيخ 

أهم  ،ممن انتحل علم الكلام، ويتكلم في أصول الديانات ،الوليد الباجي ونظراءهموأبي المعالي الجويني، وأبي 

بعث الأمير أبو إسحاق بن أمير المسلمين من مدينة إشبيلية  و . 1"أئمة رشاد وهداية؟ أم هم قادة حيرة وعماية؟

من فقهاء المغرب أشعريون أم لا؟  وهل ابن أبي زيد وأمثاله هل هم مالكيون أم لا؟ ،ة الأشعريةسائلا عن أئم

. 2وهو نفس السؤال الذي تقدم به فقهاء مدينة فاس إلى أبي الوليد بن رشد .وهل أبو بكر الباقلاني مالكي؟

جوابه دوما الانتصار للأئمة الأشعرية، وبفضل ذلك تمّ تجنيب المذهب الأشعري الكثير من المحن التي  كانو 

 .3كانت سوف تطاله

رغم  ،ظلت تتداول إلى زمن متأخر ،سألة الأشعرية والموقف منها من قبل فقهاء المالكيةويظهر أنّ م

( ليسوا علماء)ضمن الفتاوى ما سأله بعضهم للقباب عن جماعة من الطلبة  د جاءتالانتصار للأشعرية، فق

شاف، وتحدث  در سأله السائل أن يجيب عن ذلك ب إذالإنكار عليه،  فيدون ويشدّ  ،يطعنون في كتاب الإحياء

واعتبره قولا منكرا وصاحبه  ،وقد أنكر القباب هذا القول . 4هؤلاءل حِق ه أيضا عن وجوب العقوبة التي تفي

 .5وما آلت إليه أمور الدولة المرابطية ،مبتدع غبي جاهل، وأشار في ذلك إلى موقف ابن حمدين

بعض المالكية الأشاعرة قد وُصِفُوا  ذكر أني ،كما أن البرزلي وهو يناقش مسائل الكلام والموقف منها

والنقل هذا عن المالكية باطل، يقول  ،بأنّهم أهل أهواء وضلالة، فعمد إلى الرّد عليهم، وأنّ ذلك غير صحيح

 ،ا من الأدلة الوجيهةدوجدت ذلك مستم ،ومباني أدلتهم ،وإذا تصفحت مذاهب الأشعرية وقواعدهم: "البرزلي

وأشار في ذلك إلى  ،[...]فمن أنكر قاعدة من علم التوحيد فقد أنكر القرآن، وذلك عين الكفران والخسران

 .6القلانس ي والمحاسبي وابن فورك والباقلاني وغيرهم

ل ،اء في المسائل الكلامية وغيرهاتبيّن على ضوء هذا أنّ منحى الجدل بين الفقه
ّ
ك مظهرا لذل مث

ما بلغ درجة الإحراق والتصفية في بعض  ،إلى حد التناظر والتدوين ي لم ينتهالذ ،الاختلاف المذهبي
ّ
وإن

أو جعل ذلك مختصا  ،لا يمكن أن نلصق ذنب إحراق المدونات و   .خصوصا خارج المذهبية السنية ،الأحيان

ام الأمور حينما تولوا زم ،، بل وجدنا أنّ الظاهرة قد تكررت على عهد الموحدينفحسب بالمرابطين وفقهائهم

                                                           

 .451، ص 1جامع مسائل الأحكام، ج: البرزلي. 353-351، ص ص 5يد بن رشد، مجمسائل أبي الول: ابن رشد 1

 .234، ص 4، مج411، والمسألة رقم 5111، ص 4، مج245، ص 4مسائل أبي الوليد، مج: ابن رشد 2

 .423، ص 5جامع مسائل الأحكام،ج: البرزلي. كما تحدث البرزلي عن أشعرية ابن أبي زيد القيرواني الذي تناول بعض مسائل الأشعرية 3

 .523، ص 54المعيار، ج: الونشريس ي 4

 .521، ص 54نفسه، ج  5

 . 411-411، ص ص 4جامع مسائل الأحكام، ج: البرزلي 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

994 
 

إذ يشير . حاولة إحراق المدونةإلى م ،وحنقهم على فقهاء المالكية ،وقد دفعتهم مذهبيتهم .بعد عهد المرابطين

ل بسرده كاتب رزلي إلى أنّ عبد المؤمن الموحدي جمع الفقهاء لأجل إخبارهم بالقرار الجديد الذي تكفّ بال

واعتماد الفقهاء على الفروع  ،هج الإفتاء والتعليمومن ،الموحدين أبو جعفر بن عطية، فتحدث عن المدونة

وأمر نشر الموقف لدى جميع الأقاليم  ،، وقد حمل على المدونة وفقه الفروع(الكتاب والسنة)وترك الأصول 

 الفقيه القاض ي أبو عبد الله بن زرقون الذي أخذته الغيرة ،الفقهاءجلّ بتركهما، وقد سكت 
ّ
فتدخل لدى  ،إلا

 .1تدخله سببا في إخماد ثورة عبد المؤمن بن علي على المدونة كانعبد المؤمن لتوضيح المسألة، و 

 ،أيام حفيد عبد المؤمن بن علي ومع ذلك فإنّ الأمر بالنسبة للمالكية الفروعية ومدونتهم قد تكرر ثانية

اس على مذهب ابن حزم فعارضه الذي أراد حمل الن (م1177-1116/ه575- 517)  يعقوب المنصور وهو 

لزم  حيث استنكر الموقف و -الحديث والمسائلأعلم الناس ب وهو  -بن المواق  ىأبو يحيمنهم كان و  ،فقهاء وقته

ا جاءه الأمير، فلمّ  مجالس ها، وكان لا يغيب عن، وأكب  على جمع المسائل المنتقدة على ابن حزم حتى أتمّ داره

ا توصل إليه من عن حاله وغيبته، وكان ذا جلال عنده، فأخبره ابن المواق عمّ  بعد إتمام عمله سأله الأمير 

 عن ابن حزم ،دراسة كتب ابن حزم
ً
ما  ذاوه ،التي حاول حمل الناس عليها، وأخرج له دفترا أجمل فيه مآخذا

 ،الفروعوقد اختلف الناس حول موقف الموحدين من كتب  .2تراجع عن موقفه المساند للحزميةيالأمير   جعل

أم هي محاولة إظهار المذهبية  ،حينما صادروها وحاولوا حرقها، هل كان ذلك حبا في رد الناس إلى الأصول 

 3ومحو مذهب مالك؟ ،الحزمية

إنّ ما يجب التنبيه عليه هو ذلك الإصرار الذي كان يتميز به فقهاء المالكية سواء المناصرين للأصول أو 

عن المذهب المالكي وتوجهاته بما يخدم بقاءه وسيطرته على مجمل المغرب في الدفاع  ،المتمسكين بالفروع

ابن خلدون وغيره من والأندلس، وقد عدّ هذا من عوامل التمكين للمذهبية المالكية عكس ما ذهب إليه 

 .وفعل الرحلة في البيئة في ترجيح عوامل الطبيعة والتشابه المتاخرين

                                                           

 .433-431، ص ص 1، مجنفسه  1

، ص ص 5221، سنة 432، مجلة دعوة الحق، ع موقف الموحدين من كتب الفروع وحمل الناس على المذهب الحزمي(: سعيد)اب أعر  2

41-41. 

 أنظر الباب الأول، ص : السابقة، تم التطرق إلى هذه المسألة سالفا 411، 522، راجع فتوى ابن رشد رقم 41نفسه، ص  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

995 
 

(النوازل الاجتماعية)المغرب الأوسط الأثر الاجتماعي لمالكية : الفصل الثالث   

سيطر الفقهاء المالكية على بلاد المغرب والأندلس، وصار هذا المجال يعرف مذهبيا بهم، خصوصا   

من ولم يكن ذلك مرتبطا بخدمة السلطان للمذهب، بقدر ما كان لهؤلاء الفقهاء . بعد القرن السابع للهجرة

، إذ لم يكتف هؤلاء بالتصنيف أو التدريس أو المناظرة  1أدوار وآثار على مرّ الأزمنة في التمكين للمذهب المالكي

مع الآخر قصد الذود عن المذهبية المالكية، وكسب الأنصار والاستيلاء على المواقع المؤثرة كمنصب القضاء 

ر اجتماعيا وفكر 
ّ
يا حينما احتكوا بالمجتمع، وصاروا الملاذ بالنسبة له عند وغيره، بل وجدنا عمل المالكية يتجذ

المحن والحاجات، وقدموا له من الحلول لمشكلاته الاجتماعية والاقتصادية وغيرهما، وفق منظور شرعي 

أنسم به  . تواءم مع عادات المجتمع وخصوصياته، ما يمكن أن يرتاح إليه ويُستم

تبيّن هذا من خلال أثر إجتماعي ساهم فيه فقهاء المالكية بشكل مباشر، وهو القيام على فقه    

و ظهر من خلال هذا التخصص الدور المالكي . النوازل، الذي صار خصوصية مالكية مغربية أندلسية بامتياز

على القيمة العلمية لهذه  وتأثيره على المجتمع والاقتصاد والسلطة، كما أتاح  لدارس ي تاريخ الفقه الاطلاع

المدرسة، والتي تولد عنها عدّة تيارات مرتبطة بأصول المذهب ومصادر استنباطه، ومختلفة فيما بينها في بعض 

الفتاوى الفروعية بالنظر إلى العرف والعادة وما جرى به عمل القضاء في الحواضر الكبرى لبلاد المغرب 

 .والأندلس

ا قيمتها فيما يخص دراسة تاريخ مجتمع بلاد المغرب؟ وماهي أدور فقهاء فماهي النوازل الفقهية وم  

المغرب الأوسط في هذا الشأن؟ سواء من حيث تداول مسائله وإنتاج الحلول، أو تدوين المصنفات فيه، بطرح 

 الانشغالات وتقديم الفتاوى ، وطرح القضايا المختلف فيها بين فقهاء حواضر بلاد المغرب عموما؟

  :النوازل الفقهية أداة تقص ي لتاريخ المجتمعات  - أ

نات عديدة عن الدور الاجتماعي الذي تكفل به فقهاء المغرب الأوسط على قدمت  المصادر المختلفة عيّ 

أو محاربة البدع  ،أو ربط العلاقات وفض الخصومات ،و التعليمأو التربية  ،سبيل التوجيه الاجتماعي

والسلوكات التي تمسّ بمقومات المجتمع ومعتقداته الدينية، ولا أدلّ على ذلك مثل النماذج الواردة في كتب 

 .النوازل ومدونات الفقه

ومدى الارتباط الذي رسم علاقاتهم  ،رت كتب النوازل عن القيمة الحقيقية لهؤلاء الفقهاءلقد عبّ 

الآمن باعتباره الملجأ  ،رهغيو لفقيه ا عن تلك الرابطة بين وقراءتها تنبئ  ى تفحص الفتاو  بمجتمعهم، إذ أنّ 

                                                           

راجع ذلك وأشار إلى عوامل التمكين، وظروف استمساك  مجتمع بلاد المغرب بالمذهبية المالكية، صديق موس ى هيصام فيالستاذ و الأ كتب  1

وأصل   4154م،  كنوز الحكمة،الجزائر، ط 54-51/ه 1 -3القرنين  المغرب الأدنى والأوسط بين التمكين للمذهب المالكي في:صام موس ى يه

 .ائر قسم التاريخ، تحت إشراف د محمد بن عميرة المصنف رسالة نال بها درجة الدكتوراه بجامعة الجز 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

996 
 

 ل
ّ

أو البحث عن مخرج  ،، أو يريد بلوغ غاية من خلال استجلاء غامضصاحب المسألة التي لم يجد لها حلا

 . الترخيص في مطلبأو 

فيما  ،النظر عن ذكر التعاريف اللغوية والاصطلاحية التي وردت في كتب المنظرين والباحثين صرفب و 

ه يمكن 1يخص كلمة النازلة والفقه وتطورهما وخصائص النوازل 
ّ
إجمالها بأنّها مشكلة عقائدية ، فإن

تكون جل أن لأ  ،ريعةفيلجأون إلى إيجاد حلّ لها وفق قواعد الش ،أخلاقية أو ذوقية تواجه الناس في حياتهمأو 

وليس على فقيه لم  ،ومن الواجب أن يكون طرحها على فقيه مكين في مجاله. 2ممارستهم شرعية تلقى القبول 

سألة لأجل تلقي حيث تقدم هذه الم -والفقهاء في ذلك أصناف وفق ما تقدّم ذكره  - يمتلك أدوات الإفتاء

 ،حتى يكون على بيّنة من أمره ،توافرها لدى الفقيهوقد وضّح العلماء شرائط الفتوى التي يجب الجواب، 

وتبنى عليه  ،يصير بفضل ذلك عملا يؤخذ به في مستقبل الناس في جميع شؤونهمو  ،ويقع الجواب صحيحا

 ، حيث تسميات النوازل تختلف في كتب الفقهاء الأوائل أنّ  -أيضا  -معلوم و  .3العديد من السلوكات والأحكام

 ،فتاوى أو إجابات وجوابات أو مسائل، وهي تؤدي الغرض نفسه ، والبعض الآخر لانواز  البعض هاييسم

، وغالبا ما كان 4لم يوجد لها فتوى مباشرة وواضحة مسألة نزلت حديثا فيلمتمثل في جواب فقيه وإفتائه وا

ة
ّ
 . الفقيه يعطي حكم نازلة سابقة للحادثة الحاضرة المشابهة للماضية في العل

حيث نادى عدد من  ،فإنّ الانتباه إلى ذلك كان مبكرا ،خدمة هذه الفتاوى للتاريخا فيما يخص أمّ 

لاء الأهمية للتاريخ الاقتصادي والاجتماعي في العالم الإسلامي من خلال الاعتماد على يالباحثين بوجوب إ

عتبرت الدراسات ا كما .5مصادر غير إدارية وغير مباشرةك هي التي وصفتو  ،ادكتب الفقه والنوازل منها تحدي

أداة سياسية ودينية  -كذلك  -هو  ،في هذا الشأن بأنّ النص الفقهي المدوّن منه في مجموع أو المنعزل 

ه ،السياسية توثقيه المواقف بالإضافة إلىهو واجتماعية، ف
ّ
 ،الرقابة الدينية والحماية السياسية بين جمعي فإن

فجعلت  ،فتقاطعت بذلك مصالح الجهتين، كما ذهبت إلى الحسم في المسألة السياسية وارتباطها بالمجتمع

م لها الإنتاج النوازلي الفقهي مقترنا بمدى بروز الجدلية بين الجانب الممارس للسلطة والجانب المدعّ 

                                                           

نظرات في : تحدثت المصنفات وفصلت في ذلك كله ومن أوجز من ساهم في تعريف النازلة ومراحل تطورها وخصائصها نجد محمد حجي 1

 . 5222، 5النوازل الفقهية، منشورات الجمعية المغربية للتأليف والترجمة، سلا، المغرب، ط

 .31، ص 5232، 41، 42، مجلة البحث العلمي، عقيمة فقه النوازل (:  عبد العزيز) مخلوف: راجع 2

: الإفادات والإنشادات، تح: على التوالي؛ راجع الشاطبي 5322، 5323، 5431، ص ص 142، 344الفتاوى، المسائل رقم : ابن رشد الجد  3

 .23محمد أبو الأجفان، ص 

 .وما يليها 41، ص 5223، 5، بيروت، ط5مختار التليلي، ج: رشد، تحفتاوى ابن (: هـ141ت )ابن رشد الجد : 4

جوانب  حضارية في تاريخ المغرب الإسلامي الوسيط من خلال كتب الفقه (: نجم الدين)الهنتاتي : كان ممن أثار ذلك كلود كاهن، راجع 5

 .412،412، ص ص 4114، 43، مجلة التاريخ العربي، الرباط، عالمالكية



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

997 
 

ومتى استقرت الأوضاع  ،نوازلي كذلكفمتى كان الحراك قويا كان الإنتاج ال ،"العلماء والفقهاء"ولمشروعيتها 

 .1قلّ الإنتاج

م في مجال الفقيه والسلطان أي النوازل السياسية بالأساس، فإنّ وإذ نقرّ بإمكانية مسايرة هذا الحك 

ذلك لا يمكن تعميمه على مجمل مجالات النوازل الاجتماعية والاقتصادية والفكرية، باعتبار أنّ مجتمع بلاد 

 ،2فقه النوازل في صاحب ذلك تطور قد و  ،كان يشهد دوما حراكا اجتماعيا واقتصاديا -نموذجاأ-المغرب 

لأنّ الناس كانت دوما في حاجة إلى إضفاء المشروعية على  ،بغض النظر عن زمن الاستقرار أو الاضطراب

 .بحكم الانسياق الديني ،الممارسة اليومية الفردية منها والجماعية

 ا له،ارتباطها بالجانب التاريخي وخدمتهمدى و  ،ومن الملاحظات التي يمكن تسجيلها على النازلة الفقهية 

للواقعة بعدها الديني من  أعطت ،معلومة الزمان والمكان وصفة المجيب وشخصهإن كانت النازلة  نّ هي أ

وإعطاء حكم تاريخي  ،ع من خلالهامكن رسم واقوأ ،جهة والاجتماعي أو الاقتصادي أو السياس ي من جهة ثانية

بشأن من ارتبط بها في الزمان والمكان والمجتمع، لكن من الواجب أيضا التنبيه أن الكثير من الفتاوى يكون 

، وهذا ما يجعل خدمة 3وأسئلة افتراضية مع أجوبة جاهزة" سئل فقيه"يأتي على صيغة  ،مصدرها مجهولا

قيمة الخدمة تختلف بين نازلة  ها من الهشاشة التاريخية بمكان، وإنّ النازلة للتاريخ محدودة، والبناء علي

 .معلومة المصدر والهوية وأخرى مجهولة الانتساب

هداف التأريخ للمجتمع ومدى خدمتها لأ  ،كما يجدر بنا ملاحظة ما جاءت به كتب النوازل من أحكام

 ومدى التوافق بينهما؟ ،لسير المجتمع والسلطةهل تعبّر النازلة والحكم فيها على الواقع الحقيقي والسلطة، و 

ما هي واقعة لم يتعود عليها  ،لم يكن له سابقة كثيرة التكرار ،ذلك أنّ النازلة أو الحادثة أمر طارئ جديد
ّ
وإن

ويبحث لهم عن حكم في الماض ي أو يؤلف على منوال  ،ولذا نجدهم يلجأون إلى عالم فقيه يجهد نفسه ،الناس

وعليه هل نستطيع إعطاء حقائق اجتماعية . يدا يتساير والعرف على مذهب المالكيةالماض ي حكما جد

فظاهرة هروب المرأة تتحدث  رة؟واقتصادية مثلا عن واقع من خلال النوازل على أساس شيوع تلك الظاه

رفة عحادثة محدودة، هل يمكن البناء عليهما لم 4وقضية الغشّ في الدراهم ،عنها المصادر في وقائع معدودة

                                                           

 .12، 13، ص ص 5221، 5، مجلة المصباحية، المغرب، عملاحظات حول زمن المرابطين والأشراف(: مدمح)مزين  1

مسائل (:أبوالعباس عبدالله بن إبراهيم) برز الاهتمام بقضايا السوق والمعاملات الاقتصادية منذ زمن مبكر، رايجع مثالا لذلك ،الأبياني  2

 .5224،  5لامي، بيروت، طالسمسرة،تح لعروس ي المطوي، دار الغرب الإس

 .33، 31المرجع السابق، ص ص (: عبد العزيز)مخلوف  3

م فيها   4
ّ
طرحت مسألة الغش في الدراهم منذ عهد الموحدين ببلاد المغرب، وصارت تتجدد إلى ما بعد العصر الوسيط ، وكان من بين من تكل

ي السجلماس ي وذلك حينما وردت عليه مسألة سنة إحدى وخمسين من واصدر بشأنها رسالة مطولة ، الفقيه أحمد بن عبدالعزيز الهلال

القرن الثاني عشر، حسب مقدمة المخطوط، وكان من مظاهر الغش التي تم رصدها هي الإقلال من ميزان الدراهم ، أو خلط دراهم الفضة 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

998 
 

ما أن تؤخذ في  ،وإذ نقدم هذه الملاحظة وقائع التاريخ؟
ّ
ه لا يعني إلغاء قيمة النوازل كتعبير عن واقع، وإن

ّ
فإن

ما على أساس استثناءات ،وتعطى حجمها الحقيقي ،حدودها
ّ
كانت  ،ليس على أساس شيوع تلك الظواهر، وإن

 .ويزيل عنهم اللبسيفصل فيها الفقيه بما يريح الناس فتقع 

أن نجد من يخوض فيها على صفتين المفتي والقاض ي، فغالب  ،لية في قضايا النوازل ومن الملاحظات الأوّ 

 فيها من قبل المفتي، ولذا تمّ أخذ مجمل النوازل من الفتاوى 
ّ

باعتبار أنّ أغلب القضايا يتمّ  ،النوازل تمّ البث

ى أغزر في تصوير الوقائع وأشمل من سجلات فكانت بذلك كتب الفتاو  ،الفصل فيها قبل الوصول إلى القضاء

 .1القضاء

وأشمل من النازلة  الفتوى أعمّ  بأنّ  فوجد ،ن إلى الفصل بين الفتوى والنازلةيالباحثبعض تطرق  قدو 

الفتوى تشمل جميع الأحكام العملية من عبادات ومعاملات وجنايات وقضايا الاعتقاد والكلام والآداب  أي أنّ 

في حين تكون النازلة خاصة بالعمليات التي تقع للفرد المسلم أو الجماعة  ،عنها الفقيهوالسلوك التي سئل 

، وهذا من باب أنّ الفتوى تكون 2فيجيب عنها المفتي الفقيه، فكانت بذلك النازلة جزء من اهتمامات المفتي

باعتبار أنّ الحكم فيها في الغالب معلومة الحكم تغيب عن العامة، في حين أنّ النازلة تحتاج إلى بحث رصين 

غير متوافر للجميع، وتحتاج إلى اجتهاد من قبل عالم ملمّ بفتاوى الماضين وشواذ فتاويهم، وما عدا هذا فإنّ 

 .النازلة والفتوى سيّان، حيث تكون فتوى الفقيه بعد وقوع النازلة

حكمية  ةصف وأالقضاء الذي هو إنشاء لحكم  فإنّ  ،ا العلاقة بين القضاء والنازلة الفقهيةوأمّ 

موضوعه ما يستجد للناس من قضايا يقع النزاع حولها، ممّا يدفع بالقاض ي بصفته الحكمية إلى إنشاء حكم 

به النزاع، ولذلك يكون القضاء وأحكامه أخصّ من النازلة من حيث موضوعه، فيقتصر على نافذ يفصل 

 .3عاملات والأحوال الشخصية والجناياتالنظر في النوازل الخاصة بفقه الم

وبالرجوع إلى ما سبق الخوض فيه فيما يخص المناهج المعتمدة في الإفتاء والنوازل، فإنّ المدرسة 

 ستعمالوالابتعاد قدر الإمكان عن ا ،المغربية المالكية كان من مبادئها في النوازل عدم الخوض في الافتراضات

 ،ار العرف والعمل والعادة كمبادئ هامة في استصدار الفتوى تجاه النازلةالحيل الفقهية، وسارت في اعتب

بما يوحي إلى اعتبار الظروف الخاصة  ،خصوصا وأنّ زعيم المدرسة قد أرس ى سابقا مبدأ عمل أهل المدينة

                                                                                                                                                                                                 

المراهم في احكام فساد الدراهم، مخ  مكتبة  (:أحمد بن عبدالعزيز السجلماس ي)بالنحاس أي الفساد في المعدن، راجع مخطوط، الهلالي 

 .، المغرب الاقص ى5253تمكروت رقم 

 .34كتب الفتاوى وقيمتها الاجتماعية،ص (: سعيد)راجع أعراب  1

 .13، 11نوازل النكاح والطلاق، ص ص (: علي)حنون  2

 .12نفسه، ص : حنون علي 3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

999 
 

وليد مع الملاحظة أنّ ابتداء العمل بالأقوال الضعيفة في عموم بلاد المغرب والأندلس لم يكن . 1بكل إقليم

وقد . 2ه6القرون المتأخرة، بل كان ذلك متوافرا مباشرة بعد الدخول في مرحلة التقليد المذهبي أي منذ ق

لأجل العناية بهما أثناء الإفتاء والجواب عن  ،قواعد تكرس مسألة العرف والعادةوصل الأصوليون إلى وضع 

عرفا كالمشروط شرطا، وأنّ المعروف بالعرف النوازل واعتبارهما، فكان ممّا أصطلح عليه لديهم أن المعروف 

كالمعروف بالنّص، وأنّ الثابت بالعرف ثابت بدليل شرعي والعادة محكمة، وجعلوا لذلك شروطا وضوابط في 

  .إقرار العرف كمصدر للتشريع والفتيا

 ،يخيومن الملاحظات التي وجب التأسيس بها لهذا المنحى من حيث بدايات العمل بالنوازل كمصدر تار 

 
ّ
ث المستعربان لوبيث أورتيث بية، حيث تحدّ و ن لقيمتها قد برز منذ زمن على يد المدرسة الأور أنّ التفط

Lopez Ortiz  وسلفادور فيلاSalvador Vila  من مادة يمكن اعتمادها، يحمله بما  ونوّها ،الموروث الفقهيعن

د ذلك جماعة من المؤرخين كما
ّ
الذي أشار إلى قيمة كتب  ،Levri Provençalعلى رأسهم ليفي بروفسنال  ،أك

 قد تناول  1777-1771سنة " E. Amar"الفتاوى في فهم المجتمعات الإسلامية عبر التاريخ، وكان إميل عمار 

وممن عزز هذا  .3ا أثار انتباهه إلى قيمة هذا المصنف وأمثاله في إبراز التراثممّ  ،مختارات من فتاوى المعيار

، " Jack. Berqueجاك بيرك "، و"Josephe.  Shachtشاخت"مة التاريخية للنوازل نجد المؤرخ القي وبيّنالمنحى 

وبدأت السير في هذا  ،ثم جاءت أجيال من بلاد المشرق والمغرب العربي ،"R. Brenschvigروبيرت برانشفيك " و

 .4المنحى

المسائل لأنّها تعرفنا ب ،بالغةإنّ كتب الفتاوى تكتس ي أهمية تاريخية  " J. Shacht "يقول يوسف شاخت

 
ُ
 أنّ بعضهم  ،في مكان وزمان معينيين، وقد وافقه عدد من العلماء في ذلك ،شاعالمطروحة في الواقع الم

ّ
إلا

في حين كانت الثانية  ،وكتب المسائل الفقهية، فالأولى تحتوي مسائل واقعية ،مايز بين كتب الفتاوى كالمعيار

 .5، وقد جرى على إثر ذلك خلاف في قيمة كتب المسائل الفقهية..تحوي المسائل النظرية كالمدونة

                                                           

 .31كتب الفتاوى وقيمتها الاجتماعية، ص : عراب سعيد 1

 .33، ص51المصدر السابق، ج: راجع أيضا في الكلام عن عمل أهل المدينة وعلاقته بقضية ما جرى به العمل عند الونشريس ي

 .444، 445، ص ص 5224، 4مجلة دار الحديث الحسنية، ع أثر القاض ي عياض في فقه العمليات،(: الجيدي)عمر : أنظر 2

السجل  "نوازل ابن الحاج نموذجا"الفتاوى الفقهية في كشف وقائع التجربة الأندلسية أهمية (: أحمد شعيب)راجع مقال اليوسفي  3

 . 423العلمي لندوة الأندلس، ص 

راجع الدراسة المهمة التي قام عليها محمد مختار ولد السعد ، حينما تتبع قيمة النوازل، واعتبر أنها تستحق أن يعطيها . 423نفسه، ص  4

 ،4111، 5الفتاوى والتاريخ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط(: مختار)السّعد  ولد. المؤرخ عناية خاصة

 .451، ص4114، 43، مجلة التاريخ العربي، عجوانب حضارية في تاريخ المغرب الإسلامي الوسيط(: نجم الدين)الهنتاتي : 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1000 
 

من سؤال وإجابة واستدلال تجاه النازلة  ،دون الذهاب بعيدا في استجلاء قيمة النص الفقهيو 

والفكرية بكل  ،مجالاتها ومآلاتها والسياسية بكل ،الاقتصادية بكل تفاصيلهاو ،الاجتماعية بكل أبعادها

 أن يكون مصدرا للتاريختصانيفها وأصنافها، فإنّ النّ 
ّ
منها  ،بما يحويه من خصائص ،ص الفقهي لا يمكن إلا

  أنّ 
ً
 النص هذا يتناول الماض ي، حيث تتداخل فيه الرموز والدلالات والوقائع، فهو إذ

ّ
ص المسافة بين ا يقل

وهي موقع النص الفقهي في  ،من غيره من النصوص، كما تبرز خاصية أخرى أكثر  ،الباحث ومعطيات الماض ي

بحيث يسمح بإعادة طرح مسائل جديدة ترتبط بالمفاهيم  ،مهمّ  كموقع 1سطوغرافيانصوص الإ نسق 

وبهذه الصيغة الأخيرة يظلّ النصّ . 2ل ما تقدمه النصوص الكرامية والمناقبيةوهو بذلك يكمّ  ،والعقليات

أن يكون فقها مجردا يذكر القواعد الشرعية من بعيدا  ،لنا الوقائع كما وقعت بالفعلالفقهي يصف 

 .3المستندة إلى النص أو إلى الاجتهاد ،فحسب، وصار بذلك وصفا لتطبيق القانون الإسلامي في صوره المختلفة

من  وبالإضافة إلى ما تقدمه هذه النصوص من حلول لوقائع مختلفة، مما يجعل الباحث ينطلق 

، فإنّ معنى آخر تقدمه هذه اتخلال ذلك إلى الكشف عن الظروف التي كانت تتحكم في سير الأفراد والمجتمع

على مدى القيمة  الفتاوى والنوازل تخص الأفراد الذين دارت حولهم النازلة، فسؤلات الناس للفقيه تدلّ 

 ون فيهالمتخاصمحيث وضع  ،جتمعهومدى حفظه وتبحّره وعلاقته بم ،الاجتماعية والفكرية لذات العالم

النوازل ليست في السؤال والجواب الذي هو أساس  ةقيم، ولذا باتت  همأسرار  له ن و الخاطئقدّم و  هم،ثق

هم النازلة، وموقف الفقهاء والعلماء وجميع من تمسّ  ،ولكن أيضا حول السائل والمسؤول -لاشك -التأريخ 

أنّ ردود الناس تجاه جواب الفقيه بقدر ما تلقى التقديس  الذين سمعوا بالفتوى وجواب الفقيه، وحيث

ومن خلال ذلك . فإنّها من جهة الفقهاء قد يكون لها وقع آخر من حيث القبول أو الرّد ،والتطبيق من العامة

مما يبرز أيضا مسالك العلم عصر النازلة، ودرجات  ،يتبيّن لنا اختلاف منهج الإفتاء بين الخاصة من العلماء

 .4وقيمتهم العلمية الاجتماعية ،قهاءالف

ة خصوصا، وهذا يازلو وإذ تشير الأبحاث إلى طرق استخراج المادة التاريخية من كتب الفقه والن

وتحديد الزمان والمكان  ،ومرورا بدراسة تاريخها ،ابتداءً بالقراءة الفقهية للمسألة ،بتفحص ثلاث مستويات
                                                           

دراسة   يقصد ايضا ما ك ،ما كتب وقيل في شؤون الماض يالدارسين للكتابات التقليدية أي كل نتائج يشير المصطلح إلى : الإسطوغرافيا  1

، وبذلك كانت الإسطوغرافيا هي تقص ي  كتابات المؤرخين وما قدمه هؤلاء، وهو في نفس الوقت النظر في آليات طرق البحث والاستقصاء

لينتهي  .أو المنهجذا المعنى إلى الشكل ويشير ه .تقص ي تلك الأخبار، وبهذا جمع المصطلح بين الوثائق التاريخية وطرق الدراسة والمنهج

 .المصطلح إلى تصنيف الكتابات بحسب نوعية  تلك المصادر 

 .31، مجلة المصباحية، صملاحظات حول زمن المرابطين(: محمد)مزين  2

 .422المرجع السابق، ص : اليوسفي أحمد شعيب 3

: أنظر ابن رشد . تحدث الطاهر التليلي عن القيمة التاريخية والعلمية للنوازل من خلال تقييمه لمنحى ابن رشد الجد من خلال فتاويه 4

 .وما بعدها 12فتاوى ابن رشد، تح الطاهر التليلي، ص ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1001 
 

ثم انتهاءً إلى تتبع المادة الاقتصادية والاجتماعية والثقافية من  ،نهاوالأعلام الذين أفتوا فيها أو سألوا ع

ما لم يقم الباحث  ،يظل قاصرا عن أداء مهمته بالنسبة للتاريخ -وفق هذا -فإنّ النّص الفقهي  ،1خلالها

خلاله والواقع الذي انطلق من  ،بعملية استنزاف لهذا النص، وتحليله بدراسة الظروف التي وقع فيها السؤال

ر عنه وهو ما يعبّ  ،الفقيه لصياغة الجواب، ثم الأداة التي صاغ بها الفقيه حلوله تجاه النازلة فلقيت القبول 

العادة والعمل، وهذا المنهج وفق هذه  وأالعرف على  -وفق ما سبق تحليله -الذي اعتمد فيه  ،بمنهج الجواب

 كالمشروط شرطا ،باعتبار أنّ العادة محكمة ،المعطيات له ارتباط وثيق بالواقع الاجتماعي
ً
 ،وأنّ المعروف عرفا

 .وأن لكل مجتمع وعصر عمله الخاص به

ومع هذا وجب الاعتراف بأنّ عملية الاعتماد على النص الفقهي والنازلة ليست متوفرة دوما للباحث 

،  فتفحص النازلة للوهلة بحكم مجموع الصعوبات التي ترافق النص والنازلة -عصر النازلة  - ةعن الواقع

حيث لا تخلو أحيانا ، بقدر ما تستلزم التدبر والتمعن والصبر ،الأولى لا يمكن أن تكشف عن قيمتها الحقيقية

ا يتسبب في ممّ  ،وعدم ضبط الأسماء والأماكن والمصطلحات الخاصة ،وغموض الأحداث ،من سقم العبارات

ل ق
ّ
وهكذا تقف عدّة حواجز في سبيل استخدام النص . 2يمتهاذهاب العديد من ملامح النازلة التي تشك

وتحليلها تحليلا يفيد في صياغة  ،الفقهي النوازلي للوصول إلى تجميع ما يمكن أن يفيد الواقعة التاريخية

ويعطي مرجعية في إطار مبدأ العرف والأخذ بالعمل لكل من يريد  ،الأفراد والمجتمعاتفكرة عن ماض ي 

 .الالخوض في هذا المج

 ،لاشك أنّ العودة إلى إحصاء المهتمين بالشأن النوازلي  :التأليف النوازلي بالمغرب الاوسط - ب

سيكشف عن مدى وفرة هذه  -على وجه التحديد -والدّور الذي قام به علماء وفقهاء المغرب الأوسط 

مدى السّجال  عن ومدى تأثيرهم وتأثرهم بغيرهم من الفقهاء، كما يكشف ،النصوص بهذا المجال الحيوي 

القائم بين هؤلاء الفقهاء وغيرهم في جميع الاهتمامات الاجتماعية والاقتصادية والعلمية والسياسية، وأبانت 

خاض كل من محمد بن أحمد المغيلي الجلاب  حيث .3المصادر عن هذه المشاركات بشكل تفصيلي واضح

وأبو العباس البجائي في مسائل ( م1577/ـه716ت )وتلميذه أحمد الونشريس ي ( م1691/هـ195ت )التلمساني 

ت )كما نجد أبا الفضل قاسم العقباني . 4و ما له اتصال بواقع العلاقات الاجتماعية ،السحر والشعوذة

وقد أخذ عنه  ،الذي اعتبره كل من المازوني والحافظ التنس ي والقلصادي من مشايخهم ،(م1657/هـ156
                                                           

 .455، ص4114، سنة 43مجلة التاريخ العربي، ع جوانب حضارية،: الهنتاتي 1

 كتب الفتاوى وقيمتها،(: سعد)، غراب 451، 451ص ص جوانب حضارية،: ، الهنتاتي34ص،قيمة النوازل التاريخية: (عبد العزيز)خلوف  2

 .34ص

 .وقد مرّ معنا الحديث عن الجدل الفقهي ودور علماء المغرب الأوسط في ذلك بما يزيل اللبس ويوضح هذه المعاني 3

 .413، ص3، ج322، ص4المعيار، ج: ، الونشريس ي131، ص5، جالمصدر السابق: انظر البرزلي 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1002 
 

فخاض في فتوى  ،في المجال النوازلي من خلال المعيار ومصنف البرزلي ساهم هذا العالمو العديد من الفقهاء، 

وكان قبله خوض عبد  ،3، وفي القضايا الخاصة بفئة المتصوفة2، وفي قضايا النهب والسرقة1المكوس والمغارم

 القضايا الاجتماعية تلك المتحدّثة عنمنها  ،حينما أفتى في مسائل عدة ،في هذا الشأن الرحمن الوغليس ي

 .4والاقتصادية

الذي أخذ  ،فكان منهم علي بن مكي وهو من فقهاء مليانة ،في هذا المسلك أعلام و فقهاءعدّة شارك 

بن عبد الرحمن أبو زيد بن  إبراهيموشارك . 5كان له ذكر في نوازل المازوني و  ،عن عبد الرحمن الوغليس ي

أبو مهدي عيس ى بن أحمد بن محمد  يحضر كما  .6بفتاويه في المازونية والمعيار( ـم1375/ه979ت )الإمام 

ا الشيخ عيس ى بن أمّ . 7وقد أخذ عنه البرزلي في نوازله ،قاض ي الجماعة بتونس باعتباره( هـ116ت )الغبريني 

ن فقد حصلت له مع شيخه محمد ب م،1669/هـ157أحمد الهنديس ي بن الشاط البجائي الذي كان حيا سنة 

وقد  ،تحاكما على إثرها إلى مفتي تلمسان قاسم العقباني ،في مسألة فقهية كبيرةبلقاسم المشذالي مناقشة 

وتحوي نوازل البرزلي والونشريس ي والمازوني العديد من   .8نا صاحب المازونية بعض فتاويه وآرائهيلإنقل 

على  قوي ال همبرهن على خوضهم وعنايتهم بالمسلك الفقهي، وتنبئ عن حضور ت ،فتاوى أعلام المغرب الأوسط

 .9مستوى النوازل 

قبل  حيث تمّ التأليف فيه ،تطور من زمن لآخريكان  ىنحهذا المفإنّ  ،نوازليا على مستوى التأليف الأمّ 

وإنّ ظهور هذا الفن من الكتابة هو من . 10ثم صار يزدهر بعدهم إلى زمن الونشريس ي وأقرانه ،عهد المرابطين

                                                           

 . 431، ص 3ج: المعيار:الونشريس ي  1

 .  551،314، صص 4المعيار، ج: الونشريس ي  2

 .32، ص55ج: نفسه  3

 .21-22، ص ص 1، ج412، ص3ج: نفسه 4

 .433، ص5نيل، ج: التنبكتي 5

 .21كفاية، ص: التنبكتي 6

 .444، ص5نيل، ج: التنبكتي7

 .43، ص5أعلام الفكر، ج: يحيى بوعزيز 8

، (هـ231ت )ممن كانت لهم فتاوى في نوازل المازوني واليرزلي والونشؤيس ي نجد محمد بن أحمد بن عيس ى المغيلي الجلاب التلمساني  9

لذي كان في طبقة العقباني هـ، وأحمد بن محمد بن ذاقال الجزائري ا211ومنصور بن علي بن عثمان الزواوي المنجلاتي، الذي كان حيا سنة 

، وعبد الحق بن علي قاض ي الجزائر، وهو من طبقة أبي العباس التلمساني، ويحي بن أبي عمران موس ى المازوني المؤلف للنوازل (هـ213ت)

عند الغبريني وغيرهم من الأعلام الفقهاء الواردة تراجمهم " الجيش والكمين"هـ، ومحمد بن أبي جمعة الوهراني صاحب 224المتوفى سنة 

 .وابن مريم والتنبكتي وغيرهم من المهتمين بتراجم الرجال وطبقاتهم

 .324، ص4المرجع السابق، ج(: أحمد)أنظر شرح ذلك عند الخاطب  10



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1003 
 

ومن أبرز من خاض . 1الإسلامي على عهد المرابطين المسمى بعصر الفقهاءالسّمات البارزة المميزة لبلاد المغرب 

-1766/هـ517-651)في هذا العهد وفي هذا المجال محمد بن أحمد بن خلف التجيبي المعروف بابن الحاج 

ه تولى قضاء  ،(م1135
ّ
ه تلميذه عياض بالضابط الحسن، الجيد الكتب والكثير الرواية، وأن

ّ
والذي حلا

مقتولا بالمسجد سنة وفاته  أشار إلىو  ،وقد روى عنه عدد من الناس ،2وكان شهيرا بالإفتاءالجماعة 

بين فقهاء السلطة المرابطية  تي كانتك الخصومة الأرجعت بعض الدراسات وفاته إلى تلو . 3م1135/هـ517

م المعرفي ورفض نظامه ،من جهة وأقطاب التصوف من جهة ثانية، حينما أنكر الأولون كرامات الصوفية

 ،المعتمد على الكشف والإشراف، ولذا كان لابد من استهداف الفقهاء من قبل الصوفية في قياداتهم ،الصوفي

 .4ابن الحاج وكان منهم قاض ي الجماعة

أو الفصول المقتضبة من " نوازل الأحكام"مخطوطة في " ابن الحاج"ترك لنا هذا الفقيه القاض ي 

. 6وهي مرتبة على أبواب مثلما تدل عليها نقول المعيار ،أيضا أجوبة ابن الحاجوهي تسمى . 5الأحكام المنتخبة

فكان   هاوتبويب هاعملت على ترتيب ،مؤلفات نوازلية أخرى ( هـ517ت)على نوازل ابن الحاج التجيبي  تكتب كما

 :منها

قال ( م1331/ه931ت)المنهاج في ترتيب نوازل ابن الحاج لعبد الله بن أبي أحمد محمد بن سعيد الغافقي  -

 ".المنهاج في ترتيب نوازل ابن الحاج"ورتب نوازل ابن الحاج على أبواب الفقه سماه  : "عنها التنبكتي

وترتيب نوازل ابن الحاج لعبد الرحمن بن محمد بن أحمد القيس ي أبي زيد وأبي القاسم  -

 .7ترتيب نوازل ابن الحاج الشهير( م1339/هـ939ت)

                                                           

وقد أحص ى المؤلف المدونات النوازلية لهذا العهد، فوجد منها نوازل . 55-51مذاهب الحكام، مقدمة محمد بن شريفة، ص ص : عياض 1

الأعلام بالمحاضر والأحكام وما يتصل بذلك مما نزل "ونوازل ابن رشد الجد ونوازل القاض ي ابن دبوس الزناتي " الأحكام الكبرى "ابن سهل 

ونوازل أبي مطرف عبد الرحمن المالقي التي نقل عنها القاض ي عياض والنباهي، ونوازل أبي الوليد هشام بن أحمد " كامعند القضاة والح

، نوازل الحكام في مسائل ( 131ت)ونوازل أبي القاسم أحمد بن محمد بن عمر التميمي المعروف  بابن ورد ( هـ141ت)الهلالي الغرناطي 

، " مذاهب الحكام في نوازل الأحكام"من حلال وحرام للفقيه أبي علي حسن بن زكون ، ونوازل القاض ي عياض  الاحكام وتبيين شرائع الإسلام

، ونوازل ابن الحاج أو مسائل محمد (هـ141ت)ونوازل أحمد بن سعيد بن بتشغير اللخمي اللورقي والمسائل والأجوبة لابن سيد البطليوس ي 

 .54ص : نفسه: عياض (.  بن الحاجا)بن أحمد بن خلف بن إبراهيم التجيبي 

 .41الغنية، ص : عياض 2

 .لم تذكر المصادر سبب اغتياله وسكتت عن ذلك لكن قاتله لقي حتفه من قبل العامة في الحين. 15ن ص ..بغية الملتمس: الضبي 3

 .424، ص5221ابن الحاج التجيبي، السجل العلمي لندوة الأندلس لعام (: مصطفى)راجع بن سباع  4

نظرات في النوازل (: محمد)أنظر حجي . وقد ذكرت الدراسات أنه يقوم أحد الباحثين على تحقيقها في إطار رسالة دكتوراه بجامعة تطوان 5

 .42الفقهية، ص

زارة ، و 4151الجامع لمؤلفات النوازل في الفقه المالكي، الملتقى الدولي السادس للمذهب المالكي بعين الدفلى، سنة (: محمد)العلمي  6

 .وما بعده 431الشؤون الدينية، الجزائر، ص 

 .ولم يسعفنا الجهد للبحث عنها،حيث تظهر قيمتها باعتبار إضافتها المزيد من القيمة لنوازل ابن الحاج. 424، 424نفس المرجع، ص ص 7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1004 
 

بن لا  كان الشأن بالنسبة مامثل ،قضايا النوازليةنفات بدراسة قضية من الوربما اختصت بعض المص 

  ،(م1675-1337/هـ179-937محمد بن عبد الرحمن أبو عبد الله )المراكش ي القسنطيني  همكالأ
ّ
ف في الذي أل

محمد موقفه من أغلب المصادر على  اتفقت كما .1قبل الأمإسماع الصم في إثبات الشرف من "الشرف كتابه 

وفي نفس السياق وضع محمد  .2نظرا لما كان يقوم فيها من أبحاث أنكرها عليه ه،ه لمجالسوانتقادبن عرفة 

 ناذوه. 3"إسماع الصم في إثبات الشرف للأم"مصنفا سمّاه ( م1637_1365/هـ161-966)بن مرزوق الحفيد 

مثلما هو قائم  ثابت من جهة الأمالذي اعتبر الشرف فاع عن الشرف والشرفاء، كتابان يندرجان ضمن الد

، وتطور 4ن له والنافين من جهة الأميوقد احتدم النقاش حول المسألة بين الفريقين المتبني. من جهة الأب

وهو موقف  ،هـ9إلى التشكيك في ثبوت الأنساب أصلا بعد ق( هـ1ق)الثامن النقاش فيما بعد منتصف القرن 

 .5ضمنيا( هـ957ت)كل من ابن خلدون والمقري الجد 

بأنّ التدوين في مجال النوازل والمسائل  -من أصناف الفقهاء والعلماء -تبيّن من خلال تراجم الرجال 

فقد  .على حدّ السواء ،كان يقع في كل مسألة تشكل انشغالا بالنسبة للخاصة من العلماء والعامة من الناس

حتى و فيما يقع لهم من قضايا،  ،وتوضيح المبهم ،الغامضكانت الناس تهبّ إلى العلماء الفقهاء لأجل استجلاء 

أظهر ذلك نوعة المراتب قد فإنّ الحديث عنها وعن تأثيرها في الأوساط المت ،ولو لم تصلنا هذه المصنفات

 لسيكنموذج لذلك من خلال ( م1631/هـ161ت)الحديث عن الحفيد ابن مرزوق ب وإنّ التطرق ، التأثير

دّ الدليل الصارخ على العناية الفائقة 6المكتباتالمتناثرة في  ة في أبواب الفقهأجوبته عن مسائل مختلف ، يُعم

 .التي باتت النوازل تحوزها

بأنّ عددا من المسائل كان يدور حولها  ،المسند من خلال( م1317/هـ911ت)ابن مرزوق الخطيب  يفيد 

خِذالحرب السألة سلاح ويصنف فيها العلماء، ومن ذلك ما ذكره في م ،النقاش
ُ
الص الذهب من خ ذي ات

لى تصانيف علماء الركبان مصمتا من الذهب والفضة، وأشار في  كتابه إ إعمالتحدث عن كما . والفضة

هذه المسألة الفقيه ابن  واتداولالذين من كان و  -اعتذر عن إدراجها في مسنده - فاس وعلماء تلمسان فيها

                                                           

 .411شرف الطالب، ص : ذ، ابن قنف"هو من أهل بلدنا ببونة: "، وهو الفقيه الحافظ الضرير الذي ذكره ابن قنفذ بقوله" 1

هاجرت أسر هذا الفقيه إلى قسنطينة زمن جدّه الثالث فرارا من بني مرين، وكان من بين شيوخه أبو علي بن حسن بن خلف الله بن    2

 . 43،ص4،4111طبعة الشرق،وجدة،طإسماع الصم،تح مريم لحلو،: مه المراكش ي الضريرابن الأك: أنظر،(م5424-5412/هـ323-313)باديس 

 .4111، 4مريم لحلو، مطبعة الشرق، وجدة، ط: إسماع الصم في إثبات الشرف للأمن تح(: الحفيد)ابن مرزوق  3

 . فقهاء الشرفاء في الباب الثانيراجع عنوان ال 4

 441،ص54المعيار،ج: الونشريس ي.وهو يتكلم عن النسب والشرف والعصبية وما بعدها لعدة صفحات543المقدمة،ص: أنظر ابن خلدون  5

 .وهو ما سنبيّنه لاحقا. وما بعدها

، ويوجد عدد من الأسئلة والأجوبة على مستوى 543ع، الرباط، رقم د .مخطوط أجوبة العلماء في نوازل من أبواب الفقه، ابن مرزوق خ 6

 .معيار الونشريس ي



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1005 
 

جواز اتخاذ إلى الا موقد  ،ى بن عمران المشذالي من تلمسان وغيرهوأبو موس  ،عبد الكريم من أهل فاس وغيره

، جواز ذلكإلى القول  وايذهبلم  ، حيثأبي موس ى بن الإمام التلمساني وغيره تحرّز لك، في حين أشار إلى ذ

أشار إلى مساهمته في فقه ف ،ث ابن قنفذ عن أبيه الذي رحل إلى الحجاز مرتينكما تحدّ  .1ومالوا إلى المنع

 الذي ذكر فيه وباء الطاعون  ،"المسنون في أحكام الطاعون "ومن ذلك موسومه  ،النوازل وتصنيفه فيه

وعموما فإنّ من  .2له في النوازل الفقهية مسائل أخرى مسطرة  ومصادره وأحكامه، كما أشار أيضا إلى أنّ 

 :جليل المصنفات النوازلية التي بقيت آثارها عميمة نجد مايلي 

جامع "المسمى( م1631/هـ161ت)ي البرزلي يأتي تأليف أبي القاسم بن أحمد البلو  : جامع البرزلي -1

كمؤلف في النوازل جمع عددا معتبرا من المسائل  3"مسائل الأحكام لما نزل من القضايا بالمفتين والحكام

هج الذي اعتمده في ذلك في وقد أفصح البرزلي عن الغاية من تأليفه هذا المصنف والمن ،والأجوبة في كل باب

( م1116/هـ517ت)وهذا كتاب قصدت فيه إلى جمع أسئلة اختصرتها من نوازل ابن رشد ": ّقائلا ،مقدمته

من أئمة المالكيين من  ،وغيرهم من فتاوى المتأخرين ،وأسئلة عز الدين وابن الحاج والحاوي لابن عبد النور 

ووقعت به  ،ا اخترناهوغير ذلك ممّ  ،أو غيرهم ممن نقلوا عنهم ،عنهفريقيين ممن أدركناه وأخذنا المغاربة والإ 

أو اختاره بعض مشايخنا، ونعزو كل مسألة إلى من نقلتها عنه غالبا، وما لا نعزو فيه قد نقلته من  ،فتوانا

 .4"كامجامع مسائل الأحكام لما نزل من القضايا بالمفتين والح"ا اختصرته أو رويته، وسميته بـكتب مشهورة ممّ 

 .4"كاموالح

وبالرجوع إلى الفتاوى وتحليلها أيقن الدارسون بأنّ نوازل البرزلي هي بمثابة  ،بالنظر إلى هذا التوضيح

د استمرار لمسائل ابن رشد الجد، وأنّ منزلتها تقع بعد الفتاوى الرشدية، حيث نقل الكثير من مسائل ابن رش

تطورا بإعادة كتابة  أيضاوربما مثلت . 5ائل ابن رشدنوازل البرزلي شرحا لمست بلفظها أو اختصارا، وربّما عدّ 

وقد ساعدت الفتاوى البرزلية على انتقال الأقوال والأحكام . 6كتابة مسائل القدامى والاستفادة من التراث

ذ علمه وفتاويه حول المسائل المطروحة في مجال المغرب الواسع بشكل طبيعي وموثوق، ذلك أنّ البرزلي أخ

                                                           

 .545المسند الصحيح، ص (: لخطيب)أنظر ابن مرزوق ا 1

 .31، 33الفارسية، ص ص : ابن قنفذ2

، الجزء الأخير منه 4114الأولى قام على تحقيقه محمد الحبيب الهيلة في سبعة أجزاء، وكانت طبعته بدار الغرب الإسلامي، بيروت، سنة  3

 .مخصص للفهرسة

 .15، ص5جامع مسائل الأحكام، ج: البرزلي 4

أنظر إسم ابن رشد الجد في فهرس . صفحة لهذا المصنف( 211)تم ذكر اسم ابن رشد الجد في الأجزاء الستة المحققة في أزيد من تسعمائة  5

 .31-34، ص 3ج: الأعلام

عبد )؛خلوف 532، ص5222، 1، مجلة دار الحديث الحسنية، الرباط، عتحليل مسائل ابن رشد:  )محمد الحبيب )التجكان : راجع مقال6

 .33، ص 41، 42مجلة البحث العلمي، ع قيمة فقه النوازل،(: العزيز



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1006 
 

وأبي عبد الله شمس الدين ( م1671/هـ173ت )غمي ر ذ عليهم ورحل إليهم كابن عرفة الو الذين تتلمعن الأئمة 

المعروف  ،وأبي العباس أحمد بن مسعود البلنس ي ،(م1317/هـ911ت )محمد بن أحمد بن مرزوق الخطيب 

وأبي العباس أحمد بن إدريس ( م1391/هـ991ت )بابن الحاجة، وأبي القاسم أحمد بن أحمد الغبريني 

، وجمال (م1391/هـ917ت )م، وأبي العباس أحمد بن سليمان البرشكي 1357/هـ967البجائي المتوفى بعد 

الذين  ،أخذ عنه عدد من الطلبة النجباء وبالمقابل ،(م1613/هـ116ت )الدين أبو زيد عبد الرحمن البرشكي 

وصاحب ذيل معالم  ،القيروانلقاسم ابن ناجي أحد علماء ا يأمثال أب ،صاروا على درجة من العلم مرموقة

وعبد الرحمن بن محمد بن مخلوف ( م1615/هـ177ت )وابن حجر العسقلاني  ،(م1636/هـ139ت )الإيمان 

عبد الله  يوأب( ـم1617/ه176ت )ومحمد بن قاسم الرّصاع التلمساني ( م1691/هـ195ت)الثعالبي المفسر 

سنة  تدوينه من ، وقد انتهى" ي في النوازل الحاو "تابه رزلي في كبالذي اختصر نوازل ال ،جائيالبوسعيدي الب

  .1م1613/هـ116

أوضح البرزلي آراءه الفقهية ومنهجه الذي اعتمده بشكل غير مباشر من خلال جوابه عن مسائل  

مثلما نجده  ،وهو يكثر من الإفادة عن ابن رشد ولا يتورع عن الاستناد إلى فتاوى الشافعية وآرائهم. 2الإفتاء

شافعية، ولا يتورع أيضا في الإدلاء ي وابن دقيق العبد وترجيح آراء شهد بعز الدين عبد السلام الشافعيست

وقد لقيت نوازله من الرواج والانتشار ما  ".عندي"و" قلت" تصريحهبرأيه في المسائل في كثير من الأحيان ب

يأوب إليه كل مفت حول مسائل بلاد جعلها قاعدة اعتمدها الونشريس ي والمازوني في نوازلهما، ومصدرا 

بالإضافة إلى ما تحويه من أسئلة وجوابات متنوعة  ،المغرب عموما، وهذا ما جعل قيمتها ظاهرة عبر الزمن

الاختصاصات، فكانت بذلك وصفا حقيقيا لما كان يجول في بلاد المغرب من قضايا دائمة الحضور أو قضايا 

 .3نادرة الحصول 

 ،ومن المصنفات النوازلية التي يمكن وصف الواقع الاجتماعي من خلالها :زونيالدرر المكنونة للما -1

 وحصر المشكلات التي كان الناس يودّ 
ّ
ها باللجوء إلى الفقهاء ما أل

ّ
بن أبي عمران بن عيس ى  ىفه يحيون حل

                                                           

 .43، وص 2، ص 5جامع المسائل والأحكام، ج: راجع اليرزلي. 52411طوط موجود في المكتبة الوطنية التونسية تحت رقم المخ 1

 .545إلى ص  14، ص 5أنظر نفس المصدر، ج 2

تماعي تحدثت الكثير من الدراسات عن فحوى كتاب اليرزلي وخاضت في تبيان أهميته وقيمته التاريخية من حيث بيان الواقع الاج  3

والاقتصادي ومن الدراسات ما قدمته مريم عطية في موضوع أهمية مسائل اليرزلي بالنسبة للدراسة التاريخية وتحدثت عن المدرسة 

الاستشراقية وانتباهها إلى هذه القيمة مما دفع إلى أن يحذو حذوها الكثير من الدارسين المتأخرين لقيمة الفتوى النوازلية في الحدث 

جامع مسائل الأحكام وأهميته في : عطية مريم: أنظر. وهي دراسة تتقاطع في كثير من تفاصيلها مع دراسة محمد المختار ولد السعد. التاريخي

. 412-522، ص 4155، س 54، مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإنسانية، قسنطينة، عالدراسات التاريخية

 .45-54، ص 4111، 5الفتاوى والتاريخ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط(: ختارم)ولد السّعد 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1007 
 

لمازوني اوقد توفي ، المازوني،وهو صاحب النوازل قاض ي مازونة وفقيهها التي أخذ منها الونشريس ي معياره

 .1بتلمسان م1697/ه113المغيلي سنة

ه امتحن بالقضاء عن أبان المغيلي المازوني في مقدمة نوازله  
ّ
دوافع تأليفه وظروف ذلك، فأشار إلى أن

جوع نفسه بالر هذا الفقيه أجهد  قدنظر لصعوبة الموقف فبالو  ،شابا، وأنّ الأسئلة والقضايا كانت تأتيه بكثرة

مده في قضائه وتدوينه وكان ممن اعت ،ن الأئمة أصحاب هذه المصنفاتعإلى كتب الفقه باحثا جوابها 

قاعدة نفسه وما جمعه المازوني صاحب الدرر  ،سابقا والدالكان ما جمعه ف ،ه الذي تولى القضاءاللنوازل أب

ان وغيرهم من الأشياخ في اعتماد وأشار أيضا إلى تقليد شيوخه بتلمس ،"الدرر المكنونة"مصنّفه لتأليف 

   .2الفتوى والإجابة

 هتنوعت مواضيع نوازلقد العديد من الأسئلة المجاب عنها من قبل شيوخ بلاد المغرب، و  المازوني جمع

الرجل والمرأة يه بالغلمام بشؤون فتاو  اختصت، كما اتوالسلوكي اتوالاعتقاد اتالعباد حينما اهتم بمسائل

بين  اتببعض العوائد الاجتماعية والعلاقمثلما تفيدنا  ،في الزواج والطلاق والميراث والمعاملةوالعلاقة بينهما 

وبقية الفئات  الباعة والتعامل بين التجار  ،ومسائل أخرى اقتصادية تجارية كأحكام السوق  ،الناس

وغيرها من  ،والموقف من بعض العادات ،وحالات الحرب والسّلم ،العلاقات بين القبائلالاجتماعية، وعن 

 .الفتاوى و المسائل 

 ف في حديثه عن المسائل السياسيةأنّ المصنِّ النوازل البرزلية  عند تصفحه  لاحظ بعضهميوربما 

كقضايا  ، وأوضاع اقتصاديةوالأمن بعكس الجوانب الاجتماعية من عادات وتقاليد ،جدّ محدودةتظهر 

وغيرها من الموضوعات التي كانت مثار جدل  ،والصناعة والري والعملة والضرائبالأحباس والفلاحة والتجارة 

 أنّ هذه المحدودية لا تخدش في قيمة المصنف الذي احتوى لاد المغرب، داخل مجتمع ب
ّ
والتي هذه القضايا إلا

ة صادية واجتماعيالنوازل تدور حول مشكلات سياسية واقتحيث أنّ   عن روح العصر، عبّرت بدورها

وقد  ،، بالإضافة إلى المجاعات والأوبئة، والمصادمات الجماعيةوصية والظلم والغصبومن ذلك اللص ،خطيرة

 .3هـ،7ق بلاد المغرب منذ القديم إلى مجتمعوجِدت في 

أقوال فقهاء المغرب الأوسط  ن أيضا في إيرادملتي جمعها المغيلي المازوني تكقيمة هذه النوازل ا إنّ 

بنسب كبيرة مقارنة مع فقهاء آخرين، من حيث أنّ هذه المسائل كانت تطرح في حاضرة مازونة وما جاورها، 

                                                           

كان تمام نسخ النوازل المازوني على يد محمد بن عبد السلام بن عبد الرحمن بن المجذوب الفاس ي، سنة . 112كفاية، ص : التنبكتي 1

 .533، ص224الدرر المكنونة في نوازل مازونة، خ ع : أنظر المازوني. هـ5511

 .11، 32، ص ص 5الدرر المكنونة، تح مختار حساني، ج: المازوني 2

 .وما بعدها 31، ص 4113، سنة 5دراسات ثرائية، ع مازونة، :أنظر دراسة غرداوية 3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1008 
 

بشؤون وعنايتهم  الثقافيةصادية و وهذا ما يبرز خوض هؤلاء الفقهاء في كل تفاصيل الحياة الاجتماعية والاقت

 من فتاو الناس
ّ

وواقع فئاته  ،عددا كبيرا من عادات بلاد المغرب الأوسطالمازوني ى ، كما يمكن أن نستشف

 ،ووضعيتهم الاقتصادية عموما، مع تبيان الآفات والمعتقدات الزائغة ،الاجتماعية ومعاملاتهم التجارية

 .1بالإضافة إلى ما سبق ذكره

بحق ثروة فقهية نادرة، يمكن الوصول من  ما أقدم عليه المازوني من جمع للأسئلة وجواباتها يعدّ  إنّ 

ومناهج الإفتاء التي تدار بها الفتوى واختلافها، بالإضافة إلى  ،خلالها إلى فهم الدرس الفقهي المتوافر آنذاك

وعلى وجه الخصوص الإطلاع على الرصيد الفكري والحضاري . معرفة الواقع الاجتماعي والاقتصادي عصرئذ

 ،التقصير في الكشف عن مدرستها ورصيد علمائها طالهاوتحديدا مازونة التي  ،طلدى حواضر المغرب الأوس

 . ودورها العلمي والحضاري من حيث تأثيرها على الحركة العلمية بعموم بلاد المغرب

من جليل آثار المازوني وتأثيره اعتماد أبو العباس أحمد الونشريس ي   :المعيار المعرب للونشريس ي -3

الذي يعدّ حقيقة موسوعة فقهية  ،"ربعالمعيار الم"عليه في تحرير نوازله وتأليف موسومه ( م1577/هـ716ت )

 
ّ
ح إلى قيمة الفقيه الونشريس ي وأسلوب لا تزال تدرّ على الدراسات التاريخية والفقهية بالجديد دوما، وقد لم

جته أنّ أبا العباس أحاط لو أنّ رجلا حلف بطلاق زو : "درسه الفقهي عدد من العلماء منهم ابن غازي قائلا

 .2"وحفظه وإتقانه ،وكثرة إطلاعه ،ولا تطلق زوجته لبتحّره ،لكان بارا في يمينه ،بمذهب مالك أصوله وفروعه

سواء من حيث الونشريس ي التي قام على تأليفها " المعيار"كما تحدثت المصادر عن عدد من المؤلفات غير 

إيضاح المسالك "أو تأليفه لكتاب " غنية المعاصر والتالي"الفشتالي تعليقه على ابن الحاجب، أو شرحه لوثائق 

 .3، أو الخوض في الفروق في مسائل الفقه"إلى قواعد الإمام مالك

ويظهر حسب ما صرّح به  ،من أبرز المصنفات التي عُرف بها الونشريس ي" ربعالمعيار الم"كان كتاب 

ه اعتمد في تصنيفه على ما أخذه عن القاض ي ابن الغرديس التغلبي الذي كانت  التنبكتي في النيل والكفاية
ّ
بأن

أما فتاوى إفريقية  ،كان منها استفادته بفتاوى فاس والأندلسف ،له خزانة كتب انتفع بها الونشريس ي

: ار قائلاصرّح الونشريس ي في تقديمه للمعيوقد  .4ن نوازل البرزلي والمازونيعالونشريس ي  قد أخذوتلمسان ف

وما يعسر الوقوع على أكثره في أماكنه،  ،هذا الكتاب جمعت فيه من أجوبة المتأخرين العصريين والمتقدمين"
                                                           

ويحتفظ للمحقق فضل السبق، ولكن يتحفظ على المخطوط المحقق لشيوع الغلط في الكتابة والرقن ممّا جعل التحقيق يقع تحت  1

 بعد تنقيح المحقق لأجزاء الكتاب ولله الأمر من قبل ومن بعد طائلة
ّ
 .الكثير من الأسئلة التي لا يمكن أن تزول إلا

 .32دوحة الناشر، ص : الشقشاوني2

: ، الحفناوي 143، ص5الحلل السندسية، ج: ، الوزير السراج11، 11البستان، ص ص : ، ابن مريم34توشيح الديباج، ص: أنظر القرافي 3

 .14، ص5تعريف الخلف، ق

 .33ص: ، كفاية531، ص5نيل، ج: أنظر التنبكتي 4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1009 
 

رغبة في عموم النفع به، ومضاعفة الأجر  ،واستخرجته من مكامنه لتبددّه وتفريقه وانبهام محله وطريقه

 في اليسير بسببه، ورتبته على الأبواب الفقهية ليسهل الأمر فيه على 
ّ
الناظر، وصرّحت بأسماء المفتين إلا

النادر، ورجوت من الله سبحانه أن يجعله سببا من أسباب السعادة، وسببا موصلا إلى الحسن والزيادة، وهو 

 .1وإصابة صوب الصواب ،المسؤول عز وجلّ في إجزال الثواب

الفتاوى السابقة مع المستجدة اعتماده منهجه من حيث إلى في اسلوب إجاباته يشير إذا الونشريس ي 

وما عرف الناس في بلدانهم بناءً على  ،رآه مناسبا للزمان والمكانيوفق ما  ،من النوازل والفتاوى وإجاباتها

ها أحكام اجتهادية مبنية على العادة نّ باعتبار أ ،"لا ينكر تغير الأحكام الاجتهادية بتغيير الأزمان"القاعدة 

كما   .2"وقد كان في ذلك ناقلا أمينا ،سوف يطال ذلك الفتوى لا محال دة أو العرف، وأنّ تغيّر العاوالعرف

 ،في تسطير فتاويه والإجابة عن الأسئلة على أصول عامة تشترك فيها كل المذاهبأيضا اعتمد الونشريس ي 

أ وهي التي تخص المذهب المالكي، مثل قاعدة العمل ومراعاة الخلاف، وربما لج ،وأصول أخرى خاصة

الونشريس ي أيضا إلى أصل هو القياس على النوازل، وهو أصل اعتمده متأخرو الفقهاء والمفتين على المذهب 

 .3أي الاعتماد على ما أجاب به سابقوه في النوازل  ،المالكي

والإجابة على  ،رموز النازلة لفكّ ى أنّ اعتماد إجابات السابقين الإشارة إلفي هذا الشأن ومن الواجب 

ن مدى الترابط بين الحاضر والماض ي، ويبيّ  ،بقدر ما يحمل من تواصل الأجيال فيما بينها ،إشكالات الحاضر

ما يجعل الناس حبيس ي الماض ي، وي ،والبعد الاجتهادي للفقيه، فإنّ تأثيرها على المسار الفقهي من جهة
ّ
ع دفإن

ما له ،ر الزمان والأشخاصميزة تغيّ  بالفتوى أن تكون غير واقعية، ذلك أنّ 
ّ
مفعول كبير على طبيعة الفتوى  اإن

 ،وتكرس سمة التقليد في الفتوى والفقه ،بأطاريح الماضين ادوقيمة المفتي، كما أنّ العملية تجعل الفقيه مقيّ 

لدراسات فإنّ ا ،"النوازل الفقهية"وبالعودة إلى قيمة هذا المسلك . غلق باب الاجتهاد تجاه النازلة المستجدةتو 

السابقون لأجل توضيح القيمة العلمية والتاريخية  قام به ماعلى  ونبهت ،أشارت إلى ذلك بش يء من التفصيل

ومحمود علي مكي الذي استخرج كتاب  ،1736روبير برانشفيك سنة  عملهفأشارت إلى ما  ،لهذا الاتجاه

                                                           

 .5، ص5المعيار، ج: الونشريس ي1

، ملتقى المذهب من خلال مؤلف المعيار. الإمام أبو العباس وإسهامه في ضبط المسألة البنائية وترشيدها (:زكريا)راجع دراسة المرابط  2

 .114، وزارة الشؤون الدينية، عين الدفلى، الجزائر، ص (4112)المالكي الخامس 

، 4112، ملتقى المذهب المالكي الخامس ي، ارالأصول التي استند إليها أبو العباس الونشريس ي في فتاوى المعي(: عفيفة)أنظر دراسة خروبي  3

 .322-324وزارة الشؤون الدينية، الجزائر، ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1010 
 

وغيرهم من العرب  ،روجي إدريسوهادي  1756محمد الطالبي سنة عمل و  ،بن عمر ىأحكام السوق ليحي

 .1والمسلمين أو المستشرقين

ثروة هائلة من الفتاوى التي  -رغم ما تمّ من ملاحظات حوله  –قدّم الونشريس ي عبر كتابه المعيار  

 
ّ
وهي سمة المذهبية المالكية، أبانت هذه  ،وتبتعد عن الافتراض ،سم بالواقعيةتعتبر نصوصا فقهية شرعية تت

يمكن أن يعتمدها المؤرخ في الوصول إلى كشف  ،قع اجتماعي واقتصادي وديني وسياس يالنصوص عن وا

حقائق باتت غامضة في تفسير الظاهرة التاريخية لمجتمع المغرب الأوسط إلى زماننا، وحيث أنّ النّص الفقهي 

المادية أو المعنوية، لأجل الفائدة  ،والابتعاد عن الزيف وصناعة الواقع ،يتميز بالاجتهاد لأجل تقديم الصواب

ه يعبّر حقيقة عن أبعاد الحادثة التاريخية
ّ
وواقع حال المجتمعات والأفراد من حيث ذكر أسباب الحادثة  ،فإن

 .وسيرها ومآلها

إذ  ،كما يمكن الاستنتاج أن الخدمة التي قدمتها النصوص الفقهية للتاريخ هي خدمة من النوع السامي

عكس ما هو ملاحظ في كتابات أخرى، واعتبر بذلك الفقه  ،لحادثة التاريخيةالتأثير الذاتي في نسج ا يقلّ 

 .الوسائط التي قدمت خدمة جليلة للتاريخ والمجتمع والاقتصاد والدول عموما والفتوى من أجلّ 

 :ةالقضايا الإجتماعية النوازليو المغرب الأوسط فقهاء   - ت

أنّ ازلية بكل أصنافها و تفاصيلها، و في القضايا النو  ا سلف خوض فقهاء المغرب الأوسطوفق متبيّن 

على الدور الفاعل الذي قام  دلّ ه و قبله المازوني في الدّرر الرجوع إلى ما جمعه كل من الونشريس ي في معيار 

العامّة، ولا أدلّ على ذلك من الونشريس ي وطبقتي الخاصّة و  ،طةالسلؤلاء الفقهاء في توجيه المجتمع و ه عليه

صا وعددا او جعل لها باب خ ،التي دارت في مجتمعها ،أفرد لبجاية الحاضرة وحدها عددا من الفتاوي  الذي

 .2( فتوى  615) منها  مسائل في الوصايا تجاوزت الستمائة و ثمانين نازلة وفتوى  معتبرا،

 ىالأوسط ببجاية شرقا، أمّا غربا فتحضر نوازل أبي زكريا يحي اضر المغربو اختصت هذه الفتاوى بح

وهي التي جمع فيها كل ما تفاعل معه ، "الدرر المكنونة في نوازل مازونة( "م1697/ه113ت )المغيلي المازوني 

 ، و ممّا أظهرته نوازل المازونيقف فقهاء الحاضرة من تلك النوازل أفراد و مجتمع و سلطة هذه الحاضرة وموا

فهو بعد أن . ية بلاد المغربقومن خلالها حواضر ب ،التفصيل في الملمح الاجتماعي والاقتصادي للحاضرة هو 

هارة و الصلاة فالزكاة و يبوبها وفق أبواب الفقه المعتادة بدا
ّ
إلى تتبع النشاطات الاجتماعية  لجأ ،الصومية بالط

                                                           

، مجلة دعوة الحق، وزارة دور المدرسة القيروانية ضمن المدارس الفقهية الواردة في المعيار للونشريس ي(: جاسم)العبودي : راجع مقال 1

 .21-23، ص 5223بر ، أكتو 42، س445الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، ع

 . 1أخذت هذه الفتاوى كلّ حيز المجلد السادس من العيار المعرب ، انظر الونشريس ي المعيار ، ج   2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1011 
 

وما  كان يدور من قضايا في هذا الشأن  ،ية و الماليةثم الكلام عن المعاملات الاقتصاد ،العلاقات بين الناسو 

ثير النظم الاجتماعية من و تأ ،بين الناس، و يستشف من ذلك تأثير الاقتصاد على العلاقات الاجتماعية

النفقات و غيرها، و هي نوازل كالميراث والبيوع و  ،أعراف على الجانب المعاملاتي الاقتصادي خصوصاعادات و 

الذي اختص بجميع فتاوى بلاد  ،الفتاوي معيار الونشريس ي د النوازل لم تبلغ من حيث عدبقدر ما أنّها 

مما يجعل الدّارس مكينًا  ،المغرب، فإنّها تقدم عيّنة حقيقية من نوازل إحدى حواضر بلاد المغرب في زمانه

 .من تفرّس الأوضاع بالمغرب الأوسط من خلال نوازل مازونة بشكل واضح وجلي 

ازل العبادات الطهارة و الصلاة تحدث في بدايات مصنفه عن نو لنوازل المازونية بعد أن فصاحب ا

الحديث عن العلاقات الاجتماعية نازلة و فتوى لجأ إلى ( 116)الزكاة و الصيام و التي بلغت في مجملها و 

في  و بلغت. نازلة  131الحلف به المتحدث فيها نوازله في باب النكاح و الطلاق و الاقتصادية، حيث  بلغت و

نوازل اقتصادية نازلة، في حين نجد بقية النوازل  71الصلح الغصب و التعدي والجرح و الجنايات والضرر و 

نازلة وفتوى، فكان عدد  136، بغض النظر عن مسائل الجامع المختلفة التي وصلت أو معاملات مادية

و قد جاءت نوازل المازوني مقسمة وفق . نازلة 695النوازل المختصّة بالعبادات ومسائل الجامع قد بلغت 

 :  1الجدول التالي

 عدد النوازل  اختصاص النازلة 

 عددها و جواباتها 

 عددها  اختصاص النازلة 

  71 ( الديون ) مسائل المديان   67 الطهارة 

 19 الاستحقاق   66 الصلاة 

  11 العواري و الودائع  71 الجنائز 

  71 مسائل الشفعة  16 الزكاة 

  76 الحوالة و الحمالة   76 الصيام 

  71 الإقرار  71 الاعتكاف 

  76 الوكالات   17 الذبائح 

 13 الجعل و الاجارة  11 الضحايا و العقيقة 

  77 الجهاد 

 66 المسافة و المغارسة  15 مسائل الإيمان و النزور 

  11 القسمة و الشراكة  15 الحلف بالطلاق 

  17 الحجر 

                                                           

 تح مختار حساني : تمّ هذا من خلال نوازل المازوني الدرر المكنونة     1



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1012 
 

 37 الغصب و التعدي   176 مسائل النكاح 

  76 القرض    117 الطلاق 

  35 الصدقات و الهبات  63 النفقات 

 76 اللقطة

  65 الشهادة و القضاء   61 المعاوضات و البيوع 

  69 الحبوس   69 مسائل الصرف و الدراهم 

  73 الجرح و التعدي   13 مسائل العيوب 

  17 الجنايات   71 مسائل السلم 

  79 الوصايا   13 الضرر و الدعاوي 

  136 كتاب الجامع   71 الرهن 

  79 الصلح 

 

 ما حولها ؟و فهل يمكن اعتمادها كعينات واقعية لمعرفة الوضع بمازونة 

بل تضمّ عددا من القضايا في  ،من الواضح من خلال دراسة نوازل مازونة أنّها لا تخصّ مازونة فقط

فإنّ الجواب عنها كما ذكر المازوني كان لا  ،كانت الحادثة واقعة بمازونة و حواضر مختلفة مثل تلمسان، و ل

ل قاسم العقباني و الشيخ الحافظ ضيقتصر على فقهاء مازونة، بل يلجأ إلى علماء تلمسان أمثال أبي الف

ار أب
ّ
سئل "ويعطينا مثال . 1التنبكتي، أو إلى علماء بجاية و تونس و الجزائرعبد الله بن مرزوق شيخ  يالنّظ

نقل البرزلي عن ابن عبد السلام في صلاة "، و 2هبعض تلاميذة ابن عرفة عن قول ابن عرفة في مختصر 

سئل عبد "و . 4"سئل سيدي علي بركات الباروني من فقهاء الجزائر في مسألة وقعت بالبادية "، و3الجنبِ 

سئل فقهاء بجاية "و ، 5"فحلف لها بصيام سنة  ،الوغليس ي عن رجل وقع بينه و بين زوجته شأن الرحمن

وعليه فانّ ما  .، جوابا كافيا على شمولية النوازل المازونية6"عن رجل معروف بالإيمان بالطلاق و الحرام

عددة وقعت بمازونة وما و إنمّا هي مسائل مت ،يقصد بنوازل مازونة لا تقتصر مسائلها على حاضرة مازونة

                                                           

  32، ص 5الدرر المكنونة، تح ، حساني ، ج : المازوني  1

 . 441، ص 5و انظر جوابا عن الخلع ، ج 

 . 13، ص 5ج : المازوني   2

 . 534، ص 5، ج 35، ص 5ج: نفسه    3

 . 51، ص 4ج : نفسه   4

 .   33، ص 4ج : نفسه  5

  .434، 4ج: نفسه 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1013 
 

لجأ إلى إيراد مسائل أخرى في باب من الأبواب لتدعيم النازلة يالمازوني كان حولها من الحواضر، و ربما 

 .من حيث جوابات فقهاء الحواضر الأخرى  ،الأصلية

أنّ غالب المسائل كانت تدور حول   -ا نموذج –سها من نوازل مازونة التي يمكن تلمّ  من الملاحظاتو 

كالطلاق و الحلف )بها  ما يعصفمسائل النكاح و ، مثل تماعية معينة كالعلاقات الأسريةظواهر اج

في حين كانت تأتي في نفس المرتبة الخوض في المسائل . واريثينجر عنها من نفقات وم ماو ، (بالتحريم

ل الصرف والمساقات البيوع و مسائو  كالمعاوضاتفيها فضّ الخصومات  و طرق  ،الاقتصادية المعيشية

دي و الجرح و الجنايات و تأتي في درجة ثالثة مسائل أخرى كالغصب و التع. والمغارسة والقسمة و الأكرية

فيها ممّا يدلّ على الاحتقان الناتج  ،نازلة و فتوى  15الدعاوى التي بلغت في مجملها في نوازل المازوني والضرر و 

أمّا . مسألة 377هذه الأخيرة التي فاقت في نوازل مازونة  ،وسوء العلاقات الأسرية أو الاجتماعية عن النزاعات

الحجر كالقسمة والشراكة و  ،في إطار المعاملات الاقتصادية والاجتماعية المسائل المالية الصرفة التي تدخل

ضورها النوازلي يبدو مميزا ظاهرا فإنّ ح ،الوصاياالأحباس و والرهن ض والصدقات و الهبات واللقطة و والقر 

تنظيم هذا لأثناء النزاع أو و عودة هؤلاء إلى فقهاء  ،ينبئ عن حيوية النشاط الاقتصادي للأفراد و المجتمع

 .الشأن

 :القضايا النوازلية في الدرر والمعيار

ه بش يء من المقارنة بين نوازل المازوني و معيار الونشريس ي
ّ
المسائل  في ايلاحظ أنّ هناك تقارب إن

نوازل مازونة تعداد النوازل ، حيث نجد أنّ عدد مع خلاف واحد ظاهر هو  ،المطروحة على مستوى المصدرين

فريقية كانت نوازل المازوني مختصة إامعا لنوازل المغرب والأندلس و كان المعيار ج أقل من المعيار، ففي حين

ه بالرجوع إلى عدد الفتاوى ولهابمازونة وما ح
ّ
 نحوالأحباس فيما يخص  ؤول عنها في المعيار نجد منهاالمس ، و إن

 3112البيوع فعند الونشريس ي نازلة، أمّا المعاوضات و  69ونية بالمقابل في الماز و ، من مجمل النوازل  1نازلة 377

جد ، في حين ن3نازلة 577ا الطلاق والعدّة والاستبراء عند الونشرس ي هي نازلة، أمّ  61نازلة وعند المازوني 

ا عند أمّ  ،نازلة 176مسائل النكاح نازلة و  15ازلة و الحلف بالطلاق ن 117مسائل الطلاق عند المازوني بلغت 

                                                           

 . 3المعيار ، مج : الونشريس ي   1

 .1، ج نفسه   2

 .3، ج نفسه   3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1014 
 

ه بالرغم من الاختلاف البيّن في العدد ،1نازلة مختصة بالنكاح 559الونشريس ي فبلغت 
ّ
 فإنّ  ،مما يعني أن

 . بالنظر إلى مجموع الفتاوى في المصنفينيار يبدو جليا التقارب من حيث النسب بين المازونية و المع

المظاهر التي كما انكشفت   ،قد عكس بالفعل اهتمامات الناس كل هذا يظهر أنّ الاتجاه العام للنوازل 

خصوصا ممثلا في نوازل  مجتمع المغرب الأوسطو  ،عموما ممثلا في نوازل المعيارشها مجتمع المغرب يكان يع

أخذت الجزء الكبير من قد كانت  ،النكاح و الطلاق و الإنفاق و تسيير الأحباس أنّ النزاع في مسائلو . مازونة

 .قضايا الناس 

في القضايا النوازلية احتلال القضايا الخاصة بالأسرة و المرأة و العلاقات الأسرية  أيضايلاحظ ما 

النفقات و الطلاق  ق و النسب المتقدمة من مجموع النوازل و المتمثلة في مسائل النكاح و الحلف بالطلا 

مليك و مسائل الشفعة ثم تأتي المسائل و المعاملات الاقتصادية كالبيوع و الرهن و الت. الظهار والخلع و 

ها  ،الميراث و المياهوالأحباس و 
ّ
و تأتي بعدها مسائل الاعتداء و الأيمان و النذور و الغصب و التعدي، و هي كل

 .وهذا النزاع يعكس عدة أمور منها  ،تتعلق بنزاع حول مسألة في شأن من شؤون هذه المجالات

الذي كان  ،بالمقارنة مع ما كان يدور داخل المجتمع ،أنّ هذه النزاعات هي مسائل استثنائيةمر الأول  -

، فهل تعبر لسّائدسواء كان مصدرها التشريع المتعود عليه أو العرف ا ،سير وفق منظومة متعارف عليهاي

 لوضع العام بالمجال قيد الدراسة؟حقيقة عن ا

أنّ العديد  ،المعلوم في تاريخ المجتمعات و بالأخص المحافظة مثل مجتمع المغرب عموما الأمر الثاني أنّ  -

 ع أسريا أونزاال، خصوصا إذ كانت دون اللجوء إلى الفقيه أو القاض يتسويتها  ها يتمّ من القضايا المتنازع  علي

ه يتمّ تسوية المسألة بالطرق الودية ،قبليا
ّ
 دفاتر  دون أن تقيد لنا سجلات القضاء أوو بتنازل طرف لآخر  ،فإن

ه
ّ
النوازل    النزاع العامة أو قارنة مع قضايافما هي نسبة هذه القضايا بالم .المفتيين هذا النزاع و سبل حل

 خاصة ؟ 

أنّ هناك العديد من القضايا  ،المغربارس ي تاريخ المجتمعات ببلاد الأمر الثالث والذي لا يخفى على د _     

وضرب  ،يقع من انتهاك للعلاقة الأسرية، فما "ما لم يقله الفقهاء"أو هي تحت مفهوم  ،المسكوت عنها

ا يجعل الحسم في و لو في دوائر ضيقة، ممّ  ،لم يكن ليتداول بين الناسهو أمر ، الاعتبارات الشخصية

ائع الماض ي على فإلى أيّ مدى يمكن بناء وق. وازلية أمرأ نسبيا لا يمكن تصورهالظواهر الاجتماعية والقضايا الن

ومن      ية؟بلاد المغرب ومعاملاتها اليومة مجتمعات مثل هذه المعطيات؟ وهل تمثل القضايا النوازلية حقيق

 :المسائل التي طرحتها كتب النوازل وتمّ تداولها بين الفقهاء بالمغرب الأوسط وتوسعت إلى خارجه نجد

                                                           

 .، مج نفسه    1



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1015 
 

حيث  ،من القضايا المطروحة على مستوى النوازل نازلة المرأة المتزوجة برجلين : قضايا المرأة -1

ثم بعد البناء بالثاني ظهر الأوّل فهل عليها تناهى إليها وفاة الأول،أو بعد غيبة طويلة، أن  تزوجت بالثاني بعد

و هناك مسائل مشابهة لها في  ،وقد تداول الفتوى أهل فاس و تلمسان و القيروان. 1الحدّ وما العمل؟

 .2المازونية

حيث تهرب  ،كما ذكرت كتب النوازل مسألة هروب المرأة أو تهريبها أو خطفها في سياق الصورة السابقة

و هي مسألة حسب الونشريس ي قديمة من . 3فهل عليها الحد ،ليستردها الأول  ،و تزوج رجلا آخر ،من زوج

حيث سئل عن القضية الشيخ أبو  .4وفق ما توافر في نوازل المازوني ،ظلت حاضرة إلى زمانه ،القرون الأولى

ت عليه أنّ ، المشذالي و علي بن عثمان البجائيو تدخل فيها الحافظ عمران  ،الفضل العقياني
ّ
و غالب ما دل

فتهرب إلى من ترغب فيه، مّما يظهر السلطة الأبوية وظاهرة  ،ج لم ترضه البنتاالدافع كان الإرغام على زو 

 
ّ
ت نازلة الغصب على الزواج على هذا المنحى، وكيف كان بعضهم يستعين الإكراه في المجتمع المحافط، وقد دل

ربة ، وهذا كله بقبول من تلك البنت والمرأة الهاربة أو المه5الواقع وفرض الأمر  ،بجماعة لأجل تهريب المرأة

 . بالنهاية

كن فريقية والمغرب الأوسط في مسألة هروب المرأة مع رجل إراديا دون قهر، لإوتحدث فقهاء بلاد 

ما تشير إلى عدم الغصب في الهروب، مثلما تشن دواعي الهروبالنازلة لا تبيّ 
ّ
هؤلاء إلى أماكن ر إلى هروب ي، وإن

وهي  ،سواء كانت البادية أو الجبال ،ولا تنالهم أحكام الشريعة، وربّما هي المناطق النائية ،لا تقام فيها الحدود

 6المازونيالنازل التي تحدث عنها 
ّ
بن  يم عن النازلة وأفتى فيها كل من البرزلي وسعيد العقباني وعل، وقد تكل

وهو تحقيق رغبة المرأة سواء  ،ر عن السياق ذاتهالونشريس ي وجها آخر يعبّ وفي نفس الوقت يقدم لنا  .7عثمان

وقد سئل عن المسألة أبو عمران  ،كان ذلك بالهروب أو  بطلبها من القاض ي تزوجيها باعتبار انعدام الولي

 ،بهتمثل المسكوت عنه واللامصرّح  ،وهناك قضايا مشابهة لهروب المرأة أو طلب تزوجها بنفسها. المشذالي

إن تمّ إحصاء هذه المسائل ف .8كمسألة البكر والثيب في الزواج التي نجدها متداولة عند المازوني والونشريس ي

                                                           

 . 34 -42، صص 4المعيار، ج : الونشريس ي   1

 . 544و ص  555، ص 4الدرر ، ج : المازوني   2

 . 24، ص 31، ص 4المعيار، ج : الونشريس ي   3

 . 332، ص  333، ص 342، ص 531، ص  532، ص 543، ص 4الدرر، ج  4

  . 511، ص 4المصدر السابق، ج: المازوني  5

 .ما بعدها و  432، ص 4الدرر، ج: المازوني   6

على بن عثمان المنجلاتي الزواوي البجائي من فقهاء بجاية أخذ عن عبد الرحمن الوغليس ي وغيره، والده أبو منصور مفتى بجاية هو شيخ   7

 . 434، ص 4عبد الرحمن الثعالبي، التنبكتي، نيل، ج

 .421، ص411، ص  541، ص 4المعيار، ج: ؛ الونشريس ي533، ص 4المازوني ، الدرر،ج   8



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1016 
 

 عينات نادرة من ضمن نصوص نوازلية كثيرة في موضوع واحد كالطلاق 
ّ
والنفقة، أوالميراث ألا نجدها تمثل إلا

ة ذات طابع يمكن إدراجها في سير أحداث التاريخ وعليه إلى أيّ مدى مثلت هذه النوازل المسكوت عنها ظاهر 

  الاجتماعي ببلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا؟

تأتي مسألة أخرى تخص المرأة لتضيف إلى هذا الطرح الأخير مزيدا من   :مسألة ميراث المرأة

معيار الونشريس ي ونوازل ورد ذكر ذلك في  وهي المسألة المتعلقة بميراث المرأة أو البنت ومنعها منه، و  ،التساؤل 

وقد تدخل الفقيه  ،1ببلاد القبلة م11/هـ5المازوني، وقد ذكر صاحب المعيار أنّ المسألة مطروحة منذ ق

في وقت سكت فيه فقهاء بجاية تجاه  ،التلمساني إبراهيم العقباني وانتصر للشرع الذي يقر للبنت الميراث

قصور على بجاية وما حولها، كما يتبادر إلى الذهن أنّ الناس كانت وقد يتبادر إلى الذهن أنّ الأمر م  .2الظاهرة

إذ النازلة ذكرت ببلاد القبلة  ،تنكر تماما عدم أحقية البنت في الميراث، والحقيقة أنّ الأمر على غير ذلك

 .وحواضر تلمسان ومازونة وغيرها 

 
ّ
ه بالعودة إلى قراءة ،ة النوازل في مثل هذه الصور وإذ نسجل قل

ّ
يظهر أنّ الأمر كان مجددا النازلة  فإن

ه لا يصحّ ي حيث ،على غير ذلك في بلاد القبلة
ّ
أن يجتمع الناس على ذلك، وأنّ السائل أساء  ذكر العقباني بأن

ه نسب لجميعهم
ّ
بنكران معلوم من الدين  الدين ما يكاد يخرجهم عن الظن بأهل بلد من بلاد المسلمين، وأن

يتملأ أهل البلد كلهم صالحهم وظالمهم على منع فريضة من فرائض الله في  ، ويستحيل عادة أنبالضرورة

 .3ولا يوجد فيهم قوام بأمور الدين يتمسك به للنصرة والاستغاثة ،الميراث

وهكذا شكك الونشريس ي على لسان العقباني في وقوع الحادثة واجتماع الناس على مخالفة الشرع، وما 

، وقد 4حينما ذكر المازوني في درره منع الأخت من ميراث أبيها ،قعت في مازونةيزيد من التساؤل أنّ المسألة و 

 إذا سلمت له في ميراثها من والديها ،ذكر بأنّ أخا منع أخته من الزواج
ّ
وذلك رباع وجنات وفدادين، بل  ،إلا

ى بعد ست كلها في يده إلى أن توف فمكثت التركة ،تمادى في منعه إلى أن سلمت له فزوجها من خاطبها

 .5لتطالب باسترجاع حقها( عاما 16)عشرين سنة و 

بل كان لعوارض تقع  ،وعليه فإنّ منع البنات من الميراث لم يكن بالشكل الذي يتصور منذ البداية

كانت في  ،فيما بعد وهي خوف انتقال الملكية إلى أسرة أخرى، فالنازلة تذكر أنّ للبنت جنات وفدادين ورباع

                                                           

 ,المقصود من ذكر بلاد القبلة حسب مفهوم النازلة  هي تلك البلاد الموجودة شرق تلمسان وتحديدا بلاد زواوة  وما جاورها  1

 وما بعدها  424، ص 55المعيار، ج: ، الونشريس ي 512، ص 3المازوني، الدرر، ج  2

 وما بعدها  421، ص 55المعيار، ج: الونشريس ي   3

  512، ص 3الدرر، ج: الملاوني  4

  512نفسه، ص : المازوني  5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1017 
 

، وما يثبت أنّ الحق للبنات في ذلك كان متوافرا  -والميراث مقسم -وهنا يتدخل الأخ  ،الزواج حقها إلى أن طرأ

، حيث تكشف لنا الرواية أبي العباس أحمدلأبيه ترجمة ال عندمرزوق الخطيب في المناقب قوله  ما ذكر ابن

]....[ ة دينار من الذهبعدد ما يزيد عن خمسمائ ،تركة عن إخوتهاأنّ ابن الخطيب لما توفيت أمّه تركت 

 –حيث لما توفيت زوجته ست الملوك بنت الهواري، وخلفت حليّا وخدما ودوابا وأبقارا  ،وفعل ذلك مثله عمّه

مما يعني أنّ قضية ميراث المرأة التي طرحت منذ ق  -وكانت قبله تحت السلطان أبي حمو موس ى بن عثمان

 .1ا الخاصة فحقوق البنت كانت مكفولةبعض العامّة، أمّ د هـ لم تكن مطروحة لدى كل الفئات، وإنمّا عن5

فلا يجوز إذا القول بأنّ الناس في بلاد المغرب عموما والأوسط خصوصا وبلاد القبلة على وجه التحديد كانت 

ما كان ذلك من باب سكوت المرأة عن المطالبة  ،تنكر معلوما من الدين بالضرورة
ّ
وهو حق المرأة في الميراث، وإن

وقد  ،بحقها، وأنّ الإخوة كانوا يقرّون بذلك، ولكن خوف انتقال الملكية كان سببا دافعا لعدم القبول بذلك

رت الأخت في المازوني و الونشريس ي بالأخص عناية الإخوة بأخواتهم من حيث أنّ الأخ كما ذك أبانت نازلة

واعتبروا أنهّا  ،وأنّ الفقهاء مازونة وتلمسان لم يقبلوا منها حجتها. 2"مازال يكافيني ويكسوني: "النازلة قائلة

ه لا ينفعها ،سلمت لعطائها إياها
ّ
 قولها إنمّا سكتت حياء من أخيها فإن

ّ
 .ولا يقبل قولها فيه، وأما

  ،ومع هذا
ّ
المازوني أو الونشريس ي لا نجدها في نوازلهما فحسب، بل م عنها فإنّ قضايا الميراث التي تكل

 كان المشكل دوما قائما لاعتبارات نفسية، وقد أشارت المصادر الإباضية 
ً
 إلى حصول مشكل في الميراث سابقا

وكيف جلس أحد قضاتهم  ، سةوالتي كانت قاصمة الظهر في جبل نفو  ،3م176/هـ 113" معركة مانو" بعد 

الخير بمساعدة أبي القاسم اليعطوري لأجل القضاء والفتيا وفكّ النزاع في المواريث لفائدة وهو عبد الله بن 

الأرامل والأيتام ومن يكفلهما
4. 

وا فيه -ولا يزال هذا المشكل قائما 
ّ
لأنّ الناس كانت دوما تميل إلى  -ولكن ،ليس لأنّ الفقهاء لم يبث

السكون والسكوت، وجرت على  -ة عاطفالمليئة -لبنت نوازعها النفسية وأطماعها الشخصية، ووجدت من ا

 تؤثر الركون، ولكن إن طالبت نالتذلك العادة في أن لا تطالب البنت بما يمكن أن يشكل نزاعا بين الإخوة ف

وتطبيق الفروض الشرعية،  ،المستحق ئهاية فإنّ الفقيه لن يتورع عن إعطاوإن تمت القسمة الشرع ،حقها

                                                           

  431، 433المناقب المرزوقية، صص : بن مرزوق ا 1

  512، ص 3ج المصدر نفسه:المازوني  2

مانو قصر قديم بين قابس وطرابلس تقريبا، حسب ما توصل إليه بعضهم، وفي هذا المكان وقعت معركة تحطمت فيها قوة نفوسة التي   3

كتاب سير الأئمة وأخبارهم، تح : ت في التاييد لسلطان الرستميين بأرض تهرت مبلغا عظيما، والروايات في شأنها مختلفة، راجع أبو زكريابلغ

 .513إسماعيل العربي، ص 

  531القضاء في المغرب الاسلامي، ج  ، ص (: ابراهيم)بحاز   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1018 
 

سألة محمد بن يوسف العقباني حول نازلة ميراث البنات بأرض القبلة، وقد تدخل في الموهو ما أشار إليه 

 .1وتحدث عنها كذلك الفقيه أبو عبد الله محمد بن عبد الله التونس ي م،1677/هـ175السنوس ي ت 

ومن المسائل الخاصة بالمرأة داخل المجتمع مسائل العلاقات  :العلاقات الزوجية وتداعياتها

واستشراء الطلاق، حيث أفادنا الونشريس ي وقبله المازوني بفتاوي وحالات عديدة تجاه هذه الزوجية 

ممّا له صلة بالطلاق  ،نازلة في هذا الباب( 111) ةالظاهرة، وقد أحص ى المغيلي المازوني مائة وإحدى عشر 

قبل أن يقع، ثمّ نجد وقد احتوت النوازل في هذا الباب على ظاهرة تحريم الزواج . 2مباشرة أو غير مباشرة

" زواج نساء وهران علي حرام:"الرجل يتزوج ما كان حرّمه على نفسه سابقا مثل نازلة تصريح الرجل في قوله

ت وهران رجل تكلم في الزواج فأشير عليه ببنا"والتي جاء في مسألة سئل عنها محمد بن مرزوق  فيما يخص 

 .3"زوج من أحداهنحرام، ثم أراد أن يت يفقال زواج نساء وهران عل

ومن أوجه الطلاق المشهورة في النوازل الأيمان والحلف بالطلاق وهي مسائل أجاب عنها فقهاء المغرب 

لتي وقع االأوجه  و من .4وأبي القاسم المشذالي ،وعلي بن عثمان ،أمثال عبد الرحمن الوغليس ي ،الأوسط

فيطلبها زوجها ليطلب  ،لمرأة تهرب إلى رجل آخرمسألة ا ،حولها الكلام في الطلاق وتبعات الطلاق كالنفقة

وقد كان في ذلك جوابات أبي  يكون ذلك إكراها أم يقع الطلاق؟ الرجل الهاربة إليه طلاقها مقابل المال، هل

 .5القاسم المشذالي وأبي الفضل العقباني

 ،العلاقة الزوجيةتتبع فتاوي الطلاق تظهر العديد من الحالات الدّالة على هشاشة والحقيقة أنّ  

ة لكنها متوافرة، فقد تزوج رجل  ،مثلما تدل أيضا على قيمة المروءة لدى بعض الناس
ّ
مرأة إوهي حالات شاذ

فبقيت في دار أبيها إلى  ،وبقيت هناك مدة لتطلب الطلاق، فأبى الزوج ،وبقي معها مدة ثم سارت إلى دار أبيها

ولم ينكر الزوج الأول على الثاني مع قدرته على الكلام  ،(ةسن 15)وبقيت عنده منذ يومئذ  ،أن تزوجت آخر

وأحيانا لا يتمّ الإفصاح عن  ،7ونفس القضية تقريبا تكررت. 6مع الثاني، ثم قام بعد ذلك إلى إثبات الزوجية

ما يكون ذلك بطلب من الزوجة لدواع لم تظهرها، وهي مسائل عديدة نجدها في كتب 
ّ
سبب الطلاق، وإن

ما يجعل الاطلاع على أسباب الظاهرة غير كاف لإعطاء الدوافع الحقيقية والعديدة لهذه  ذاوه ،النوازل 

                                                           

  423، 421، صص 55المعيار، ج: انظر الونشريس ي  1

 وما بعدها  441، ص 4لمازوني الدرر، جا  2

  431، ص 4المصدر السابق، ج: المازوني  3

  434، ص 4ج:نفسه  4

  411، 433صص : نفسه  5

  411، ص 4ج: نفسه  6

  415نفسه، ص   7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1019 
 

ت . 1الظاهرة
ّ
وقوع  الطلاق بمقابل لصالح الزوج، حيث تتطور العلاقة السيئة بين على لكن بعض الحالات دل

 ،شروط من طرف الزوجالزوجين إلى أن تعطي الزوجة لزوجها مالا على أن يطلقها، وقد وقع ذلك بالفعل مع 

وإنّ هذه . 2هل يكون بالفعل رجعيا بعد تلفظه بالطلاق سئل الفقهاءكأن يكون الطلاق طلاقا رجعيا، وقد 

 أالذي هو  ،الحالة ومثلها كثير يدل على التلاعب بالطلاق
ّ
ة بغض الحلال، كما يؤكد ما سلف ذكره في قل

تدخل الفقهاء وحرصهم على قدسية العلاقة وشناعة رغم  ،المروءة لدى البعض من الناس في هذه الفترة

 .التلاعب بالأحكام

بعض المسائل الاقتصادية بالنسبة لمجتمع المغرب نت كتب النوازل أيضا بيّ   :المسائل الاقتصادية  -1

الصعوبات التي كان يكابدها الحرفيون والصناع والتجار، عموما والأوسط خصوصا، فقد أشارت إلى تلك 

عظلة مالية لمحيث يلجأ هؤلاء إلى الفقهاء والمفتين لأجل إيجاد مخرج  ،المشاكل التي كانت تطرح بينهمبرز أو 

 ،وهي في نفس الوقت تظهر لنا النشاطات الاقتصادية المتداولة عصرئذ بين الناس ،اقتصادية وقع فيها هؤلاء

اب الفاس ي بسعيد العقباني و أحمد الق في هذا الشأن ظهرت المناظرة التي وقعت بين.  3في مقدمتها الفلاحةو

في مسألة النقاش الذي دار بين الحاكة والتجار، و كيف تواطأ التجار  على عمل يزيل عنهم عبء المغارم 

و هو الأمر الذي دفع بالحاكة إلى  ،و يجعلهم في راحة من أمرهم بإنشاء صندوق لذلك بالتوافق ،يةنوالمخز 

ة بهم، و جرى في ذلك نقاش الاحتجاج باعتبار أن مصائرهم مرتبطة بالتجار اقتصاديا، وهو أمر يدفع إلى المضرّ 

على الحواضر  -لاشك–و المسألة وقعت في  سلا و لها تداعياتها  ،تمّ طرحه على الفقيهين التلمساني والفاس ي

 .4ة التجارية و القربالمجاورة باعتبار الحركي

لموقف في و تداخلهما مع الملكية للأرض، و ا ،دوره إلى مسائل المساقاة و المغارسةبكما يشير المازوني 

ها  ،ةيالتعامل في مسائل الأكر 
ّ
و قد . 5إبداء الرأي تجاههاو و ما يترتب عليها من مشاكل  تدخل الفقهاء في حل

يث أنهّا فتحت صلحا أو عنوة أو أسلم عليها أهلها، وما يترتب من ح ،أبانت عن وضعية أرض المغرب عموما

                                                           

  412، ص 4نفسه ، ج  1

   423، 424، صص 4نفسه، ج  2

وما بعدها وإن كانت الدراسة  424المجلس العلمي لندوة الأندلس، ص : أهمية الفتاوى الفقهية(: أحمد شعيب)انظر دراسة اليوسفي   3

مخصصة للأندلس، لكن بحكم الزمان وقرب المكان يمكن أن يعطينا شرحا لأسباب ونتائج النوازل الاقتصادية ببلاد المغرب عموما،فإشارته 

ما هي صناعة قد انتشرت في بلاد إلى الازدهار صناعات عديدة كعصر الزيتون والأنسجة الحريرية، لا يمكن أن 
ّ
تكون خاصة بالأندلس، وإن

 .  423نفسه،ص . المغرب

 .وما بعدها  55، ص 4المصدر الصابق، ج : انظر المازوني   4

 .و ما بعدها  12، ص 5234، 5س 1سعيد العقباني التلمساني ، مجلة الأصالة، ع (: رابح)انظر كذلك دراسة بونار    

  11 -3، ص 3دة في نفس المصدر، ج المشاكل هذه موجو   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1020 
 

و الامتيازات التي كان يستفيد منها  ،كما أشارت النوازل في هذا الشأن إلى طبقات الناس .على ذلك من أحكام

 .1كشيخ العرب أو قادة النواحي ،أو الذين كانت لهم صلة بالسلطة ،الجند

 شأن وغيره من النوازل كانت تحدث في بلاد الأندلس وعمومهذا المع الملاحظة أنّ نفس المشاكل في 

وبالمقابل فإنّ . 2ان النازلةجريبعضها يخرج إلى ما وراء مكان  بلاد المغرب، و من هنا كان طلب الفتوى في

باعتبار أنّ  ،كانت تجد لها صدى في بلاد المغرب الأوسط ،النازلة التي كانت تقع خارج مجال المغرب الأوسط

 .أو تقف في وجهها حواجز ،ا لا تحدّه حدودو تناقلها ممّ  ،الفتوى في المغرب و الأندلس عامة

تأتي الأحباس في درجة متقدمة من " دينية و اجتماعية و اقتصادية  "بعاد المختلفة و من النوازل ذات الأ

تذييلها  تمّ قد و  ،نازلة( 61)والأربعين  ىحدبلغت عند المازوني حدود الإ  التيو  ،اءالفقهاهتمامات المجتمع و 

أو دورًا وبنايات من أصناف الملكيات سواء كانت  الأحباس باعتبارها صنفحيث تختص  .3بنازلة الشرف

ا اجتماعية فمن حيث أنها مورد هام لبعض أمّ  ،من هذا المنطلق اقتصادية ي، فهأو غيرها باأو دوا ابستان

إلى أحباس خاصة و أخرى عامة،  مها بعضهمالطلبة، و قد قسّ و على رأسهم الفقهاء والأئمة و  ،فئات المجتمع

 . 4حباس صغرى و أخرى كبرى و متوسطة أو 

المال أو المحبسين يحددون طبيعة الحبس وأهداف وضع أموالهم فيه، أي أنّ وجه  و من المعلوم أنّ 

 كون مقرونيالبناء والش يء المحبس 
ً
فهل يجوز أن يصرف .  فيما يريد أن يستعمل ماله الوقف،صاحب برغبة  ا

و قد سئل أبو عثمان سعيد العقياني عن مسألة جامع  غير الذي حدده صاحبه؟ مال الحبس في ش يء آخر

 كانو  ة الدرس؟برس وطلاهل تصرف أمواله أيضا على المد - منهم ملوك و غيرهم -أحبس أناس عليه أحباسا 

ه إن  ،جواب الفقيه
ّ
كان ذلك  ،كان ذلك الفضل الباقي من مال الحبس من أهل السلطان وأحباس الملوكبأن

أن يحبس الجزء الذي هو و أراد أحدهما  ،كانت لشريكينة مسألة جنّ في نفس السياق طرحت  كما  . 5جائزا

                                                           

 .و ما بعدها  34و 42راجع نفسه، صص   1

أشارت العديد من الدراسات إلى المشاكل التي كانت تظهرها و تعالجها النوازل في بلاد المغرب، و قد لوحظ أن هذه المشكلات كانت في   2

و ما بعدها،  425ص : ، السجل العلمي لندوة الأندلس فتاوى الفقهيةأهمية ال(: أحمد)جوهرها نفسها مع تغير الوقت و المكان راجع شعيب 

،  مخطوط نوازل ابن الحاج، مصد ر جديد في تاريخ المجال القروي بالمغرب و الأندلس خلال عصر المرابطين(: إبراهيم القادر)بوتشيش 

ضمن ندوة البادية المغربية عبر التاريخ ، تنسيق إبراهيم بوطالب ، منشورات كلية الآداب و العلوم الإنسانية، الرباط، سلسلة ندوات و 

، مجلة حوليات كتب الفتاوى و فيمتها الاجتماعية، مثال نوازل البرزلي(: سعيد)و ما بعدها ؛ غراب  44، ص  5222، 5، ط  33مناظرات رقم 

جوانب حضارية في تاريخ المغرب (: نجم الدين)؛ الهنتاتي  23 -13، ص 5232، 51امعة التونسية ، كلية الآداب و العلوم الإنسانية ، ع  الج

على أن المقال الأخير يركز بالأساس على مسائل المياه و شؤون البحر .  441 -452ص . 4114 – 43، مجلة التاريخ العربي، ع  الإسلامي الوسيط

 .نظر علماء المالكية في 

 .و ما بعدها  441، ص 3الدرر، ج: المازوني  3

 . 452، ص  جوانب حضارية في تاريخ المغرب الإسلامي الوسيط(: نجم الدين)الهنتاتي   4

 .و ما بعدها  434، ص 3الدرر، ج : المازوني   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1021 
 

  1فينقض الحبس؟ ،لا تحمل بين أن تحمل هذه الجنة القسمة أو ،فهل ينقل هذا الحبس أم يفرق  ،نصيبه

جزء  اكلهفكانت  ،المساجد و العاملين على الحبسس و ر بيّنت هذه النوازل أنّ الأحباس كانت لأجل المدا لقد

حيث يعيّن  ،توقف أيضا على المساكين الأحباس وكانت هذه . وفق الاتفاق ووثيقة الحبس، الحبس، من

كر  كما، 2أشجارا للفقراء و الضعفاءبعض المحسنين 
ُ
وأحيانا تحبس   .3يحبس أيضا الكتبمن جملة ما كان ذ

مثلما سئل عن ذلك محمد بن العباس عن امرأة حبست على حفيدها  ،بعض الممتلكات على أحد الأقرباء

و هو ما يظهر . 4أوصت له بالثلث، ولكن أبناءها بعد مدة سنوات طالبوا الحفيد نصيبهم من تلك الدارارا و د

 ، بعد مرور فترة من الزمن ،الأحباس أنّ النزاع كان قائما على بعض

في المساعدة الاجتماعية والرّعاية  هذه الأخيرة نوازل المختصة بالأوقاف أنّ دور ويظهر من خلال هذه ال

الكفالة للأيتام  ق واعتبر طريقا من طر  ،وأنّ قيام الأعيان والحكام بهذا الشأن بات واضحا ،العلمية كان بارزا

 أنّ بعض المشاكل كانت تقوم نفاق والتقرب من الله عند المحبالإ  والضعفاء والمساكين، وهي من أوجه
ّ
س، إلا

سواء كان ذلك  ،فيلجأ الناس إلى الفقيه لأجل ترتيبها ورعايتها وحمايتها لخدمة الصالح العام ،في شأنها

أو غيرها مما يمكن حبسه للاستفادة  ،أو بئرا أو حانوتا امائي ى مسجدا أو مدرسة أو بستانا أو ساقية أو مجر 

 .العامة منه 

والأوسط خصوصا في الحقبة مدار الدراسة  ،ز بلاد المغرب عموماما ميّ  :البدع من موقف الفقهاء -4

فوقفوا لها بالمرصاد، ودافعوا  ،ظهور البدع والانحرافات، وقد أثار ذلك حفيظة الفقهاء( م15-13/هـ7 -9ق)

ومنها نوازل لمازوني الذي أفرد في  ،وقد أثبتت هذه الظاهرة كتب النوازل  ،يعةعن صحيح السنة وصريح الشر 

 من البدع التي ظهرت
ً
 ونفس العمل قام عليه ،الفقهاء منهاالذي اتخذه وقف ، و المكتابه الجامع عددا

 .5أشار إلى مختلف البدع الحاضرة ببلاد المعرب والأندلس حين ،المعيارمن خلال مصنّفه الونشريس ي 

سئل : بقوله  -المستحسنة و منها وهو يتحدث عن  المحرمة  -أشار صاحب الدرر في تعريفه البدعة   

أي أحدث  ،ين ثم كانفأجاب البدعة إسم لما لم يكن في الدّ  ،بعض العلماء عن تفسير البدعة المستحسنة

  ،بغير استناد لشرع
ّ
 ،ا يدفعه ولا مدفوع بهسكت عنه الشرع تخفيفا، وليس فيه م ما أحدث و: ا نقول نلأن

في تجميع القرآن الكريم، الصديق فهذا هو الذي يطلقون عليه إسم البدعة المستحسنة، وذكر عمل أبي بكر 

                                                           

 . 411نفسه ، ص   1

 . 411نفسه ، ص   2

  433، ص 414نفسه ص   3

 . 414، ص  المصدر السابق: المازني  4

  151، 334، ص 4المعيار، ج: الونشريس ي وما بعدها لعدّة صفحات؛  3ص ( كتاب الجامع) 1الدرر المكنونة، ج: المازوني 5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1022 
 

عليكم بسنتي " ا لقوله صلى الله عليه وسلم تبع ،في التراويح كنماذج لما استحسنبن الخطاب وعمل عمر 

أشار المازوني فيما بعد هذا التعريف إلى وقد   . 1"عضوا عليها بالنواجذ ،وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي

، كما كان كثير من الفقهاء يحذرون من الوقوع في البدع التي تضر ومواقف الفقهاء منها ،عة من البدعمجمو 

البدعة  وذلك أنّ  ،بالدّين، في وقت انتشرت فيه العديد من الأعمال التي اتخذ منها الفقهاء مواقف متناقضة

                  ولذا قال التلمساني صاحب ،في هذه الظروف كانت تأتي في طابع يدعمه السلطان ولا يفهمه العامّة

  ،يروز والمهرجان وغيرهار من تعظيم النويحذ ،أرجوزة الفرائض وهو يتكلم عن المولد النبوي الشريف 
ّ

والحث

 :عليه وسلم في أوائل قصيدة له بالنبي صلى الله في نفس الوقت على التعريف 

 حذار منها وسبل الرشد فاتبع حذار من محدثات الأمور والبدع                           

ة المثلى على سنن                         
ّ
 2واربا بطبعك أن يختلّ بالطبع  واسلك من المل

بن محمد بن عبد الحق الزويلي  يهـ الفقيه عل1وبداية ق  ه9ق  وكان ممن انتفض ضد البدع نهاية

كانت تأتيه  ،، وهو فقيه حافظ مشارك في أصول الفقهم1317/هـ917ت " بأبي الحسن الصغير" ر يلشها

وقد تولى قضاء فاس  ،فضول الكلام مع تركعليها بشيئ من الاختصار فيردّ  ،المغرببلاد الأسئلة من كل 

ه الونشريس ي ب. 3الكبير والصغيرقام الحق على أف
ّ
حامل راية الفقه ولوائه بالمغرب الأوسط والأقص ى في و حلا

زمانه
ه جمع بين العلم والعمل كما أشار إليه، 4

ّ
فقه والتحصيل وأنّ مقامه في ال ،أبو عبد الله بن مرزوق بأن

 ،6اه بزعيم أهل النظرفاس وسمّ عليه ب أالمناقب المرزوقية بأنّ والده قر صاحب ضاف وأ .5كان يضرب به المثل

التي جمعها تلميذه ابن " أجوبته" أثر له  وهو  وقد قام هذا الفقيه على تهذيب البرادعي وترك  أهمّ  ،6النظر

( م1671/هـ 773ت ) ، ولما جاءت غير مرتبة تصدي لها الفقيه ابن هلال الصنهاجي السجلماس ي ىأبي يحي

الدرّ النّثير على أجوبة أبي " اها الإضافات وسمّ  د عليها بعضوزا ،المتعارف عليهاالفقه فرتبها على أبواب 

 .7جرية فاسيةح، وقد نشرت بطبعة "الحسن الصغير

الردع شديدا ال ،الإتباع للسنة ةر كثالموصوف بوسار على نفس النهج  أبو عبد الله الشريف التلمساني، 

ولا تشهر  ،ولا تهتك له حرمة ،لا يقوم له مبتدع بحجة حيث س وقوة في نصرة الحقأب وصاحب، ةهل البدعلأ 

                                                           

السنة، منهاج : ، صحيح؛ ابن تيمية5513، رقم 4جامع بيان العلم، ج: ذكره ابن عبد البر   3،2، صص 1المصدر نفسه، ج: المازوني  1

  .، صحيح4132صحيح الجامع، رقم : صحبح؛ الألباني 412، 54مجموع الفتاوى،ج: ، صحيح؛ ابن باز513،ص3ج

 .ب /4، خ ح ورقة 5112التعريف بالتلمساني ناظم أرجوزة الفرائض، مجموع رقم   2

 . 411الديباج ص : ابن فرحون   3

 . 421، ص 1المعيار، ج: الونشريس ي   4

 . 411نفسه، ص : ابن فرحون   5

 . 411المناقب المرزوقية، ص : ابن مرزوق الحفيد  6

 . 423، 421ورقات عن حضارة المرينين ، صص : راجع المنوني   7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1023 
 

، ولا يتطلب مزيدا من البرهنة والاستدلالفي حق هذا الفقيه حكم  ذاهمع الإشارة إلى أنّ ، 1دعهبفي قطره 

ومن الذين ناهضوا البدع وقاموا على إظهار أخطارها في وقت كانت البدع  . يقتصر على تحلية واحدة منفردة

المازوني في نوازله والحافظ التنس ي الذي سمّاه أمثال أثنى عليه تلامذته  فقد ،مرزوق الحفيد منتشرة ابن

ه القلصادي  ،رئيس علماء المغرب على الإطلاق
ّ
مة الكبير البركةأيضا وحلا

ّ
ه  ،في رحلته بالفقيه العلا

ّ
كانت "وأن

 .2"تكسب النهاية ونزاهة ،له بالعلم عناية تكشف بها العماية، ودراية تعضدها الرواية

ه مع هذا الجهد الذي بذله بعض الفقهاء تجاه ما يعرف بالبدع
ّ
 ،وتصاريحهم ضدها ،وما يلاحظ أن

 أنّ أنواعا من البدع بقيت رائجة
ّ
وصار لها صدى واسعا لدى عامة الناس  ،ونقدها بالكتابة تجاهها، إلا

 ،ض المظاهر الصوفية التي فرضت نفسهاوخاصتهم، بل لاحظت الدراسات أنّ صنفا من الفقهاء قد ركن لبع

وعلى وجه التحديد مواكب المولد النبوي الشريف أيام أبي  ،جوأصبح الفقهاء مضطرين لمسايرتها رغم التحرّ 

 اذهبوا فيه نالذي كما أن ظاهرة السّماع الصوفي قد وقع فيها كلام كثير بين الفقهاء. 3الحسن المريني وما بعده

وقد زودنا الونشريس ي بنصوص مهمّة في هذا  ،جعله بعضهم مماثلا للغناء  ،والمنع بين الإباحة والكراهة

 .4مواقف فقهاء الأمصار فيه قديما وحديثاأشار إلى و  ،الشأن

البدع  تحدّث عنو  ،قبل زمانه واستمرت في وقته تأحص ى الونشريس ي العديد من البدع التي برز  

و قراءة الحزب فيها،  ،و تحصير المساجد بدلا من تحصيبها ،المستحسنة كإقامة التراويح جماعة في رمضان

و تزويق المساجد رغم أنّ  ،لصلاة المكتوبةومنها الدعاء بعد ا ،والاجتماع والذكر يوم عرفة أو غيره من المواسم

تزويق المساجد )وقد أثارت مسألة الأخيرة . بواسطتها يصحبها لاشتغال الناس عن الصلاة الكراهة حكم

حيث أشار إلى ذلك ابن  ،جدلا بين فقهاء تلمسان في حضرة السلطان أبي الحسن المريني( وش عليهاوالنق

 لونت قبل ،مرزوق في شرحه العمدة
ّ
ا
ّ
ه لم

ّ
بت ةبأن هِّ

ُ
عند ضريح شيخ  ئهواحتفل ببنا ،المسجد الجامع وذ

إنشاء  كانفي حين صرّح ابن مرزوق بعدم ذلك، و  ،أفتى الفقهان ابني الإمام بإزالته ،العارفين أبي مدين شعيب

دل ابن مرزوق بأنّ وقد است. وعلى يدي ابن مرزوق نفسه ،والبنية على يد عمّه الصالح أبي عبد الله ةالقب

 قليلا  ،يحمرونها ويصفرونها" حديث ابن عباس
ّ
ه ليس فيه دليل،"ثم لا يعمرونها إلا

ّ
إنمّا هو  لأنّ الذمّ  ،بأن

كما استدل بأعمال عمر بن عبد  ،عمرانها بذكر الله لعدم أو  ،لمجموع من حيث هو مجموعمتوجه إمّا ل

لأنّها أنفقت  ،الذي لم يشأ نزع الفسيفساء التي وضعها الوليد بمسجد الرسول صل الله عليه وسلم ،العزيز

                                                           

 . 432ب ابن مريم البستان، ص /42مجموع مناقب ابن عبد الله الشريف وولديه مكتبه أل سعود، الرباط ورقة   1

   424، 432ص البستان، ص: ابن مريم   2

  515ص  5232، 51، مجلة حوليات الجامعة التونسية ع كتب الفتاوي وقيمتها(: سعد)غراب :   3

 وما بعدها  33، ص 55المعيار، ج: الونشريس ي   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1024 
 

ص ى حوأ. 1اب فقطوقد أمر عمر بن عبد العزيز بإزالة الفسيفساء القريبة من المحر  ،فيها أموال المسلمين

وذكرها في كتاب الجامع من  ،المازوني قبله العديد من البدع التي كانت تسري في مجتمع المغرب الأوسط

وتزويق المصاحف والسبحة وتدوين العلوم، وولاية من  ،المازونية، ومنها بدعة الدعاء بعد الصلاة المكتوبة

 .2ليس بعالم، وترك الدعاء بعد الفريضة وغيرها من البدع التي جعلها في باب البدع المستحسنة

  :مسألة السماع الصوفي وأعمال المتصوفة -6
ً
في حين  ،ومن بين الأمور التي عدّها البعض بدعا

الذكر والتطريب فيه، حيث قدّم صاحب المعيار  علىجتماع مسألة الا  ،اعتبرها البعض الآخر خلاف ذلك

حدِث في الدين من بدع
ُ
، وقد أشار م1361/ه916وكانت الفتوى سنة  ،فتوى الشاطبي التي يستنكر فيها ما أ

ثم ينتقلون إلى الغناء والضرب بالأكف  ،فيفتتحون بش يء من الذكر ،إلى اجتماع الناس عند واحد منهم

الليل، يأكلون أثناء ذلك طعاما ويحضر معهم بعض الفقهاء لا ينكرون عليهم، وقد اعتبرها والشطح إلى أخر 

 . 3الشاطبي من البدع الضارّة بالدين

 بولم يكن الشاط
ّ
ما وضع في ذلك الونشريس ي ي الوحيد الذي خاض في هذه النازلة نقدا وتحذيرا، وإن

عله وما تف ص،في مسألة الغناء والرقعند حديثهم با بيّن فيها إجابات الفقهاء الأعلام مشرقا ومغر  ورقاتة عدّ 

أجاب عنها كما  ،أورد فتوى العزّ بن عبد السلام القائل فيها بالبدعة و  ،"الفقراء"طائفة الصوفية والمسماة بـ 

 ،(م1317/هـ917ت )يذ أبي الحسن الصغيرو تلموه، الفقيه الصالح أبو فارس عبد العزيز بن محمد القيرواني

  العديدساق فيها  و 
ّ
أبو زيد عبد الرحمن  -جوابا  -الفتوى كما شارك في  .عيتهابد التي تدينها وترجحة من الأدل

أمّا جواب أبي سعيد بن لب فقيه الأندلس  ففيه  .وحكم على أنّها بدعة وضلالة ،الوغليس ي فقيه بجاية

فقيه آخر وهو أبو عبد الله  مال إليهوهو نفس الموقف الذي  ،المسامحة فيه بعض التحفظ والتفسير على

كما سار في نفس الاتجاه بالإباحة الفقيه العالم  ،4محمد إبراهيم المعروف بأبي البركات بن الحاج البلفيقي

خيرات من اعتبر اجتماعهم على الطاعة مستحبة تثمر و  ،أبو محمد عبد الله بن محمد بن موس ى العبدوس ي

كما أثنى الشيخ الفقيه أبو الفضل قاسم بن سعيد بن . الخوف والرجاء والصبر والزهد و غيرها من المقامات

 ،فتاوى ابن رشيد ،لى نصوص منهاعإجاباته وارتكز في  ،محمد بن محمد العقباني على الاجتماع للذكر

 .5ليس فيه موضع للنهي: قال حيث  ،واستحسن العمل

                                                           

 وما بعدها  315، ص 4، جلمصدر نفسها  1

  42،  3ص ( مسائل الجامع)، 1الدرر، ج: المازوني  2

  34، 35، صص 55المعيار، ج: الونشريس ي  3

 . 42 -42صص  55المصدر نفسه ، ج    4

  14،  31، صص 55ج: نفسه   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1025 
 

يعرفون  الذينأو  ،لدى الصوفية "ماع و الاجتماع للذكرالسّ "الموقف من هذا الفعل  أنّ  ظهر  و هكذا

من قبل عدد من الفقهاء الميل فيه إلى الإباحة أو الاستحسان  وأنّ  ،بين الفقهاءكبير بالفقراء كان فيه تباين 

إلى  بعد الاستناد العمل،إلى الاستمساك بهذا  دفع ، و الناس ورفع الحرج على فئة من ،فتح الباب واسعاقد 

قد أدى ، و وه من الاجتماع على الذكراعتبرالذين و  القائلين بإباحة السماع الصوفي،الفقهاء هؤلاء مواقف 

واقع على البارزة تداعيات الو  الذي كان له بدوره الأثر الكبير  ،بين الفقيه والصوفي التقارب  هذا أيضا إلى 

 .العامة

الخلاف بين الفقهاء فيما يخص بدعية بعض الأعمال أو صحّتها في ذلك  -من جهة أخرى  -د تجسّ  

النداء إلى الإنصات قبل خطبة ، وكان من  تلك المسائل مسألة النقاش الذي دار بين التلمسانيين والفاسيين

فاس على حاضرة لم يستمر عمل في وقت  ها،بل صارت من عمل ،تلمسان، التي اشتهرت بها حاضرة الجمعة

، و استمر الفريقان يسيران في خطين 1ذهب الونشريس ي إلى تصويب العمل الفاس ي في تركهاقد و  .فعلها

خذ الفقيه الطرف المتصوف في أعماله التي اعتبرها لا تمت بصلة إلى فآ ،ينتقد أحدهما الآخر ،متوازيين

 ، و 2صحيح السنة و لا صريح الوحي
ُ
آخر صنّف  حيث  ،في ذلك تآليف تستهجن السلوك الصوفي تفلِ قد أ

بدعوى مقامات  تنبيه الغافلين عن مكر الملبسين" سماه أعبد الكريم المغلي كتابا الفقهاء محمد بن 

رجع شيوع الفساد في جميع البلاد إلى هؤلاء الزهاد المخادعين للناس، وذكر بأنّ الجهاد أ، و فيه "العارفين

  .3هم أضرّ على المسلمين من جميع المفسدين إذ ،وسمّاهم لصوص الدّين ،فيهم أولى و أفضل من كل جهاد

فاحتضنه ومال إلى  ،ووجد تأييدا من قبل السلطان ،فعله السلوكي قد انتشر في المجتمع نّ إا الصوفي فأمّ 

الاحتفال بالمولد النبوي الشريف ببلاد المغرب إشارة واضحة إلى هذا  ت ظاهرةوقد مثل ،تقريبه وتشجيعه

 .الصوفي و السلطان الفقيه الالتحام بين 

مفعولها في  قوي حينما رأوا البدع قد  ،و كان ممن قاوم أيضا بالتأليف ضد البدع فقهاء آخرون

ظنّها البعض أنّها من السنة، ومن ذلك ما أشار إليه محمد بن أحمد بن محمد بن يوسف الرّهوني و  ،المجتمع

المنكر معروفا و المعروف منكرا، إذ كان  -ما صرّح وفق -من شيوع الابتداع و قلة الإتباع، و قد صار في عصره 

 ،حينما توفي أبوه موقفه الفعلي  برز التهليل، و  بالجنازة يشرع في  و عند السير  ،ل الميت بالبردةفي زمانه يغسّ 

و هو ما دفعه إلى تأليف  هذا الموقف، استهجن الجهلاء و العامةفي حين  ،ه البدعةمنع الناس من هذحيث 

                                                           

 . 312، ص 4المعيار، ج : الونشريس ي   1

 . 121انظر مؤاخذ الشاطبي على المتصوفة و شرحها عند عبد المجيد الصغير، الفكر الأصولي، ص   2

، 5محمد بن عبد الكريم المغيلي، المجلة  الجزائرية للمخطوطات،ع(: أحمد)؛ الحمدي 513ة المغيلي،ص أسئلة الأسقيا و أجوب: المغلي  3

 . 41، ص 4114



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1026 
 

مالكية "ماء ، و قد أشار فيه إلى مجمل أقوال العل"التحصن و المنعة ممن اعتقد أن السنة بدعة"مصنفه 

ما تعلق به من الغسل إلى و  ،تجاه سلوك العامة نحو الميت"  كذلك و شافعية فريقية و مغربيةإأندلسية و 

 .1جتمعترتب على ذلك من طقوس الجنازة عامة لدى الميو ما  ،الدفن إلى الزيارة

  -التي راجت في بلاد المغرب عموما -و هكذا ترتب عن ظاهرة البدع 
ُ
تنفر أو  ،ر حجية سلوكظهِ تواليف ت

من مظهر يطعن في أصول الشرع وفروعه عن طريق تشجيع البدع، وقد جرى نقاش في هذا الشأن بين 

ل الصوفية بأنّ لها ة من قبوهم العلماء الذين كانوا يرون في بعض السلوكات المستعمل ،الفقهاء الصوفية

المناوئ منهجه باعتماده الأول ظاهر وباطن، وأنكروا على الطرف من للشريعة  باعتبار ما ،في الشريعة مستند

إذ  ،وس يسنوس ي على أبي الحسن الصغير الس  الظاهر فقط، وفي هذا الشأن كانت ردود محمد بن يوسف ال

بعدما طلب منه بعض إخوانه أن يؤلف  ،وضع رسالة -الصغيرأبو الحسن -تشير المصادر إلى أنّ هذا الأخير 

و ذاع صيت الكراسة ، فوضعه عض السلوكات التي كان يراها بدعاكراسة في تبيان الموقف الشرعي من ب

كتب أأن  -وفقهم الله-فقد سألني بعض إخواننا ": بقوله في مقدمتها بيّن ذلك قدبالمغربين الأقص ى والأوسط، و 

 و أقوال العلماء رض ي الله عنهم في البدعة ،ية عن النبي صلى الله عليه وسلما في الآثار المرو ما انتهى إلين

 . 2أهلها أخمد الله نارها و دمرهم، و قطع أثارهما، فأجبته إلى ذلك رغبة في إرجاع الناس إلى السنة و 

 هاين، وهو من خلالالذين أساؤوا فهم الدّ  ،رسالة بالفعل ردا عنيفا تجاه هؤلاء المتصوفةالو قد جاءت 

ت بالسنة،يق يبيّن بأنّ كثيرا من الناس حادت عن جادة الطر كان 
ّ
، ثم ذكر أبرز البدع التي مارسها و أخل

ة للأذان الذي هو من شعائر اعتبر ذلك إماتعند دخول الوقت، و " الصلاة"ولهم الناس عصرئذ كبدعة ق

، 3ثمّ ذكر أبرز ما راج من البدع والردّ عليها ،"الصباح و المساء"ن الناس بقولهم وتغيير تحية الإسلام بي، الدين

من أعمال الجوارح الظاهرة، واعتبر أكبر الضرر تلك التي تكون ه المعاص ي التي هي في الفروع و لينتهي بأنّ هذ

إذا قطع الأصل ذهب ف ،وأنّ الأولى قطع أصل البدعة التي في العقائد الباطنية ،في الأقوال تجاه العقيدة

 .4ةو يرجى أن يجيء الفرع ولم تبطل بالكليّ  ،، و إذ قطع الفرع بقي الأصلالأصل و الفرع

فذاع  ،فإنّ التيار المعاند للتصوف عمل على نشر الرسالة ،و نظرا  لحساسية الموضوع المؤلف فيه

ما كتب أبو الحسن الصغير  هالهف ،وصلت ردوده إلى محمد بن يوسف السنوس يو  ،صيت أبي الحسن الصغير

                                                           

التحصن و المنعة ممن اعتقد أن السنة بدعة، رسالة ضمن مجموع تحت عنوان (: محمد بن أحمد بن محمد بن يوسف)انظر الرهوني   1

 .1، 4، 4، 5، ورقة 1121ح، الرباط رقم  جواب في مسألة قطعية النسب الشريف، خ"

 .ب / 5، خ ح الرباط، ورقة 54145: راجع رسالة الفقيه الصالح أبو الحسن الملقب بالصغير ، مجموع  2

 .انظر نفس المرجع الذي يحوي على أربع ورقات كرسالة لهذا الفقيه في إظهار انحراف الناس عن الشريعة و ردعهم في ذلك   3

 أ / 3و هو ما يظهر منهجه في محاربة البدع انظر نفس المصدر ، ورقة   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1027 
 

فأطلعهم  ،المكناس ي، ووصف محتواه بالمكسوف المطموس، ثم أحضر طلبة تلمسان وبعض علمائهاالسوس ي 

 .1و اتفقوا على حرقها ،على ما في هذه الأوراق

ارح المدونة، ش( م1317/ هـ917ت )ذا يشبه أبا الحسن الصغير السنوس ي يظن أنّ أبا الحسن ه كانو 

قدم إلى  الذي" قواعد التصوف " الصوفي أحمد البرنوس ي الشهير بزروق صاحبعنه الفقيه  سأل ولكنه لما

  ،و نكرانه علم الباطن ،أخبره بمنهجه الظاهري  ،الحج اقاصد م1663/هـ166تلمسان سنة 
ّ
ه محجوب عن وأن

مة أنّ بالرسالة تظهر مع الملاحظة أنّ . الرقائق و الدقائق
ّ
ووجهه با الحسن الصغير السنوس ي قد خاطب أالعلا

و قد تتبع السنوس ي  .2فيرتدعله يقف على ما كتبه إليه لع ،"نصرة الفقير"قبل أن يؤلف مؤلفه إلى الصواب  

و ردّ عليها ردودا تبيّن الصراع الحاصل  ،ي تحدث فيها أبو الحسن الصغير المكناس يتالمواضيع الفي مصنّفه هذا 

 : قد تضمنت الرسالة ردوده على المسائل التاليةوالفقهاء المتصوفة، و ظاهر عصرئذ بين فقهاء أهل ال

 الاعتراض على المنتسبين إلى الفقر  و الطريق إليه  -1

 3إنكار الصوفية و تسمية من انتسب إليها بالمبتدعة -1

 و التزاور في الله والإعلان بالذكر وغيرها حيث كانت ،تكلم عن إنكار الاجتماع على الذكر و المداولة -3

 .و قد عمل بها السلف  ،هذه من مستحسنات المتأخرين

 .و إظهار ذلك في الأسواق  ،و العكازة ةو السبح ،كل صلاة عقبعلى إنكار الفاتحة   الردّ  -6

  .و سلوك الطريق دون شيخ ،إنكار وجود الصالحين في زماننا -5

 .4و التبرك بأثر رسول الله صلى الله عليه و سلم  ،إنكار تقبيل اليد -6

 ذا أنّ السّجال كان من خلال ه تبين
ً
بين السنوس ي الممثل لأهل الحقيقة الصوفية أو تيار الفقهاء  حادا

وأبي الحسن الصغير المكناس ي الممثل لأهل الشريعة أو أهل الظاهر، وقد وصل الأمر إلى الإحراق  ،المتصوفة

كبير على الثر الأالحقيقة أنّ هذه الظاهرة كان لها و . التيارات في العصر الوسيطالذي كان قمّة النقمة بين 

فيه الكثير من السلوكات التي كان يظنها الناس من  ت، ففي وقت انتشر لحياة المذهبية والطريقة الصوفيةا

قهاء الصوفية إلى تدارك دفع بالفو هو ما  ،كان ينتشر معها الانحراف العقدي و السلوكي ،سمات التصوف

                                                           

غير ليس ذلك العالم الذي كان . أ / 1ب ، / 3خ ح ، ورقة  54145نصرة الفقير، مج : السنوس ي   1 من الأكيد أن المقصود بأبي الحسن الص 

ونظن أن الكثير من الباحثين قد . م، بل هو شخص آخر تنقصنا ترجمته5452/ه352ه توفي تحديدا سنة 2ه وبداية ق3في نهاية القرن 

، 5222نماذج من القرن العاشر الهجري،مطبعة سلا، المغرب،ط"التصوف والمجتمع (: عبداللطيف)طإ ومنهم الشاذلي ساروا وراء هذا الخ

 .42ص

 .431، خ ح ، ورقة  54231نفس المخطوط، رقم : السنونس ي  2

 و قد اعتمد بيان البدعة على ما كتبه العز بن عبد السلام في كتابه القواعد حول البدعة و تقسيمها   3

 . 431خ ح ، ورقة  54231نفس المخطوط ، : السنوس ي  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1028 
 

 أالأمر ف
ّ
لفقيه الصوفي الآخر أحمد زروق لجأ اكما  ،س ي عقائده الشهيرة لتقويم عقائد الناسف السنو ل

فه الفقيهان المتصوفان يعدّ بمثابة مراجعات في . لى تأليف مصنفه قواعد التصوفس ي إافال
ّ
و نظن أنّ ما أل

طرف ئلة من ، ممّا دفع إلى تلك الانتقادات الهاد انحرافات إلى غاية عصرهماالذي شه ،التصوف السنّي

قادية لمجتمع بلاد المغرب ، فكان تأليفهما بمثابة تقويم للطريقة الصوفية والاعتالفقهاء والمحدثين والظاهرية

بإثبات الكثير من سوكاته عن طريق  ،عامة، وهو ما دفع أيضا إلى الارتقاء بالتصوف إلى مرحلة متطورةنخبة و 

 .لوى صحابة أو ما عمّت به البو أعمال ال ،الأحاديث

ولم يقتصر انتقاد الوضع ومقاومة البدع على أصحاب الظاهر فحسب، بل وجد من تيار المتصوفة 

أمثال عبد الواحد بن محمد بن  ،و لا يأخذ بمنحى صوفية العصر فيها ،الزهاد من بقي ينتقد بعض المظاهر

 ،الذي كان له طرر على العقيدة الكبرى للسنوس ي ،هـ1767علي الشهير بابن عاشر الأنصاري الأندلس ي ت 

كما أشار . 1باعتبار أنّ هؤلاء كانوا يفسدون القرآن ،حيث كان ينكر القراءة الجماعية على الميت قبل دفنه

عالم ذلك ال( م1563/هـ797ت )الشفشاوني صاحب الدّوحة إلى محمد بن إبراهيم أبو عبد الله الجزولي 

كان  والذيعجيبا،  الذي قام على شرح محصل المقاصد لابن زكري شرحا ،الحاذق فاضلالورع و الزاهد ال

لا يرى الإضافة على لفظ السلام بدوره كان الذي  ،مقلدا في ذلك الإمام ملك ،ينكر المصافحة وتقبيل اليد

ة ما عارض فيه محمد بن يوسف السنوس ي المقرّ بالتقبيل و المصافحة وغيرها قبل سن ذا، و ه2الشرعي

 . م1669/هـ157

ه مع هذه المراجعات وتلك الانتقادات
ّ
الظاهرية أو تيار المحدثين و  ،سواء من تيار الصوفية داخليا ،و إن

 أنّ الكثير من عادات القوم و سلوكهم في التصوف ،خارجيا
ّ
سلكه السابقون من غناء بقيت على ما  إلا

 ،مما يعطي الانطباع بأنّ تأثير التيار الصوفي قد بلغ مداه في المجتمع ،تصفيق و طقوس الجنائزورقص و 

 أنّ  ،وصار حقيقة واقعية لها سلطانها على العامة والخاصة، ورغم العديد من احتجاجات الفقهاء تجاهها
ّ

إلا

رام اكتسبوا بذلك احتودافعوا على طرائقهم و  ،ءات هؤلاءالصوفية أيضا كان لهم فقهاء نافحوا ضد ادعا

 ة، فراجت في أوساطهم المدونات الصوفية دفاعا عن بعض المسائل التي تمّ مؤاخذاس و قبول شيوخهمالن

  كانالفقهاء الصوفية عليها، و 
ّ
ة من أل

ّ
      ف في الدفاع عن المسائل التي لقيت انتقادا ضد المتصوفة من جل

ورغم أنّ التنبكتي ذكر شيوخه   .3(1657/هـ156مد بن محمد بن عبد الرحمان ت أح) أبو العباس بن زاغو 

ول والمنطق بالإضافة إلى الفقه خوضه في الحديث والأصفضله وعلمه وتدريسه و أشار إلى وتلامذته و 

                                                           

 . 433الإكليل و التاج ، ص: القادري   1

 . 515دوحة الناشر، ص : الشفشاوني  2

 . 544، ص 5نيل ، ج : انظر ترجمته عند التنبكتي  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1029 
 

فه في التصوف ،التفسيرو 
ّ
ه لم يذكر ما أل

ّ
 أن

ّ
جلاء الظلام عن "ه الذي اشتهر به فيما بعد المسمىوهو كتاب ،إلا

 .1"العوامم في ش يء من أعمالهم من الخواص و ركهطريقة الأولياء الكرام و من شا

لذين أعابوا على المتصوفة بعض أعمالهم، وقد وا ،و قد نافح ابن زاغو ضد المتهجمين على التصوف

جلاء الظلام عن طريقة الأولياء الكرام، و من شاركهم في ش يء من ":ذكرها ابن زاغو وشرح ذلك بقوله 

تحقق لأهله الاستناد إلى و  ،بعون الله جواز الذكر بهيئة الاجتماع يصحح" أعمالهم من الخواص و العوام

، وقد ذكر "و تبريهم من الرمي بالبدعة في شتى أحوالهم ،ويوضح الحجّة في نبذه من أعمالهم ،الإتباعالسنة و

إلى  و استند ابن زاغو فيما يخص الإجماع على الذكر . 2أيضا في دفاعه عن المتصوفة رفع الأيدي عند الدعاء

بيّن ابن زاغو و  .3و غيرهم من الأئمة -المسند على الإمام مالك- ن القابس ي و إلى ابن رشدأئمة منهم أبو الحس

ما قصدنا إبراز ما يكون مستندا و متبوعا لمن تمسك بهذه الأعمال: "هدفه من التأليف قائلا 
ّ
و أخذ بما  ،و إن

 .4بزمانوما قبله  ،ذهب إليه مشايخ الصوفية وعلمائهم الآن

من القضايا التي وقع حولها السّجال والنّقاش  :الموقف من الاحتفال بالمولد النبوي الشريف -5

والتي عدّها بعضهم بدعة وجب اجتنابها، و اعتبرها البعض الآخر من  ،بين العلماء ببلاد المغرب عموما

ل من تحدث عنه أوّ  كانالاحتفال بليلة المولد النبوي الشريف، و  ،الشعائر الواجب تعظيمها والقيام عليها

الدرّ المنظم في مولد النبي "صاحب  5(م1175/ه671ت) وسنه وبادر إليه أبو العباس أحمد العزفي السبتي

، حيث ظهر في 6، وقد شرح في مقدمته الدوافع التي جعلته يقدم على مثل هذا وحمل الناس عليه"عظمالم

                                                           

 .و هو ضمن المجموع  54434مخطوط موجود بالخزانة الحسنة تحت رقم   1

 .ظهر  34، ورقة  54434م، خ ح رقم جلاء الظلا : ابن زاغو  2

 .ب و ما بعدها لعدة صفحات  32ورقة : نفسه  3

 54434رسالة لأحمد بن زاغو توجد ضمن مجموع بالخزانة الحسنة تحت رقم " جلاء الظلام"ب؛  / 33المصدر السابق، ورقة : ابن زاغو  4

بواب التي تطرق إليها بالإفادة ، باب الذكر و الاجتماع عليه، و باب رفع سطرا من الأ  41، مسطرتها 31إلى ورقة  34ورقة من ورقة  44تقع في 

 .و الرسالة يتم تحقيقها من طرف الأستاذ الطاهر برنابي بقسم التاريخ جامعة المسيلة . اليدين في الدعاء

اكش من الأولياء السالكين طريق ولد بسبتة ونزل بمراكش  جعله أهل مر ( ه115-ه143)أبو العباس أحمد بن جعفر العزفي السبتي ،  5

التشوف، : الملاماتية،، ومنهم من يراه قطبا من الأقطاب، ومنهم من يكفره ويبدعه، ومنهم من رآه ساحرا ، وغيرها من الأقوال، راجع التادلي

 .وما بعدها  315ص 

م ما نصّه    6
ّ
وانظروا الى ما جر على اهل هذا الزمن الغيبة عن مجالس العلماء، " :جاء في مقدمة مخطوط الدر المنظم في مولد النبي المعظ

والمزاحمة بالركب لاهل التقوى، وعصابة الهدى حاملي السنن القائمين بالحق لا يضرهم من خالفهم فافتتن، لتمسكهم بمناهج السلف 

والله تعالى .. فصده ذلك على ان يكون قواما لله بالقسط ولا تغتروا بما ينسب الى العلم وقد اتبع في طاعة النسوان هواه، . الاحبة السنن

فكثيرا ما . يتداركنا بتوبة نصوح تلحقنا برداء تقواه، وان تعجب ايها الناصح لنفسه عجب من احصائهم لتواريخهم والاعتناء بمواقيتها

فما اعانهم ( على نبينا وعليه السلام)ميلاد يحيى . رةوعن العنص. سابع ولادته. وعن ينير( على نبينا وعليه السلام)يتساءلون عن ميلاد عيس ى 

وذلك من شكر نعم . خيرة الله في خلقه. ولا القرين المرشد ولا الرفيق، ان يكون سؤالهم عن ميلاد نبيهم محمد صلى الله عليه وسلم. التوفيق

تهم الحريص على هديهم، الشديد عليه ضلالتهم العزيز عليه عن. الله علينا بعض واجبه وحقه، هاديهم من ظلالتهم ومرشدهم من غيهم

بل الذين يدعون . بل جماهير عامتهم ودهمائهم. وفتنتهم، الرؤوف الرحيم، شفيعهم الذي ضوعف لهم به ثواب محسنهم وتجووز عن مسيئهم



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1030 
 

 بعد مجيء المرنيينأواخر عهد 
ّ
، حيث 1الموحدين و مستهل المرينين، ولم تكن لهذه المناسبة الشكل الرسمي إلا

هـ ثم انتشر الاحتفاء به إلى باقي 1157/ هـ 661صار الاحتفال به عيدا عاما، و قد كانت بدايته من سبتة سنة 

ومن  ،يعقوب بن عبد الحق في فاسهو المغرب و الأندلس، وقيل أنّ أوّل من احتفل به رسميا من بني مرين 

بعده ابنه يوسف الذي أقرّ بتعميم الاحتفال به، وفي عهد أبي سعيد الأول أضيف الاحتفال بسابعه، وأمر ولي 

 .2وكانت الدولة تتكفل بالإنفاق في كل ذلك ،عهده أبا الحسن بالإشراف على هذه الاحتفالات

 ،أشعار و قراءة القرآنوما كان يقام فيها من أمداح و  ،و قد شرحت المصادر هذه الاحتفالية الشريفة

 ،لزرابي المبثوتةاتحدثت عن تلك النمارق المصفوفة و التذكير بفضائل المصطفى صلى الله عليه وسلم، مثلما و 

 ،البخور ت عن أنواع الأطعمة والحلويات والطيب و تحدثو  ،المباخر المنصوبة كالقبابووسائد الذهب والشمع و 

 وغيرها من مظاهر الزينة و 
ّ
 ،ومن الذين حضروا احتفال المولد النبوي و شاهدوا ما فيه. 3ق في المجالسالتأن

ولد النبوي الشريف حينما تحدث عن الاحتفالات بالم ،كان ابن الحاج النميري  ،ونقلوا ذلك عبر مصنفاتهم

الغفير  إطعام الجمّ فراح و الأ  تضمنته من وما –( م1351ـ/ه957ت )دخلها أبو عنان المريني  عندما -بقسنطينة 

إلى أداء الدّيون عن المسجونين المبادرة من السلطان  فيها تتمّ لناس، وحضور المغنين لأجل الامتداح، و من ا

 .4 ال الخيريةو غيرها من الأعم ،المتوفيين مثلهم مثل الأحياءو 

 ،انتشرت إلى عموم بلاد المغربثمّ  ،سبتة بدأها الفقهاء الصوفية ببلاد أنّ هذه الاحتفالية التي و نظن

وقد تنبه  .وفئة العامة خصوصا ،المغرببلاد مجتمع  السلوكي الكبير علىلها الأثر الاجتماعي الفكري و  كان

وحسن توجيهه لخدمة  ،في التقرب من المجتمع ،إلى مفعول هذه المواسم "من أغنياء وسلطة"الخاصة 

                                                                                                                                                                                                 

قد انتهى اليوم الى العذراء في خدرهت، ف. بل يقتنعون بانه عندهم في كتبهم ويكتفون، والحمد لله. بطلبتهم وعلمائهم لا يعرفونه ولا يتعرفون 

ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حيي عن بينة بقيام حجتها وانقطاع عذرها، والله يعيذنا من الفتن، ويقينا . والحرة المصونة في سترها

 .غوائل شرها، امين

في مكتبة  5335حمن، عن المخطوطة رقم تحيين جمال عبد الر  4112مارس  51اهل الحديث، بتاريخ : نقلا عن الموقع الالكتروني

 .ظهر 21الى  23في المجموعة ص  51ومخطوطة مسجد يني باسطنبول رقم . 252الاسكوريال، ومخطوطة المتحف البريطاني رقم 

 . 23فيض العباب المقدمة ، ص : ابن الحاج النميري   1

 الكتابات تقاربت في شأ: دندش  2
ّ
ن بداية الاحتفالات الرسمية بالمولد هل كانت زمن يعقوب بن عبد دراسات أندلسية ، مع الملاحظة أن

؛ ابن مرزوق 525دراسات أندلسية ، ص : هـ ،  انظر دندش311هـ أي زمن ابنه يوسف بن يعقوب ت  125أم كانت سنة ( هـ 121ت )الحق 

ه وقع ذلك رسميا زمن أبي عنان  في حين ذهبت إحدى الدراسات إلى.  45، ص 5تسير المرام ، تح سعيدة بحوت، ج : الخطيب 
ّ
، بن (هـ312) أن

ه أول من اعتنى بتعظيم المولد النبوي و اقتدى به أبو حمو الزياني و  415،  411الحلل الندرسية، صص ( : سليمة)عمر 
ّ
، على أن

 .يل الحفصيون، و لكن تاريخ العناية و الاحتفال الرسمي كان قبل أبي عنان و قبل أبيه أبي الحسن بزمن طو 

أشار كل من ابن مرزوق الخطيب و المقري صاحب النفح إلى تفاصيل مهمة في كيفية الاستعداد للمولد النبوي الشريف و كيفية إقامته    3

محمود : المسند الصحيح و الحسن، تح (: محمد)ابن مرزوق : و الإباح التي يردمها و دور السلطان و حرصه على المناسبة إشرافا كليا، راجع 

 .و ما بعدها  154، ص 1نفح الطيب ، ج(: أحمد)؛ المقري 514،  515و عياد، صص ب

 . 511، 532فيض العياب ، صص : ابن الحاج النميري   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1031 
 

و بذلك السيطرة  ،من أبرزها إضفاء صبغة الشرف على الأسرة الحاكمة كانو  ،الأهداف التي تدور بخلدهم

ه من الوسائل الكفيلة بتحقيق ذلك. بمثل هذا الترويج ،على الذهنية الاجتماعية عصرئذ
ّ
 وقد رأى هؤلاء بأن

فكان إعلان تكفلهم  -تنظيما و تسييرا و تدعيما -و ترسيم حضورهم القوي  ،العناية بمثل هذه الأعياد

ا، وإنّ إشرافهم وإلى معاصريهم الحفصيين فالزيانيين و هلم جرً  ،المولد النبوي منذ عهد المرنيينحتفالات با

و فتح الطريق أمام بقائهم و استمرارية حكمهم مدة من  ،الرسمي كان ممّا أزال عنهم الكثير من العقبات

 . الزمن

 ،فيما يخص اعتباره من شعائر الدّين ،فقهاءو قد شكل هذا اليوم والاحتفال به نقاشا غير معلن بين ال 

ه بدعة
ّ
وقد أشار إلى ذلك تلميحا . 1و مناكير تبذير من فساد و  هذا اليوم بالنظر لما يقع في وجب محاربتها، أو أن

ما كان للمناكير التي تقع فيه من  ،بأنّ المنكرين لمثل هذا الاحتفال ،تصريحا الفقيه الونشريس ي في المعيارو 
ّ
إن

من كثرة  ،لكن وقعت فيه قضايا أخرجته إلى ارتكاب بعض البدع: " الاختلاط والبدع، يقول الونشريس ي

، وأنّ التعظيم له هو بإتباع السنن غير المشروعةوأعمال آلات اللهو والبدع إلى اجتماع  ،الاجتماع فيه

 .2لسلف الصالحاحداث بدع لم تكن عند إلا ب ،والاقتداء بالآثار

إن سلم من البدع -ين من شعائر الدّ  يعتبرهو  ،ريس ي الذي نراه يميل إلى القول بالاحتفالالونشوإنّ 

الذي سئل عن التحبيس  ،أبا عبد الله الحفّار ذين وقفوا ممانعين لهذا الاحتفاليذكر من الفقهاء ال -الفسادو 

فيه زيادة  ايفعلو  مول ،لعبادةن لم يجتمعوا فيه ليفكان جوابه أنّ السلف والتابع ؟على ليلة المولود النبوي 

 بالوجه الذي شرّع فيه تعظيمه، وتعظيمه من أقرب القرب إلى لأنّ النبي لا  ،على سائر ليالي السنة
ّ
يعظم إلا

 ، فقيل فيولد فيه  شهر أنّ السلف اختلفوا في أي ب قد استدلّ على ذلك و  ،الله، لكن يتقرب إلى الله بما شرع

فلو كانت تلك الليلة التي ولد  ،أيضا اختلف في أي يوم ولد فيه على أربعة أقوالمثلما ، رمضان و قيل في ربيع

اختلف فيها، ولكن لم تشرع زيادة وملكانت معلومة مشهورة  ،في صبيحتها تحدث فيها عبادة بولادة خير الخلق

، فما لذين اختارهم الله لها ،لف الصالحثم يضيف الفقيه الحفّار بأنّ الخير كله في إتباع الس . 3...و تعظيم 

فعلوا فعلناه، وما تركوا تركناه، فإذا تقرر هذا ظهر أنّ الاجتماع في تلك الليلة ليس بمطلوب شرعا، بل يؤمر 

ا يحمل على بقائه، واستمرار ما ليس له أصل في الدين، فمحوه و إزالته بتركه ووقوع التحبيس عليه ممّ 

بأنّ  -و هو يتحدث عن ابن الإمام عيس ى بن محمد التلمساني -طيب كما ذكر ابن مرزوق الخ. 4مطلوب شرعا

                                                           

 ،11ص. 411، 524،ع IBLA ، مجلة ايبلا الاحتفالات و الأعياد و اللعاب(: منير)رويس : تحدث عن ذلك عدة الدراسات و من ذلك انظر   1

 . 411، ص 2المعيار، ج : الونشريس ي   2

 .511، 22، ص 3المعيار، ج : الونشريس ي   3

 . 511ص : نفسه   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1032 
 

ما قاله بعضهم أنّ  -ابن الإمام –ذهب إلى أنّ الأظهر عنده و  ،بعض المغاربة أنكر ما أحدثه العزفي وولده

هو أفضل مما سواها، أمّا ما أحدث  ،ومعونة آله وتعظيمه ،وإحيائها بأنواع البر ،الصلاة عليه في تلك الليلة

 .1فيها فلا يخلو عمل من فساد

و لا من حيث مشروعية الاحتفال به، إذ  ،لم يلتفت المغاربة إلى المنكرين على ما يقع في هذا الموسم

فأجاب بالإباحة و الإحياء، ومن هؤلاء كان أبو  ،عدّوه من صميم الشعائر، و قد سئل العديد منهم عن ذلك

ا يقع في مولد النبي من وقود حينما سئل عمّ  - بن عباد العارف بالحقيقة و الطريقة، إذ أجاب عبد الله

ه عيد من أعياد المسلمين وموسم من مواسمهم، وكل ما :" قائلا  -الشمع و غيره لأجل الفرح 
ّ
الذي يظهر أن

 ،والتزيين بما حسن من الثياب ،يقتضيه الفرح والسرور بذلك المولد المبارك من إيقاد الشموع وإمتاع البصر

، و إنّ ادعاء عدم مشروعيته .]...[أمر يباح ولا ينكر قياسا على غيره من أوقات الفرح  ،وابكوب فاره الدّ ر و 

وقد . 2و تردّه الآراء المستقيمة ،تشمئز منه النفوس السليمة ،ومقارنة ذلك بالنيروز والمهرجان أمر مستثقل

حينما وجد بين يديه طعاما  ،لعابد والولي الصالح إلى العلامة الشيخ ابن عاشراستند هذا الإمام العالم ا

الصوم في هذا اليوم الذي هو عيد :" ، فقال ابن عاشر"إني صائم: "فقال ابن عباد  ،فطلب منه التقدم للأكل

  .3"فكأني كنت نائما فاستيقظت: "ادبقال ابن ع ،"المسلمين
ّ
يه الشيخ ر الونشريس ي بما أشار إلو قد ذك

ثاره ليلة المولد النبوي الشريف على يحالة أبو عبد الله محمد بن أحمد بن مرزوق في إالخطيب والحاج الرّ 

 . 4و هما من الأئمة  ،و استصواب عمل أبي العباس العزفي و ابنه الفقيه أبي القاسم، ليلة القدر

يحيلنا إلى مسألة أخرى بعيدا  ،الشريفالموقف من ليلة المولد النبوي و  ،وإنّ الحديث عن ابن مرزوق 

تزكيتها من قبل فقهاء المغرب عموما، حيث جرى  و التي تمّ الفصل فيها ،مشروعية ليلة المولد النبوي عن 

هل ليلة المولد أفضل أم ليلة القدر؟ وكان ذلك بين أبي  ،النقاش حول أفضلية الليلتين إحداهما على الأخرى 

أبو عبد الله  خير من ألف شهر، في حين ذهبعتبرة الم ،إلى أفضلية ليلة القدرالذي ذهب  العباس بن حيدرة

 ،ابن عرفة، كما أشار في أثناء ذلك الونشريس ي إلى قول بن مرزوق الخطيب المحدث إلى أفضلية ليلة المولد

هؤلاء في و قد خاض كل فريق من . ، و ذهاب فريق رابع إلى القول بالتوقف في ذلكحينما جمع بين الليلتين

 .5التأليف لمنحاه و الانتصار إليه

                                                           

 . 451كفاية ،ص : التنبكتي   1

 .و ما بعدها   432، ص 55ج ( الجامع)المعيار : الونشريس ي   2

 . 43، 44الفهرتست، صص : الرصاع  3

 . 432، ص 55نفس المصدر ، ج : الونشريس ي  4

 . 411، ص 2المعيار، ج : الونشريس ي   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1033 
 

الذي نبه على  ،(ه667ت)الذين أفتوا في هذه المسألة العز بن عبد السلام الشافعيالسبّاقين ومن 

ى عدّة عل"صلاح الأنامقواعد الأحكام في إ" هويحفل كتاب ،ا لم تختص به ليلة سواهااختصاص ليلة القدر بم

عض و تفضيل ب ،في تفضيل دنيوي كالربيع على سائر الأزمان ،الأزمنة و قيمتهاأمثلة في تفضيل الأماكن و

ه فيها بتفضيل و تفضيل ديني راجع إلى أنّ الله يجود على عباد ،نهار و ثمارأالبلدان على بعض بما فيها من 

وقد  . 1ا، وفضل الثلث الأخير من الليل وغيرهتفضيل رمضان على صوم سائر الشهور ، كأجر العاملين فيها

أفضلية ليلة المولد على ليلة  ردّوا كل ذلك، وذهبوا إلى لمشايخ ويقصد الصوفية منهمأنّ اب: الونشريس ي عقّب

في  في ذلك كله على مصنّف العزّ  ستندي الونشريس يكان  ، و2القدر عكس ما ذهب إليه العز بن عبد السلام

 .3التي ظلت سجالا إلى أزمانناو  ،المسألةفي هذه ، والردّ عليه اءتوضيح الخلاف بين الفقه

جنى "ما دوّنه ابن مرزوق الخطيب نفسه في مصنفه  ،ومن المصنفات التي خاضت في توضيح الأفضلية

تعيينها   ، وذهب إلى تفصيلحيث تحدث بتفصيل عن ليلة القدر وما تختص به ،"الجنتين في شرف الليلتين

و هو ما لم نجده عند أحد، ثمّ  ،قولا في تحديدها( 19)سبعة عشر تحديدها بزمن و يوم معينين، و قد ذكر و 

. 4الدّالة على ولادته صلى الله عليه و سلم وذكر خواصها و أفضليتها والآيات ،تحدث عن ليلة المولد النبوي 

 .5كبرهانا على ذلدليلا و ( 11)ر إلى واحد و عشرين واستند ابن مرزوق في تقديمه ليلة المولد على ليلة القد

كان و  -وي وأفضليتها على ليلة القدر و إذا كان ابن مرزوق يردّ على المعارضين على شرف ليلة المولد النب

أي زمن  ،فإنّ ذلك يعني أنّ المسألة كانت مطروحة قبل ابن مرزوق  -العز بن عد السلام من الذين ردّ عليهم 

ناف ما يبرز السّجال الذي كان واقعا بين أصو هذا . ببلاد المشرق ( م1161/هـ667ت )بن عبد السلام  العز 

 .والفقهاء المتصوفة من جهة ثانية .ن من جهةين والأصولييالفقهاء المحدث

 :نازلة الأندلسيين المقيمين تحت سلطان النصارى  -1

 ،التي طرحت على مائدة النقاش الفقهي بين العلماء ،من النوازل ذات الصّلة بالجانب الاجتماعي و السياس ي 

  فيها المسلمون و يعزّ  ذل  لة الإقامة في دار يُ ناز 
ّ
سواء كان  ،م منها الكثير من الناسفيها الكفار، وهي نازلة تأل

حيث أنّ المهاجرين الذين خرجوا  ،المغرببلاد وقد تمّ طرحها من قبل فقهاء . ذلك في دار الإسلام أو دار الكفر

                                                           

، دار القلم دمشق،د ت ، 5، تح نزيه حماد، عثمان ضميرية ،ج "قواعد الأحكام في إصلاح الأنام "القواعد الكبرى (: ابن عبد السلام)العز   1

  14، 14صص 

 . 422، ص 55المعيار، ج : الونشريس ي   2

 . 543جنى الجنتين ، ص : انظر أيضا ابن مرزوق  422، 422، صص 55مصدر سابق، ج : الونشريس ي   3

 و ما بعدها  14تح ص ...جنى الجنتين في شرف الليلتين : ابن مرزوق   4

 .و ما بعدها  421، ص 55المعيار ، ج :  ؛  الونشريس ي 541 – 543جنى الجنتين ، ص : ابن مرزوق : انظر   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1034 
 

  ،من الأندلس فرارا بدينهم
ّ
لم يجدوا  ،استقروا ببلاد المغرب وحبا في المكوث تحت ظل سلطان المسلمين، لما

تمادى بعضهم في  قدو  ،و فساد في الأرض المهاجر إليها ،ضالتهم و أصابهم إحباط ممّا رأوا من جور في حقهم

والنّدم على  ،هالتلفظ بالكلام القبيح، وأنّ هجرتهم لم تكن لله ورسوله، وصاروا يمدحون دار الكفر و أهل

ه 
ّ
 .1"جاء صاحب قشتاله نطلب منه أن يردنا إلى دار الكفر إنّ "مفارقته، بل ذهب بعضهم إلى التصريح بأن

د الونشريس ي بكل الطرق على ضرورة أن يكون المسلم تحت ذمة الإسلام
ّ
ولا يحق له البقاء في  ،و قد أك

نظر لأي مغنم ما عدا الفرار بدينه وشخصه، ولا  دون أدني ،أرض الكفر أوالجور متى استطاع إلى ذلك سبيلا

د الونشريس ي  .يجوز الإقامة لمسلم في بلد غلب عليه النصارى 
ّ
في جوابه إلى أنّ الهجرة إلى دار أيضا و قد أك

  ةالإسلام فريض
ّ
 في حالة العجز عن الهجرة بكل أوجه الأدل

ّ
ه لا يجوز الإقامة إلا

ّ
ة من إلى يوم القيامة، و أن

في كل ذلك على  وكان اعتماده  ،من أجاز ذلك مارق عن الدّين مفارق للجماعةأنّ و اعتبر  الكريم،القرآن 

 ،بن العربياو رأى أبي بكر  ر،الكففي تحريم الإقامة في دار ( م1116/هـ517ت )ى أبي الوليد بن رشد الجد فتاو 

 .2 م1516/هـ737مد بن الحاج المتوفي في حدود رأي أحمد بن محال وسار على نفس 

حينما سئل عن الموقف  ،كما جاء في نازلة أخرى وفتوى لأحمد بن أبي جمعة المغراوي الوهراني

ولو كان  ،وقد أشار عليهم أن يستمسكوا بدينهم. بالنسبة لمن غلب على وطنه الكفر وهو مسلم يخاف على دينه

اه إلى أنّ الله ينظر إلى النوايا فالصلاة وعدم إظهار أي مظهر يوحي بأنّهم مسلمون، وذهب في فتو  ئه،ذلك بإخفا

وأداء الزكاة ولو كأنّها صدقة، والغسل من الجناية ولو عوما في البحور، والقضاء في الصلاة ليلا  ،ولو بالإيماء

                                                           

: الونشريس ي: و قد جاء في توصيف الوضع مكن قبل الفقيه المغرب في أثناء سؤاله بتفصيل لحالهم و موقفهم فما بعد الهجرة، راجع   1

أسنى المتاجر في : انظر الونشريس ي. 5213و قام يتحقيق هذه الرسالة أيضا الدكتور حسين مؤنس سنة .و ما بعدها  552، ص 4المعيار، ج 

لب على وطنه النصارى و لم يهاجر ، و ما يترتب عليه من العقوبات والزواجر، تح  حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية ، بيان أحكام من غ

والحقيقة أن هذا القول والتصريح من قبل بعض الأندلسيين إنما كان نتيجة  بعض التعسفات التي كابدها هؤلاء  . 5221مصر ط 

السجلات  على عهد العثمانيين فيما بعد هذا الاشمئزاز من تلك الوضعية حيث كانت معاملتهم من قبل  بالحواضر التي نزلوا بها ، وقد بعض

السكان والحرمان الذي شعروا به، وقد بعثوا بالشكاوى لأولي الأمر في ذلك، راجع في الموضوع ما جمعته إحدى الدراسات التي اعتنت 

-5132/ه5431-211فقه العمران الإسلامي، من خلال الأرشيف العثماني بالجزائر :  (مصطفى أحمد)أنظر بن حموش . بالوثائق الرسمية 

 .551 -554م، ص4111، 5م، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، ط5241

ه المسألة والفتوى و ما بعدها، مع الملاحظة أن هذ 543، ص 4ج : أسنى المتاجر، تح حسن مؤنس، المعيار(: أبو العباس)راجع الونشريس ي   2

   ، انظر قد تمت دراستها من قبل العديد من المؤرخين فبالإضافة الى حسين مؤنس ، تحدثت عنها أيضا ليلي الصباغ

 Laila sabagh , la religion des Moriscos. Entre deux Fatwas. In les Moriscos et leur temps. Paris 1983 ; Pp.56 

جر في بيان حكم من غلب على وطنه النصارى و لم يهاجر و ما ترتب عليه من العقوبات و الزواجر ، دراسة أسنى المتا(: محمد)زروق 

 . 443 – 451محطات في تاريخ المغرب الفكري و الديني   ، ص : مساهمة ضمن محرر محمد العبادي" تحليلية

 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1035 
 

أولى من تركها أو إظهارها مع الخطر، والتيمم ولو مسحا على الحيطان، وذهب إلى مطالبتهم بممارسة التقيّة 

 .1منكرة بما تفعل ،نّهم في محلّ خوف، ولكن أن تظل القلوب مطمئنة باللهلأ ،في دينهم

ذهبت بعض الدارسات إلى أنّ هذه الفتوى لابن أبي جمعة الوهراني هي فتوى مناقضة لما أفتاه و 

بل هي لا تطرح فكرة الهجرة بتاتا، بل تدعوهم إلى البقاء والتمسك بدينهم  ،الونشريس ي من وجوب الهجرة

على ، وذلك بحكم الخوف 2على الطريقة المورسكية، أي إلى اعتناق المسيحية ظاهرا والتمسك بالإسلام باطنا

نا لا نتفق مإ" :سيتناقض مع ما قدمه لاحقا بقوله صاحب الدراسة الدّين والمصالح، ولكن تصريح
ّ
ع الرأي ن

، ...بل ربما العكس هو الصحيح  ،، إنهّم لم يكونوا كذلكظلوا في الأندلس كانوا مستضعفين القائل بأنّ الذين

 . 3فالمورسكيون ظلوا في الأندلس أقوياء منظمين تحت زعامة فقهائهم الذين كانوا يؤطرونهم

ه من الواجب التنبيه على أنّ ما أفتى به الونشريس ي بضرورة
ّ
إنمّا كان بدافع أنّ المسلم  ،الهجرة ونرى أن

ه يقع تحت طائلة المستكره ،، فإن لم يقدرأن يهاجر بدينه على قدر المستطاعواجب عليه 
ّ
وهي نفس  ،فإن

إذ لا تناقض بين الفتوتين، بل يمكن اعتبارهما من  ،الفتوى التي أفتى بها محمد بن أبي جمعة الوهراني

 ،انطلق الونشريس ي من اعتبار المسلم قادر على الهجرة ثحي ،حو الشر ات و اختلفت فيها العبار  ،حدةمسألة وا

والغرض الذي يهدف إليه كلاهما هو محافظة . ن ذلك في حين انطلق ابن أبي جمعة من اعتباره عاجزا ع

إن تعذر و  ،سواء بالهجرة الضرورية إلى أرض الإسلام ،المسلم على دينه ونفسه وماله وعرضه قدر الإمكان

 . خفاء دينه واستعمال التقيةإلجأ إلى عليه ذلك 

ن محمد لة أخرى سألها أبو العباس أحمد البجائي للفقيه أحمد بن محمد بأوترد في نفس الاتجاه مس

فبعد ذكر الظروف الموصوفة بكثرة المكس والظلم ووجود الأشرار  ،(م1516/هـ737ت قريبا من )بن الحاج 

كر ممّا أذلّ المسلمين وعز فيه الكفار وغير ذلك من المنكرات، وأنّ إنسانا أراد أن يأخذ وانتشار الباطل والمس

 ؟مع عدم القدرة على تغيير المنكر ؟هل يمكن له أن يمكث فيهيسأل العلم عن علمائه وخش ي على نفسه، 

فقيه وجوب جواب ال كانو  4؟أم يجب عليه أن ينتقل من ذلك الموضع ؟وهل يسوغ له شراء بعض المبيعات

 بموضع فيه السنن، وأن يطلب العلم في أقطار الأرض ونواحيها  ،بنفسه من الفتنالفرار 
ّ
 يقيم المسلم إلا

ّ
" وألا

 إف..5"ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيهاقالوا 
ّ
ولم يجد  ،وانسدت عليه المسالك ،ر عليه ذلكن تعذ

                                                           

  412، ص 4اعلام الفكر، ج: راجع الفتوى عند بوعزيز يحيى  1

  444،  444نفس المرجع، ، صص ( : محمد)زروق   2

  443نفسه، ص   3

  45البستان، ص : ابن مريم  4

 .23سورة النساء، الأية   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1036 
 

هناك صبرا جميلا ويكون من المستضعفين من الرجال  موضعا صالحا مرضيا، ولا معلما ناصحا مهديا، فليقم

 .1"والنساء والولدان

ويهم في إطار افت وهكذا كان فقهاء بلاد المغرب الأوسط سواء التلمسانيين منهم أو البجائيين تصبّ 

 يات الخمس للمسلم ممّا يبرز الفقه الرصين والفهم الحقيقي لعلماء وفقهاء بلاد المغرب،لالمحافظة على الك

ويهم موحّدة رغم اختلاف افتوتمحيصهم الفتوى بالرجوع إلى نصوص الوحي وأقوال العلماء في ذلك، فكانت 

إذ كانت  ،كما تبيّن لنا هذه الجوابات الصادرة عن هؤلاء الفقهاء حضورهم الاجتماعي ،العبارات والسياق

كان أفراد المجتمع يجدون العناية و  ،تلجأ إليهم العامة والخاصة لأجل الاستبيان عن معضلة أو حلّ مشكلة

 .والاهتمام بصرف النظر عن طبقاتهم ومراتبهم 

شكلت مسألة الشرف والشرفاء أحد محاور النقاش  : و مسألة الشرف المغرب الأوسط فقهاء -9

لفقهاء المغرب الأوسط فيه من الرأي ما اعتبر مذهبا في حدّ  كانبين فقهاء الزمن الوسيط ببلاد المغرب، و 

ه بال. يرجع إليهو  ،ذاته
ّ
م به بعضهم من تساؤلات حول سبب ، وما تقدّ 2إلى ما تمّ التطرق إليه سالفا عودةو إن

ذات؟ و لماذا  في حاضرتي بجاية تأخر فتوى الشرف من قبل الأم، ودوافع بروز المسألة في هذا الوقت بال

 لتونس وفاس؟ و سبب اختلاف الناس  -من قبل بعض الباحثين -لمسان اللتين اعتبرتا تو 
ًّ
هذه  فيدوما ظلا

 طبيعةرغم أنّ  ،الفتوى على عكس الفتاوى الأخرى؟ و لماذا معارضة كل من تونس و فاس على وجه التحديد

 ؟3الفتوى هو من المجالات الموحدة لكل الغرب الإسلامي

بل تردد صداها منذ عهد الإمام مالك وتلميذة الإمام  ،لم يكن مسكوتا عنهانعتقد أنّ المسألة 

في  هم دخولوهو ما يقتض ي عدم  ،ولم يوقف عليهم ،ولد البنات في عقبهلحينما لم يجعل مالك  ،الشافعي

 ،الشافعي فقد أثبت ذلكالإمام أمّا  . مثلما صرّح 4"ولدي وولد ولدي" وجعل ذلك على  ،الشرفموسوم 

ومن هذا فإنّ المسألة تمّ طرحها بشكل مخالف في الصيغة منذ ق  ،نما ذكر بأنّ الشرف من قبل الأم ثابتحي

 .. هـ 3و 1
                                                           

  551دوحة الناشر، ص : الشفشاوني  1

 .انظر عنصر الفقهاء  الشرفاء في الفصل الرابع من  الباب الثاني  2

منشورات كلية الآداب و العلوم الإنسانية ، الدار : النوازل الفقهية و المجتمع (: محمد)ة عند فتح: راجع تساؤلات محمد فتحة و جواباته   3

 . 413ص  5222البيضاء، 

وربما يكون انتصار الشافعي لمسالة ثبوت الشرف من قبل الأم باعتباره انه منسوب للشرفاء من قبل  511إسماع الصم، ص : ابن الاكمة  4

الأعلى لا اعلم هاشميا ولدته هاشمي ولدته هاشمية إلا على بن أبي طالب ثم الشافعي خام على رض ي الله  ألام أيضا يقول يونس بن عبد

عنه فاطمة بنت أسد بن هاشم وجده الشافعي الشفاء بنت وتسد بن هاشم وأم الشافعي فاطمة ابنة عبد الله بن الحسن بن الحسيني بن 

، احمد صقر  5مناقب الشافعي ج( : هـ 312أبو بكر احمد ت )اليمن وادبته انظر البيهقي علي بن أبي طالب وهي التي حملت الشافعي إلى 

 21ص  535، 5مكتبة دار التراث، القاهرة، مصر ط



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1037 
 

مسألة الشرف من جهة الأم، حسب ما نعتقد بمسألة الميراث السياس ي وهو السّجال الذي كما اقترنت 

هل العمّ أسبق في  ،الفاطميين ببلاد المغربمع  ثمّ  ،كان قائما بعد عهد الأمويين أي بين العباسين والعلويين

وهو ما يطرح قضية مشروعية الدّول  لى بالميراث أم ابن البنت فاطمة؟الميراث أم إبن العم؟ وأبناء العمّ أو 

ما تداول  ،فمسألة الشرف إذا لم تكن حديثة الوقوع سس المذهبية ذات البعد الشيعي؟القائمة على الأ 
ّ
وإن

على أثرها كيانات سياسية في بلاد  تتأسسقد و  ،لبلوغ غايات سياسية منذ نهاية الأمويينالناس الاحتجاج بها 

 أمّا. 1بمتيجة وإقليم الهازالفاطميون وقبلهم الأدارسة، والسليمانيون بتلمسان والإمارات العلوية " المغرب 

 ؟واختلاف الفتوى في ذلك بينهم ،اللتين اعتبرتا ظلا لكل من تونس وفاس ،لماذا في حاضرتي بجاية وتلمسان

ما كانت الحاضرتان ردّ صدى لفتوى ابن عبد الرفيع  ،فإنّ المسألة لم يكن تأسيسها في بجاية وتلمسان
ّ
وإن

 -ن الذين اعتمدوا المهدوية حينما قام على نفي الشرف من قبل الأم، بالإضافة إلى أنّ نهاية الموحدي ،التونس ي

قد آلت إلى الانقسام وصار كل طرف يبتغي مراده  -طرة على ذهنيات المجتمع حد أوجه الشرف في السيأوهي 

 وموسوم الشرف من جهة ثانية، وصارت الناس تتدافع لأجل التوثيق ،السياس ي باستعمال العصبة من جهة

المرينيون  أسسو  ،فاعتبر الحفصيون أنفسهم ورثة الموحدين ،لنسبها الشريف بكل الوسائل والتسويق

بن خلدون البرهان على امتداد الشرف في تلمسان منذ  ى، وأقام يحي2نسبا شريفا في روضة النسرين صولهملأ 

ما يمكن أن نساند ذا وه. 3وملكها من بعده ولده ،نزلها سليمان بن عبد الله بن الحسن بن علي بن أبي طالب

ليهم في تزكية الواقع، وقد وذلك لمسيس الحاجة إ ،بأنّ الاهتمام بالشرف كان يزداد بعض الدارسين،فيه 

 .4بالنسبة لطبقة الشرفاء أو الأشراف ،ترتب على ذلك امتيازات مادية ومعنوية

 ،ى الشرفالحديث عن فتو  أثناء بروز حاضرتي بجاية وتلمسانحول محمد فتحة  هتبعا لما تساءل عن

الاتباع  -أنّهما كانتا دوما تحت ظل تونس وفاس، فإنّ تتبع المصادر بيّن أن ذلك  باعبار وانغماسهما في النقاش 

-  
ّ
 بفعل التغل

ّ
مثلما كانت بجاية عاصمة  ،فقد كانت تلمسان عاصمة السليمانين سابقا ،بلم يكن دوما إلا

وقد  ،مسانوكانت عاصمتها تل ،الحماديين لمدّة من الزمن، وبعد مرحلة الموحدين تأسست دولة بني زيان

                                                           

ث الهاز بالمغرب الأوسط، ذكرها البكري على أنها مدينة، وجعلها في الطريق بين فاس والقيروان، وأشار إليها أنها تقع بعد تهرت شرقا، حي  1

ار إلى مدينة يلل التي  تليها مدينة الغزة فتهرت، ثم حصن تامغيلت المبني بالطوب، وقد سكنته لواتة ونفزة، ثم بعد مرحلتين منه شرقا اش

ة على نهر شتوي، وهي في عهده خالية من السكان لأن زيري بن مناد الصنهاجي قد أجلى أهلها منطقة بورة الكثيرة عنجد مدينة هاز الواق

وربما توجد هذه المدينة في الإقليم الممتد من . 443، ص 4المسالك،ج: راجع البكري . ناتنز ت، لكن لها نهر جار، يسكنه بنو يوالحياالأفاعي 

 .بلاد قلعة حماد والمسيلة شرقا إلى جنوب إقليم حمزة ، و حسب الابعاد الحالية بين ولايات المسيلة والبويرة  والمدية والجلفة

؛ 53، ص 4114، 4روضة النسرين في دولة بن مرين، تح عبد الوهاب بن منصور  المطبعة الملكية بالرباط، ط: ن الأحمرانظر اسماعيل ب  2

 . 513ابن مرزوق المسند ص 

  541، ص 5بعية الرواد، ج(: يحيى)بن خلدون   3

 . 25مية في بلاد المغرب ص ملاحظات حول القاعده المذهبية مساهمة ضمن محرر حسن حافظي المذاهب الإسلا : صدقي محمد  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1038 
 

 بفعل ا ،امتدت هذه الدولة في بعض الأوقات إلى بجاية و ماوراء بجاية
ّ
لضغط ولم يتقلص نفوذها إلا

ه لا يخفى على  ،الحفص ي شرقا و المريني غربا
ّ
تتبع أنّ بجاية منذ عهد الحماديين المدارس الومن جهة ثانية فإن

و مدارس منافسة  ،قد صارتا حاضرتي فقه  -ـ ه 9وعلى الجملة بعد ق  -و تلمسان منذ ما بعد الموحدين 

 .1ا من الحواضر بما فيها الأندلسملتونس و فاس وغيره

ه من الضروري التأكيد على سيطر 
ّ
الخاصة حين سجل ة معطى الشرف على ذهنية العامة و و عليه فإن

و يعتمد على أ ،و بات واجبا على كل سلطان أو ثائر أن يتقمص دور الشريف ،الشرفاء حضورهم السياس ي

، فقد حكى الشمّاع ما قام به أبو بكر بن أبي زكريا و قبله يتمكن من فرض نزعته لأجل أن ،وجه من وجوههم

كهم أبو بكر الرباعاظهإو  ،من إغداق العطايا على الشرفاء أبو إسحاق
ّ
حينما كان  ،ر الحب لهم والودّ،  وقد مل

 .2أميرا على بجاية و قسنطينة زمن أخيه أبي البقاء الحفص ي

رغم أنّهم فقدوا تلك  ،وامتد نفوذهم إلى تلمسان ،رسة الذين كانوا بفاساأنّ الأد و لاحظت الدراسات

فإنهّم قد استرجعوا مكانتهم المميزة داخل  ،م11 و11/ هـ 6و 5لسياسية والحربية خلال القرنين الزعامة ا

 .3المجتمع بفعل الزعامة الروحية، فكان حضورهم ظاهرا في كل مشروع سياس ي فيما بعد

هم قد بأنّ سوء المعاملة لهؤلاء الأشراف وإهانة أحد -و على رأسهم طبقة النخبة -س و اعتقد النا

 هوانقياد أطياف ،ف بالمجتمع، ونظن أنّ ذلك من زاوية ارتباط هؤلاء الأشراالسلطانبتذهب بالملك وتعصف 

 
ّ

حينما أشار إلى تلك الإهانات التي لقيها الأشراف  ،ماعلأرائهم و إشاراتهم، وقد تحدث عن مثل ذلك ابن الش

  ،ما كان صغيراعند( م1367/هـ997ت) ء خالدزمن أبي البقا
ّ

أن كل من مولاه منصور وحاجبه وقام على الش

و طلبوا  ،، فنقم النّاس عليههانا الأشراف بباب السلطانوأ ،حيث انتهبا الأموال ،أحمد بن إبراهيم المالقي

  وهو الأمر الذي انتبه إليه أبو عنان. 4الراحة منه
ّ
ى الشرفاء لم

ّ
 .5و عهد إليهم بمنصب رئاسة الشوري ،كانةالما ول

، وقد جاءت بعض حصول أو عدمهالبين الفقهاء من حيث مسألة الشرف من جهة الأم النقاش  أثارت         

إسحاق إبراهيم بن عبد الرفيع في نفي نسبة الشرف من جهة  يوازل البرزلي حينما أورد جواب أبسائلها في نم

                                                           

من ان تتبع المصادر مثل تصنيف الغبريني في عنوان الدراية،  و ابن مريم في البستان في ذكر أولياء تلمسان ، و ما قام به يحيى بن خلدون   1

يرها من المؤلفات يبن لنا ما وصلت خلال مصنفه بغية الرواد ، و ما نجده في النيل و  الكفاية للتنبكتي و رحلة ابن  خلدون غربا و شرقا، و غ

 إليه الحاضرتان بجاية و تلمسان من ثراء علمي و عطاءات في العلوم النقلية و العقلية ما يجعلها بالفعل حاضرة فقه و مدرستين متميزتين

  -المغربية –داخل المدرسة الفقهية المالكية 

 . 25الأدلة البينة النورانية ، ص : ابن الشماع   2

 . 21،  32،  صص "مقال محمد صديقي" المذاهب الإسلامية ببلاد المغرب (: حسن)فظي حا  3

 . 513المصدر السابق ، ص : ابن الشماع   4

 . 21الرحلة ، ص : ابن خلدون   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1039 
 

التي  بياناتهو م لكل منهما أدلته ، وقدّ 1الأم، وجواب ناصر الدين المشذالي الذي أقرّ بضرورة إثباته من جهة الأم

فحوا عن الرأي الذي ذهب إليه ناصر الدين المشذالي وامتد النزاع فشمل فقهاء تلمسان الذين نا. 2ارتكز عليها

فتوى ابن عبد الرفيع التونس ي، حيث صرّح المثبتون للشرف بأنّهم لا يعلمون نصا في المسألة  معاكسا

 ما جاء به ابن عبد الرفيع  التونس ي ،للمتقدمين من أصحابنا المالكية ولا المتأخرين
ّ
 .3إلا

ترتب عليها  ،البجائيين و التونسيين و التلمسانيين في المسألة نقطة ارتكازالجدل بين هذا لقد مثل 

ابن في هذا الاتجاه الفقيه ممّن صنّف  كانتأليف عدد من المصنفات في سبيل الانتصار لمنحى البجائيين، و 

ف 
ّ
  إسماع الصمّ "الأكمه المراكش ي الذي أل

ّ
لى الاستدلال و استند في إثباته إ ،"رف من قبل الأمفي إثبات الش

ة النافين والجواب عليها ،وإعمال النظر في ذلك ،بالقرآن والسنة الإجماع
ّ
ثم رصد حقوق  ،وذهب إلى إدراج أدل

ت )ابن مرزوق الحفيد وساند هذا المنحى .4وما تعلق بذلك ،الشرفاءوحقوق الناس على  ،الشرفاء على الناس

ف ( م1637/هـ161
ّ
، بعدما سأله سائل عن مسألة رجل أثبت "الشرف للأمإسماع الصم في إثبات "حينما أل

يثبت ذلك من جهة : "وقد كان جوابه]...[ هذا للرّجل؟الشرف فهل يثبت  ،أنّ أمّه التي ولدته شريفة النسب

 .5"ويثبت له ولذريته ،ويندرج في سلكهم ،الأم،  ويحترم بحرمة الشرفاء

التونسيين والبجائيين والتلمسانيين، حيث أقدم وقد بقيت المسألة محلّ جدل إلى أن كتب فيها غير 

، "إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل الأم"اللمطي السجلماس ي عل تأليف مصنف أحمد بن المبارك 

إزالة اللبس والشبهات عن ثبوت " ـ كتابه  ه1357مد بن طالب بن سودة المتوفى سنةودوّن العابد بن أح

ف موسومه، وهناك بع"الشرف من قبل الأمهات
ّ
ورود العاهات على من أزال اللبس " ض المجاهيل من أل

 .6"عن ثبوت الشرف السني من قبل الأمهات ،والشبهات

سب الشريف محمد بن أحمد بن محمد بن يوسف الحاج الرهوني
ّ
وهو من  ،كان ممن خاض في الن

يوجد رفقة هذا المصنف ، حيث "التحصّن والمنعة ممن اعتقد أنّ السنة بدعة"المتأخرين وصاحب تأليف 

 عن مسألة قطعية النسب الشريف
ً
وهي تقع في ورقتين تشير إلى الجدل القائم حول  ،رسالة تحوي جوابا

                                                           

 .و ما بعدها   444، صص 1جامع مسائل  الأحكام ، ج : انظر البرزلي  1

 .نفس المصدر و الجزء و الصفحات : البرزلي   2

موع مناقب أبي عبد الله الشريف ؛ مج 413، ص  54مفتاح الوصول ، تح فركوس ؛ الونشريس ي ك المعيار، ج (: أبو عبد الله)الشريف   3

 .أ، ب /  33ودليه ، ورقة و 

 . 23المصدر السابق، تح مريم لحلو ص : انظر ابن الأكمة.رصد ابن الأكمة كل ذلك في ستة أبواب كاملة   4

 ، وما بعدها لعدة مصنفات441إسماع الصم في إثبات الشرف للام، ص  :ابن مرزوق   5

  34مقدمة إسماع الصم، ص : مريم لحلو 6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1040 
 

رف واستمرار النّقاش فيها، ويذهب إلى الاستدلال. 1قطعية النسب وظنيته
ّ

على ثبوت  وهو إذ يبيّن قيمة الش

ه يذهب بعيدا في إثارة وجه من أوجه إثبات الشرف للإنسان وهو رؤيا أحدهم للنبي  ،وقطعية الشرف
ّ
فإن

، ويذكر بأنّ ذلك يثبت لصاحب الرؤيا فيُسرّ أيمّا "ياولدي"وهو يقول له  ،صلى الله عليه وسلم في المنام

ه قد صحّ  ،سرور، ويحصل له من الاطمئنان
ّ
والظاهر أنّ هذه  .2(مصلى الله عليه وسل)ت نسبتهم إلى النبي بأن

ه سالفا المقري أبو العباس ت ب أهلها على الموقف الذي سجّلضمن تلك الرّدود التي عقّ  ةلة هي داخلأالمس

حينما ذهب المقري إلى التشكيك في تحقيق شرف  ،مع نقيب الأشراف في حضرة أبي عنان م1351/هـ957

ي الجد على إثبات الشرف للأسر بعد الثلاثة من ظ المقر وقد تحفّ  ،النسب مع تحقيق شرف الانتساب للعلم

 . 3القرون من عهد النبوة

حول ثبوت  ،وتحفظه تجاه الجدل القائم بين التونسيين والبجائيين ،ومع هذا الإقرار من المقري 

ف 
ّ
الشرف من جهة الأم، فإنّ بعض الأسر بقيت متمسكة بإثبات شرفها ونسبتها إلى العترة النبوية، فقد أل

مزيل الخفاء عن نسب بعض " ه السيد عبد الكريم بن أحمد بابا حيدة تأليفا في ثبوت الشرف سمّاه الفقي

ة التي اعتمدها في ذلك هي الاستخارة ورؤيا المنام التي رآها، و  ،"الشرفاء
ّ
يتحدث في  كانوالملفت أنّ من الأدل

وأصلهم من الظهرة المنسوبون إلى  ،"قصور صلاح " ممن سكن أحد قصور تمنطيط  ،ذلك عن أولاد موس ى

 .4وواقع حالهم مما يدلّ على ذلك ،ثمّ يستدرك بأنّ وضعهم وسلوكهم ،الأدارسة

والذي يظهر أنّ العناية بالشرف والشرفاء وتدوين الانتساب إليهم لم يكن من قبيل تحقيق أهداف 

، وإنمّا يضاف 5أو تمسك بعض الأفراد بتأكيد نسبهم الشريف فحسب ،سياسية سواء بعناية الأمراء بالشرفاء

نيل الشرف الاجتماعي والمرتبة السامية ضمن طبقات المجتمع بالنسبة  -وبدرجة أكثر  -يضاف إلى ذلك 

مع العلم أنّ بعضا من الأسر الشريفة  ،للأسر، إذ أنّ الشرف المعنوي الاعتيادي كان له دوره في المجتمع

 أنّ هذه الأسر كانت بالرغم من نس
ّ
بها والحقوق التي كان من واجب الأمراء والمجتمع القيام عليها تجاههم، إلا

ومن  ،وهو ما دلتنا عليه بعض الأسئلة والأجوبة في الفتاوي النوازل  ،تشكو بعض الأحيان الفاقة والعجز

من الزكاة أو صدقة  ئهل يواس ى بش  ،ضمنها ما سئل عنه محمد بن مرزوق عن رجل شريف أضرّ به الفقر

                                                           

وهي مسالة حسب صاحب المخطوط مهمة استمرت  1121مخطوط جواب في مسألة قطعية النسب الشريف ضمن مجموع خ ح، رقم   1

 .مدة من الزمن ولم يتم القطع في القضية

 .أ/2ي عن مسالة قطعية الشرف ورقة جواب الرهون  2

؛أبو  35؛ مريم لحلو، مقدمة إسماع الصم ، ص 432، ص 3وما بعدها؛ المقري نفخ الطبيب،ج 441، ص 54المعيار،ج: الونشريس ي  3

 . 514أبو عبد الله المقري، ص : الاجفان

 . 41، 44القول البسيط، صص ( : محمد)بن بابا  حيدة   4

 . 442ازل الفقهية المجتمع، ص النو (: محمد)فتحة   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1041 
 

من  كثير  لة لا تخص أسرة فقط، بل هناك عددوذهب صاحب السؤال إلى التصريح بأنّ المسأ 1التطوع؟

ا أوضحه صاحب السؤال أنّ ابن عرفة يذكر المشهور في ممّ  كانو . لاسيما من له عيال تحت رعايته ،الشرفاء

وْنها رغم تعقيب السائل أنّ ذلك م ،المذهب
م
مع تقصير الخلفاء  ،ا يؤدي إلى موت الشرفاء هزالامّ أنهم لا يُعط

نتيجة فساد نظام بيت المال، فكان من الإجابة التي وضعت لهذه المعضلة أنّ  ،هذا الزمان في حقوقهم في

 الضررين، وربما كان إعطاؤها إيّاهم أحق من إعطائها لغيرهم
ّ

رغم اختلاف  ،الأحسن أن يرتكب في هذا أخف

رهم الله عن ذلك وعن كل هّ طولأنّ الأشراف  ،الفقهاء في ذلك، باعتبار أنّ مال الزكاة هي أوساخ الناس

 .2الصدقات

وما للتمسك بشرف الانتساب إلى  ،وإذا ما تمّ مقارنة هذه النوازل بما كان من شرف لتلك الأسر سالفا

ه يحق التساؤل عن ،النبي صلى الله عليه وسلم
ّ
هذا المآل الذي آل إليه الشرفاء، هل يعود ذلك إلى  فإن

 الدول هو نتيجة تفريطهم في هؤلاء؟ومن هنا حق القول أنّ ما لحق بتلك  ،الإهمال الذي تسبب فيه الحكام

ف مكانة ولا يوصل حتى صار لا يعرف للشري ،وتدهور طبقات المجتمع ،أم يعود إلى زوال القيم الاجتماعية

أخرى  فطالها الإهمال، في حين كانت أسرٌ  ،ر الشرف لم يكن محسوما لفائدة هذه الأسرأم أنّ أم بأداء؟

 ا جعل قيمة الشرفاء تستمر طويلا؟من القبول والمكانة مى شريفة تلق

 ،تبدو قيمة الفقهاء من خلال عنايتهم بشؤون المجتمع : "نازلة توات  " الموقف من أهل الذمة -2

مقاصد الشريعة المراد تحقيقها من قبل  و حرصهم على تحقيق الاستقرار بين فئاته وطبقاته، وهذا من أجلّ 

ومعلوم أنّ مجتمع . الأمراء و العلماء، وتقرير الحقوق وتوضيح الواجبات من الضمانات الكفيلة بتحقيق المراد

هؤلاء الآخرين الذين أطلق عليهم  ،سلمةالمغرب بحكم التاريخ و الموقع قد تشكل من فئات مسلمة و غير م

مة، وعلى رأسهم فئة اليهود الذين أقرّت لهم الشريعة كامل الحقوق، وقد تواجدت هذه الفئة 
ّ
إسم أهل الذ

من لهؤلاء عبر مسارات التاريخ ببلاد المغرب عموما، بل شكلت بلاد المغرب في مرحلة من المراحل الملاذ الآ 

ي الأندلس، مثلهم مثل مسلمي الأندلس، وتمّ استقرارهم بحواضر بلاد المغرب، الفارين من بطش النصارى ف

وكانت مدينة فاس وتلمسان و غيرهما إحدى أهم المدن التي شكل بها اليهود تجمعات بشرية مكونة من أسر 

 من المجتمع و الاقتصاد، و قد برزت على 
ً
نا

ّ
إثر ذلك معروفة عصرئذ، و أخذ أمرهم مع مرور الزمن يزداد تمك

 ، وهي مسألةو الخاصة بهدم الكنائس ،كان آخرها نازلة توات. 3نوازل و فتاوى من فقهاء بلاد المغرب عموما

                                                           

  421، ص 5المعيار، ج: الونشريس ي  1

  421، ص 5، جنفس الصدر    2

، و ج  12، ص 2النازلة الخاصة بالنصارى، و أخرى خاصة باليهود في المعيار، ج  11، ص  2المعيار ،ج : الونشريس ي : انظر مثالا على ذلك   3

 . 32، ص 54، ج 55، ص  55



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1042 
 

المعدود  ،و خالفه فيها الفقيه أبو محمد عبد الله بن أبي بكر العصنوني ،1بن عبد الكريم المغيلي أثارها محمد

 .من فقهاء توات

ولكنه خرج منها في أثناء المحنة التي  ،ريم المغيلي كان بتلمسانو معلوم أيضا أنّ محمد بن عبد الك

لمؤامرة  هذا الأخير من السلطان بسبب اكتشاف  هذا الأخير الذي فرّ  ،الونشريس ي ىلحقت بأحمد بن يحي

ففرّ الونشريس ي و هدمت داره، و هو ما دفع بالمغلي إلى  ،الونشريس ي بالوقوف وراءهافيها اتهم  ،تحاك  ضده

وقد لاحظ المغيلي مدى . 2م1667/هـ196و كان ذلك سنة  ،مغادرة البلدة نظرا للعلاقة التي تربطه بالونشريس ي

  تالاستعلاء الذي كان
ّ
و غيرها من الحواضر التي سافر  ،سم به تصرفات اليهود في تلمسان و فاس و تواتتت

ذمة، وقد قال في ذلك بوضعهم كأهل  قد أخلّ  -أهل الذمة  -ممّا يعني أنّ موقعهم  الاجتماعي  ،غيليإليها الم

حلت دماؤهم و أموالهم و نساؤلهم: "المغلي 
ُ
مة التي  ،لاشك في أنّ اليهود المذكورين قد أ

ّ
و لا ذمة لهم، لأنّ الذ

م
ّ
 .3"ة الشرعية مع إعطاء الجزية و هم صاغرون ترفع السيف عنهم هي الذمة الشرعية، و إنمّا يكون لهم الذ

و بها ثلاثمائة : حيث يقول  ،صاحب القول البسيط إلى وضع اليهود بتوات الذي أثار المغيلي شار قد أو 

هود إذا كانوا يسيطرون على التجارة والمال، كما كانوا يشاركون في حركة القوافل يفال. 4ستون صائغا يهودياو 

ا دفعه و على رأسهم المغيلي، ممّ  ،عا اجتماعيا و اقتصاديا أقلق الفقهاءقو مالتجارية، هذا الوضع قد أكسبهم 

يطلب تأييدهم في الموقف الذي اتخذه تجاه هؤلاء اليهود " فاس وتلمسان و تونس" إلى الكتابة لفقهاء الأمصار 

وا بحقوق الذمة
ّ
حسبما وضّحته رسالة العصنوني إلى فقهاء  -يضا ا استنكره المغيلي أوكان ممّ . 5الذين أخل

ونعتبر هذا سببا . 6الموقف من بناء الكنائس أو البيع بالنسبة لليهود -تلمسان وفاس واعتبره تشغيبا وفتنة

ه لا ذمة  ،مباشرا في ظهور النازلة
ّ
وثوران المغيلي على الوضع، وقد اعتمد المغيلي في ثورته على اليهود على أن

المشروط في أداء الجزية، كما اعتبر أنّ نقض  ،قاضهم إيّاها بتلك الأعمال المنافية للذلّ والصغارلانت ،لهم

 .7فأباح دماءهم وأموالهم ،بعضهم هو لازم لكلهم

والظاهر أنّ المسألة لم تكن في عهد المغيلي فحسب، بل كانت سابقة عليه باعتبار الفتاوى المعتمد 

حينما أفرد لفتوى  بناء الكنائس ببلاد الإسلام صفحات  ،نشريس ي في معيارهوباعتبار ما أورده الو  ،عليها

                                                           

 .حيث يشير إلى رسالة العصنوني إلى فقهاء تلمسان و فاس . و ما بعدها  453، ص 4المعيار، ج : انظر نازلة  توات عند الونشريس ي  1

 . 33،32، صص5الشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي، ج(: مبروك)مقدم   2

 . 511بصدد رسالة المغيلي ، ص : علي حمدان أحمد   3

 . 53ول البسيط في أخبار تمنطيط ، ص الق(: محمد)بن الطيب   4

 . 523، ص ( مقال بهيجة الشاذلي)محطات في تاريخ المغرب الفكري و الديني، (: محمد)العبادي   5

 .وما بعدها  453، ص 4المعيار، ج: انظر ذلك الونشريس ي  6

  553دوحة الناشر، ص : الشفشاوني  7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1043 
 

جرد فيها أقوال الفقهاء المالكية في ذلك ابتداء من صاحب المذهب إلى غاية ابن عرفه، كما ذكر إجماع  ،مهمّة

وذكر أيضا  ،وهي موجودة في نوازل ابن سهل ،أهل الشورى بقرطبة على منع إحداث الكنائس في بلاد الإسلام

في  (م1669/هـ191 .ت)ع الفتاوي القاض ي العقباني ما فصّله القرافي في الذخيرة، وكان آخر من تكلم وجم

وذكر فتوى أبي الفضل  ،حيث قدّم في ذلك نصوص المتقدمين والمتأخرين،  "تحفة الناظر في تغيير المناكر"

 ،اليهود منكر فضيعهؤلاء أنّ ما يقوم به  بر واعت ،1قاسم بن سعيد العقباني في مسألة يهود توات بالضبط

الذي استوطن ب، المغر يتقدم في إزالته بما أمكن، وربما كانت فتوى أبي القاسم العبدوس ي الإمام حافظ 

ه ،أكثر تبيانا ووضوحا ،تونس
ّ
إحداث ولا إصلاح في ش يء من بلاد المسلمين، وذكر فتوى ليس لهم  على أن

و فاسق تلحقه  ،فهو كافر ،، وأنّ من أعانهم على ذلك أو نصرهمن لا ذمّة لهمأعلى  ،لمغرب قبل هذاشيوخ ا

 .2لعنة الله و الرسول صلى الله عليه وسلم

باعتبار بيعهم الخمر ،  ،كما أظهر صاحب المعيار جواب شيوخ المغرب الذين افتوا بأن لا ذمة لهؤلاء

كان ذلك أيام يوسف بن يعقوب بن عبد الحق المريني فاتفق على قتلهم،  و أشار أيضا إلى أنّ هذه الفتوى لا 

ما هي فتوى الم
ّ
ذاهب الأربعة المالكي و الحنفي تختص بالمغيلي و لا بفقهاء بلاد المغرب المالكية عموما، و إن

ه من تعرض لذلكبالمنع لك الظاهرية أيضا بالقول الشافعي و الحنبلي، و ذهب إلى ذو 
ّ
فإنّ  ،، وانتهى إلى أن

 .3جواب العبدوس ي شامل له حينما جعله في دائر الفسوق و الكفر

لي من خلال إفتائه في نازله يهود توات يوقد حاول بعض الباحثين إعطاء العمل الذي قام به المغ

وأنّ رؤيته ليست فقهية نابعة من  ،ا و اقتصاديا و اجتماعياساسيلفتوى مبدئيا بهدم الكنائس بعدا وتطبيق ا

، بل هي رؤية مستقاة مخالفة هذا الرأي لأحكام الشريعةوجود كنائس قديمة أو تجديدها، أو استحداثها و 

وهي رؤية مشروعة لكن ما كان يجب . 4و ممارستهم كحالة مستعلية في بلاد المسلمين ،من تصرفات اليهود

 كانقواء باجتهادات العلماء لأجل تطبيق الأمر، و ، والاستب الفتوى الديني الظاهر من خلال طلإغفال البعد 

 .5المغيلي يرتكز على أنّ اليهود قد تجاوزوا الحدود الشرعية

، إذ الرؤية عند هؤلاء أشمل قوا بين ما هو سياس ي و غير سياس يلي ولا فقهاء عصره ليفر يولم يكن المغ

من أن تقتصر على جانب واحد فحسب، بل الجزء مرتبط بالكل، لقد أظهرت النازلة بأنّ المسألة لم تكن 

                                                           

تحفه الناظر وغنية الذاكر في حفظ الشعائر وتغيير (:  هـ 235اسم بن سعيد التلمساني ت أبو عبد الله محمد بن احمد بن ق)العقباني    1

 ، وما بعدها431، ص 4المعيار، ج: وما بعدها؛ الونشريس ي 534، ص 5213المناكر، تح على الشنوفي، دمشق، 

 وما بعدها  432، ص 4نفس المصدر ، ج: الونشريس ي   2

 . 415نفسه، ص    3

 . 511بصدد رسالة المغيلي ، ص ( : علي أحمد)؛  حمدان 524محطات و تاريخ المغرب، مقال بهيجة الشاذلي ، ص (: حمدم)العبادي   4

 . 53مصباح الأرواح ، تح بونار، ص : المغيلي   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1044 
 

  ،حديثة
ّ
 رأوا  أهل الذمة بسبب أنّ بعضا من ،و يفتى عليها في كل حين ،ما كان يتمّ طرحها في كل عصروإن

ّ
لما

امتدت امتيازاتهم إلى أبعد حدّ، و تجاوزوا ما كان متفقا عليه  ،الضعف من الحكامالتساهل في الشريعة و 

من حيث سنّ تشريعات  ،كما تشير النازلة إلى عناية و اهتمام الشريعة بشأن المخالفين من أهل الذمة. سالفا

نّ و  ،بشأنهم تهتمّ 
ّ
 المنعصياغة نازلة توات وتداولها بين الفقهاء بين  ضبط معاملتهم داخل المجتمع المسلم، وأ

 .والتحقيق بيّن مدى تلك العناية

 ،لي في موقفه تجاه يهود توات و منعهم من بناء الكنائس معارضة من قبل فقهاء المنطقةيالمغ وجد 

ر استدعى الأمالذي خاض معه نقاشا طويلا في ذلك، و  ،كان على رأسهم الفقيه القاض ي عبد الله العصنونيو 

 ،(تونس، تلمسانفاس،)اء الحواضر العلمية عصرئذ لي برسائل إلى فقهيالمغإلى  أن يبعث كل من العصنوني و 

ويناقش فقهاء  ،لي إلى أن يطلب الفتوى بنفسهيو هو ما دفع بالمغ. 1و احتدم التفاوض بين التيارين في ذلك

فقهاء الجرى الجدل بين و طرح رؤياه هناك و  م،1616/هـ171سافر إلى فاس سنة ف ،فاس و غيرهم في ذلك

و كان ممن أجاب على . ا يعني أنّ المسألة قد أخذت أبعادا عميقة وواسعة لدى الفقهاء عصرئذممّ  ،ثرهاعلى إ

عيس ى الماواس ي مفتى و  ،الفقيه الرصاع مفتى تونسو  ،و أدلى برؤية فيها محمد بن يوسف السنوس ي ،الفتوى 

بد الرحمان بن سبع بن أبي البركات الغماري و ع ىو القاض ي يحي ،ابن زكري مفتي تلمسانو  ،فاس

 .2وشيخ الجماعة بفاس أبو عبد الله بن غازي  ،التلمسانيان

 ،وقد لقي موقف المغيلي التأييد من قبل إمامي العصر محمد بن يوسف السونس ي والحافظ التنس ي

كما وافقه شيخ الجماعة وفقيه فقهاء فاس الإمام أبو عبد الله بن غازي، وقد أوضح كل فقيه في رده 

وقد كتب في ذلك شيخ . 3وذهبوا إلى تصويب موقف المغيلي ،على فتاوي من سبق لفقهي وارتكازهمستنده ا

هذا كتاب جليل صدر عن نص عليل، وعلم بالصواب " الجماعة ابن غازي أبو عبد الله على ظهر كتابه 

ه أطلق الكفر على التضليلكفيل، وصاحبه غريب في هذا الجيل، 
ّ
الكفر على ، وإنّ مراده أطلق "بيد أن

ا: "عالى لي بنى على قوله تيأن المغ ،التضليل م   ي  ه  ض  ع  اء  ب  ي  ل 
و 
 
ار ى أ ص 

 
الن ود  و  ه  ي 

 
وا ال

 
ذ خ 

 
ت
 
وا لا ت

 
ن ين  آم  ذ 

 
ا ال ه  يُّ

 
أ

                                                           

بن عبد الكريم المغلي الشيخ محمد (: مبروك)مقدم  ، 553المصدر السابق، ص : ؛  الشفساوني53مصباح الارواح ، تح بونار، ص : المغيلي   1

 . 542ص  ،5، ج 

كفاية، ص : ؛التنبكتي 411، 413، صص 4نيل، ج: ؛ التنبكتي553المصدر السابق ص : الشفشاوني 444، 444البستان، صص : ابن مريم  2

311 . 

تاريخ دولة : حاجيات: نظر مثالاوكتب في تحليل الموقف الدارسون ا  411، ص 4نيل، ج: ؛ التنبكتي53، 53مصباح ، تح بونار، ص : المغيلي  3

مجلة  الحافظ التنس ي،(: محمود)؛ بو عياد 541، 543الشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي، صص : ؛ مقدم مبروك53الأدارسة ، ص 

  32، 33،صص 5232،  33، مجلة الثقافة، ع آثار التنس ي مؤرخ بني زيان: ؛ محمود بوعياد51،ص4114، 52الجاحظية،الجزائر،ع



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1045 
 

م   و 
 
ق

 
ي ال د 

ه   لا ي 
 
ه

 
ن  الل  إ 

م  ه  ن  ه  م 
 
ن إ 

 
م  ف

 
ك

 
ن م  م  ه 

 
ل و 

 
ت ن  ي  م  ض  و 

ع  اء  ب  ي  ل 
و 
 
الم   أ

 
 الظ

 
في حكم التكفير ، هو تضليل   1" ين

 .2الكفر ضد الإيمان و هو تكذيب  نّ لأ  ،على رأي ابن غازي 

، كما عارضه 3المكني أبو محمد م1511/هـ719تي تاعبد الله العصنوني التو  لهمأما من عارضه فكان أوّ 

وأبو مهدي  ،ن سبعبان و عبد الرحم ،ركاتبأبي البن  ىحيأيضا عدد من الفقهاء أمثال القاض ي أبو زكرياء ي

فقيه تلمسان  ،محمد بن زكري  حمد بنأضه عالم العصر آنذاك أبو العباس برز من عار أو كان من  الماواس ي،

لا يجوز بمقتض ى الشريعة المحمدية على رأي  ،عنهاهدم الكنائس المسؤول  حيث ذهب إلى أنّ  ،هايو مفت

المسائل ، و التشغيب فيها من عدم التحقيق في أصول الناظرين به في القضية ،ه المالكيالمحققين في الفق

 .4العلمية

 ،العلمية الرصينة، بل لجأوا إلى إثارة السلطان عليه ساجلةكتفوا بالملم يلي يو الملاحظ أنّ معارض ي المغ

ا أدّى بهم ممّ  ،ته لهماحينما ذهب إلى فاس ليناقش المعارضين، و قد أثارهم أسلوب معارضة المغيلي و مناقش

ما يريد الظهور وهو ما جعل فجوة إلى تشكيك السلطان في نيّ 
ّ
ه لا يريد المناقشة و الجدل، و إن

ّ
ة المغيلي على أن

 .5و سلطان فاس وفقهائها من جهة أخرى  ،الخلاف تتعمق بين المغيلي من جهة

ي و أبي عبد الله بن غازي، س السنو و معلوم أنّ المسأـلة انتهت فيما بعد وصول فتوى محمد بن يوسف 

و يقصدوا الكنائس، و أمرهم بقتل من  ،لي جماعته ليلبسوا آلات الحربيو الحافظ التنس ي إلى أن أمر المغ

 .6يقف في وجه ذلك فهدموها دون عناء

، و شملت مجالا فسيحا من التي شغلت بال العديد من الفقهاءلقد كانت نازلة يهود توات من النوازل 

، حيث لم تقتصر على توات، بل امتدت إلى حواضر جنوب الصحراء، وقام عليها النخبة العالمة د المغرببلا 

بأنّها امتدت  أيضا و اختصت .والسلطة الحاكمة وبقية العامة كأداة أدارت القضية نحو وجهتين متناقضتين

ة من مجتمع بلاد صها بفئة مهمّ ، كما أنّ تأثيرها يبدو من خلال اختصان ميدان النقاش إلى مجال التطبيقم

 انتشارهاالمغرب عصرئذ و هم أهل الذمة، و على وجه التحديد اليهود الذين شكلوا طبقة اجتماعية لها 

 .نفوذها و تأثيرها و 

                                                           

 14.سورة المائدةآية رقم  1

  . 553المصدر السابق ، ص : الشفشاوني   2

لقط الفوائد ، : أخذ هذا الفقيه عن شيخه أحمد بن زكريا المغراوي و عن جماعة من العقبانيين و عن أهل بجاية، أنظر ابن الفرض ي   3

 . 422الاكليل و التاج ، ص : ؛ القادري 422سنة من الوفيات ، ص  5111ضمن 

 و ما بعدها  453، ص 4المعيار ، ج : الونشريس ي   4

 . 552المصدر السابق ، ص : الشفشاوني   5

 . 411، ص 4نيل ، ج : ؛  التنبكتي 444المصدر السابق، ص : ابن مريم  6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1046 
 

 السياسية لفقهاء المغرب الأوسط النظرية: الفصل الرابع 

أو اتخاذ  ،سواء بالتأليف فيها ،السياسة الشرعية ر عباب بحاجتهد علماء المغرب الأوسط فخاضوا 

وكان لسمة التأليف  .من مظاهر نشاطهم اذلك مظهر  بعض الأحداث ذات البعد السياس ي، ويعدّ  فيالمواقف 

في السياسة الشرعية أثرها الباقي، يبدو هذا النشاط بصفة مباشرة حينما عكف هؤلاء الفقهاء على التأليف 

أو " السلوك  ةواسط"مثلما فعل السلطان أبو حمو موس ى في  هذا الشأن بصفة مباشرة، فيوالتصنيف 

حينما أدرج فقهاء المغرب الأوسط الحديث عن  ةوكان بصفه غير مباشر . 1"الولايات" الونشريس ي  في مصنفه 

ث جرت عوائد أهل ، حيمثلاين أثناء التأليف في أصول الدّ " الخلافة" و " الإمامة"السياسة الشرعية ورأسها 

ين، بل هي من الكلام والأصول بذكر ذلك في خواتيم تواليفهم، وإن كان الكلام فيها ليس من أصول الدّ 

 .   2الفروعيات على ما ذكر بعض الأوائل

كما تبدو اهتمامات فقهاء المغرب الأوسط بالسياسة الشرعية من خلال تلك الفتاوي حول القضايا 

ي تبرز في كتب الفتاوي من حين لأخر، وإنّ كتابات هؤلاء لم تخل من ذلك الجمع الت ،ة المستجدةيالسياس

نا لا نساير من ذهب إلى  ،بين القضايا الشرعية ومقاصدها من جهة
ّ
والسياسة الشرعية من جهة أخرى، وإن

لنفسه  أنّ الخوض بهذه الطرق المختلفة في المشاكل العملية المعيشية صار أمرا مستجدا إلى درجة أن جوز 

، لما لهذا القرن من حركة 3"وقرن الكتابات الشرعية ،هـ كان قرن المقاصد الشرعية 1بأنّ القرن " القول 

تأليفية في السياسة الشرعية، مع العلم أنّ حبر الأقلام لم يجف منذ القرون الأولى في الكتابة في شأن 

 .   4هـ وما بعده7نذ ذلك الحين إلى ق السياسة الشرعية، وقد بقي امتداد التأليف آخذا في التطور م

                                                           

 سيأتي شرح ذلك لاحقا  1

 . 543،543،ص5221،ماي4دمشق،ع"اتحاد المؤرخين العرب" ، مجلة التراث العربيدراسة نص لابن مرزوق : الخلافة(: سهيل)راجع زكار   2

 314الفكر الأصولي، ص (: عبد المجيد)الصغير   3

وألف الماوردي أبو الحسن " الإمامة والسياسة" هـ كتابه  431كتب في ذلك منذ القرون الأولى ، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة ت   4

وأبو يعلي محمد بن الحسن " أدب الوزير" و قوانين الوزارة وسياسة الملك " درر السلوك في سياسة الملوك" و " يحة الملوكنص" هـ  311ت 

وقبله كان قد ألف أبو " سراج الملوك" هـ مصنفه  141، وألف أبو بكر محمد الطرطوش ي ت " الأحكام السلطانية" هـ ألف  312الفراء ت 

هـ ، أما  141ت " تهذيب الرياسة في ترتيب السياسة" ، وأبو عبد الله محمد بن علي القلعي "غياث الأمم في تياث الظلم :المعالي الجويني كتابه 

الطرق الحكيمة في " هـ  315وألف ابن قيم الجوزية ت " السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية" هـ فألف  342أحمد ابن تيمية ت 

، ومحمد بن محمد بن "الشهب اللامعة في السياسة النافعة" هـ كتاب  324ن القاسم ابن رضوان المالقي ت ، وألف اب"السياسة الشرعية

تحرير السلوك في " أما أبو الفضل محمد بن الأعرج فألف " كتاب حسن السلوك الحافظ دولة الملوك" هـ ألف  333عبد الكريم الشافعي ت 

، وأما محمد بن "نقد الطالب لزغل المناصب" ألف  214د بن طولون الصالحي الدمشقي ت هـ، ثم شمس الدين محم 241تدبير الملوك ت 

 ".حدائق الياسمين في ذكر قوانين الخلفاء والسلاطين" هـ فألف  5114عيس ى بن كنان  ت 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1047 
 

 ت) ذكره الإمام السلالجي، ومن ذلك ما مة وأحكامها وشرائطها كثيراتحدث الأوائل عن الإما 

 ،منها أن يكون قرشيا ،ومن الجائزات عقد الإمامة ولها شرائط:" حيث يقول  1"في البرهانية"  (م1191/ه596

وليس من شرطها أن يكون . اتفي نزول الدواهي والملمّ  ةوأن يكون ذا كفاية ونجد ،وأن يكون مجتهدا مفتيا

  ،معصوما
ّ
 ،نبياء عليهم السلام، وليس من شرائطها أن تثبت نصا، بل تثبت نصا واجتهاداالأ  إذ لا معصوم إلا

 . 2"وهذا ما اجتمعت عليه الصحابة رض ى الله عنهم أجمعين

، شأنا يغني عن البرهان في هذا الم ،جيلالسلاعهد قبل ما  والرجوع إلى ،مدونات الأوائلفي وإنّ البحث 

قام آخر  ثمّ  ،ل عن مبايعه الناس لرجل بالإمارةئِ حينما سُ  ،ومن ذلك ما ورد في فتاوي البرزلي عن الإمام مالك

في مثل هذه معرفة الإجابة التي ساقها الإمام مالك  وإذ لا تهمّ .  3فدعا الناس إلى بيعته فيابعه بعضهم

  ،البحوث
ّ
 ،ص يبيّن بأنّ العناية بشؤون الحكم وأمور السياسة كان دوما حاضرا في تعامل الناسأنّ النّ  إلا

بما ينبئ عن  ،، وقد ظلت كتب الفتاوي والتراجم تزودنا بمثل هذه المواقف مشرقا ومغرباوذهنية الفقهاء

وهو  -اهتمامات الناس فيها، وقد زودنا التنبكتي والإجابة على  ،عناية الفقهاء بالتنظير للشأن السياس ي

ئل عن بخت المسلمين في حينما سُ  ،بموقف صريح وشجاع -(هـ957ت ) يتحدث عن أبي عبد الله المقري 

فأجاب  ،في عقباه وحملهم على غير الواضحة عاقلا  ،ةإذ لم يل أمرهم من سلك بهم طريق الجادّ  ،ملوكهم

  ،فقد جعل الله لهم ملوكا [...] بل كان شرع من قبلنا ،إنّ الملك ليس في شريعتنا: " قائلا
ّ
ولم يجعل لنا إلا

فجعلها  ،والخشونة لينا، ثم إنّ ربك من بعدها لغفور رحيم ،الخلفاء، إلى أنّ كان معاوية أوّل من حولها ملكا

وفي هذا السياق وجب الخوض في علاقة الفقهاء  . 4..."هافلمّا أخرجت عن وضعها لم يستقم ملك في ،ميراثا

 .  5بالسلطة

م وهو يقيّ  ،له الونشريس يسجّ  انطلاقا مما  : بالمغرب الأوسط السلطةمع الفقهاء علاقة أ ـ 

لا يتفق معها أقرانه في زمانه التي قد  ،تطور التقارب بين الفقيه والأمير وأثره من خلال نظرته الشخصية

، وهو موقف بناه على ضوء تجربته مع 6كان الونشريس ي يعتبر أنّ شر العلماء علماء السلطان حيث. قبلهأو 

                                                           

وفى بفاس وهو صاحب هو الإمام أبو  عمرو السلالجي، عثمان بن عبد الله القيس ي، عالم الأصول تعلم بمراكش وفاس وبجاية، وت  1

  523شرح الطالب، ص : البرهانية في العقيدة، انظر ابن قنفد

  412، ص 5المغرب عبر التاريخ، ج: إبراهيم حركات  2

  152، ص 3الفتاوي، ج: البرزلي  3

  444كفاية ، ص : التنبكتي  4

انظر الباب  .والسلبي بين الطرفين ومآلات الاحتكاك بينهماالحديث سابقا عن الفقهاء والسلطة بما يكشف عن ذلك التعاطي الايجابي تم   5

 .131الثاني ص 

  321، ص 4المعيار، ج: الونشريس ي  6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1048 
 

فإنّ شرحه لأطوار العلاقة بين العلماء والسلاطين يلخص  ،ملوك تلمسان، وإذ لا يمكن اعتباره موقفا مقدسا

من  )ون منهم الصدر الأول يفرّ  كان: " يقول  ،وضع الفقيه في عصره بما يخالف واقع العلاقة في القرون الأولى

، فإذا حصل لهم ذلك أفرغوا عليهم الدنيا إفراغا، ثم جاء أهل العصر الثاني فطمحت وهم يطلبونهم( الأمراء

ومنعهم قرب العهد بالخير عن إتيانهم، فكانوا لا يأتونهم، فإذا دعوهم ، لى دنيا من حصل لهمإنفوسهم 

 
ّ
بقدر ما نقصوا من منابذتهم، ثم كان فيمن بعدهم من  ،ا كان لغيرهمفانتقصوهم عمّ  ،القليل أجابوهم إلا

 ،يأتيهم بلا دعوة، وأكثرهم إن دعى أجاب، فاستنقصوهم بقدر ذلك أيضا، ثمّ تطارح جمهور من بعدهم عليهم

 على جهة الفضل ومحبة المدحة منهم ،فامتنعوا عن دعاء غيرهم
ّ

 .   1إلا

ور الذي كان يقوم به الأمراء لا تغفلنا عن الد ،وجهة نظر الونشريس يوإنّ الخوض في هذه العلاقة من 

واقف العلم والعلماء، فمن واجب المنصف الذي لا يبخل الناس أشياءهم أن ينوه بالعديد من الم نحو 

ن يبيّ ( م1311-1371/هـ911 -979) السامية، وكلام التنس ي عن أبي حمو الأول  السلطانية الممكنة للمبادئ

قام بحقهما وأكرم مقامهما حيث  ،الإمام أبو زيد وأبو موس ى ءبناأفي عهده  فقد كانعلم وأهله، ه للحب

وهو في هذا الشأن . 2بهما، وكان يكثر مجالستهما والاقتداء بهما تلهما المدرسة التي تسمّ  أسّسو  ،واحتفل بهما

لى والتوسعة ع ،ومهام الرياسة من مراس ومنافحة عن الحق ،من الجدية ما لم تغفل عنه شؤون الحكم

العناية بشؤون تلمسان ، وأكمل مسيرته في 3ما ذكر صاحب البغيةوفق  ،أهل تلمسان والمغرب الأوسط

كان مولعا  ، وقدجاء بعده حيث الذي ،(1339-1311/  939-911) عبد الرحمن أبو تاشفين الأمير وعلمائها 

بإزاء الجامع   -العديمة النظير -وهو الذي قام ببناء المدرسة الجليلة  [...]القصور  بتحبير الدور وتشييد

ه التدريس بهذه  ،الأعظم، وكان له بالعلم وأهله احتفال، وكان في عهده أبو موس ى عمران المشذالي
ّ
الذي ولا

 . 4المدرسة الجديدة

دون اهتماما عظيما بالعلم والعلماء، حيث كان الأمراء الحفصيون يب ،بجاية شأنا عن تلمسان ولم تقلّ 

ناء بحيث اشتغل ب( ببجاية م1371/هـ977ت ) ريا الأمير بن أبي إسحاق وقد نبهنا ابن قنفد إلى أعمال أبي زك

ولما  .حباسالأ وأوقف على المدارس  ،واقتناء الكتب في شتى أنواع العلوم، وقد رتب المساكن للطلبة ،المدارس

وبجاية في عهده مقصد حتى صارت حواضر تونس وقسنطينة  ،لد أكمل مسيرة أبيهجاء ابنه أبو البقاء خا

                                                           

 نفس المصدر والجزء والصفحة   1

  542تاريخ بني زيان، ص : التنس ي  2

  441، ص 5بغية الرواد، ج( : يحيى) ابن خلدون   3

  535، 542نفس المصدر، صص : التنس ي  4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1049 
 

ن التعامل والتنافر، وأبانت المصادر عن العلاقة بين الفقهاء والأمراء التي تأرجحت بي. 1مجتهدي الطلبة ةهجر 

يؤسس للافتراق بين الطرفين، بل كان ذلك دوما في  ا ترتب عليها حكم شرعيالنفرة لم تكن ممّ هذه  لكن

،حيث بلغ الفقهاء من المراتب ما جعلهم إلى جانب الأمراء مساندين 2عينات قليلة وفي ظروف مؤقتة

( م1191/هـ667ت) بن محمد بن عمر القلعيوقائمين على التمكين لسياسات هؤلاء، فعبد الله ،وموجهين

 ،بلغ درجة المشاورة في مجلس الديوان ،وسوم بالحفظ للخلاف العاليالم ،المعدود من علماء قلعة حماد

وهي نفس المرتبة والمكانة التي بلغها فقيه تلمسان أبو عبد الله  ،3وكانت له حظوة ومكانة لدى أمراء بجاية

وكان كاتب رسائل ملوك  ،حينما تولى قضاء تلمسان والخطبة بجامعها،(م1335/هـ935ت)محمد بن منصور 

 . 4يينزياناليغمراسن  بني

كما تظهر كتب المناقب تلك المكانة الرفيعة التي كان يتميز بها العلماء والاحترام الذي كان يكنه الأمراء 

 تأثيرهم بلغ مستوى تقليد الناسلهم، والذي امتد إلى غاية الأخذ بفراستهم في تعيين أولياء العهد، أي أنّ 

عن لقاء يغمراسن بالإمام الزاهد أبي مطهر واضح بن عاصم بن  الإمامة العظمى، حيث أخبرنا ابن صعد

كان عظيم القدر لدى أرباب الصوفية،  و  ،الذي كان من مفاخر الأولياء في البلاد الشلفية ،سليمان المكناس ي

هو  ،بهذا التوجيه أخذ يغمراسن بنصيحته، وسرّ ف ،(عثمان) وهو الذي أشار على يغمراس بتولية أحد أبنائه 

القيام  ،ومن الأدوار السياسية للعلماء وعلاقتهم بالسلطان .5لاده وأكابر دولته باعتبار بقاء الخلافة فيهموأو 

ة، وقد أظهرت رسائل خصوصا أمام العدو في الدين والعقيد ،نجدة بعضهم البعض فيعلى تشجيع الأمراء 

ونجدة بني زيان لإخوانهم بالأندلس على عهد أبي حمو موس ى  ،الخطيب قيمة هذه العلاقة بنلسان الدين 

 .6ضد خطر النصرانية ،الثاني

وجعلوهم في مقدمة  ،بوهم وشاورهمقرّ حين ء ليستغنوا عن توجيهات الفقهاء، وهكذا لم يكن الأمرا

ويختبرهم بعد أن يبحث عنهم  ،ب هؤلاءالمجالس، وقد أخبرنا ابن خلدون كيف كان أبو الحسن المريني يقرّ 

ه وترحالهويسأل عنهم، وجعل
ّ
تقريب أبي الحسن لابني خبر قدم لنا هذا المؤرخ لقد . هم ملازمين له في حل

فكان منهم أبو عبد الله محمد بن  من الفقهاء، في مجلسه شاركههما في اختيار من يمكن أن يتشاور مو  ،الإمام

                                                           

 هـ بعد بيعته الأولى بقسنطينة وبجاية  312كانت بيعة أبي البقاء خالد بتونس سنة  511، 511الفارسية، صص : قنفد ابن  1

 مض ى الحديث عن الفقهاء والسلطان سابقا بما يبرز المواقف بين الطرفين، راجع الباب الثاني ص   2

  541توشيح ، ص : القرافي 441، ص 5نيل، ج: التنبكتي  3

 443، ص  1نفح ، ج: المقري   4

 (441، ص 5251د : خ ع) وما بعدها  314النجم الثاقب، ص : ابن صعد  5

، مجلة مساعدة الزيانيين لمسلمي الأندلس(: عطاء الله)دهينة  531، ص ؛4، ج5251بغية ،ط الجزائر : راجع الرسالتين عند ابن خلدون   6

 . 31، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،الجزائر، ص 5231، جانفي 54ع تاريخ وحضارة المغرب جمعية تاريخ الجزائرية ،



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1050 
 

 
ّ
س سنة الطاعون بتون عند حدوث با منه إلى أن هلكولم يزل مقرّ  ،ه قضاء بسكرةعبد الله الندرومي الذي ولا

وسار على نفس طريقة أبي الحسن في تقريب العلماء والعناية بهم ابنه أبو عنان الذي . 1م1367/هـ967

، فانتظم في م1356/هـ955مستقرا ببجاية سنة  كان هذا الأخير  نحي ،استدعى ابن خلدون عبد الرحمن

أن يلتقي بالعديد من  -وهو ببلاد فاس إلى جانب أبي عنان - لابن خلدون جماعة أهل العلم، وقد تسنى 

 .2مشايخ المغرب والأندلس

لم يكن هؤلاء الأخيرين ليسكتوا عن كثير  ،الفقهاء لشأنقرب وتلك العناية من السلطان ومع هذا ال

تجنبها، فقد حدثنا ابن  التي يجب الحث على ،في مصاف البدعتدخل من الأعمال التي تمّ الحكم عليها بأنّها 

وجه له نا مرزوق في مسنده عن تدخل أبناء الإمام أبو زيد وأبو موس ى لدى السلطان أبي الحسن، وكيف بيّ 

على نزل أبو الحسن فنكرا ذلك إنكارا شديدا، وقد أيين المساجد بورق الذهب والفضة، البدعة سواء في تز 

حيث كان  ،"السلام عليكم"التحية بغير  بدعةأنكرا كذلك  حينما أو  ذا عند حكمهما بعد تقصٍ وبحث،ه إثر 

فرجع أبو  ،وغيرها من التحيات ،"نعم الله عليكمأصبحكم الله بالخير، و "  :فيقولون  ،الناس يدخلون عليه

 .3لما له من ثقة في هؤلاء الفقهاء ،الحسن عن ذلك كله

رت ها نتائج ليترتب ع ،رصينةو مكينة  وجدّ  ،وهكذا تبدو مشاركة الفقيه العالم للإمام الحاكم أكيدة
ّ
أث

باعتبار أنّ الفقهاء طبقة اجتماعية لها مرتبتها المتقدمة وأثرها  ،السياسة والعلم والمجتمعمجالات على 

 تغفل عن دور هؤلاء
ّ

أو تحقيق المشاريع  ،سواء في تسيير المجتمع ،الواضح، وكان على الهيئة الحاكمة ألا

 ،وبقيت متوجسة من مشاركة الأمراء ،فئة من العلماء لم تطمئن التنبيه إلى أنّ ن من الواجب ، لكللحاكم

منطلقة من الأحكام والنصوص التي طالما حذرت من ولوج هذا المسلك وإتيانه، وقد تعزز هذا التيار بسلوكات 

أمور الجباية ومن نماذج ذلك ما تعلق ب. وسوء تسيير للشأن العام ،بعض الأمراء الذين أبانوا عن طيش كبير

هل  ،طبيعة المال المجلوب السؤال عن وما يطبعها غالبا من جور، وانعكس ذلك في ،المالية من طرف الحكام

تحرّج بذلك العلماء من تلك الأعطيات والهدايا والهبات التي كانت تلحقهم من قبل و هو حرام أم حلال؟ 

 . 4الأمراء

ومتحفظين  ،ضين له على الإطلاقوراف ،ى قابلين لذلك المالإلالأخيرة  لمسألةانقسم العلماء تجاه هذه ا 

ه في ه، و بشأن
ّ
الصورتين  إذا كانت الصورة الأولى المتمثلة في قبول الفقهاء للأعطيات بحكم إباحة ذلك، فإن

                                                           

 11، 13الرحلة، صص : ابن خلدون   1

  12، 11نفس المصدر، صص    2

  423المسند، ص : ابن مرزوق   3

  551تاريخ التعليم، ص (: حسين)إسكان   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1051 
 

 على من يحتاجها، أو التصدق بها الأموالردّ إلى  لجا الفقهاء  المتمثلتين في التحفظ أو الرفض، قد الأخيرتين

ه مال خبيث وجب الت
ّ
قد تجسّدت هذه الصورة الأخيرة عند خلص منه بشتى الطرق، و على اعتبار أن

من جهة اخرى، حين تحدّثت الدراسات عن طبيعة الصوفية من جهة و  المرابطينبين علاقة ال استحضار

فقهاء المغرب الأوسط ويمكن أن نربط المسألة المالية والجبائية بموقف بعض . 1العلاقة بين هاتين الفئتين

في وقت كانت المدارس قد  ،من بناء المدارس من طرف الأمراء، وكيف كان هؤلاء الأئمة يتحرجون من بنائها

 .2هـ9وتخلفت في بلاد المغرب إلى غاية ق  ،هـ 5بنيت بالمشرق في ق 

ه بقدر ما 
ّ
ول الحاكم ون حكثير من فقهاء بلاد المغرب الأوسط والمغرب ككل يلتفّ كان معلوم أن

ة السياسية مع السلطة يبرز التقاء السلط ،ومتكاملا امشترك اتناغم ليكوّنا  ،بالمشاورة أو الوزارة والسّفارة

ه وجد من بعض المعرفية 
ّ
إلى صورة مغايرة مثلت النفرة بين  ،فقهاء من فرّ من تجسيد هذه الصورةال، فإن

كيف أكرهه أبو حمو صاحب ( م1356/هـ959ت ) يم الآبلي محمد بن إبراه السلطتين، فقد ذكر في تراجم

أخذ عنه الذي  ،واختفى هناك عند خلوف اليهودي شيخ التعاليم ،تلمسان لأجل العمل معه ففر إلى فاس

 .3ثم رحل إلى مراكش للأخذ عن ابن البناء ،وحذق فيه هذا العلم

دسائس البعض لدواعي عدة،  ترتب عن، والمسوء التفاهم بين الفقيه والسلطان إلى المصادر  توأشار 

لخيالات " لسلطانهذا اأشار إلى مفارقته لثمّ  ،بن خلدون عن علاقته بأبي حمو الثاني ىفقد تحدث يحي

على حد " أهوى إلى درك خسارة بي ،وسوء بخت وشقاء مكتوب ،ونزعات شيطانية تجاذبته ،سوداوية انتابته

  ،ولا أن أفضح مستوراول" :ثم يستطرد في تلك العلاقة قائلا [ ..]قوله
ّ
خل

ُ
 ،ما مشروحاسد في بطون الأوراق ر وأ

وجلا بمنصة العفو المحاسن، والاعتراف  ،وقلت كيف كان، لكن فضله ومجده محا سيئات ،لأبنت ما جرى 

 .4"والندم توبة، ولا ذنب كما ورد مع إقرار ،إنصاف

 ،طريق الفرار من السلطان الفقهاء بالمغرب الأوسطمن  عددإلى سلوك  ت بعض الدراساتكما أشار 

أمثال السنوس ي وعبد الرحمان  ،لها غوالتفر  ،والاهتمام بعلوم الآخرة ،والهروب من الدنيا ،والدعوة إلى العزلة

لم نجد له ما يعضده من دلالات نصية في حياتهما  لكن بحثنا عن هذا المسلك لدى هذين الفقيهين. 5الثعالبي

 باديا، وإذا كان البعد الصوفي ،من قبل صاحب الدراسة صفا بهس ما وُ غير التأكيد على عك ،ومدوناتهما

                                                           

  552السلطة بين التسنن والتشيع  ، ص (: مصطفى)سباع بن  1

  424البستان، ص : ذلك موقف الإمام الآبلي وهو يتحدث عن بناء المدارس وأثرها على الحركة التعليمية ابن مريم راجع في  2

  111، ص 5الحلل السندسية، ج: السراج  3

  542، ص 4أعلام الفكر، ص(: يحيى)بو عزيز   4

  42، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله  5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1052 
 

ه من المستبعد الحكم بدعوتهما إلى العزلة، وهما المشاركان في  ،والمسلك الزهدي واضحا في مسيرتهما
ّ
فإن

زال الناس تثارا لا آوة إلى الجهاد، وأنّ كليهما ترك توجيه الناس والتنبيه على ضرورة الابتعاد عن البدع والدع

 .تقتدي بها في زماتنا

 :ب ـ إسهامات العلماء في موضوع السياسة والملك 

وشؤون الناس عند  ،في الحديث عن الإمامة والسياسة خوضال منهؤلاء الفقهاء  لم يخل اجتهاد

كما أنّ ، والاضطرار يلجأ إليها المجتمع والحاكم عند الاضطراب ،الاضطرار، وهذا باعتبار أنهم مصابيح الأمة

وارتباط الأحكام فيما بينها، أجبر العلماء على الإجابة عن مسائل تعد من صميم  ،منهج الشمول للشريعة

وأنّ تدوينهم في مسائل الإمامة والسياسة لا يقل شأنا عما دونه علماء المشرق قيمة  ،السياسة الشرعية

 :منهموسط و وعمقا، وكان ممن تناول هذا الباب عدّة فقهاء ببلاد المغرب الأ 

المولود سنة )محمد بن مرزوق الخطيب هو  :ابن مرزوق الخطيب وكلامه في الإمامة -1

فاق أقرانه الذي  ،من جملة فقهاء تلمسان وبلاد المغربالمعدود  ، (م1317/هـ911 المتوفى /م1311/هـ911

نفسه عن مجمل هو بنشاطه ومدوناته، وكتب في علوم عدّة منها خوضه في السياسة الشرعية، وقد تحدث 

الذي عدّ " المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن" ما كتب في هذا الشأن، وإنّ كتابه 

بفضله من الثلاثة المؤرخين الأساسيين بالمغرب الإسلامي مع ابن الخطيب وابن خلدون، وهو في ذلك قد 

أبي الحسن في الشأن الإداري والاجتماعي خصص أبواب المسند الخمسة والخمسين لذكر مآثر السلطان 

 .1والديني والاقتصادي والعمراني والجهادي

وذلك  ،إلى دراسة الإمامة والخلافة عند المسلمين -في مقدمته  -وقد تطرق ابن مرزوق في هذا المصنف 

خلدون فيما من منطلق الأحاديث النبوية، و فصل فيها بالطريقة التقليدية التي كتب فيها ابن تيمة وابن 

وهي  ،وانتهى في الأخير إلى أنّ العلماء اختلفوا في الخلافة ،شرح ابن مرزوق مفهوم الخلافة لغة وشرعا. 2بعد

وإن كان الكلام فيها ليس من أصول  [...]الإمامة التي جرت عوائد أهل علم الكلام وأئمة أصول الدين بذكرها

رزوق إلى الفصل في المسألة بأنّ الإمامة عبارة عن خلافة الدين، فتحدثوا هل هي واجبة أم لا؟ وذهب ابن م

                                                           

  21المناقب المزروقية، تح سلوى الزاهري، ص : ابن مرزوق   1

  541، ص 5221، ماي 5، س4، مجلة التراث العربي، عالخلافة دراسة نص لابن مرزوق (: سهيل)زكار : انظر دراسة  2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1053 
 

وحفظ حوزه الله على وجه  ،في إقامة قوانين الشرع ،شخص من الأشخاص للرسول صلى الله عليه وسلم

 .1يجب إتباعه

 ،منظور أهل السنة والأشاعرة والمعتزلة والخوارج إليهاو زوق الكلام في الخلافة والإمامة ثم يورد ابن مر 

  ،وكيف اختلفوا في ذلك
ّ
" كتابه الذي لم يشر إليه خيسوس المسمى ه استوعب كل ذلك في ثم يقول بأن

" ويظهر أنّ كلامه عن الإمامة والخلافة وتدوينه الآراء في مؤلفات مثل . 2"إيضاح المراشد في أجوبة أبي راشد

وقد كان نعق : " أبيه أبي الحسن يقول وقعت في عهده في شأن خروج أبي عنان على  كان نتيجة نازلة" الإيضاح

بعجزه  ،بالقيروانير المسلمين أبو الحسن ر مولانا أمصأفتى لما حو  ،ناعق ممن تعلق بأذيال الفقهاء ببجاية

وانخلاعه من الخلافة، وأحسن من استوعب الكلام في هذا الأصل المازري من علمائنا المالكية في مقدمة 

ه حرّ  ،كتابه القضاء من شرح التلقين
ّ
 فإن

ّ
ب طرقها، واستوفى ما يحتاج إليه من ذلك، ر مواضع الخلاف وهذ

وانعقاد اجتماع أهل العدوتين  ،وبينت هنالك أنّ الخلافة صارت لمولانا أبي الحسن رحمه الله بعهد أسلافه

وذهب  وهو المرض أو الحصار، ،والظاهر أنّ المسألة التي طرحت كانت في قضية وجود مانع للسلطان .3"عليه

بحكم المتغلب على  ،وإلى السير وراء ابنه أبي عنان ،بعض أهل بجاية إلى عدم شرعية خلافة أبي الحسن

فكان انتصار أبي مرزوق لأبي الحسن عن طريق استحضار أقوال المازري  ،لنازلةاالشأن، وتداول الناس هذه 

  ،وردوده
ّ
  ...."إيضاح المراشد" ق ذلك في مصنفه ووث

 أكما أشار ابن مرزوق إلى 
ّ
" كتاب : الأحاديث النبوية، سمي على اعتمد فيه في الإمامة  اه ألف كتابن

العفو " وربما  هو الكتاب الذي عارض به كتاب  ،"النبوية من مرويات الخلافة العلوية الأربعون الأحاديث 

الأربعون حديثا خرجها من مرويات " وهو يشبه عنوانا آخر في هذا الشأن ألفه ابن مرزوق وسماه " والاعتذار

 .4"الأربعين الأحكامية" ها ابن مرزوق بـ اولعلها هي التي سم ،"ن أبي الحسن السلطا

كان منها حديثه عن وجوب  ،استمر حديث ابن مرزوق في مسنده عن الخلافة والإمامة في ستة فصول 

الآثار الحميدة، كما و ،ث النبوية الشريفةبالاعتماد على الأحادي ،وتحريم عصيانه ومخالفته ،طاعة الأمير

السلام من خلال  و ذلك بالاعتماد على ما أورده الإمام عز الدين بن عبد ،يشير إلى أفضلية الحاكم على المفتي

 ،، حيث يشير إلى عظيم أجر الحاكم العادل على الفقيه المفتي، باعتبار ما يجلب من المصالح"القواعد"كتابه 

                                                           

  21المسند، ص : ابن مرزوق   1

  23المسند، ص : ابن مرزوق   2

  22، 23صص : المسند  3

المناقب المرزوقية : ابن مرزوق : راجع : ورقة  13د ،ويحوي  4124مخطوط بالخزانة العامة بالرباط، تحت رقم " لنبوية الأحاديث الأربعون ا  4

  22؛ المسند الصحيح الحسن، ص 24،ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1054 
 

ا المفتون فإنّ كانت له أفضلية الأجر، وأمّ فقد  ،لمفاسد، و لأنّ الإمام وسيلة لجلب المصالحو ما يدرء من ا

يذهب ابن مرزوق إلى تحديد ما أمر  ثمّ  . 1من حيث الأثر و الأكثرية ،تفاوت أجورهم يتمّ حسب تفاوت فتاويهم

مستندا في ذلك إلى  ،و عدم إهمال مصالحهم ،فينصحهم بالرفق على الرعية ،به الأمراء في حق الله و الرعية

 حين ،ا بشأن الإمامة و الخلافةالظاهر أنّ ابن مرزوق الخطيب قد كان مهتمّ و . 2مجموعة الأحاديث النبوية

ف لهوضع عليها أبوابا في المسند، و 
ّ
جنى " ه، ثم يؤكد ذلك في كتاب"الأربعون الأحكامية" هكتاب  -تأصيلا  -ا أل

إذ ختم  ،تي القدر و المولد النبوي الشريفعن أفضلية و بركة ليل حدّثوهو يت ،"الليلتين الجنتين في شرف 

، و هذا ا خص به الخلفاء في الأرض من فضلمو  ،ابن مرزوق كلامه عن الليلتين بالكلام عن فضل الخلافة

هم الله تحت سبعة يظ"حديث  ثم تكلم عن الخلافة من خلال شرح من خلال بيان فضل الخلافة و الولاية،
ّ
ل

تابعين و حكماء، و انتهى إلى الحلم و بأقوال السابقين من صحابة و و يأتي  ،3"ظل عرشه يوم لا ظل إلا ظله

ه وضع تأليفا سماه و. 4الصبر و الكرم في الملك و كيف يكون ذلك
ّ
" إيضاح المراشد"في هذا المصنف يشير إلى أن

 .5فوائدها الخلافة و حكمها و الذي يشتمل " ةالإمام" و كتاب آخر هو كتاب

/ ه971 -967) لا تخفى جهود أبي حمو موس ى الثاني   :كتاب واسطة السلوك لأبي حمو الثاني -1

رُ أنّ مولده كان سنة (  م 1397 -1357
م
ك

ْ
بالأندلس،  م1313/هـ913وتأليفه في الإمامة و الحكم ، وهو الذي يُذ

 ،وفدوا عليه من الأندلس إلى تلمسانف ،المولى أبا يعقوب وإخوتهأبو تاشفين  و في هذه سنة استقدم السلطان

ودام حكم هذا الأمير مدّة ثلاثة عقود . 6و هناك نشأ أبو حمو موس ى منذ سنته الثانية إلى أن نال شرف الحكم

هـ، انتهى فيها إلى تأليف مصنف في الآداب السلطانية والسياسة الشرعية، وقد أشار 1منتصف ق ي عقود ف

حتى يستنير بها و  ه،ن بدافع ترك تجارب لخليفته وولي عهده من بعداته إلى أنّ سبب تدوينه كفي مقدم

ا ممّ  ،وصايا حكمية وسياسة عملية وعلمية:  "، و الكتاب كما قال عبارة عنريعتمدها على نوائب الده

 ،"ياسة الملوكواسطة السلوك في س" تختص به الملوك، وتنتظم بها الأمور انتظام السلوك و لذا سميته

 . 7"ولفظه يطابق معناه، و رتبته ترتيبا، و بوبناه تبويبا و جعلناه على أربعة أبواب ،ليكون اسمه يوافق مسماه

                                                           

  514،  511المسند، صص   1

 .و ما بعدها  514: المسند ص   2

 . (5145)تحت  رقم  351، ص4، وصحيح مسلم ج(5344)، تحت  رقم 331، ص5صحيح البخاري جحديث متفق عليه ، أنظر  3 

 .و ما بعدها  534جنى الجنتين ، تح محمد فيروج، ص : انظر ابن مرزوق   4

في " إيضاح المراشد في أجوبة أبي راشد"ورد اسم هذا المصنف "جاء في في المناقب  21، المناقب المرزوقية ، ص  534ص : جنى الجنتين  5

 . 552، ص 5442مخطوط عجالة المستوفى المستجاز خ ح، مح رقم 

، منذ توليه إلى سنة سبع و سبعين وسبعمائة، في جزئه الثاني مطولا" أبو حمو موس ى الأول "تحدث يحيى بن خلدون عن هذا السلطان   6

 .4بغية الرواد، ج : انظر يحيى بن خلدون 

 .14م ، ص 5214/ هـ5432كتاب واسطة السلوك في سياسة الملوك، مطبعة الدولة التونسية ، ( : موس ى بن يوسف)أبو حمو   7



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1055 
 

بل  ،اعتبر هذا المصنف منهج حياة حقيقي خصوصا بالنسبة للطبقة الحاكمة، وهو لا يقتصر عليها

ه منهج تسير و يمكن اتخاذ ذلك لكل راغب في الدنيا و الآخرة، و لكل من يريد التواص
ّ
ل مع الآخر من حيث أن

وفق نصوص القرآن وصحيح السنة و أقوال الخلفاء و الأئمة الصلحاء، به نصائح نابعة  ،استشرافمعاملة و 

واسطة "ب ترتبت أبواقد و . و أداء راقي ،جمل معبرةو  ،وفق لغة سليمة -كما قيل في الآثار-من مجرب صحيح 

والحكم المرشدة إلى طرق  ،واعد الملك والوصايا والآداب، حيث جاء الباب الأول في قفي أربعة أبواب" السلوك

، وما يحتاج إليه في قوام سلطانه، و تحدث لك وأركانه، وأمّا الباب الثاني فتحدث فيه عن قواعد المالصواب

، في حين كان الباب الرابع وكماله و بهجته وجماله  ،م الملكلك الأوصاف التي هي نظافي الباب الثالث عن ت

 .1عبارة عن خاتمة السياسة

 ،هي الاتصاف بالعدل ،ه و أحفاده فيما بعدائبنلوصايا التي ساقها هذا السلطان لأ و من مجمل ا

خلافه، وهو في هذا الباب  نه ذلك ولاباعتبار القائم عليه ينتظر م ،و التحلي بالفضل ،باعتباره أساس الملك

ظ المال لبلوغ الغرض إلى حفينبهه و  ،ه على ملازمة التقوى ثو يح ،إلى تغليب العقل على الهوى خليفته يرشد 

، والحرص الإنفاق على الحجاج ورعايتهم ،وصمنها على وجه الخصو  ،أشار إلى بعض أوجه الإنفاقوالآمال، و 

أن يأخذ ذلك على محمل الجد لبلوغ المقام العالي و  ،قواد و أمراءمن أجناد و يهتم بالجيش بما فيه  على أن

 .2دوما

و تأثير ذلك  ،و كيف يكون سلوكه معهم ،و يؤكد على سيرته مع الرعية ،يقدم أبو حمو وصيته لابنه

الركوب رة معهم، فتحدث عن كثرة قد تكلم في هذا على بعض نماذج السيحبة أوالنفور، و عليهم من حيث الم

على الرعية من حيث كثرة الكلام ما تبدي حركاته و أثرها و  ،في الرعية هأو القلة وطريقة سير  ،الخروج عليهمو 

لتطيب والتجمل بالحسن من الثياب، اعليك بالزينة في جلوسك وركوبك، و :" يقول  الالتفات،وكثرة الحركة و

عناية التوسط أحسن ر إلى ضرورة عنايته بصحته و وأشا .3"جمالا في أعين الناسفإنّ ذلك مما يزيدك مهابة و 

اللواتي  ،، وضرورة اتخاذ الطيب الشخص ي، وحذره من النساء الحوادث السنالتوسط في الطعام والشراب

أي أن  ،في الغالب يلجأن إلى السّحر للظفر بما يردن، ونبهه إلى تفقد قصره الذي لا يحب أن يكون له بابين

 .4الملاذ الآمن الذي يجب صونه، باعتباره يعتني بمسكنه بنفسه

                                                           

 . 13ص : نفس المصدر   1

 . 13واسطة السلوك، ص : أبو حمو  2

 .41ص : نفسه   3

 . 41ص : المصدر السابق: ابو حمو   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1056 
 

الذي قدمه السلطان الزياني لابنه و من ورائه أحفاده، لا يمكن أن " واسطة السلوك"إنّ موسوم 

ه عصارة تجارب تقدم إلى من هو أقرب الأقارب  ،يقتصر على هؤلاء فقط
ّ
، ونظن "الابن الحفيد" من حيث أن

 ،ينة وكلمات دقيقة نستشعر من خلالها عاطفة جياشةمن جمل رص المعاني التي يحملها هذا المرسومأنّ 

 .1فهو عمل من طب لمن حب ،يظل صالحا في مبناه ومعناه لكل من يريد بلوغ المرام

يحتاج  قواعد الملك وأركانه، وأشار في ذلك إلى مامن وقدم أبو حمو موس ى الثاني في الباب الثاني جملة 

صل ،إليه من قواعد سلطانية
ّ
قواعد، أولاها قاعدة العقل، وقسم في ذلك الناس إلى من له عقل ها في أربع خ

 ،وثالث له عقل تصلح به دنياه دون أخراه ،تصلح به دنياه وأخراه، وآخر له عقل تصلح به آخرته دون دنياه

 . 2وأنّ عليه أن يختار من الأصناف الثلاثة الصنف الأول 

  ،لها التدبيروالتي أص ،أما القاعدة الثانية فهي قاعدة السياسة
ّ
 ،بفكر صائب إذ لا يكون التدبير إلا

باعتبار أنّ من حسنت سياسته عظمت رياسته، وأنّ الملك بالنسبة للسياسة أربعة أقسام، الأول منها أن 

تكون السياسة في تدبير سديد ورأي مصيب رشيد، وأنّ اختيار الوزراء والجلساء من التدبير، والثاني أن ينزل 

" وجعل أولهم  ،وذلك على طبقات ،بحسب أقدارهم عندك ومناصبهم ،ويرتبهم في مراتبهمالناس منازلهم 

ول من أرباب دولتك وكتابك، و أ ،وزراء وحجاب وعونك المعروف ليعرفك بمن الباب من" مزوارك الموصوف

وأغراضهم ا الثالث فينبغي أن تجري مع الناس على وفق زمانهم وأوقافهم ، أمّ 3"يدخل عليك كاتبك ووزيرك

  وطبائعهم وطبقاتهم، وأن تسايس
ّ
حتى  ،جاممن كان مفرط الجهالة من الخدم وترايضه مرايضة الجموح بالل

، أمّا الرابع وذلك من رياستك ،وترده إلى وفق غرضك ،تنتفع بخيره وتأمن مكره، فتستدرجه بلطف سياستك

ا بصغير الأمور وكبيرها في تدبيرك، عالم ،حاضرا دهقانا ضابطا لأمورك ،فينبغي أن تكون يقظانا ماهرا

 ،الأمر الأول أن يكون لك معقلا تلجأ إليه في الشدائد. واليقظة بابان منهما أن تعتمد لنفسك بأربعة أمور 

وتتحصن به من العدو والمعاند، وأن يكون حصينا لا يرام وركنا منيعا لا يضام، وقدم في ذلك مواصفا لهذا 

 ،يكون لك جواد يختار من خيار الخيل وعشاقها ا الأمر الثاني فأنأمّ . اته في الملمّ المكان منيع الذي يركن إلي

 .4والرابع من الأمور الوزير المعين في الشدائد، يرة لتجدها زمن المناكروالأمر الثالث الذخ

                                                           

هذه الجملة هي عنوان المؤلف قدمه أحمد المقري لأحد أقربائه بقصد التسهيل عليه استيعاب علم الفقه على الوجه الصحيح بعيدا   1

عن الاختصار والتكرار، وهو ثمرة بحث وجهد تكلم فيه عن الكليات الفقهية وغيرها، وقد كانت الطريقة لهذا العهد في الفقه والسياسة 

ة وأبهى عبارات قصد التمييز عن الغير وبقاء موروث العلم وغيرها أن تدوّن ت
ّ
جارب الأجداد وفقههم فيقدم للأبناء والأحفاد في أحسن حل

 داخل ذلك البيت 

  44ص : نفس المصدر    2

 25، 45صص : نفسه  3

 وما بعدها لعدة صفحات  21ص :  المصدر السابق: ابو حمو   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1057 
 

م يا بني اعل: " يقول أبو حمو موس ى ،أما قاعدة الملك الثالثة التي  تعدّ من أركانه وأساسياته فهي العدل

والملك بالنسبة  ،وإن ضعف الأساس انهار البناء ،فإذا قوي الأساس دام الملك ،أنّ الملك بناء والعدل أساسه

عيته وأهله وخاصته، والثاني أن يكون ر عادلا في  ،ن الملك عادلا في نفسهللعدل أربعة أقسام،الأول أن يكو 

غافلا عن الدنيا متشاغلا بالعبادة،  ،إلى الآخرةعادلا في نفسه وأهله وخاصته دون رعيته، صارفا همّه 

ولا إحداث  ،من غير خرق عادة ،والأقوال المعروفة ،والثالث أن يكون جاريا مع الرعية على العوائد المألوفة

وهذه  ،ة والعاديةوهذا من صنف العدل المتوسط، والرابع أن يكون جاريا على غير الأمور الشرعي ،زيادة

 ، 1ويعاملهم بخبث نية  ،ور على الرعيةجخلافة فرعونية ي

ه لا مال دون جيش
ّ
ولا  ،وقاعدة الملك الرابعة جمع المال والجيش، وقد جعلها قسما واحدا باعتبار أن

لأن العدل يجمع المال، والمال يكفل الجيش، والجيش يحوط  ،جيش دون مال، وأن يكون ذلك بالعدل

وهو ينصح في  ،ولها أن يجمع المال والجيش بقدر ما تحت إيالتهالرعية، والملك في ذلك على أربعة صروف، أ

وهي حالة  ،ثانيها أن يكون الملك منشغلا بالمال دون الجيش. ذلك أن يكون الجيش بقدر ما يكفي فقط

وثالثها انشغال الملك بجمع الجيش دون المال وهو أيضا مذموم، أما الرابع  فأن يفرط في الجيش . مذمومة

 .2الملك مرفوض والمال وهذا

لا يمكن أن نجدها في  ،ورصيد تجربة ،عصارة فكر ا الباب الرابع من هذا المصنف الذي يعدّ أمّ 

  ،مصنف آخر على الإطلاق مشرقا ومغربا
ّ
على وجه المعادلة والاقتراب منه، فقد تكلم فيه أبو حمو عن  إلا

وقد أدرجها المصنف ضمن الغرائز والطبائع وبهجته وكماله،  ،الأوصاف المحمودة التي هي نظام الملك وجماله

 .التي يضعها الله فيمن يشاء من عبادة

مها إلى أربعة أقسام منها الشجاعة التي التي قسّ  ،ومن جليل الصفات التي تحدث عنها الشجاعة

 
ّ
والثبات مه كيفية إدارة المعارك عند ملاقاة العدو يصحبها الرأي وحضور الذهن عند الملاقاة، وهو في ذلك يعل

وهي في حقيقة الأمر  ،عنده، وأخرى شجاعة لا يصحبها عقل ولا رأي وهي شجاعة مذمومة موسومة بالجهالة

وتكلم أن ما بين شجاعة يسيرها العقل وأخرى تفتقد إليه شجاعات أخرى تدخل في اختصاص من . 3تهور 

ما قد نجدها متوافرة لدى مجموع الناس
ّ
 . ق بالملكولا تلي ،ليس له صفة الملك، وإن

                                                           

  541 – 552نفسه صص   1

  544-545ر، صص نفس المصد  2

  541،  541صص : نفسه  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1058 
 

ها أن  ،التي قسمها إلى أربعة أقسام ،وذكر من أوصاف الملك المحمودة بعد الشجاعة  قاعدة الكرم 
ّ
أول

على نفسه وعلى رعيته، واعتبر ذلك من الكرم المحمود، "  لا مقترا ولا مفرطا ،يكون الملك متوسط الكرم

ولا يعتبر  ،وهو من الكرم غير المحمود ،لهوقسمه الثاني أن يكون كريما على رعيته دون نفسه وخاصته وأه

معدوم ذلك  ،ذلك جودا أو إيثارا، في حين كان القسم الثالث منه اعتبار الملك كريما على نفسه وأهل بيته

ا الكرم المذموم الرابع و الأخير فهو الذي يتمثل في كرم أمّ . تجاه رعيته، واعتبر ذلك من الحسد وهو مذموم

د أبو حمو على و  . 1وهو مذموم أيضا، بل أبعد عن الكرم ،ن رعيته وأهل بيتهالسلطان على نفسه دو 
ّ
قد أك

ا أدى إلى المهالك، وأنّ الاستقرار الذي عرفته مجتمعات ممّ  ،هذه الصفة التي طالما فقدت لدى طغاة القوم

  ،بلاد المغرب لم يكن
ّ
حكمت بلاد المغرب،  التي ،حينما توفر هذا العنصر من قبل مجموعة من أمراء الدّول  إلا

 ،والناصر بن علناس زمن الحماديين ،وقد قدمت لنا المصادر أمثله عن عبد الرحمن بن رستم زمن الإباضية

 .وأبي الحسن زمن المريني، وكيف كان هؤلاء يغدقون على الناس في تواضع دون منّ 

وافرها عند الأمير وتحدث صاحب واسطة السلوك عن قاعدة ثالثة للأوصاف المحمودة التي يجب ت 

مه الناس من خلال هذه المواصفة إلى أربعة أصناف أيضا، ومنها أن يكون الملك وقد قسّ  ،وهي قاعدة الحلم

حليما على خاصته ورعيته يعاملهم بحسن نية، يحلم عليهم في صغائر الجرائم ويقتص في عظائمها، ومنها أن 

إذ سلك ف ،نسانباعتبار أنّ الميزة غريزة في الإ ،محمودوهو حلم غير  ،يكون حليما على الرعية دون الخاصة

ة وهي آفة وطامّ  ،هذا صارت صفة مصطنعة، أمّا الثالثة فهي أن يحلم على الخاصة من الأقرباء دون العامة

وهو طبع  ،لا يقف عند حدّ في أقواله ،تحلق الملك والدين، في حين كانت الصفة الرابعة الاضطراب في حلمه

 . 2مذموم الصفة مهلك للرعية والراعي ،المجانين

وهي  ،أشار أبو حمو إلى قاعدة مهمّة من قواعد الملك التي تدخل ضمن المواصفات المحمودة بعد الحلم

 ،ويعاقب من يستحق ذلك ،منها أن يعفو عن من يستحق ذلك ،ها إلى أربعة أقساممقاعدة العفو التي قسّ 

وهو أن يعفو عمن يستحق ولا  ،ذلك قسم آخر غير هذا المحمودوهدف من أهدافه، ومن  ،وهي قمّة العدل

لأنّ من الجرائم ما لا يحسن العفو عنها، بل يعدّ ذلك من ضعف  ،وهي من الصفات المذمومة ،يستحق

كأن يعاقب  ،ة ولا مفرطا فيهابو قن متوسطا في العفو، لا تاركا للعالحكم، وصنف آخر من العفو أن يكو 

تل، والظاهر أنّ ذلك يعود إلى اجتهاد الحاكم حسب واقع الحال دون الإخلال بالضرب من يستحق الق

                                                           

  543، 541نفس المصدر، صص : ابو حمو   1

  542، 542نفسه ، صص    2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1059 
 

، وإنّ دنيانا هانة البار وإكرام العاقّ إك ،هو أن يعفو عمن لا يستحق العفوا القسم الرابع فأمّ . بالعرف والنص

 .1فكان مآل القوم نيل الغضب ،حبلى بذلك

 يالتي أثبتها أبو حمو لولو  ،ا الحكمالتي يقوم عليه ،والقواعدإنّ تفحص هذه المعاني في السياسة والملك 

بقدر ما كان يقدم خيارات  ،وملزما لمن كتبها له ،حمو لم يكن صارما في تبليغها ايلاحظ فيها أن الأمير أب ،عهده

ل ه يأخذ بأيّها شاء، لكنه يقدم حيال كتفيليدع خل ،أو قاعدة من القواعد ،عديدة تجاه صفة من الصفات

 ،تجعل خليفته ،قاعدة شرحا لمآلات كل وضعية، وهي صيغة تربوية نادرة لدى ملوك الزمان الغابر أو الحاضر

 ،من سلك أحد خياراتها بمسؤوليته وشخصيته وكل مطلع عليها في حرية من أمره، القصد من ذلك أن يحسّ 

 .ونيل ثمارها ،في تطبيقها وجدّ  ،لها عن وعي وإدراكفيكون تحمّ 

 ،من خلال ممارسته السياسة ،مير الزيانيالأ الملاحظة الثانية تبيّن مدى الإدراك الذي بلغه هذا  كما أنّ 

واطلاعه على رصيد السابقين، ولذا نجده يقدم هذه التجربة بدون تكلف في العبارات أو  ،واحتكاكه بالآخر

رعيته و  ،في خدمة أسرته الحاكمةوإخلاصه  ،د هذا الأميريبرصتصنع في الكلمات، بل يشعر القارئ لمضمونها 

 .الموثوق بها 

و من بين ما أشار إليه صاحب المصنف من الصفات الواجب أن تتوافر في الحاكم في الباب الرابع من 

أشار إلى أنّها قوة نفسانية مدعومة بأسرار ربانية و . وقد جعلها خاتمة السياسة ،مصنفه الفراسة في الحكم

 .2الأمر جلي نّ أحتى ك ،ى ينقلب بها المعدوم إلى محسوس، و يطلع في مرآتها كل خفيحت ،يؤيد الله بها النفوس

بالخصوص، مدعوما برصيد التجربة أحداث وقعت من الصحابة وقد قدم في هذا الشأن أحاديث و 

د أبو حمو . و ما تداولته كتب التراجم ،محفوظ الأحاديث في الذاكرةو 
ّ
ن بأن تكو  -و هو يوص ي ولي عهده -و أك

 ،تكليفهم بها وحساسية المناصب التي تمّ  ،باعتبار الملازمة معهم ،فراسته خاصة تجاه بعض الناس دقيقة

 ،صاحب الشرطةو القاض ي والمفتي و  ،شغال الأميرالوزير و صاحب أ ،فكان ممن أوص ى بضرورة التفرّس فيهم

  ،ممّا وجب اختيارهم بفراسة حاذق ،و هؤلاء على الترتيب ،و العمال و القواد و صاحب الأجناد
ّ
ن عالم و تمك

 .3لأحوالهم 

 و هي الفراسة ووقعها على سياسة الأمم، ،نبه أبو حمو خليفته إلى هذه الخاصية النادرة لدى الناس         

من شأنه أن يضفي على  ،استعمال ذلك كله في العلاقة مع الآخر الخارجيو  ،و الرّسل عداءوذلك أنّ تفرس الأ 

                                                           

  542واسطة السلوك، ص : ابو حمو  1

 . 535نفس المصدر، ص   2

 . 535نفسه ، ص   3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1060 
 

 لدولة القوة في قرارها ومواقفها، و ا
ّ
 و تمكن من رقاب أعدائه التي لن يملكها ،د على هذه الميزةقد أك

ّ
. أحد إلا

ث بما يوحي إلى أساليب التخابر تحد ،وفي أثناء شرحه ميزة الفراسة خصوصا في شخص حامل الرسائل

يقع لرسول بين الأمير المريني  هو ما كانو . أو استعماله في المخابرات المضادة ،كيفية الاستيلاء على المخبرو 

 .1صاحب المصنفو 

 ،أصحاب الرسائلوحنكة التواصل مع السفراء و  ،شرحه لطرق التعاملو  ،ن في هذا الفصلإنّ المتمعّ 

 ،من خلال قراءة السلوك ،الدهاء التي كان يتمتع به هؤلاءو قيمة الفطنة و  ،الحيطةيتبيّن له مدى الحذر و 

وإنّ . لضعاف الملك خصوصا ببلاد الأندلسالإشارات، و هو ما لم يكن متوافر العبارات وو دراسته الكلمات و 

 ووقوع دولة بني زيان بين قوتي المرينيين بالمغرب الأقص ى ،الدّارس للواقع السياس ي لبلاد المغرب الأوسط

يتأكد له حذق  ،من جهة البحر و ضغط الأعراب من جهة الداخل ى لحفصيين بالمغرب الأدنى و النصار او 

، ولو لك أنّ واقع الحال فرض هذه الصفةالتخابر فيها، يعكس ذو تطور أساليب الحكم و  ،ساسة هذه الدولة

و من . في ظل تلك الأوضاع مدة من الزمن كان الأمر مسلما لكان الواقع غير ذلك، و لما استمرت هذه الدولة

 : بها مصنفه عدة أمور كان أبرزها تأكيد ما يليبين ما أكد عليه أبو حمو لخليفته في شكل وصايا انهى 

و أسبابها لمن يُسر عليه  ،اعلم يا بني أنّ أفعال الخير كثيرة: "يقول : تأكيده الجهاد في الأندلس: أولا

  ،التوفيق يسيرة
ً
  ،وأفضلها اتخاذا

ً
 ،و أسماها عند الله يوم القيامة مرتبة ،و أزكاها قربة ،و أحسنها ملاذا

و قد فسّر أبو حمو حديث . 2، وفي كل إقليم جهادين وفرض على ولاة أمور المسلمينهو ركن الد الجهاد الذي

بأنّ " لا تزال طائفة من أمتي بالمغرب ظاهرين على الحق حتى يأتي أمر الله: " النبي صلى الله عليه و سلم 

  ،ل و الرجالبالما ،المقصود من ذلك أهل الأندلس، فهو يشجعه على إعانة إخوانه بالأندلس
ّ
ه أفضل لأن

ه بفضل ما منّ الله . الجهاد
ّ
فإنّ ذلك مما يدفع إلى المآزرة والجهاد  ،على بلاد المغرب الأوسط من خيراتبه و أن

 .3عانه الإخوان هناك إو  ،في الأندلس

و ذلك من خلال  ،"صلي الله عليه و سلم"شخص النبي  ا الوصية الثانية التى أكد عليها فهي تخصّ أمّ 

ابتهل إليه في : يقول  م13/هـ 9الذي ابتدعه أهل المغرب في ق  ،فالاحتفال بالمولد النبوي الشري القيام على

                                                           

 .و ما بعدها  515المصدر السابق، ص : انظر، أبو حمو موس ى  1

 .  511المصدر نفسه ، ص : أبو حمو  2

 . 513نفسه ، ص : أبو حمو  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1061 
 

مواسم الخير والتوسل، واتبع آثارنا في القيام بليلة المولد النبوي عليه السلام، واستعد لها بما تستطيع من 

دة في كل
ّ
 .1عام، تواس ي في تلك الليلة الفقراء وتعطي الشعراء الإنفاق العام واجعله سنّة مؤك

 
ّ

على الجهاد وموآزرة مسلمي الأندلس وجزر البحر المتوسط يشير إلى العناية بالشؤون  ولا شك أنّ الحث

باعتبار أنّ مآل  ،وجعلها ضمن أوليات السياسة ،الخارجية التي تعبّر عن مدى الاهتمام لأمور المسلمين

ما من معاني قوتها وحنكتها نصرة ذوي المبادئ السامية، كما أنّ الاهتمام بالمولد النبوي  ،السياسة الحكيمة
ّ
إن

رغم  ،هميةالأ  -منذ انبعاثها -ميزة بات أهل المغرب عموما يولون لها  يدخل ضمن العناية بأهمّ  ،الشريف

ولفت  ،ؤون العامةقصد النظر إلى ش ،فصارت من مقدسات الأعمال السلطانية ،الخلاف الذي حام حولها

التي رفعها السلطان أبو حمو إلى  ،في شكل الالتزام بهذه المظاهر ،إلى التزام السلاطين بالأصول  الناس نظر 

ولكل سلاطين بيته، وهو ما يعكس  من جانب آخر أهمية هذه  ،بالنسبة له ولولى عهده ،مرتبة السنة المؤكدة

 .هذه الأثناء إلى ما بعدها بعدة قرون في ،الاحتفالات في حياة مجتمع المغرب الأوسط

 حول  ،وجب في الأخير عند الحديث عن هذا المصنف الرائع حول السياسة والملك
ً
أن نطرح تساؤلا

ألا يمكن أن يكون من تأليف  هل يعود بالفعل إلى هذا الأمير؟ مدى نسبة المصنف إلى أبي حمو موس ى الثاني،

كان في خدمة البلاط الزياني في عهد أبي حمو؟ هل كانت الظروف مواتية لمثل هذا التركيز  ،أديب آخر ومفكر

 ،وقيمة التصنيف ،كل هذه التساؤلات وغيرها تطرح من وحي الأحداث  في الكتابة حول السياسة الشرعية؟

 مدباء رصّع بهجلب عدة فقهاء وعلماء وشعراء وأ قدخصوصا إذ علمنا أنّ أبا حمو موس ى الزياني الثاني 

  ،بن خلدون  ىيحي نهموكان من بي ،بلاطه، واعتمد عليهم في أعماله
ُ
ر له نشاط كبير في البلاط الزياني، كِ الذي ذ

 ىوطاب المقام ليحي ،وقربه إليه وجعله من جلسائه ومستشاريه ،ووصل إلى أن عينة السلطان الزياني كاتبا له

أبو حمو في بسكرة حينما قام بمهمّة الاتصال بقبيلة دواوة من بعد نجاح المهمة التي أمره بها  –بتلمسان 

وعندها  –لزياني أبي حمو ودفعه إلى التحالف مع السلطان ا ،وشيخهم يعقوب بن علي بن أحمد ،رياح

 . 2للاستقرار بعاصمة بني زيان –بن خلدون أهله وأسرته من بسكرة  ىحيياستدعى 

الزياني، ولكن ظروف الكتابة موس ى مو حقبيل استصغار شأن أبي  وإنّ طرح هذا الإشكال ليس من         

بالإضافة إلى عرف السلاطين عصرئذ في توكيل من يكتب عنهم  ،لمثل هذا المصنف المليئة بالاضطرابات

كذلك  الذي يظلّ  ،ا يدفع إلى مثل هذا التساؤل كل ذلك ممّ  ،أو التراجم والمؤلفات ثم ينسبونها إليهم ،الرسائل

                                                           

  512نفسه، ص   1

 وما بعدها  43ص : المقدمة : ، تح عبد الحميد حاجيات5بغية الرواد ، ج(: يحيى)بن خلدون : راجع المسألة عند  2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1062 
 

كمقارنة التأليف مع كتابات ابن  ،ما لم يرد بشأنه ما يفيد هذا الطرح ،الارتقاء إلى مرتبة التحقيقدون 

ه جدير نخوض في نقاش المسألة، ليبقى المصوعندئذ يمكن ال ،خلدون 
ّ
  .به ف منسوبا إلى أبي حمو ، ولا شك أن

 : آل خلدون وتجربة التأليف في السياسة والملك -3

خلدون ودورهم السياس ي يؤدي بنا إلى تتبع سيّرهم منذ كانت هذه الأسرة العريقة إنّ الحديث عن آل 

لحواضر المجاورة فريقية واإثم وفودهم إلى  ،شبيليةإسياس ي والعسكري بالأندلس بحاضرة تقوم على الشأن ال

خلدون جد ن مثل ذلك من آل وكان ممّ  م،1163/هـ667للأسرة الحفصية الحاكمة منذ  ، وخدمتهم1مثل بونه

وهو الحسن ابن خلدون الذي لقي العناية والإكرام والقرب من لدن الأمير أبي زكريا  ،بن خلدون  ىجد يحي

فكان منهم ابنه أبو بكر  ،ونال من بعده أبناؤه نفس المرتبة الضياع،وأقطع له  ،الأرزاقففرض له  ،الحفص ي

 .2الذي شغل وظيفة الإدارة المالية ،محمد

التأليف في السياسة  إنّ ما يجلب الانتباه أنّ بل ، 3ي هذا الشأن الكتابة عن سيرهموإذ لا تفيدنا ف

والبعد الأندلس ي والأثر  ،ذات الأصول الحضرمية اليمنية ،الشرعية كان من نصيب هذه الأسرة العريقة

ف كتابه فريقيةإوذلك منذ دخول أفرادها إلى  ،المغربي
ّ
في " ب الكاتبأد"، فكان منهم أبو بكر محمد الذي أل

كر  ما يحويه هذا ، وذ4وما يحتاجون إليه من إرشادات تتصل بوظيفتهم ،موضوع صناعة كتّاب الدولة

 من يحي
ً
وعبد  ىالمصنف من معلومات قيمة حول التنظيم الإداري والمالي للدولة الحفصية، مع أنّ كلا

 . 5والذي يُعتقد أنّهما لم يطلعا عليه ،ن لم يذكرا هذا المصنفالرحم

بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، وما " بن خلدون الذي أسماه  ىكما يشمل مصنف يحي

في طياته العديد من العظات في السياسة " حازه أمير المسلمين مولانا أبو حمو من الشرف الشاهق الأطواد

بن  ىتحدث يحي. ودار سلطانه ،وهو يتحدث عن أبي حمو موس ى الثاني الذي عاش في كنف ملكه ،الحكمية

وفضل ذلك وإشاراته إلى الأحاديث الواردة فيها كثيرة، وهو في ذلك يمهّد  ،خلدون على أنّ الإمامة في قريش

إذ لم يجعل في هذا المصنف أبوابا للسياسة و  . 6وإضفاء شرعية الخلافة له ،لإمامة أبي حمو موس ى الثاني

                                                           

  13نفس المصدر ،  ص : انظر  1

  13ص : نفس المصدر  2

 لبيت العلمي الذي ترك اثاره على بلاد المغرب، في الباب الثاني وقد مض ى الحديث عن هذا ا  3

 والذي ذكر ان من تحدث عن ذلك هو ليفي بروفنسال من خلال مقاله  11مقدمة بغية الرواد، ص : حاجيات  4

E. levi provençal, le traité d’abab al-katib l’abu bakr b. Khaldun, pp 280 – 288  

  11 نفسه، ص: حاجيات  5

 وهو يتكلم عن شرف هذا البيت الذي يسمى حكامه بالخلفاء والخليفة 51-12، صص 4بغية، ج( : يحيى)ابن خلدون   6



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1063 
 

ه من خلال التأريخ لأب
ّ
ما يؤكد شرعية خلافتهم ،ي حمو موس ى الثاني وأسلافهالشرعية، فإن

ّ
وانقياد الناس  ،إن

 .وتحمل الجمل والعبارات دلالات على ذلك ،لمآثرهم

لباب المحصل في " ومن خلال مصنفه  ،يأتي بعده عبد الرحمن بن خلدون ليؤسس من خلال مقدمته

باب عمللسياسة الشرعية، ويختلف ما دوّ " أصول الدين
ّ
 ،من حيث التعمق ،ا هو متوافر في المقدمةنه في الل

 " لباب المحصّل" فه في مصنّ  فهو  ،والأبعاد التي ساقها في دراسة للإمامة والملك
ّ
ه أل

ّ
فه قبل الذي يظهر أن

ه قد استلهم هذا 1( 1351/هـ 951سنة )ة في بدايات حياته التألفية المقدم
ّ
، و الذي جاء في مقدمته أن

على شيخه الإمام أبو عبد الله محمد بن إبراهيم الآبلي، حيث قرأ على يديه كتاب المصنف من خلال دراسته 

ه  وُ (م1117 -1167/هـ676 -هـ 563)الذي صنفه فخر الدين ابن الخطيب الرازي " المحصل"
ّ
د أنّ فيه جِ ، و لأن

أضاف إليه و ما يجب إبقاؤه، فاختصره و هذبه على  تميل همم أهل العصر إليه، وإطنابلا  اكبير  اإسهاب

تلخيص "في كتابه  2بالإضافة إلى ما أمكن من كلام الإمام نصر الدين الطوس ي ،بعض رؤاه و بنات أفكاره

وقواعد  ،م في بابه من علم أصول بهِ تُ و هو كتاب يكشف القناع عمّا اسْ  ،"المحصل المعروف بنقد المحصل

القواعد بأسلوب يكاد اشتمل على أحكام الأصول و  االفلسفة العليا التي تتناول الكلام فيما وراء الطبيعة، ممّ 

ضافة إلى بالإ  ،و قد جمع بذلك ابن خلدون في مصنفه هذا بين آراء الرازي و الآبلي و الطوس ي .3يكون جديدا

مم بين جميع الرؤى المتناو رؤاه الشخصية المغربية،  ِ
ّ
ه حاول أن يُل

ّ
قضة في شأن بعض مسائل علم نرى بأن

و قد جعل هذا الموضوع  "لباب المحصل"ب الرابع من مصنفه همّ هو كلام ابن خلدون في الباوإنّ ما ي. الكلام

و أشار فيه إلى آراء الشيعة بكافة فرقهم  ،"تلخيص المحصل"في نفس الباب الذي وضعه فيه الطوس ي في 

د من الاختلافات بإضافة إلى عد  ؟و من هو الأحق بتوليها؟ و هل تعيّن بالنص ،وكيف يرون الإمامة ،الكبرى 

 .فيما بين أئمة الشيعة أنفسهم

                                                           

لباب المحصل في أصول الدين، تح عباس محمد حسن سليمان، دار  المعرفة الجامعية الإسكندرية، مصر، (: عبد الرحمن)بن خلدون   1

  15، ص 5221ط

هـ و هو الذي انتقده العلامة شمس الدين  بن  134بطوس و المتوفي ببغداد سنة  123محمد بن محمد بن الحسن أبو جعفر المولود سنة   2

(: الحنبلي)في كتابه إغاثة اللهفان من مكايد الشيطان انتقادا شديدا مع ابن سينا، ووصفهم بالملاحدة، راجع ابن عماد ( هـ315ت)القيم 

 . 125، ص 3، ج شذرات الذهب

، المقدمة 5221، 4تلخيص المحصل المعروف بنقد المحصل ، تح عبد الله نوراني، دار الأضواء، بيروت، ط (: نصر الدين)الطوس ي : راجع  3

ه لم يبق في كتب الأصول التي تتداول في زمانه من علم الأصول عيار و لا خبر، و لا من تمهيد ال: يقول في مقدمته . المحقق
ّ
قواعد عين و لا بأن

فرأيت أن اكشف القناع  . و أن فيه الغث و السمين.. الذي اسمه غير مطابق لمعناه لا و بيانه غير موصل إلى دعواه" المحصل"اثر سوى كتاب 

 .14تلخيص المحصل، ص : الطوس ي .عن وجوه أبكار مخدراته، و أبين الحلل في مكامن شيهاته و أدل على غثه و سمينه



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1064 
 

في المقدمة التي تظهر أكثر دقة وشرحا ، لكنه ي ذكره للإمامة على طوائف الشيعةركز ابن خلدون ف 

ممّا يلمّ بموضوع الإمامة و الخلافة، و قد أشار في  ،نجده يتوسع في ذلك اتساعا 1انتسابا إلى ابن خلدون و 

وما يعرض في المراتب السلطانية يثه إلى الدول العامّة والملك والخلافة و الأول في حد الباب الثالث من الكتاب

تحدث ابن خلدون في هذا الباب مات لهذا الجانب، و ك قواعد ومتمّ ، وقد جعل في ذلذلك كله من الأحوال

 ،الخلافةالملك و لى دور العصبية في تحقيق أيضا عن مجموع العوامل التي تؤثر في السياسة و الملك، و ركز ع

وهو عنصر الدعوة الدينية التي تزيد العصبية  ،استمراره، كما ركز على عامل آخر في قيام الدّول وتثبيته و 

 
ّ
ى الفرق، مثلما أشار إلوتأثير المذاهب و  ،و سير المجتمعات ،ة من واقع التاريخقوة، وهو يعطي في ذلك كله أدل

ه  ،السلطانعلى قوة الدولة و  حلة الترف بقدر ما تدلّ مر  ، و أنّ أطوار الملك بين القوة و الضعف
ّ
" الترف"فإن

بناء و  ،استقرار الملكفي إلى دور فئات المجتمع الأخرى  ، مثلما أشار يهدم أركان الدولة ،ل معولا قاسيايشك

  ،كثرت العصبياتإذا  ،أو من نفس العصبية ،سواء كانوا فئات اجتماعية كالموالي ،الدول 
ّ
 ت السيطرةو قل

 .2مثلما تكلم عن حقيقة الملك و أصنافه ،عليها باستشراء الترف

 يقتصر الملك او  ،لقد ألمّ ابن خلدون بما يمكن أن يؤثر على الملك و السياسة
ّ

نتهي في ذلك إلى ألا

ما وجب عليه أن يراعي شر 
ّ
و ما تستلزمه من  ،ط العصبيةائوالإمام على الظهور بمظهر القوة في نفسه، و إن

 
ّ
  ،ن من الملكآليات قصد التمك

ّ
يقول ابن  ،انقلبت العصبية إلى وبال على السلطان والدّولة عموما و إلا

أو  ،أو ملاحة وجهه ،من حسن شكله ،اعلم أنّ مصلحة الرعية في السلطان ليست في ذاته و جسمه: "خلدون 

ما مصلحتهم فيه من حيث إضافته إليهم أو ثقوب ذه ،أو جودة خطة ،أو اتساع عمله ،عظم جثمانه
ّ
نه، و إن

ه المالك للرعية القائم في أمورهم عليهم، فالسلطان من له رعية و الرعية من لها  [...]
ّ
فحقيقة السلطان أن

 .3سلطان

 ،السلطانموضوع السياسة الشرعية والملك و في  ،من كانوا قبلهو  لقد خالف ابن خلدون معاصريه 

 ،"واسطة السلوك" هفي موسوم مثلما أورد ذلك أبو حمو موس ى الثاني ،لم يقدم ذلك على شكل نصائح حينما

ذلك  ثلو مِ  ،التوجيه النظري و  ،اسة الشرعية و الآداب السلطانيةولا مثل الماوردي الذي جاء بتوصيف السي

ما قدم هذا الموضوع من حيث علاقته بالمجتمع بكل أبع
ّ
اده المؤثرة في سير الملك وحال ابن تيمية أيضا، و إن

                                                           

 الب  1
ّ

 ما يعضد " لباب المحصل"عض شكك في أن يكون كتابه هذا لأن
ّ
له شخصيا، باعتبار اختلافه عن المقدمة، و إذا لا نظن ذلك، فإن

سنة، و هو فارق كبير  31في حين كتب المقدمة و عمره / هـ314سنة " لباب المحصل"الرأي أن الفارق الزمني كان له مفعوله، حيث كتب 

يزداد تفتحا، فكانت المقدمة في مجال الإمامة و درس السياسة أعمق و أوسع و أشمل مما كتبه ابن خلدون،  جدا، مما يجعل فكر الإنسان

 .ولتبقى محاولة التصنيف في هذا العلم مبكرا هو من قبيل الشغف العلمي لدى ابن خلدون 

 .و ما بعدها لعدة صفحات  511المقدمة، ص : ابن خلدون   2

 .523المقدمة، ص: ابن خلدون   3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1065 
 

 و  ،جاعلا ذلك في باب العمران البشرى الذي لا تنفصل جزئية منه ،السلطان
ّ
أثرت في باقي المعطيات إلا

إلى الحديث عن الخلافة والإمامة  تهي مقدمانتقل ابن خلدون ف. ي السياسة والاقتصاد والاجتماعف ،البشرية

، وأشار إلى اختلاف الأمة في رة في الدّولة و سياستها الشرعيةعوامل المؤثم توصيفا لتلك البعد أن قدّ  ،الملكو 

التي وضعها العارفون بهذا الشأن، وذكر بأنّها واجبه  و الشروط -السلطانمنصب الإمام و  - حكم هذا المنصب

 .1سلامة الحواسوتحدث عن شروط العلم والعدالة والكفاية و  ،عقلاشرعا و 

من شروط الإمامة أو  اشرطواعتبارها  ،خلدون مسألة القرشية لتي ناقشها ابنو كان من أهم القضايا ا

ة المثبتين و  عدم اعتبارها،
ّ
 ،النافين لذلك، و هو يذهب في الأخير إلى مذهب أبي بكر الباقلانيوقد استند إلى أدل

وإن كان ذلك موافقا لرأي الخوارج، واعتبر ابن خلدون بأنّ القرشية تدخل في  ،القائل بنفي اشتراط القرشية

ها لابد لها من مقاصد": إطار اشتراط النسب يقول 
ّ
تشرع لأجلها، وحكم تشتمل عليها و  ،إنّ الأحكام الشرعية كل

ى التبرك لم يقتصر فيه عل ،مقصد الشارع فيهو  ،و نحن إذا بحثنا عن الحكمة في اشتراط النسب القرش ي

، والتبرك بها حاصل ،كما هو في المشهور، وإن كانت تلك الوصلة موجودة"  عليه و سلمصلى الله"بوصلة النبي 

و هي المقصودة من  ،لنسب، فلابد إذن من المصلحة في اشتراط االتبرك ليس من المقاصد كما علمت لكن

 اعتبار  ،، و إذا سبرنا و قسمنامشروعيتها
ّ
ويرتفع  ،المطالبةبية التي تكون بها الحماية و العصلم نجدها إلا

ة و  ،صاحب المنصبالفرقة بوجودها لالخلاف و 
ّ
 .2أهلها، و ينتظم حبل الألفة فيهافتسكن إليه المل

، وفي نفس القائلين بمبدأ القرشية ،هل السنةو هكذا سلك ابن خلدون مسلكا مخالفا لمن سلفه من أ

وقف موقف المظهر لحقيقة بات عدد من أمراء عصره و علمائهم يبحثون عن صيغ لتثبيت القرشية  ،الوقت

، مثلما فعله الشيعة من يون و الزيانيون عصرئذو هو ما كان يفعله المرين ،قصد تحقيق الولاء لهم ،لأنفسهم

  .لى بيت النبوة و التسمي بالإمامةخلال الانتساب إ

دث عن مذاهب الشيعة في الإمامة فتح ،الخلافةقضايا في الإمامة و بن خلدون إلى كما أشار ا

ا يدل على وجود رؤى جادة مّ ب الخلافيةو الخطط الدينية و  ،و عن معاني البيعة و ولاية العهد ،اختلافهمو 

و العالم  ،ابن خلدون المنظر الماهر قد كانفيها علماء بلاد المغرب، و  لفصّ  ،فيما يخص السياسة الشرعية

 . من خلال مقدمته الفريدة ،لمجدّ في هذا الشأنا

                                                           

 .، و ما بعدها 521المقدمة، ص   1

  524، 524، صص نفس المصدر   2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1066 
 

 ،عُدّ محمد بن عبد الكريم المغيلي من أكابر العلماء  :  محمد بن عبد الكريم المغيليرؤى  -3

نسب  إلى قبيلة مغيلة في نواحي ، يُ 1أفاضل الأتقياء الشديدي الشكيمة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكرو 

كما اتصل بالشيخ عبد  ،بتلمسان على يد الشيخ محمد بن أحمد بن عيس ى المغيليقد درس هناك و  ،تلمسان

 ،الرحمان الثعالبي، والتقى أيضا الشيخ العلامة محمد بن يوسف السنوس ي، و رحل إلى عموم حواضر المغرب

بعد  ،فاتهكانت بها و  ، التيسكن تواتف ،رحل إلى الصحراءثمّ بجاية والجزائر بحثا عن العلم،  ةو منها حاضر 

 .2على مستوى السياسة والحكم ،في سبيل الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر ،معركته ضد اليهود

بحكم  ،ارإقليم توات و منطقة تمنطيط كانت منطقة جلب للدارسين و العلماء و التج و معلوم أنّ 

اقتصادية خصائص اجتماعية و ما لها منو  ،فر بها من علماء وفقهاءاما تو  ، وبحكمموقعها على طريق التجارة

إلى " تمنطيطالقول البسيط في أخبار "ا، ممّا خوّلها أن تكون محل استقطاب، حيث يشير صاحب موغيره

صار بها ف ،م1613/ه115حمد المنياري سنة بن م ىذكر منهم دخول جده أبو يحيوقد  ،وفود العلماء عليها

ه كان ظاهر البركة 
ّ
 قد قاضيا، و عرف عنه أن

ّ
أصوله  يف في إشارته إلى هذا الجدّ بأنّ ذرية علماء، ويض خلف

الذي كان شيخا من مشايخ محمد بن عبد م، 1661/هـ165بن يدير سنة  ى، وممن جاء بعده يحي3قرشية

و أخوه سيدي بن أبي بكر عام  ونيصنابن يدير الشيخ عبد الله الع ثم جاء بعد ،الكريم المغيلي

 .4يلي محمد بن عبد الكريمجاء المغوبعدهم ، م1651/هـ161

ه لا توجد معالم واضحة لسنة دخول المغيلي إلى إقليم توات، وحيث لا يمكن مساير 
ّ
 ةمع الملاحظة أن

قد " القول البسيط"، فإنّ صاحب مخطوط 5هـ 171هـ أو سنة  196سنة بطروحات من أراد ضبط التاريخ 

و في هذه السنة دخل المغيلي  اليقول أخير  ،اخلةتواريخ متد إعطائهب ،أضفى على تاريخ قدومة بعض الغموض

وني وأخوه سيدي ابن أبي صن العالسيد عبد الله -بن يدير  ىيقصد يحي -ثم جاء من بعده: "إلى توات، يقول 

بكر عام اثنين أو ثلاث و ستين و ثمان مائة ، وتقض ى العالم الصالح و الولي المشهور سيدي سالم بن السيد 

وولد عام اثنين و ثمانين و ثمان مائة،  ،سيد عبد الله المذكور عام أربعة عشر و تسعمائةمحمد في حياة عمه 

 ،و نزل بأولاد يعقوب و انتقل منها إلى بوعلي ،و في تلك السنة جاء الشيخ ابن عبد الكريم المغيلي إلى تمنطيط

                                                           

 . 553دوحة الناشر لمحاسن من كان بالمغرب من مشايخ القرن العاشر، ص ( : محمد بن عسكر)الشفشاوني   1

المجلة : محمد بن عبد الكريم المغيلي(: أحمد)؛  الحمدي  12أسئلة الاسقية و أجوبة المغيلي، ص (: عبد القادر)راجع دراسة زبادية   2

 . 41، ص 4114، 5الجزائرية للمخطوطات، ع 

 . 41القول البسيط في أخبار  تمنطيط، ص (: محمد )الطيب   3

 . 45ص : نفسه  4

 . 41المرجع السابق ، ص (: أحمد)؛   الحمدي 551، ص 5عبد الكريم المغيلي، ج الشيخ (: مبروك)مقدم   5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1067 
 

 171التي تحدثت عن تاريخ  ، وهذا ما يتعارض مع أحكام بعض الدراسات1و بها كان ضريحه و مقامه النهائي

ه دخلها مع العصنوني و أخيه في نفس السنة م1616هـ
ّ
 ف ،هـ 163أو  161،  فإذا حكمنا على أن

ّ
تاريخ بعيد  هإن

 111، و إن قيل تاريخ اثنين و ثمانين و ثمان مائة ائريتعارض مع تتلمذ المغيلي ورحلته إلى مشايخ بجاية و الجز 

بن يدير بن عتيق التدلس ي أبو زكريا  ىو هو يحي ،تاريخ وفاة شيخه الذي درس عليههـ فهو تاريخ يتعارض مع 

كانت وفاته بقسنطينة  و  ،أخذ عنه محمد بن الكريم المغيليو  ،الذي أخذ عن ابن زاغو ،قاض ي توات

إذا يبقى تاريخ دخول المغيلي إلى منطقة توات يشوبه . 2هـ 165دخل توات سنة  بعدماهـ ، و  199سنة

موض، لكن من الضروري التنبيه على أنّ رحلته نحو توات كان مرتين تفصل بينهما مسألة يهود توات، الغ

الدافع لخروجه من  كانو  ،ن الثعالبي وخروجه من تلمسانلى بعد تتلمذه على يدي عبد الرحمحيث كانت الأو 

رآه من نفوذ اليهود  وما ،تلمسان إلى توات يكمن في ذلك الخلاف الذي وقع بينه وبين سلطان تلمسان

 :  ل تصريحهوهو ما يظهر من خلا ،بتلمسان

 ولكن لطف الله نسأل في القضاء   ...            تلمسان أرض لا تليق بنا      

 .3ىيهود وفجار ومن ليس يرتض      ...   المرء أرضا يسوسها  بّ حوكيف ي

حيث  ،وفي نفس الوقت طلبا للعلم ،وعليه فقد هاجر المغيلي إلى توات كارها لواقع تلمسان عصرئذ

بن يدير، وأنّ القول بإرساله من قبل شيخه عبد  ىكانت توات تتوافر على نماذج من الفقهاء على رأسهم يحي

وطلبه إياه بالتوجه نحو قصور توات لأجل مدافعة اليهود  ،الجزائرحاضرة الرحمن الثعالبي الذي درس عليه ب

و بذلك توحيد قصور توات  ،ولعدم وجود حاكم ينظم حياة الناس هناك ،طروا على الإقليميالذين س

 هو أمر يحتاج إلى مزيد من التوثيق والقرائن، ولكن واقع أهل ،4هناكوتنظيم الحياة الاجتماعية والاقتصادية 

 ،توإلى الثورة على الوضع بتوا ،دفع بالمغيلي إلى الخروج من تلمسان ىيحضر دوما كمعط" اليهود" الذمة 

فحينما هاجر من تلمسان ودخل توات وجد بها نفس الوضع بالنسبة لليهود في  .وبذلك وقوع نازلة يهود توات

خصوصا وأنّ طريق تلمسان وفاس وتوات كانت طريقا تجاريا  ،سيطرتهم على التجارة ونفوذهم السياس ي

 " القول البسيط"وقد لخص لنا صاحب  ،معلوما ومؤثرا في التجارة حينئذ
ّ
 ،ن اليهود من أسواق تواتتمك

                                                           

 . 45المصدر السابق، ص ( : محمد)الطبيب   1

  45المصدر السابق، ص (: محمد)؛ الطيب 442، ص 4نيل ، ج(: احمد بابا)التنبكتي   2

  41محمد بن عبد الكريم المغيلي، ص (: أحمد)الحمدي   3

  32، ص 5الشيخ عبد الكريم المغيلي، ج(: مبروك)مقدم   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1068 
 

ثلاثمائة وستين بها وجد يث ، حهاقد أحكموا سيطرتهم على أسواقحينما دخل المغيلي إلى توات وجد اليهود ف

 . 1صائغا يهوديا بسوق تنميط وحده( 367)

إلى الجنوب حيث تمنطيط وقصور توات  ،لقد تميّز انتقال المغيلي من الشمال حيث حاضرة تلمسان

كان لهما الأثر البالغ في الواقع الاجتماعي والاقتصادي والسياس ي لبلاد و بوقوع حدثين مميزين في حياة المغيلي، 

وسيطرتهم على  ،الية اليهودية بتواتجدث الأولى  في الموقف من نفوذ التمثل الح. المغرب والسودان عموما

وقد دخل في نقاش مع  ،هم أهل ذمة لهم أحكامهم الخاصة، ووضعهم المميز عصرئذو  ،مفاصل الحياة هناك

ومنهم من  ،، فمنهم من أيّدهمن توات إلى فاس علماء عصره في كل من فاس وتلمسان  بعد أن حمل المسألة

 .  2استنكر مسلكه

 
ّ
ا علم سلاطين الإقليم بما حينم ،ق بإقليم السودان الغربيوكانت الحادثة الثانية في حياة المغيلي ما تعل

فراسلوه وطلبوا آراءه في تسيير  ،وقع في إقليم توات، واستأنسوا لعلم المغيلي ودفاعه عن مبادئ الإسلام

لكن تعاليم الإسلام لم  ،شؤون إماراتهم، وقد انتبه المغيلي إلى أنّ هؤلاء السودانيين كانوا ذوي نوايا صادقة

ومحاربة  ،والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ،ي شؤون الإمارة والحكمفكتب إليهم رسائلا ف ،هميتتمكن ف

وكان من . إطار السياسة الشرعية والأحكام السلطانيةفي وما يجب من تراتيب الإمارة، وهو ما يدخل  ،الفساد

لهوى، عدل الأمير ذبحته التقوى فقطع أوداج ا إنّ : " يقول إذ  ،جميل عباراته في ذلك ما لخص أهداف رسالته

 .3" وان جار ذبحه الهوى فقطع أوداج التقوى 

لافة وذكر إلى أنّ رسائل المغيلي وخطاباته في هذا الشأن لم تكن من أجل إعادة الخت دراسة وقد أشار 

، من العقيدة التي عرضها البعض كجزء ،، فذلك مما يدخل في باب نظرية الإمامةشروطها وكيفيات توليها

رجع السبب إلى نوازع السلطة السياسية بين الكثيرين، بل إنّ أمستقل عن الكلام، و  وتناولها آخرون بجزء

 .4هدف المغيلي كان دفع من بيده السلطة إلى تطبيق قواعد الشريعة

ومن الواجب التنبيه إلى أنّ هذه الرسائل بالفعل لم تكن وفق سياق التناول الذي اعتاده الفقهاء 

لشرعية، والتي تصب في إطار التمكين للخلافة الإسلامية، لكنها كانت على في الحديث عن السياسة ا ،سالفا

يمكن إدراجها ضمن النوازل التي سئل عنها الفقهاء، فهو من منطلق استفسار  ،شكل نصائح تطبيقية واقعية

                                                           

 م5333/هـ 224يشير المحقق إلى أن قدوم محمد عبد الكريم المغيلي إلى توات كان سنة . 53المصدر السابق، ص : محمد الطيب  1

  .5113 انظر الفصل الثالث من الباب الرابع صتطرقنا سابقا إلى هذه النازلة بشيئ من التفصيل   2

 . 33، ص 5تاريخ الجزائر الثقافي، ج: سعد الله  3

 .22،21،ص1،5222،مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية،فاس،عاستنصاح السوادن أخر فقهاء توات وتلمسان(: أحمد حمد)العلمي   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1069 
 

لهدف مع ما والأركان اللازم توفرها فيها، فكان يتفق في ا ،كان يمرر حديثه عن الإمامة الواجبة ،هؤلاء الأمراء

للتمكين لنفس  ،كتبه الأوائل عن مبادئ الحكم ومقاصده، وفي نفس الوقت كان يجيب عن أسئلة الأمراء

 ،أنّ مالا يدرك كله لا يترك جلهباعتبار  ية القائمين على الإمارة هناك وهو يعلم جيدا محدود ،المقاصد

وترتيب أحوال مملكته، ومن هنا أمكن أن  ،فاقتصر على إيضاح ما يجب على الحاكم المسلم في نفسه ورعيته

وسلوك  ،بعيدا عن الأحكام التقليدية ،نضع منهجه وتعاليمه في ذلك ضمن النظرة الحديثة لشؤون السياسة

 .المحافظين في ذلك

أحدثت تحولا جليلا حيث  ،بعد أن ترك أثرا كبيرا بفتواه ،خرج المغيلي من بلاد توات وقصور تمطيط

وأخذ طريقه نحو جهات عدّة من بلاد . 1فاستقبلته ملوك بلاد السودان ،التي ذاع بها صيته، وهي بالمنطقة

الذي كتب له رسالة في أمور السلطة ونصحه فيها " كانو" ومنهم صاحب  ،السودان، والتقى بأمرائها وحكامها

وقرر لهم فيها أحكام الشرع وقواعده، كما اجتمع بسلطان  ،والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ،باتباع الشرع

أجاب فيه عن مسائل، وهناك بلغه مقتل ابنه عبد  ،وألف له تأليفا ،كاغو محمد الحاج أسكيا في بلاد تكرور

 . 2هـ 777وبها توفى سنة  ،فعاد إلى توات ،الجبار بتوات من قبل اليهود

                                                           

المنطقة عبر التاريخ على ممالك ، وقد احتوت هذه "نهر نيجر ونهر السينغال"بلاد السودان الغربي منطقة شاسعة واسعة حيوية بنهريها   1

"  عديدة، هي مملكة مالي والممتدة من نهر النيجر حتى السنغال، وهي أكبر من مساحة إقليم غانا، كانت أول عاصمة لها في عهد الإسلام بلاد

ليبيا،  5223معة المفتوحة، موجز تاريخ إفريقيا الحديث والمعاصر، منشورات الجا(: فيصل محمد)نسبة لشعبها تكرور ، انظر موس ى " تكرور

 . 11ص 

متدت وأما المملكة الثانية فهي مملكة غانا وهي من المماليك التي قامت غرب إفريقيا أشار البكري إلى أنها تقع بين نهري نيجر والسنيغال وا

دود الشرقية لنيجيريا ومن الصحراء أراضيها فشملت الأراض ي الممتدة في السينغال وجامبيا حاليا إلى الشواطئ الغربية لبحيرة تشاد إلى ح

امتزجت هذه القبائل مع البربر الذين غزوها من . الكبرى شمالا إلى خليج غينيا جنوبا ويعتبر قبائل السونينك البذرة الحقيقية لهذه المملكة

" قائد الحيوش" أو " لجيوش أي أمير ا" ارض غانا" وأرضها سميت " وجادوا" الشمال، وقد برزت على اثر ذلك مملكة جديدة هي مملكة 

انظر . ، وربما كان الملك في فترة ما وثنيها، إلا أن مجال بلاطه كان منهم المسلمون، حسبما أورد ذلك البكري "ارض الذهب" وسماها العرب 

، صص  5،5223ط: اهرةالإسلام في ممالك وإمبراطوريات إفريقيا السوداء، تر مختار السويفي، دار الكتاب والمصري، الق(: جوزيف)جوان 

 . 13المرجع السابق، ص : ؛ فيصل محمد موس ى32 – 33

أما مملكة الهوس فتقع بين برنو والسينغال في حوض النيجر الأعلى، وهي  منطقة خصبة كانت في العصر الوسيط منطقة تجارية تحوي 

احد أو قبائل عدة من أصل واحد، بل هي مزيج من قبائل متعددة مدنا تجارية منها وجيبر وكانوا ورانو وكاتيسنا وزايا والهوسا وليسوا قبيلة و 

انظر فيصل . وعرف أهلها بالزراعة والصناعة اليدوية كاستخلاص الذهب ودباغة الجلود وبعضهم ذووا أصول طوارقية. من عدة أعراف

  13المرجع السابق، ص : محمد موس ى 

هـ ، ثم غزتها  2و  3ل قبائل شتى كانت على ضفاف نهر النيجر الأوسط فيما بين ق أما مملكة سنغاي فكانت تابعة لمملكة مالي، وسنغاي أص

حيث اعتنق ملكها الإسلام تحت  5151سنة " جاو" فأسست أسرة حاكمة، كان تأسيس أول عاصمة لها وهي " ضيا" إحدى قبائل البربر 

والذي ضم إليه مدنا " على يد على كولون " السني" وهي أسرة حينما تولت أسرة أخرى الحكم  5441إلى سنة " ضياء العالمين "حكم أسرة 

وهناك ممالك . عاصمة العلم والعلماء " تمبكتو" وعاصمتها " محمد اسقيا" كما كان من ابرز حكامها الملك " تمبكتو" عديدة منها مدينة 

 . 11المرجع السابق، ص : ؛ فيصل محمد موس ى24، 25المرجع السابق، صص : جوان جوزيف" أخرى كان أبرزها هذه الممالك الأربع راجع

 .411، ص 4نيل، ج: التنبكتي   2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1070 
 

ان يقدمها الفقهاء في شأن الحكومة الإسلامية ، وكيف تدخل رسائل المغيلي ضمن التوجيهات التي ك

وإنمّا من حيث  ،ليس من حيث الجديد والابتكار ،كان يراها هؤلاء، وهي نظرة تختلف عن التوجيهات السابقة

 غيلي، فهو يرسل رسائله ويعطياختصاصها بجهات لم يكن السابقون قد تحدثوا إليها مثلما أشار إلى ذلك الم

د عليه هؤلاء السلاطين أو الملوك لم يكونوا مثلما تعوّ  السلاطين، كما أنّ ء على طلبات من الملوك و هاته بناتوجي

 قهاء من ملوك المسلمين و أمرائهمالف
ّ
 ، و إنما اختص ذلك بأمراء القبائل الذين لم يكن لهم نظام سابق إلا

 أنّ تعمّقهم في فهم الدّين قرون، إ تأثيرات المسلمين كانت قد سبقت إليهم منذ رغم أنّ  ،الأعراف القبلية
ّ
لا

، و من هذا المنطق سائل الحكمية والسياسة الشرعيةفضلا عن الم ،تفقههم في مسائله العادية كان ضئيلاو 

حاجة هؤلاء  المتمثل في بناء على هذا المعطى ،قدم محمد بن عبد الكريم المغيلي رسائله في السياسة و الحكم

 .لأجل تسيير شؤون الناس و علاقاتهم مع الآخرين ،سة الشرعيةإلى نظرة دينية في السيا

و العلاقة بينهما  ،التنبيه على ما يجب في حق الأمير و رعيتهالمغيلي غاية في التوجيه و كانت توصيات   

فيما لم يكن معروف لدى قبائل بلاد السودان التي أخلطت بين ما هو إسلامي و وثني و يهودي، فجاءت 

" كانو"رسائله مهتمّة بشؤون الحكم و تسييره، و كان من أبرز تلك الرسائل أجوبته على أسئلة حاكم 

م، و هو إذ يشير إلى المفاسد الدينية ردع الناس عن الحرالما يجوز للحكام في، اقالسلطان محمد رون

ه ينبّ  ،والدنيوية
ّ
سائله هذه فيما يجب على الحكام فجاءت ر . على ما يجب على الحكام تجاه ذلك هفإن

 ين فيما يجب على الملوكتاج الدّ " وكتب رسالة أخرى سماها  . 1الأمراء،  وهي مقسمة إلى أبوابو

بتلك الرسائل التي كانت تصدر على شكل نصائح للملوك والأمراء خصوصا ببلاد  ةشبيه وهي ،2"والسلاطين

السودان حيث تحد عمّا يجب على حكام المسلمين من حسن النية وحسن الهيئة وترتيب المملكة والحذر في 

الحضر والسفر   والكشف عن الأمور وصرف المال وتسييره والعدل بين الرعية في الأحكام، وغيرها من 

  الكتابانو  ،وهي لا تختلف عن الأولى لنصائح في حق الأمراء والسلاطينا
ّ
ن على اتصال المغيلي بالسلاطين يدلا

 و أعمالهم تجاه الرعية، وهو يذكر في كل ذلك ما يجب في ،ب منهم قصد تحديد مهام الملوكو التقرّ  ،والملوك

 .3أجوبة المغيليو  مسائل الأسقيا" عنوان بـرسالة معروفة أيضا الو  ،المجتمع و الاقتصادمجال السياسة و 

زمن الملك  ،"الهوسا"من أشهر بلاد  التي تعدّ   ،الشأن حينما دخل مدينة كانو كانت رسالته الأولى في هذا

الإرشاد، و تزوج فقام بها على القضاء والإمامة و ،ة من الزمن طويلةقد مكث بها مدّ محمد رنقا بن يعقوب، و 
                                                           

وما  31،ص 5233، 5الإمام المغيلي و آثاره في الحكومة الإسلامية في القرون الوسطى، مطبعة بابي الحلبي،مصر،ط(: آدم عبد الله)الألوري   1

 .بعدها

تاج الدين فيما يجب على الملوك والسلاطين، تح (: محمد بن عبد الكريم)، راجع المغيلي  5223كان صدوره أولا بمكة ثم تمّ تحقيقة سنة   2

 . 5223، 5محمد خير رمضان يوسف، دار ابن حزم، بيروت، لبنان، ط

 . 42، ص  4114، 5للمخطوطات، ع ، المجلة الجزائرية محمد بن عبد الكريم المغيلي(: أحمد)الحمدي   3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1071 
 

انتهى بها إلى أن كانت له لا يزال الأحفاد بها فيما بعد، و ، و "أحمد و عيس ى و السيد الأبيض"بها و أنجب الأبناء 

و إرشاده إلى ما يجب على الحاكم  ،فكتب له رسائلا في الحكم و السياسة ،علاقات جيدة مع السلطان

 .1المسلم

كان الباب الأول منها حول  ،دقيقةو حة موجزة واض ،سالة على شكل وصايا سياسيةجاءت هذه الرّ  

على الأمير في الكلام فيما يجب على الأمير من شروط و سلوك في الحكم، و تحدّث في الباب الثاني فيما يجب 

ب إليه من خيار و صلحاء، وكيفية إدارته لبيت مال المسلمين، و من يجب أن يقرّ  ،الوقارمجلسه من الهيبة و 

القضاة أمور مملكته، فتحدث عن الوزراء والأئمة و عمّا يجب عليه من ترتيب ث فيه ا الباب الثالث فتحدوأمّ 

) إلى اثنين و عشرين عنده وصلت التي  وغيره من الهيئات ،و المحتسبون ،و الشرطة و خدام الحضرة و الجيش

رابع فأشار إلى أما الباب ال. مع و السياسة و الاقتصاد و الحربيقوم على شؤون الدولة في المجت ،جهاز( 11

و مقاومة العدو، و أشار في الخامس إلى علاقة  ،و عدم التسويف في الجهاد ،التزام الحذر مع الإقدام

ه في السادس على ضرورة العدل و الإحسان ونبّ . السلطان مع الرعية وواجبه عليهم من التفقد و المباشرة

إن لم  ،ن أخطارهاو عند هذه الأخيرة أي المقاضاة بين الناس فصل فيها وبيّ  ،الخصومات والإسراع إلى فضّ 

الثامن عن المال و جبايته ث في البابين السابع و ثم تحدّ . و معلوم السنة والأثر ،الشرع ذلك وفق نصوص يتمّ 

 .2القضاةمصارفها و الإغداق على الأئمة والعلماء والمؤذنين و فتحدث عن الزكاة و  ،وصرفه في ما يلزم

و هو يريد من خلال ذلك أن ينتصح بها كل  -لقد أثار المغيلي في هذه الرسالة إلى السلطان محمد رونفا

 أنّ الفارق هو أنّ تحدث في شؤون الحكم و السياسةالما  كان يثيره سابقا من  -أمير مسلم على رعيته
ّ
، إلا

، فجاءت رسالة ئل حينما مالوا إلى التنظير أكثرالأواعكس ما كتبه  ،المغيلي كانت توجيهاته أكثر عملية تنفيذية

. ا يجب فيها من شروط وسير و أجهزةوم ،المغيلي في الحكم و السياسة على شكل جوابات عن نازلة السياسة

في  ،هم أحوج إلى توجيهاته ،باعتبارها صادرة عن عالم فقيه ،لها هؤلاء الملوك وسارعوا إلى تنفيذهاوقد تقبّ 

 .التي طالت قبائل بلاد السودان  ،و الفوض ى العارمة ،ت الفاسدةظل السلوكا

التي خصّها للجواب على  - لوجهةو إنمّا من حيث ا ،ليس من حيث المحتوى  -و جاءت الرسالة الثانية 

كانت و  و اتصل بمحمد الأول، ،دينة كاغوأسئلة محمد أسقيا سلطان سنغاي، إذ كان المغيلي قد وصل إلى م

                                                           

 . 432، ص 5الشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي، ج (: مبروك)؛ مقدم  42المرجع السابق، ص : آدم الالوري  1

، " ةالمغيلي و أثاره في الحكومة الإسلامي"قراءة في المصدر الذي يعود إلى المغيلي الموسوم ب (: محمد عبد الله)لقد قدم كل من، الألوري   2

و ما بعدها و تشبههما ما قدمه حمدان  415، ص 5و ما بعدها و مبروك مقدم في كتابه الشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي، ج  31ص 

ار نصائح المغيلي، تحقيقات لرسائل تصب كلها في إط.  555  -22، ص   استنصاح السودان احد فقهاء توات و تلمسان(: أحمد العلمي)

 .ره من السلاطين، و هي رسائل كلها متشابهة، مما يعني أن نسخها متعددة، و قد تكرر منهم التحقيق على ثلاث مرات غيلمحمد رونقا و 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1072 
 

ما كتب مؤلفه للأسقيا بعد وصوله إلى 
ّ
له قبل ذلك علاقات معه، غير أنّ صاحب البستان يثبت أن المغيلي إن

كاغو، و معلوم أنّ المغيلي لم يمكث بكاغو أكثر من سنة حيث سرعان ما عاد إلى توات بعد سماعه مقتل ابنه 

وعليه .  1م أي سنة قبل وفاته بتوات1573 - 1571/ ه 771عبد الجبار على يد اليهود، و ربما كان ذلك سنة 

د رونفا ملك كانو قد التقى فيها كل من محم -ابن مريموهو على حسب أقرب مؤرخ له  -فانّ رحلة المغيلي 

و أنّهما  ،أي أنّ اللقاء معهما كان مباشرا ( .سنغاي)سقيا ملك كاغو و بلاد تكرور جميعا أومحمد  ،(هوسا)

ا ممّ  ،الاقتصادراء دينية تجاه مسائل في الحكم والسياسة والمجتمع وو إعطاء آ ،طلبا منه إجابة عن أسئلة

 
ّ
وقد أثارت إحدى الدراسات مسألة لا تخدم المغيلي حينما . لمشكلات عالقة لديهما تجاه رعيتهما قد يكون حلا

حينما )طموحاته بضرب سلوكات سلطان أخرفقيه العالم لأجل تحقيق رغباته و ذكرت استعمال السلطان لل

، متسائلة عن تلك الأحكام (وسلوكاته مع الرعية يذها علي سنسأله محمد أسقيا عن الأموال التي أخ

كان  المغيلي ، خصوصا وأنّ كانت خدمة لصالح السلطانهل هي عن قناعة أم أنّها  ،في حق علي سنيالصادرة 

 .2تصلب في أمور الدين؟ رغم ما عرف عن المغيلي من صرامة و أحد أقطاب الطريقة القادرية

و إذ نشعر من خلال هذه الدراسة بذلك الهوس الذي ينتاب العديد من الدارسين تجاه الاقتراب 

فإنّ عزاء الذاهبين  -حسبهم–على اعتبار أنّ العلاقة بينهما علاقة تنافر دوما  ،الحاصل بين الفقيه و السلطان

ه أجاب عن واقع ما سمعه  ،لنسبة لمحمد أسقياإلى عدم انجرار المغيلي لخدمة أغراض غير دينية با
ّ
 ،هو أن

فإنّ تغيّر حكم  ،ر المعطيوفي حال تغيّ  كانت خاصة بعلي سني أو غيره،سواء  ،وفق معطيات قدمت لهو 

ه عرف  ،بالمغيلي الفتوى لا يضرّ 
ّ
وبالنظر إلى مواقف . بالصرامة و عدم المحاباة -كما تمّ ذكره-خصوصا و أن

 ،تجاه ذلك الحكم الصادرافإنّ فتاويه السابقة تشفع له  ،لوك تلمسان أو فاس أو غيرهمتجاه ماالمغيلي 

 .المآزر لمحمد اسقيا أمير سنغايو ، الواقع في شأن فتواه ضد علي سني التساؤل و 

قي الضوء على الواقع في أنّها تل( أسكيا)الرسالة الثانية التي أفاد بها المغيلي محمد أسقيا  ةتكمن أهمي

والتي كانت  ،بسط عدة مواضيع اجتماعية سياسية من خلالها السياس ي لدولة أسقيا، حيث تمّ تماعي و الاج

على أوضاع السودان، وهي رسالة تتعلق بأوضاع  افي وقت ظهر أنّ المغيلي بات جدّ مطلع ،تشغل بال هؤلاء

                                                           

أسئلة الأسقيا وأجوبة المغيلي، تح عبد القادر زبادية، الشركة الوطنية (: محمد بن عبد الكريم)؛ المغيلي 444البستان، ص : ابن مريم   1

 . 11، ص 5233ر، للنشر والتوزيع ، الجزائ

محطات في تاريخ (: محمد)مصباح الأرواح في أصول الفلاح للمغيلي ملاحظات أولية، مساهمة ضمن محرر العبادي (: جهيدة)الشاذلي   2

 . 522 – 523المغرب الفكري والديني،ص 



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1073 
 

تظهر الوثيقة ذلك التواصل بين البلاد الداخلية، وكذا علاقتها بالإمارات والقبائل الأخرى المجاورة، مثلما 

 .1علماء بلاد المغرب و أهل السودان الغربي في الزمن الغابر

قد وقع فيه ( أسئلة الأسقيا و أجوبة المغيلي)وجب الملاحظة أنّ ما تمّ تحقيقه بالنسبة لهذه الوثيقة 

قق سبعة أسئلة، مع و من ح ،بين من ذكر تسعة أسئلة ،بين المحققين في عدد الأسئلة و ترتيبها 2تباين

 أنّ المخطوطين المحققين يختلفان من  ،الملاحظة أيضا أنّ محتوى الأسئلة والأجوبة يصب في أفكار واحدة
ّ
إلا

وسع الذي نجده في مخطوط آدم التما يختلفان من حيث حجم الأوراق والصفحات و حيث ترتيب الأسئلة، ك

هذا  والواضح أنّ اختلاف الشيخ قد جعل. زبادية  قادر و التلخيص الذي انفرد به عبد ال ،الله الألوريعبد 

، و من الواجب الإشارة إلى أنّ التحقيق الذي قام الباحث من مخطوط المكتبة الفارق واضحا بين التأليفين

 .الوطنية الجزائرية يظهر أكثر تفصيلا و تبيانا للمسائل بعكس التحقيق الآخر الموجود بنيجيريا

فتحدثت عن عدم الأمانة  ،المعاملات عموماص الجانب الاجتماعي والسياس ي و الأسئلة تخ و قد جاءت

خصوصا و أنهم أعاجم لا يفقهون كلام العرب ولا مدلول  ،و هل يجوز الأخذ بفتواهم ،فيمن ينسب إلى العلم

 ،النص، وقد انطلق المغيلي من خلال هذا السؤال إلى ذكر أمانة الحكم بين الناس وشروط الملك والإمارة

أفاض المغيلي  ، وقدنياسياسة الدين و وما يجب فيها ومنها، وواجبات الأمير من حفظ الدّ  ،وعن بطانة الملك

وشؤون الحكم بالنسبة  ،و شرح له شرحا وافيا معالم الدين ،ر من خلال هذا السؤالفي نصح الأمي

 .3للمسلمين

قد ، و سني الذي حكم بلاد سنغاي قبل محمد أسكياو تحدث في المسألة الثانية عن عقيدة غريمة علي 

ولكنه  ،حيث كان يشهد الشهادتين ،ز بها علي سنيتميّ يأشار هذا الأخير في سؤاله إلى تلك العقيدة التي كان 

، و تساءل عن و سلب الأموال و الفساد ،بالإضافة إلى الشرك ،يفعل بنقيضهما في أهل بيته و مع رعيته

كله يشير إلى وهو في هذا  ؟ه و أولاده من بعدهما يفعل بمال  ،جميع أعوانه من الظلمةالحكم في علي سني و 

. ان علي سني قد تسبب فيه وبالغك ،اجتماعي و سياس ي واقتصاديإعطاء حلول تجاه ما استشرى من فساد 

وقد أجاب   م جائز و أخذ الإمارة منهم واجب؟القصد من ذلك كله يكمن في التساؤل التالي، هل جهاده كانو 

                                                           

 . 53أسئلة الاسقيا و أجوبة المغيلي ، ص (: محمد بن عبد الكريم)المغيلي   1

الموجودة على مستوى المكتبة الوطنية ( أسئلة الأسقيا و أجوبة المغيلي)ظر إلى ما حققه عبد القادر زبايدية من خلال مخطوط و ذلك بالن  2

، كما يحضر ما حققه أيضا ادم عبد الله الألوري، و هو مدير المركز العربي الإسلامي 5233بالجزائر دون ذكر رقم المجموع ، و كان طبعه سنة 

أيضا حينما جمع من أثار المغيلي في نيجيريا حيث حقق مناظرته مع الإمام اليسوطي حول الموقف من  5233جيريا و ذلك سنة باجيجي في ني

 .المنطق و حقق رسالتي المغيلي إلى محمد رونفا ملك كانو و إلى الحاج محمد أسكيا ملك كاغو

 .عند ادم الالوري في المسألة الثامنة ، و هي 43 -45أسئلة الأسقيا و أجوبة المغيلي ، ص : المغيلي   3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1074 
 

ه إن كان الأمر كما ذكرتم من الأعمال و المعتقدات
ّ
رقاق ستفهو كافر و جميع من عمل كذلك، أمّا إ ،المغيلي بأن

 كما فصل المغيلي في الأرض التي باعتبار أنّ الكفر  ثلاثة أنواع كما ذكر،  ،أولاده فهو لا يرى إلى ذلك سبيلا

 .1ووضعها فيما بعد ،فتحها الأجداد

وأنّ  -التي أخذت من علي سني وصارت إليه -و تحدث المغيلي في المسألة الثالثة عن عقائد أهل البلاد 

ويعظمون الشجر  ،في الأصنام، فيعتقدون و يعتقدون اعتقادات خاطئة ،ن باللهلكنهم يشركو  ،أهلها مسلمون 

  ،ويذبحون لهما، وقد بيّن لهم ذلك الأمير محمد أسكيا
ّ
رهم رغم بالسيف، فهو يسأل عن إصرا فأبوا إلا

 ،جواب المغيلي تجاه هؤلاء صارما بالتبليغ كانو  تبليغهم بفساد الاعتقاد؟ وما الموقف منهم؟ وهل هم كفار؟

 .2وحرق تلك الآثار الوثنية ،ثم الجهاد

ل لكف ا المسالة الرابعة فهي عن حاكم ظالم يأخذ أموال الناس بالباطل، هل يجب ردعه والتدخأمّ 

لعلاقة وهي مسألة تدور حول ا هم لم يغزوا الديار؟رغم أنّ  ،وهل جهادهم واجب ظلمه ولو كان ذلك بالقتال؟

 ،التشجيع على الجهاد غيلي المجواب  كانوالموقف منها؟ و  ،بين إمارة المسلمين والممالك المجاورة الظالمة

ولو كان ذلك بالسيف، إذ ليس من المنكر قتل الظلمة  ،وبسط العدل في الأرض عباد،ورعاية مصالح ال

 .3والمفسدين

شرحا وتوضيحا وزيادة على ما  -إجابة عليها-المغيلي إذا فهذه عينات من مجمل الأسئلة التي خاص فيها 

وتفصيلا إلى ما يمكن أن ينبه على واجبات الأمير تجاه رعيته وحقهم عليه، ودوره في نشر  ،في السؤال

 على إرساء المبادئ الاجتماعية والسياسية للحكومة الإسلامية ،الفضيلة وأخلاق الإسلام
ّ

سواء في  ،والحث

 ،وما هي ضوابط الجهاد ونشر الدعوة ،مع الرعية أو في سياستها الخارجية مع المخالفينسياستها الداخلية 

والموقف من الشركيات التي كانت تعرف بها منطقة السودان الغربي، إذ أنّ الإسلام لم يتمكن منهم بالشكل 

المحاط بالفقهاء والعلماء  ،اللازم فوقعوا في العديد من التجاوزات التي جعلها المغيلي على عاتق الحاكم النابه

 .ذوي الصلاح والتقوى 

نا المغيلي بنظرة دينية تشريعية من زاوية أخرى مخالفة لما قدمه ابن خلدون قبله في التنظير وهكذا أمدّ 

التي تحدث فيها بأكثر ،" واسطة السلوك" للدولة أو في تنبيه أبي حمو لولده على شكل نصيحة من خلال 

 .الحاذق تفصيل عن صفات الأمير 

                                                           

 و هي أسئلة وأجوبة تقابلها عند آدم الألوي المسائل الأولى و الثانية و الثالثة  34 -43، صص  نفس المصدر    1

 .وهي عند آدم الالوري في المسالة السادسة والتاسعة 33-34أسئلة الأسقيا، صص : المغيلي  2

 في المسالة السابعة : ، وهي عند آدم الألوري14، 33، السابق نفس المصدر : المغيلي  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1075 
 

عملا جليلا فيما  (م1577/ه716ت)الونشريس ي ىأحمد بن يحيأبو العباس م قدّ   :عمل الونشريس ي -5

ف موسومه ،يخص السياسة الشرعية والحكومة الإسلامية
ّ
كتاب الولايات ومناصب الحكومة " حينما أل

الواقع حدّا فاصلا بين  هذا الفقيه الذي نعتبره آخر فقهاء المغرب الأوسط،. 1"الإسلامية والخطط الشرعية

الذي تعد مرحلته مهمة جدّا بالنسبة لحركة الفقه بالمغرب الأوسط والأقص ى، ومرحلة  7ما قبل ق "زمنين 

 ،التقليدين عاديووقعت عدّة مناطق تحت يد الأ  ،حينما انتشر الضعف على جميع المستويات"هـ 7ما بعد ق

 .فريقيةإابتداء من الأندلس إلى غاية سواحل 

 ،م عاش بتلمسان1571/هـ 716وكانت وفاته سنة  136/1637سنة  –لد الونشريس ي كما سبق ذكره و  

وقد هاجرت معه  ،م 1667/هـ 196سنة " أبو ثابت" حينما فرّ من السلطان التلمساني  ،وتعرض لفتنة ومحنة

الذي " المعيار المعرب"  عائلته إلى فاس، وهناك ازداد فقها وتأليفا، فكان من ثمار تأليفه كتابه في النوازل 

الغرديس ي التغلبي  أبو عبد الله محمد بن محمد تأليفه على خزانة قاض ي فاس آنذاكفي استند 

، ومن ضمن تآليف 2وعلى تأليفي المازوني والبرزلي ،يس يالذي كان تلميذا للونشر  ،(م1671/هـ897ت)

عبارة عن رسالة صغيرة اتبع في تأليفها منهاج وهو " كتاب الولايات والمناصب الحكومية" الونشريس ي مؤلفه 

وما يساندها من  ،وعالج فيها عدة قضايا متعلقة بالولاية والإمارة ،كالنقل والاختصار ،العلماء السابقين

وهي  ،الذي جعله ولاية ثالثة من الولايات المتقدمة ،وخصص فيها جزءً مهما تحدث فيه عن القضاء. أجهزة

 . 3ثلما شرح ذلكم ،ولاية جليلة عظيمة

مع الملاحظة أنّ الونشريس ي قد اعتمد في هذا المصنف الخاص بالسياسة الشرعية على عدد من 

المصنفات الشهير في زمانه، وعلى عدد من العلماء الفقهاء الذين خاضوا غمار هذا المجال، وهو يتحدث 

، "لسلطانية والولايات الدينيةالأحكام ا" ويستند دوما إلى أبي الحسن علي الماوردي من خلال مصنفه 

مثلما  ،والناس كلهم عيال على الماوردي في هذا الشأن ،"قوانين الوزارة وسياسة الملك" ومصنفه الثاني 

سهل بن عبد الله الأسدي  للفقيه الأندلس ي عيس ى أبو الأصبغ ابن" الإعلام بنوازل الأحكام" اعتمد على كتاب 

وهو تصنيف أندلس ي مهم حيث نقل عنه الونشريس ي مجموعة من الأبواب بأمانة كاملة (  م1773/هـ616ت)

                                                           

، والثانية 5243مع ترجمه بالفرنسية، بالمغرب سنة " هنري برونو" تم تحقيق هذا الكتاب ونشره مرتين كانت الأولى حينما نشره وترجمة   1

مل على طبعة للمرة الثانية التي ستصدر أواخر ، وهو الآن يع 5221حينما قام بنشره الأستاذ محمد الأمين بلغيث بمطبعة لافوميك سنة 

في طبعة أكثر تنقيحا للنص، وتوثيقا لما يحويه من إشارات على جميع المستويات، والكتاب يوجد في المجلد السابع من القسم  4153سنة 

اذ على خمس نسخ مخطوطة هو كما تحصل الأست. صفحة511الرابع ضمن أعماله غير الكاملة التي ستصدرها دار البصائر ويقع في حدود 

 .الآن يعمل على تحقيقها من جديد بما توافر لديه من مستجد، لم تحفل بها   التحقيقات السابقة

  11 – 11البستان، صص : ابن مريم  2

  42كتاب الولايات، ص : الونشريس ي  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1076 
 

( م1157/ه 566ت ) الطليطلي ( إبراهيم أبو إسحاق) واعتمد على ابن الأمين القرطبي . 1مثل باب القضاء

ت )احمد بن إدريس الصنهاجي  الذي كان له تأليف على الموطأ، وعلى شهاب الدين أبو العباس

، وعلى القاض ي برهان الدين أبو إسحاق بن الشيخ أبي الحسن "الذخيرة" من خلال كتابه ( م1115/هـ616

كما استند إلى فقهاء شافعية أمثال ابن دقيق  .(م1377/هـ971ت ) حون المدني صاحب الديباج علي بن فر 

براهيم الأنصاري المتيطي إوعلى القاض ي أبو الحسن على بن عبد الله بن  ،العيد وشيخه العز بن عبد السلام

 ".مام في معرفة الوثائق والأحكامالنهاية والتّ " من خلال كتابه ( م1195/هـ597ت ) 

اعلم أنّ " شرحها قائلا التي و  ،ه إلى مجموع الخطط الشرعيةوقد أشار الونشريس ي في تقديمه لمؤلف

 ،ها الخلافة الكبرى والإمامة العظمىأولاها وأجل ،ولايات وخططا ،للحكام الذين تجرى على أيديهم الأحكام

وولاية [...]وولاية الإمارة على البلاد، وولاية الإمارة على الجهاد ،وولاية القضاء وولاية الشرطة ،وولاية الوزارة

، وولاية السّعاية، وجباية كحة والفسوخ، وولاية التحكيمنالمظالم وولاية الحسبة والسوق، وولاية عقود الأ 

ة الخرص، وولاية صرف النفقات والقروض المقدرة على مستحقيها وإيصال الزكاة لأصنافها، الصدقة، وولاي

وقسمة الغنائم وإيصال مال الغائبين إليهم وولاية القسم والكتب والترجمة والتقديم، وولاية الحكمين في جرأ 

 .2يد وولاية الحكمين في الشقاقالصّ 

هذه الفقرة لجأ الونشريس ي إلى شرح كل ولاية بما يعطيها وعلى ضوء هذه الولايات والخطط المدرجة في 

 أن بعضها لا يرقي إلى درجة الإيضاح والتفصيل
ّ
الذي  ،3أبي الحسنمثلما ورد ذلك عند الماوردي  ،تعريفا، إلا

عليه، مع الملاحظة أنّ الونشريس ي حينما فصّل في الخلافة  ل كل من كتب بعده في هذا الشأن يعوّ صار 

كدلالة  ة،وكل ماله به صل ،شرح شروطه ،ولاية القضاء قسما خاصاجعل ل مامة العظمى والوزارةالكبرى والإ 

 .4لما له من قيمة يرجع إليه الحاكم والمحكوم ،وعلى وجه التحديد القضاء ،على الفصل بين السلطات

ه يقدم من حين لآخر آراء
ّ
ه أو بالاعتماد سواء بتصرف من ،وإنّ الونشريس ي وهو يشرح هذه الولايات فإن

نتبيّ  ،ولو كانت شاذة ،على أقوال السابقين
ّ
الخلافة  نفي حديثه ع  فهو. ه في هذا الشأنن مدى اطلاعه وتمك

ولكنه يدرج رأي من خالف بعض الأئمة لهذه الشروط والأحكام أمثال ، والإمامة يشير إلى حكمها وشروطها

، والذي خالف م116/هـ117وتوفى سنة  ،عاصر المأمون الذي  ،وهو من كبار رجال الاعتزال ،أبي بكر الأصمّ 

                                                           

  51تح بلغيث، ص : نفس المصدر  1

  44الولايات ، ص : الونشريس ي  2

  ، الفقيه الحافظ، من أكبر فقهاء الشافعية( م 5112 - 233/ هـ   364)-  450الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري الماورديأبو  هو 3 

 .منها كتاب الأحكام السلطانية ، صاحب التصانيف الكثيرة النافعةالدولة العباسية أكبر قضاة آخرو 

  15 – 42كتاب القضاء من ص   4

http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%81%D8%A9_%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%B3%D9%8A%D8%A9
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%81%D8%A9_%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%B3%D9%8A%D8%A9


 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1077 
 

والذي  ،فيما يخص إلغاء النسب القرش ي من شروط الإمامة 1كما يدرج رأي ضرار الإجماع في وجوب الخلافة،

القائل بعدم الأخذ بمبدأ القرشية في الإمامة، وقد  ،يظهر تأييده من خلال هذا النص لصالح التوجه الخارجي

ه من المعلوم  .2وفق شروط ثلاثة العلم والعدالة والحنكة ،ميع الناسجوزها ضرار في ج
ّ
وفي هذا الشأن فإن

الأول القول بأنّ الإمامة تثبت بالاتفاق والاختيار، وأما الثاني  ،أنّ الناس اختلفت في الإمامة على وجهين

وزارة التي جعلها في المرتبة كما وضّح الونشريس ي قيمة ولاية ال .3فالقول بأنّ إثباتها يتم بالنص والتعيين

  ،الثانية بعد الخلافة والإمامة
ّ
 كشروط الإمامة إلا

ً
النسب، وقسّمها إلى تفويض   وقد جعل لها شروطا

 .4أيضا وجعل لهذا المنصب شروطا ،وتنفيذ

وقد أشار  -كما سلف ذكره  - التي أفرد لها قسما خاصا ،وجعل بعدها في الأهمية والتأثير ولاية القضاء

على اعتبار أنّ معناها الدخول بين الخالق والمخلوق لتنفيذ الأوامر  ،لى قيمة هذه الولاية وحساسيتهاإ

والسنة وأقوال  وهو يستند في ذلك إلى نصوص القرآن ،وحكمته( فرض كفاية) وتحدث عن حكمه ،والأحكام

وشروط ( الحرام والمكروه والواجب والمستحب والمباح) وذكر دوران الأحكام الخمسة عليه  .العلماء والفقهاء

ويصير  ،ليكون مقبولا لدى العامة  والخاصة ،وما يجب الالتزام به من قبل القاض ي ،علمية وعقلية وخلقية

وهي ، ستة وشرحهار إلى أركان القضاء الكما أشا. بذلك حكمه نافذا غير مطعون فيه بأي شكل من الأشكال

والفرق بين والي الجرائم والقضاء وما يمتاز به  ،القاض ي والمتقض ي به والمقض ي له والمقض ي فيه والمقض ي عليه

وقد أنهى الونشريس ي . فذكر الفروق العشرة بينهما ،من وجوه مختلفة، والفرق بين والي المظالم والقضاة

 .5يصير رسالة منفردة عن كتاب الولاياتيمكن أن  ،كتابه بفصل القضاء بشرح مفصّل ومميز

فإنّ باقي الخطط  ،بغض النظر عن التفصيل الذي استأثرت به خطة القضاء في مؤلف الونشريس ي 

عقود أو  ،الحسبة والسوق  ، أو أو الجند ،أو المظالم ،التي اعتبرها مساعدة للأمير سواء ما يخص المال والجباية

                                                           

هو ضرار بن عمرو الذي تنسب إليه الفرقة الضرارية من ضمن الطائفة الجبرية التي لا تثبت للعبد فعلا ولا قدرة وعلى فعل أصلا وقد   1

و كان ضرار من كبار المعتزلة، وله نحو ثلاثين كتابا في الرد على الخوارج ولكنه طرد من . أفعال العباد مخلوقة للباري تعالى حقيقة" قال 

كان رأيه في الإمامة أنّها تصلح في غير قريش حتى إذا اجتمع قرش ي ونبطي قدمنا النبطي . المعتزلة، وأفتى أحمد بن حنبل بضرب عنقه طرفه 

 أنّهم ي، ش قر غير العتزلة وإن جوزوا إمامة والم.  الذي هو اقل عددا وأضعف وسيلة فيمكننا خلعه إن خالف الشريعة
ّ
نبطي لا يقدمون الإلا

ه من متوسطي المعتزلة يش ي، وقد ذكره الشهرستانيقر العلى 
ّ
 .513، 514، 22، 33المصدر السابق، صفحات : راجع الشهرستاني. سابقا بأن

كان رأي أبي بكر الأصم المعتزلي الذي جعله الشهرستاني ضمن فرقة الهشامية أصحاب هشام بن عمر   44نفس المصدر، ص : الونشريس ي  2

هـ بان من بدعه في الإمامة قوله أنها لا تنعقد في أيام الفتنة واختلاف الناس، وإنما  441ال السادسة المتوفى سنة الشيباني من طبقة الاعتز 

 بإجماع الأمة عن بكرة أبيها، وقد أراد بذلك الطعن في إمامة علي بن أبي 
ّ

. طالبيجوز عقدها في حال الاتفاق والسلامة، وأنّها لا تنعقد إلا

 ،  21، ص 5الملل والنحل، ج: راجع الشهرستاني

  41، ص 5الشهرستاني، المصدر السابق، ج: وفي ذلك تفصيل راجع  3

 43، 44الولايات، صص : الونشريس ي  4

  31-43نفس المصدر، ص    5



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1078 
 

ه لم يذهب إلى التفصيل فيها بقدر ما قدم فيها تعاريف وبعض وغيرها من الخطط،  ،الأنكحة والفسخ
ّ
فإن

خصائصها الوظيفية، ولم يطرح خلاف العلماء فيها وكيفية تجسيدها، بل نجده يلجأ في ذلك إلى ما أورده 

ين وشهاب الد( م1377/هـ971ت ) ق بن فرحون صاحب الديباجالماوردي وأقوال برهان الدين أبو إسحا

الإعلام بنوازل " والقاض ي ابن سهل عيس ى أبو الإصبع صاحب ( م1115/هـ616ت) لذخيرة القرافي صاحب ا

 يعتبر   -إن أمكن  -فهؤلاء هم الذين اعتمد عليهم الونشريس ي في مؤلفه الذي ( م1773/هـ616ت" ) امالأحك

 .تلخيصا لمفاهيم الولاية الشرعية عند المسلمين

من الوقائع والفتاوي تدور في فلك الاهتمام السياس ي بحال  قدم الونشريس ي عددا" رب عوفي معياره الم

النّصاري حينما وقع اجتياح  ،ولعل فتواه الخاصة بأهل الأندلس ومصيرهم هناك ،الأفراد والمجتمعات

ا ممّ  ،راضيهم، قد يبرز هذا الاهتمام بشأن وقوع فئة من المسلمين تحت طائلة حكم النصاري وفي ذمتهملأ 

بعد أن تمكن المسيحيون  ،الفقهاء والمفتين الأندلسين إلى إصدار فتوى تحريم البقاء بالأندلسدفع ببعض 

منها، وبدت نواياهم على وجه لم يظهر في المراحل الأولى للاجتياح، ولكن هؤلاء الذين منحت لهم الفرصة في 

أو ستر  ،حاجاتهم ن يسدّ لم يجدوا ما يمكن أ ،إلى بلاد المغرب الضعيف ة،الهجرة من الأندلس المغتصب

فتوى الونشريس ي عن سؤال وجه إليه  وقد كان في هذا  ،فكانوا يأسفون لهجرتهم أرضهم الأندلسية ،عوراتهم

أسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب على ":بعنوان  ،حول حكم من يرغب في الاستقرار تحت حكم النصاري 

 .1" عقوبات والزواجروما يترتب عليه من ال ،وطنه النصاري ولم يهاجر

أن يقيّم ذلك الحكم المانع لعودة هؤلاء الأندلسين إلى ديارهم  –وقد حاول المحقق حسين مؤنس 

ا دفع لة ممّ أالحقة، وعدم إلمامه بحيثيات المسالرؤية المقاصدية  هبيغيتبالأولى، ويصف صاحبه الونشريس ي 

دّاهم على بقايا المسلمين تردي الذي ينذر بالخطر الفي حين أنّ الواقع الم. 2إلى استهجان حكمه تجاه القضية

نهم استعملوا الحيل لتفادي القتل والسبي والاسترقاق، قد غاب عن ذهن المحقق وحاول إعطاء أو  ،هناك

وانتقدوا وا هؤلاء الذين سبّ  فيما يخصلونشريس ي ومن سايره في فتواه وهو ينتقد ا ،تبريرات لا نراها لائقة

وقد ذكر المحقق أنّ  ،وندموا عن خروجهم من بلادهم الأندلس ،حينما هاجروا إليه ،المغربواقع بلاد 

 .3وأخذت المسألة وجهه أخرى  ،الأندلس بعد سقوط غرناطة مباشرة قد أخذ اتجاها غريبا محزنا

                                                           

مؤنس ، كما قام حسين 544 – 552، صص 4المعيار العرب، ج: وان نص السؤال وحيثياته والفتوى وأدلتها متوافرة عند الونشريس ي  1

أسنى المتاجر، (: أبو العباس)يتحقق النص من نوازل الونشريس ي قبل تحقيق النوازل وذلك من مطبعة الحجرية بفاس، راجع الونشريس ي 

أسنى المتاجر، تح حسني مؤسس، :  ؛   الونشريس ي5213، 4، 5، ع 1تح حسين مؤسس، صحيفة معهد الدراسات الإسلامية، مدريد، مج

 . 5223ية،بور سعيد، مصر،طمكتبة الثقافة الدين

 وما بعدها  2نفس المصدر، مقدمة المحقق، مكتبة الثقافة الدينية ، ص : الونشريس ي  2

  55ص : نفسه  3



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1079 
 

وفقد  .[..]وتحول الأمر إلى حرب إفتاء ،وبدأت المجازر والمذابح" : وهو يتكلم عن المدجنين بالأندلسيقول 

وهاجر من  ،ر منهم مجبرا من تنصروتنصّ  ،شتى صنوف الأذىفتعرضوا ل، [...]ن حقوقهم وضماناتهم المدجنو 

  ،هاجر
ّ

، ومع ذلك فهو يلوم الونشريس ي بقوله 1 جماعاتوقتل من قتل، ولم يبق منهم عند سقوط غرناطة إلا

ه كان عليه وعلى أصحابه الشيوخ قبل غابت كل هذه النواحي الإنسانية عن صاحب الفتوى، وفاته أيض" :
ّ
ا أن

أو استقبالهم  ،اذ أولئك الناس سواء بمدهم بالمال لأجل الهجرةقلاستن ،ر هذه الفتوى أن يفعل شيئاأن يصد

 .2وتيسير الأمور عليهم

وإذ لا يمكن أن نساير المحقق في ملاحظاته التي تبدو بعيدة عن واقع الفتوى، وقد كتب ردوده وهو في 

ولا مرارة  ،قرون من المحنة وتغيّر الحال، ولم يعد يحس بحال المدجّنين هناك( 75)الأندلس بعد خمسة  بلاد

وكيف يمكن أن يعود هؤلاء إلى واقع  ،ن دينهم جبراعوهم يرون أطيافا من الناس تتنصل  ،إحساس الفقهاء

وبيعا للعقيدة والدين، فإنّ الونشريس ي ومجمل الفقهاء لم ينظروا إلى المنافع  ،المحنة بحثا عن الدنيا

ما تمّ إصدار الفتوى المحرمة لأن يكون المسلم تحت رحمة النصاري 
ّ
 ،الدنيوية أو عاطفة الوطن المهضوم، وإن

ه لا يعذر مهما توصل إلى ذلك بمشقة 
ّ
فادحة أو حيلة إذ لا رخصة لأحد في الرجوع ولا في عدم الهجرة، وأن

 ،وحماة يحمونه ،دقيقة، بل مهما وجد سبيلا إلى التخلص من ربقة الكفر، وحيث لا يجد عشيرة تذبّ عنه

ين منخرط في ن الدّ مفهو مارق  ،إظهار شعائر المسلمين ورض ى بالمقام بمكان فيه الضيم على الدين والمنع من

 وقد أتمّ  .3إلى دار الأمن والأمان ،الشرك والخسرانوالواجب الفرار من دار غلب عليها أهل  ،سلك الملحدين

ون دار الإسلام والمسلمين بقبيح سبّ يوصاروا إلى بلاد المغرب، فتواه في حق هؤلاء الذين هاجروا من الأندلس 

وا الرجوع إلى دار الشرك والأصنام، وأصدر وتمنّ عندما لم يتوفر لهم ما يلزم من مأوى ووظائف،  ،الكلام

 .4لأن فّتنتهم أشدّ من القتل ،وردعهم وعقوبتهم ضربا وسجنا ،ة منعهم من ذلكحكمه بضرور 

أنّهم  ،ما يمكن أن يلام عليه فقهاء تلك المرحلة وعلى رأسهم الونشريس ي  :الثعالبي ودعوته للجهاد -6

الكفار على ردعا لمن أراد مظلة بالتحريم على مسألة بقاء المسلمين تحت حكم النصارى بالأندلس حينما أفتوا 

وهو عدم نصرة  ،وأن يزجر متسببوه ،بشأنه ىنسوا أو تناسوا واقعا آخر كان يجب أن يفت ،مظلة المسلمين

وتفرق أمراء بلاد المغرب وضعفهم وتخاذلهم عن نصرة إخوانهم، فالفتوى تبيّن في شقها  ،مسلمي الأندلس

ذاتية على حساب القاناعات الدينية، وضرورة وعدم تقديم المنافع ال ،الأول حرص الفقهاء على الولاء للدين

                                                           

  51ص : نفسه  1

  52نفسه ، ص   2

  541، ص 4المعيار، ج: الونشريس ي  3

  544نفسه، ص : الونشريس ي   4



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1080 
 

ولكنها تظهر في شقها الثاني إهمال هؤلاء الفقهاء للواقع  ،العيش تحت ظل السياسة الشرعية الإسلامية

 ،وإنقاذ مسلمي الأندلس ،الذي كان مفروضا عليهم إصلاح الفساد ،الداخلي السياس ي لمسلمي بلاد المغرب

فترتب عليه ضياع عدد من  ،وهو ضعف لازم فقهاء بلاد المغرب في هذا العصر ،ت فتنتهم عن دينهمالذين تمّ 

الناس إلى الجهاد وملاحقة  في توجيه  المكتسبات، وعليه فإنّ الونشريس ي لم يسر على ما سار عليه سابقوه

ه رغم ميولات ،سجل موقفا سياسيا راقيا الذي ،أو ردّ عدوان مثلما فعل عبد الرحمن الثعالبي ،العدو

فقام بتحرير  ،الصوفية واهتماماته العلمية، وذلك حينما رأى وإستشرف استعداد النصاري لغزو المسلمين

 فيها على الجهاد
ّ

يرشد فيها أعيان المسلمين من فقهاء وعلماء وأغنياء إلى الوسيلة الكفيلة و  ،رسالة يحث

العلماء في نقل كتبه إلى بلاد زواوة خوفا كانت ردا على استشارة أحد  ،هي رسالة في الجهاد و  .بتحقيق المراد

زم، وأمر بأن حمن ملاحقة العدو، وقد اعتبر الثعالبي هذا الفعل المتمثل في حماية تراث فكري وعلمي من ال

 .1بعيدا عن المدينة لأن مّقصد العدو هو المدن ،يكون ذلك على مقربة من صاحبه

 -من حيث استعدادهم للعدو من بني الأصفر  ،القوموقد اطلع عبد الرحمن الثعالبي على عمل هؤلاء 

إلى صنع  هؤلاء وجّهو ع مضار النشاب، وأضاف الإمام وفرح بانشغالهم بصنع درق العود لدف -كما وصفهم 

مام التي هي أقوى من درق الجلد، وقد نبّه الإ  ،والمتمثلة في درق الصفصاف ،شديدةالقاومة المدرق ذات 

، بل بعث إلى رة الجزائر وما حولها على الجهادحاض أهلتحريض النابهون على م يقو  أنّ  الثعالبي في رسالته إلى

 ،باعتبار أنّ بجاية أقرب إلى العدو وأيسر عليه الولوج إليها ،فقهاء بجاية يحثهم على ضرورة الاستعداد للعدو

  .ة الاستعداد بما استطاعوا من قوةهم على ضرور يحثّ  صار و 

وأن يبعثوا  ،الصفصاف من صنع درق القوم  ن يكثر نصيحته وحثه على الجهاد أأضاف الثعالبي في 

وقد  .يوجد لها مثل هذا النوع من الخشبوإلى البوادي باعتبار أنّ البادية لا  ،بما أمكن إلى المناطق المجاورة

لمح الكرامي الزهدي وهو الم ،أشار الثعالبي في نهاية رسالته في الجهاد إلى مؤثر مهمّ لساكنة المغرب الأوسط

ه يرى بفضل الله أشياء  ،الذي أضفاه الثعالبي على رسالته
ّ
ح إلى أن

ّ
لا يراها  –من باب الكرامة  –حينما لم

 بذلك على الجهاد وضرورة الاستعداد، فلو أطلعهم على ذلك لفتن الناس ،الآخرون
ّ

إذ لا يطيقون  ،فهو يحث

ووسائل تحقيق النصر وصدّ العدو من بني  ،على الجهاد وفضلهفهو يحثهم . 2ذلك لضعف الإيمان وجلل الرؤيا

 .الأصفر

                                                           

 . 412،ص 5225،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،الجزائر،5أبحاث وأراء في تاريخ الجزائر،ج(: أبوالقاسم) راجع نص رسالة عند سعد الله  1

 وما بعدها  412رسالة الثعالبي في الجهاد، ص : سعد الله   2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1081 
 

لم  ،تبيّن إذا أنّ هؤلاء الفقهاء الذين تميزوا عصرئذ بالزهد والتصوف والانشغال بالتربية والتعليم

واستشعار الفقيه قيمة الرتبة  ،يكونوا ليبتعدوا عن اتخاذ مواقف سياسية تعكس روح العالم المسؤولة

وحجم الرسالة التي تحملها، فهو يقدم النصائح ويوجه الناس بما يعطي الانطباع بأنّهم لم يكونوا  العلمية

عد في طي باقفا وتواليف في السياسة لم تزل بمنأي عن المبادرة السياسية في غالب الأحيان، وأنّ هناك مو 

له الفقيه للاستدلال على البعد السي ،يمكن الوصول إليها ،المجاميع ورقاتالنسيان و 
ّ
اس ي الذي كان يمث

الدارسين بقولهم أنّ فشل القيادات الفكرية في تكوين كيانات بعض حكم  على الرغم منو . وسطبالمغرب الأ 

ه لم يمنع  ،1أدى إلى إضعاف مكانتهم الاجتماعية بالمقارنة مع قوة السلطة السياسية ،سياسية قوية
ّ
 أن

ّ
إلا

هو ذلك العمل و بما يوصل إلى لعب دور الجاه لأجل التأثير،  ،المجتمعهذا من تموقع هؤلاء العلماء مع خاصة 

 إلا أنّ  ،حرصون على حماية المجتمع والدولةوغيره من الفقهاء الذين كانوا دوما ي ،الذي مثله الثعالبي نفسه

وهو ما وقع  ،والدولة الزوال ،ل المجتمع الانهيارآفكان م ،يستطع استشعار ذلك الدور  البعض منهم لم

 . م15/هـ 7بلاد المغرب فيما بعد ق عموم  و  ،بالنسبة للأندلس

إنّ الاهتمام بالتأليف في السياسة الشرعية بالنسبة لفقهاء المغرب  :السياسية  تهرؤيو ابن زكري  -9

ل عنه، ذلك أنّ موضوعات الإمامة  نجدها ضمن الكتب المهتمة بالجانب العقدي، من 
م
الأوسط لم يكن ليُغف

ا يغني عن ممّ  ،الحديث عن الإمام أبي العباس أحمد بن زكري ومؤلفاته في العقائد ولعلّ  . هايث بيان حقيقح

" ومؤلف أخر وهو  ،"بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب" حيث ألف مصنفه  ،الأمثلة في هذا الشأن

السياسة الشرعية، فتحدث عن  ، وبيّن في كليهما اهتمامه بأمور 2"محصل المقاصد مما تعتبر به العقائد

المكتسبة منها وغير المكتسبة، وما يلزم من واجبات الأمير  ،الإمامة وحكمها وشروطها المعتبرة الإحدى عشر

وبيان وجوب انعقاد الإمامة عند الفرق الإسلامية الأخرى، ومع هذا . تجاه الرعية التي عدها في عشرة أمور 

فتحدث عن طرق انعقاد  ،الإشارة إلى بعض الإشكالات فيما يخص الإمامةفإنّ ابن زكري التلمساني لم يغفل 

وهي . الإمامة في أربعة وسائل، وعن شروط خلع الإمام، وإذ ما وجد إمامان في قطر واحد أو أقطار متعددة

 . 3يدور حولها النقاش بين العلماء منذ أمد بعيد ،إشكالات كانت نوازلا

سلك  الذي ،مامة يعبّر عن التوجه العام السائد في التأليف في الإمامةوإنّ ابن زكري في تأليفه عن الإ 

والتفصيل فيها، وقد وجدنا ذلك  ،طريقة الأوائل، إذ كانت رسائل التوحيد تتضمن الحديث عن الإمامةفيه 
                                                           

  453، ص 4111، 4ع مجلة الدراسات العقدية مكانة الفكر العقدي في إتباع العلوم،(: علاوة)عمارة   1

 ".مختصر نظم الفرائد ومبدي الفوائد في شرح محصل المقاصد" وقد شرح هذا المصنف الأخير أبو العباس احمد المنجور وسماه   2

محصل المقاصد مما به تعتبر (: أحمد)؛ ابن زكري  421،  421بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب صص (: أحمد)راجع، ابن زكري   3

مختصر نظم الفرائد ومبدئ الفوائد في شرح ( :م5123/هـ221أحمد ت )؛ المنجور  422، 424قائد، تح عبد الرزاق رحمون، صص الع

 . 5421، 5413، صص 4155، دار المعرفة الدولية، الجزائر ط 4تح عبد الرزاق رحمون، مج : محصل المقاصد



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1082 
 

و أ" ية المريدكفا" الذي ألف مصنفه  ،عند عدد من الفقهاء منهم أبو العباس محمد بن عبد الله الجزائري 

، فبعد أن تكلم عن التوحيد وضروب الناس فيه بين مقلد وناظر "القصيدة الجزائرية"بـ القصيدة المعروفة 

وقد تكلم عن  ،وتحدث عن التوبة، أدرج فصلا خاصا بالحديث عن الإمامة ،وذكر صفات الله الحسنى ،عاقل

ما هي ركن لمصلحة، فيذكر شروطها ،إلى درجة المعتقد ىوأنّها ليست ركنا يرق ،وجوبها
ّ
وينكر الخروج عن  ،وإن

 :وقد جاء في ذلك ما يلي ،السلطان الحاكم

 بالشرع لا العقل فانبذ قول مقتدي وجوب نصب الإمام العدل ثابتة                   

 وإن به وصلت في حكم منفصل  ثم الإمامة ليست ركن معتقد                   

 إذا أقيمت على شرط المعتدل لاشك في أنّها ركن مصلحة                             

 من نالها كلها حقا لها ينل  شروطها جمة في الكتب قد بسطت                             

 يكفر فذا لابد من بدل  ولا يكون بطارئ لفسق منعزلا                             
ّ
 إلا

 1منه الصلاة لنا والفسق لم يزل  وصف الفسق ما وجبت بفلا خروج                             

  

سواء  ،والخطط الحكيمة ،وهكذا شارك علماء المغرب الأوسط في مجال التأليف في السياسة الشرعية

" والإمام الونشريس ي " واسطة السلوك" مثلما وضع ذلك أبو حمو موس ى الثاني في مصنفه  ،بمؤلفات مباشرة

أو بطريق غير مباشرة بإدراج موضوع الإمامة والخلافة ضمن المؤلفات الأخرى كمصنفات  ،"في كتابه الولايات

ه بفضل البحث والتنقيب يمكن الوصول إلى مزيد من التواليف في ه. التوحيد
ّ
ذا الباب بالنسبة ولا شك أن

فقد ذكر القلصادي الوافد على تلمسان مصنفا  ،لفقهاء المغرب الأوسط الأصليين أو الوفدين أو المهاجرين

أو النصيحة في السياسة العامة " النصيحة في السياسة الشرعية" ورسالة في السياسة الشرعية سماها، 

  .2والخاصة

 

                                                           

 . 12د الرباط ورقة  5414، خ ع  مجموع رقم (القصيدة الجزائرية) ريد كفاية الم(: محمد بن عبد الله)أبو العباس الجزائري   1

 . وما بعدها 411كفاية، ص : التنبكتي: راجع  2



 ـ فقهاء المغربالاوسط أثرهم المنهجي و دورهم الاجتماعي و السياسيــــــــالباب الرابع ـــــــــــ

1083 
 



 

1084 
 

 

 

 

 

 

 

 خــــاتمةال
 

 

 

 

 

 

 

 



 

1085 
 

 اتمةـــــخ

 :نخلص من خلال هذا البحث السريع إلى جملة من الملاحظات يمكن أن تفتح آفاقا للبحث مستقبلا ، ومنها

أن الفقه الإسلامي صار عاملا مهما في تشكيل الواقع الاجتماعي والسياس ي والاقتصادي  لعموم بلاد  -1

المغرب الإسلامي، ويعود تأثير هذا العامل إلى منتصف القرن الأول للهجرة، حيث تزامن وحركة الفتح  التي 

م ومعالمه  الكبرى، واستمر ذلك قادها ثلة من الصحابة وكبار التابعين، فبيّنوا لأهل المغرب أصول الإسلا 

ولم ينته القرن الثاني حتى ظهر من بين أبناء . العمل مع الزمن إلى أن تمّ أسلمة جميع بلاد إفريقية والمغرب

هذا المجال الواسع من حمل لواء العلم، وقام على شأن الفقه وتعليم ساكنة المغرب الإسلامي، بعدما هاجر 

 . تزود بالعلوم ولقاء مشيخة المشرق هؤلاء الطلبة إلى المشرق لل

وإلى غاية نهاية القرن الثاني للهجرة لم تأخذ بلاد المغرب بمذهب فقهي معين يمكن أن يشكل سيطرة  -1

من سنية وخارجية وشيعية واعتزالية ومرجئة ) تامة على هذا المجال، بل يسجل ذلك التعدد المذهبي العقدي 

التي بقدر ما يؤاخذ عليها طابع الصراع (. وعراقية حنفية وأخرى مندثرةإباضية وحجازية مالكية  )والفقهي ( 

ابتداء من القرن الثالث للهجرة إلى نهاية القرن الرابع منهى بشكل جلي، فإنّ صبغة التنوع المذهبي والحرية 

 . أن الفكرية والدينية باتت جلية شهدت عليها حلقات النقاش الفقهي والعقدي، ورعاية السلطة لهذا الش

ومن الضروري التأكيد على قضية حساسة وهي مسألة تحقيب الحركة الفقهية ببلاد المغرب، والتي    -3

لا يمكن ربطها بمراحل الفقه والتشريع التي مرّت بها بلاد المشرق، ففي الوقت الذي كانت فيه المذاهب 

بلاد المغرب في مرحلة النشأة  الفقهية الأولى بارزة بالمشرق والتعمق في الفقه والاعتقاد عمودا، كانت

والتأسيس للفقه بحكم العناية بالفتح، ونشر الإسلام أفقيا، و لم تكن مراحل وأدوار  الفقه تتناسب وتلك 

 بعد القرن الثالث للهجرة، حينما راجت المدونة وتربع على عرش إفريقية والأندلس 
ّ

الواضحة مشرقا إلا

 . مذهب مالك

غرب الاوسط فعلى الرغم من موقعه الحساس المتوسط للمغرب أما بالنسبة فيما يخص الم  -6

الإباضية والإدريسية )والأندلس،وعلى الرغم أيضا من اعتباره مركز أول دولة موازية للخلافة بالمشرق 

، فإنّ الكلام عن الحركة الفقهية فيه، وإدخال رجاله ضمن طبقات الفقهاء شكل دوما عائقا (والسليمانية

توصيف الحركة الفقهية بهذا المجال، وقد كان نقص المعطيات وعدم إدراج المصادر لفقهاء  بارزا في سبيل

المجال من اسباب الغموض التي وصفنا، ولا نجد سوى إشارات عابرة يمكن اعتمادها، وهذ ملاحظة لا يمكن 

ما ألفه المالكية   أن تتعدى القرن الثالث للهجرة، أمّا بعد هذا القرن فإنّ الصورة تبدو واضحة، من خلال

من كتب تراجم وطبقات، على غرار ترتيب المدارك للقاض ي عياض، أوغيرهم من أصحاب المذاهب على منوال 

ت قدراتهم وفاعليتهم منذ ذلك الحين. الإباضية
ّ
 . وأنّ الأعلام الفقهاء بحواضر المغرب الأوسط  قد جل



 

1086 
 

لى لتاسيس المغرب الإسلامي، هذا الصراع الذي لا يمكن إغفال مسألة النزاع المذهبي في المراحل الأو  -5

حول مسائل العقيدة بين مذاهب مختلفة، ثمّ تقلص ( القرنين الثاني والثالث للهجرة) كان في المراحل الأولى 

بين القرنين ) بعد قرون إلى صراع  داخل الاتجاه الواحد، أي بين المالكية والأحناف أو بين المالكية والظاهرية

داخل المذهب المالكي، فظهرت لدينا مدارس ( بعد القرن السابع)، ثمّ تقلص ثانية (لسادس للهجرةالرابع وا

داخل المذهب المالكي، مدرسة القيروان وإفريقية، ومدرسة الأندلس، ومدرسة فاس، ثم مدرسة المغرب 

لمدرسة الأخيرة الأوسط المتمثلة في حاضرتي بجاية وتلمسان ومشايخ ما بينهما من حواضر، ونعتقد أن ا

كانت حاضرة بعد القرن السابع، وبكل معالمها من حيث الشيوخ الذين تلقوا العلوم ( المغرب أوسطية)

المختلفة عن مشايخ المشرق والمغرب الإسلاميين، أو بفضل حركة التأليف في شتى العلوم العقلية والنقليةن 

لمغرب الأوسط الشأن العظيم والخير العميم على  أو من حيث المناظرات والجدالات التي كان فيها لفقهاء ا

 . طلبة حواضرهم أوعلى حواضر عموم المغرب والأندلس

ولا شك أن ظاهرة استجداء الفتوى من قبل فقهاء وطلبة المغرب و الاندلس والمشرق من علماء   -6

ورحلة التجيبي  المغرب الاوسط قد أظهرت مدى قيمة وعلو همة هؤلاء الفقهاء، فتتلمذ الشاطبي بتلمسان

وتعلمه ببجاية ومراسلة ابن لب للشريف التلمساني، واعتراف القباب بالمناهج المتطورة في بجاية عكس 

فاس، وطلب الإجازة من السنوس ي، وشروح مصنفات المقري الجد وتدريس ابن مرزوق بمصر والحجاز 

ء الفقهاء، وتطور مناهج الدرس والشام، وغيرها من المظاهر العلمية تعطينا صورة صادقة عن قيمة هؤلا

ة على المنحى الفقهي المتميز لهؤلاء الفقهاء
ّ
 . الفقهي لديهم، وتقف معالم دال

تقدم نفس النصوص إشارات مفيدة عن سير العملية التربوية من حيث المناهج المتبعة في تلقين  -9

سجلت النقاش الذي كان يدور بين الطلبة على مستويات متنوعة، وأشارت إلى وجود التقليديين والمتأخرين، و 

أطياف الفقهاء الممارسين للدرس العلمي وكيف كان التباين في الرؤى بينهم، وهو ما نسجله بين فقهاء بجاية 

وتلمسان وفاس، واعتبرت بجاية ثم تلمسان في طور متقدم حسبما يلاحظ من كلام القباب لتلامذته وهو 

 يتفحص الدرس العلمي بتلمسان

صنفات التي قام على تأليفها فقهاء المغرب الأوسط، والعناية بالشروح على الكتب وتضيف الم  -1

المختصرة والقيام على اختصار الكتب الطوال، أو التي تحتاج إلى اختصار بقصد التبيان وتسهيل الحفظ 

جمل للخونجي للطلبة، برهانا على اجتهاد نخبة المغرب الأوسط في تزويد المدرسة المالكية، فاختصار كتاب ال

فيما يخص المنطق، والعناية بشرح مدونة سحنون، وواضحة ابن حبيب الاندلسية وتداول مختصر ورسالة 

ابن ابي زيد القيرواني في الفقه، وتأليف مفتاح الوصول  من قبل الشريف التلمساني، وشرح مستصفى 

ي في الاصول هي إشارات واضحة الغزالي، وحفظ مصنف ابن الحاجب وكتاب القواعد لابن عبدالسلام المصر 

 .فيما يخص الحركة الفقهية النشيطة على مستوى حواضر المغرب الاوسط



 

1087 
 

و من الواجب الإشارة إلى معطى لآخر يقف دليلا دامغا على نشاط الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط  -7

لتعليم والحث عليه وهو عناية ساكنة المغرب الأوسط بالعلم والتعليم، حيث ساهمت كل الطبقات في نشر ا

بوسائلها المختلفة، وكان من أكبر المدعمين لمنحاها السلطة الحاكمة التي اعلنت حمايتها للفقهاء والمتعلمين، 

وساهمت في تشييد المدارس ودور العلم، وحفّزت مجموع الوافدين على حلق الدرس، وإذا كانت السلطة لا 

التربوية، فإنّ مظهر العناية بالأوقاف، وتقديم الأعطيات  تقف في وجه مساهمة المجتمع في ترقية العملية

والجرايات يعد مظهرا قوي الحضور لمساهمة الأمير في التعليم، كما أن تعاطي العلم في جميع الأماكن من 

قبل الخاصة أو العامة في المساجد والأسواق والحوانيت والمساجد والمصليات قد أبان عن تلك الأهمية التي 

 . مجتمع المغرب الأوسط للعلم والعلماءأولاها 

ومن أوجه العناية بالعلم والتعليم الرحلة في طلبه وخوض المغامرة في سبيل تحقيق المراد العلمي من  -17

المغرب الأوسط، سواء البحث عن السند العالي في الحديث أو تتبع الإجازة والتلقي عن الشيوخ  قبل فقهاء

التي تزيد في اتساع أفق العالم بالرد عليه أوالطالب بالأخذ عن صاحبه،  مصنفاتهم، أو البحث عن المصنفات

وقد كانت رحلة فقهاء وطلبة المغرب الأوسط تدوم فترات متباينة بحسب الطلب والعزيمة التي يوصف بها 

صاحب الرحلة، كما لا يمكن حصر تلك الرحلات في اتجاه معين، وإنما كانت الوجهات مختلفة ومتعددة ، 

ما أن حواضر المغرب الأوسط كانت هي كذلك محل اهتمام طلبة وفقهاء المغرب والأندلس وإفريقية، إذ مثل

بفضل الرحلة هكذا فو  .كانت تشكل مراكز علم تهافت عليها الأعلام سواء زمن الاستقرار أو  فترات الاضطراب

ما والفقهية خصوصا برز بالمغرب ووفرة الهياكل التعليمية وعناية المجتمع والسلطان بالحركة العلمية عمو 

الأوسط أصناف من الفقهاء أصحاب التخصصات التي جسدت الحركة الفقهية بالمغرب الأوسط، وقامت 

حيث ظهر الفقهاء . على اكتاف هؤلاء الفقهاء نهضة علمية بارزة جلبت الانتباه ، ونوعت المنتوج المعرفي 

لمحدثون والمتصوفة وغيرها من الأصناف المتخصصة التي الأصوليون والفروعيون والمناطقة والفرضيون وا

 انتمت إلى رقعة المغرب الأوسط

ه   -11
ّ
لواقع الثقافي بالمغرب بالأوسط خاصة والمغرب الإسلامي عموما، اأثناء توصيف ومن الملاحظ أن

ار، حيث اعتبر البعض هيالواقع من حيث الازدهار أو الاناختلف الدارسون في إثبات حكم يعبرّ عن حقيقة 

بأنّ هناك مفارقة بين الثقافي والسياس ي، إذ تميز الواقع السياس ي وتبعه الاقتصادي بالانحلال والضعف 

يبرز الجانب العلمي الثقافي كمعطى يتميز بالارتقاء والازدهار من حيث التأليف وعدد  في حينوالانقسام، 

وفي هذا  .بالطلبة عنايةلمدارس والمساجد وخزائن الكتب والالعلماء واهتمام المجتمع بفئة العلماء وبناء ا

 ،العهد المريني والحفص ي والزياني عهد الذروة للثقافة تر اعتب تين، أولاهمامجموع انقسم الناس إلى الاتجاه 

 أمثال الأخوين ابن ،فترة فحول الفقهاء -الفترة -باعتبار أنهّا لم تكن محصورة في منطقة دون سواها، وأنها 

لوضع ل في حين يذهب اتجاه آخر إلى اعتبار الواقع الثقافي سليلا، العباس الغبريني وغيرهما يخلدون وأب



 

1088 
 

 ما قد يعتبر طر  ،وانّ التدهور قد مسّ جميع مفاصل المرحلة دون استثناء ،السياس ي
ّ
ة تاريخية للمرحلة فإلا

وعكف الناس ومالوا ، عهد التجديد والابتكارحيث عبّرت هذه الرؤية عن انتهاء . ومن هنا فلا يعتد بها ،نفسها

 .وجمع ما تفرق عن السلف، وغابت أنوار الحداثة التي بدأت تشرق على أوربا ،إلى الشرح والاختصار

ه لا يمكن الفصل بشكل نهائي في الحكم عن المرحلة، ومع ذلك يمكن اعتبارها 
ّ
الفترة الممتدة -والحقيقة إن

امتداد لفترات سالفة مع ما يمكن تسجيله من اجتهاد بعض السلاطين في  مرحلة -للهجرة 7إلى ق 9بعد ق

وكذا  - أمثال أبي الحسن بفاس، وأبي حمو موس ى بتلمسان - لعلو همتهم ،تحريك الواقع السياس ي والعلمي

كالشريف التلمساني وابن خلدون عبد الرحمن، مثلما  ،بعض العلماء الذين أظهروا اجتهاداتهم من جهة

ولأجل التوجيه مع ما  ،حنقهم على الواقع الثقافي الفكري من جهة ثانية، فقاموا ضده بالانتقاد أظهروا

وعموما تتطلب هذا الوضع التريث اوالمزيد من  .وجدوه من معارضة من قبل أقرانهم بالمغرب والأندلس

 .البحث والتحليل لإصدار أحاكم نهائية عن الواقع عصرئذ

 من حيث البعد الصوفي  ،درسة المغرب الأوسطلم نةكوّ العناصر المضمن  يمكن إدراج ملاحظة أخرى    -11

الروحي والبعد العقلي المنطقي والبعد الأصولي الفقهي، حيث اتسمت بما اتسمت به المدرسة المالكية المغربية 

وما له بعد القرن السابع للهجرة حينما أخذت بالجنيدية والأشعرية، لكن نضيف التقارب المالكي الشافعي، 

وهو أحد الأقطاب المالكية الأصولية  –عمرو بن الحاجب  يفبتفحص ترجمة أبمن اثر على الحركة الفقهية،  

نحصل على أحد أهم مشايخه الذين تأثر بهم وهو أبو الحسن تقي الدين علي بن عبد الله الشاذلي الشريف  -

تشير  إذ ،نتشرة ببلاد المغرب و المشرق صاحب الطريقة الصوفية الم( هـ656 -591)الحسني العارف بالله 

" ريف بحقوق المصطفى الشفا في التع" المصادر إلى تتلمذ ابن الحاجب عليه و قراءته عن طريقه كتاب 

، كما أخذ عن الشاذلي جملة من الطلبة منهم العز بن عبد السلام و ابن دقيق العيد و عبد للقاض ي عياض

اتجاهات مالكية  أصحابكلهم عصفور ومحي الدين بن جماعة  و  العظيم المنذري و ابن صلاح ، و ابن

كما نجد الأثر الأشعري بارزا على محيا الحركة الفقهية المغرباوسطية من خلال الأخذ بمؤلفات .  وشافعية

                                                                  .                                                                             الباقلاني والجويني وغيرهما

وعموما فإن القرن السابع وما يليه شهد بالمغرب الأوسط نهضة علمية وفقهية تحديدا، تميز بالانفتاح 

على المدارس غير المالكية كالشافعية، كما تميزت ببعدها الصوفي الجنيدي المديني، والتحفت برداء 

 : ة الاشعرية وفق ما قاله صاحب المتن ابن عاشرالعقيد

 .1الك طريقة الجيند السّ  فيو ....في عقد الأشعري ومذهب مالك 

 

 

                                                           

 .5ص، المرشد المعين على الضروري من علوم الدين :راجع ابن عاشر   1



 

1089 
 

 الملاحق

 

 .وثيقة إدريس إلى البربر -5

 .شجرة النسب الإدريس ي -4

 .سؤال مالكية بلاد المغرب عن أقطاب الأشعرية -4

 .رسالة حنظلة بن صفوان إلى جميع أهل طنجة -3

 .المذهب المالكي مصطلحات أعلام -1

 .المؤلفات الأشعرية ببلاد المغرب على عهد المرابطين -1

 .الإنتاج المغرب يالأندلس ي في مجال علم الكلام الاشعري خلال العصر المرابطي -3

 .الأصوليون والتأليف الأصولي بالمغرب الإسلامي -2

 –غرب قسنطينة  –سند الزاوية الملارية  -2

 –غرامي صحيح  –القصيدة الغزلية  -51

 .ز من ألف في المنطق بالمغرب الأوسطأبر  -55

 .جدول علماء المغرب الأوسط الذين اهتموا بمؤلفات ابم الحاجب -54

 .ه 2، 3العلوم والكتب المتداولة بتلمسان في ق  -54

 –في العلوم العقلية  –علماء الأندلس ببجاية  -53

 .جدول أمراء الدولة الزيانية -51

 



 

1094 
 

 5: الملحق رقم  

 .وثيقة إدريس إلى البربر

 : بسم الله الرحمٰن الرحيم        

 الله                 
 
ه إلا

ٰ
الحمد لله الذي جعل النصر لمن أطاعه ،وعاقبة السوء لمن عند عنه، ولا إل

 
 
ال على ذلك بما أظهر من عجيب حكمته ، ولطف تدبيره الذي لا يدركه إلا المتفرد بوحدانيته ، والد 

، وصلى الله على محمد عبده ورسوله ، خير من خلقه ، أحبه واصطفاه واختاره وارتضاه ،  أعلامه

 .صلوات الله عليه وعلى آله الطيبين

 .فإني      :أما بعد 

ه  عليه الصلاة والسلام  .ـ أدعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيُّ

 المظلوم  ـ وإلى العدل في الرعية والقسم بالسوية ، ورفع المظالم والأخذ بيد

 ـ وإحياء السنة وإماته البدعة ، ونفاذ حكم كتاب الله على القريب والبعيد

 .ـ واذكروا الله في ملوك غيروا ، وللأمان خفروا، وعهود الله وميثاقه نقضوا ولبني بيته قتلوا

 .ـ وأذكركم الله في أرامل احتقرت ، وحدود عطلت ، وفي دماء بغير حق سفكت 

 رسمه ـ فقد نبذوا الكتا
 
 إسمه ،ولا من القرآن إلا

 
 .ب والإسلام ، فلم يبق من الإسلام إلا

ـ واعلموا عباد الله أن مما أوجبه الله على أهل طاعته المجاهرة لأهل عداوته ومعصيته باليد 

 .4747وباللسان

                                                           
نقلها  تمّ . م5233/ 5424، بالعدد الثالث من السنة الأولى، ": التضامن"نشرالخطاب الأستاذ المرحوم علال الفاس ي في مجلة  ـ  4747

وهو من أئمة الزيدية باليمن ، والوثيقة جزء من المخطوط ، ،( هـ153ـ  561)لعبد الله بن حمزة " المرجع الشافي " عن مخطوط 

يتكون من مجلدين يحتوي كل مجلد على جزئين ، ويعد هذا الكتاب من مفاتيح "  المرجع الشافي : " وكتاب  .والوثيقة لا تزال طويلة 

 . المسائل أسانيد الزيدية فيه أقوال واجتهادات الإمام عبد الله بن حمزة في مختلف



 

1095 
 

 عبدالله الكامل                                                                   الإدريس يشجرة النسب   4ملحق رقم 

 الجد إدريس

 الثاني إدريس     

 

 داود            حمزة              عمر               عبيدالله        جعفر                القاسم علي             يحيى             إدريس       أحمد                  محمد               عيس ى     

 

 إدريس علي يحيى محمد        علي           يحيى                        

 يحيى                                            عيس ى

 أحمد        إبراهيم                   الحسن الحجام                    القاسم كنون            

 عيس ى                               محمد                                                                                          

                                                                                                                                                                                                                                                                                                      محمد              قاسم                                                                                                             الحسن                              أبو العيش                                           

 محمد                                                 الحسن                                                                                                                                     عيس ى  

                                                             

   31، صنظم الدرّ : التنس ي عن أبي عبدالله                                                                                    



 

1096 
 

 4748الأشعرية سؤال مالكية بلاد المغرب عن أقطاب         4 الملحق رقم 

 الأشعريةسؤال أمير المسلمين يوسف بن تاشفين حول 

ما يقول الفقيه القاض ي : سؤال أمير المسلمين رض ي الله عنه للقاض ي أي الوليد بن رشد رض ي الله عنه 

في الشيخ أبي الحسن الأشعري  -وصل الله توفيقه وتسديده ، ونهج إلى كل صالحه طريقه –الأجل الأوحد أبو الوليد 

ي بكر بن فورك، وأبي المعالي، وأبي الوليد الباجي ونظرائهم،ممن  ، وأبي إسحاق الإسفراييني، وأبي بكر الباقلاني، وأب

ينتحل علم الكلام، ويتكلم في أصول الديانات، ويصف الرد على أهل الأهواء، أهم أئمة رشاد وهداية، أم هم قادة 

فرونهم، حيرة وعماية؟ وما تقول في قوم يسبونهم، ويتنقصونهم، ويسبون كل من يتنتمي إلى علم الأشعرية، ويك

ويتبرؤون منهم ، وينحرفون بالولاية عنهم، ويعتقدون أنهم على ضلالة وخائضون في جهالة، ماذا يقال لهم، ويصنع 

، أم (ودخل في إيمانهم) بهم، ويعتقد فيهم، أيتركون على أهوائهم ، أم يكفوا من غلوائهم؟ وهل ذلك جرحة في أديانهم 

ومحلهم من الدين، وأفصح لنا عن حال المنتقص لهم والمنحرف عنهم، وحال لا؟  بيّن لنا مقدار الأئمة المذكورين 

 .مجملا ، مفضلا ومأجورا، إن شاء الله تعالى.المتولي لهم، والمحب فيهم

عصمنا الله وإياك سؤال هذا،  –تصفحت : فأجاب ابن رشد رحمه الله: الأشعرية هم العلماء على الحقيقة 

ت من العلماء أئمة خير، وممن يجب بهم الاقتداء، لأنهم قاموا بنصر الشريعة، وهؤلاء الذين سمي .ووقفت عليه

فهم بمعرفتهم . وأبطلوا شبه أهل الزيغ والضلالة، وأوضحوا المشكلات، وبيّنوا ما يجب أن يدان بهم من المعتقدات

عليه، وما ينتفي عنهم، وإذ بأصول الديانات، العلماء على الحقيقة، لعلمهم بالله عز وجل، وما يجب له ، وما يجوز 

فمن الواجب أن يعترف بفضائلهم، ويقر لهم بسوابقهم، فهم الذين عنى . لا تعلم الفروع إلا بعد معرفة الأصول 

، فلا "يحمل هذا العلم من كل خلف، ينفون عنه تحري الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين: "الرسول بقوله

غبي جاهل أو مبتدع زائغ عن الحق مائل، ولا يسبهم، وينسب إليهم خلاف وما هم عليه إلا  يعتقد أنهم على ضلالة إلا 

 ".والذين يؤذون المؤمنين ومؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتانا وإثما مبينا: " فاسق، وقد قال الله عز وجل

عن الحق إذا كان مستهلا ببدعته، فيجب أن يبصر الجاهل منهم، ويؤدب الفاسق، ويستتاب المبتدع، الزائغ  

ضربه  بصبيغ المتهم في اعتقاده، من(رض ي الله عنه)فإن تاب وإلا ضرب أبدا، حتى يتوب كما فعل عمر بن الخطاب 

تريد دوائي فقد بلغت مني موضع الداء، وإن كنت تريد قتلي فأجهز علي،  فخلى : " ياأمير المؤمنين:" غياه حتى قال 

 4749العصمة والتوفيق، برحمته، قال محمد بن رشد والله اسأله .سبيله

                                                           
 .351 ص ، 5ج:  رشد إبن مسائل  4748
 . 245 ص ، 4مسائل ابن رشدج  4749



 

1097 
 

 3الملحق رقم 

 رسالة حنظلة بن صفوان إلى جميع أهل طنجة

 أهل العلم بالله وبكتابه وسنة نبيه محمد  "
ّ
ه يرجع صلى الله عليه وسلم أما بعد، فإن

ّ
يعلمون أن

جميع ما أنزل الله عز وجلّ إلى عشر آيات، آمرة وزاجرة ومبشرة ومنذرة ومخبرة، 

ومحكمة ومتشابهة، وحلال وحرام وأمثال، فآمرة بالمعروف وزاجرة عن منكر، ومبشرة 

الأولين والآخرين، ومحكمة يعمل بها، ومتشابهة  بالجنة، ومنذرة بالنار، ومخبرة بخبر 

يؤمن بها، وحلال أمر أن يؤتى، وحرام أمر أن يجتنب، وأمثال واعظة، فمن يطع الآمرة 

وتزجره الزاجرة فقد استبشر بالمبشرة وأنذرته المنذرة، ومن يحلل الحلال ويحرم الحرام، 

صالحة، فقد فاز وأفلح  اضحة ونيةويردّ العم فيما اختلف فيه الناس إلى الله، مع طاعة و 

 ".وأنجح، وحيا حياة الدنيا والآخرة، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته 

 

 

 

 

، دار الغرب 5223، 4، ط5رياض النفوس، تح بشير البكوش، ج: أبوبكر عبدالله المالكي

.514الإسلامي، بيروت، ص 



 

1098 
 

 يمصطلحات أعلام المذهب المالك 1ملحق  

 الفقهاء العلماء المصطلح

ابن ابي زيد، القابس ي، ابن اللباد، أبو الوليد الباجي، اللخمي، ابن محرز، ابن عبد  المغاربة

 البر، ابن رشد، ابن العربي، ابن شبلون 

 إبن كنانة، ابن الماجشون، مطرف، ابن نافع، محمد بن سلمة المدنيون  

 واصبغ، ابن عبد الحكمابن القاسم أشهب، ابن وهب،  المصريون 

إسماعيل بن إسحاق، أبو الحسن بن القصار، ابن الجلاب، عبد الوهاب، أبو  العراقيون 

 الفرج، أبو بكر الابهري 

 عبد الحق بن محمد، ابو بكر محمد بن عبد الله بن يونس الصقليان 

 أبو محمد عبد الوهاب بن نصر البغدادي القاض ي 

عيل بن إسحاق، وقيل، عبد الوهاب ، وأبو الحسن بن احمد عبد الوهاب، إسما القاضيان 

 ابن القصار

القضاة 

 الثلاث 

 القاضيات عبد الوهاب، وابن القصار وأبو الوليد الباجي

 أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني  الشيخ

 أبو محمد بن ابي زيد، أبو الحسن على بن محمد القايس ي الشيخان 

 الله محمد محمد بن علي المازريأبو عبد  الإمام 

 محمد بن إبراهيم المعروف بابن المواز محمد 

محمد بن المواز ومحمد بن عبد الله ) وقيل ( محمد بن سحنون، محمد بن المواز)  المحمدان 

 ( بن عبد الحكيم

 ( مصريان) محمد بن عبد الحكم، محمد بن المواز  المحمدون 

 ( قيروانيان) وس محمد بن سحنون، ومحمد بن عبد

 أبو بكر محمد بن الوليد الطرطوش ي  الأستاذ 

 سمعاهما مقرون من ( الصائغ) أشهب بن عبد العزيز، وعبد الله بن نافع  القرينان 
ّ
لأن

 مالك

 

 



 

1099 
 

    المؤلفات الأشعرية ببلاد المغرب على عهد المرابطين  11الملحق رقم 

 65-95ة غنيال: القاض ي عياضمن خلال فهرسة ( 5

وقد أخذ بها عن شيخه الفقيه القاض ي ابن عبد الله بن شيرين، : جميع تواليف ابن الوليد الباجي -أ-

 .وأخذها أيضا عن أبي بكر الطرطوش ي وأبي علي بن سكره وغيرهم

 ومنها: جميع تآليف الإمام ابن عبد الله محمد بن علي بن عمر التميمي المازري( 1

وهو شرح )إيضاح المحصول من برهان الأصول  –. شرح التلقين –. ظم الفرائد في علم العقائدن   -

 (.وهو رد على الاحياء"الكشف والأنباء على المترجم بالاحياء  –(. البرهان اللجوني

 .النكت القطعية في الرّد على الحشوية –. أمالي على رسائل إخوان الصفا-

وقد أخذها عن القاض ي ابن عبد الله ابن : بكر بن الطيب البقلانيجميع تصانيف القاض ي أبي ( 3

 :شيرين وهي

كتاب الكفار المتأولين  –. كتاب الاستشهاد –. كتاب الإبانة عن أبطال مذهب أهل الكفر والضلالة-

–. شرح أدب الجدل –. الأمانة الصغيرة –. الأمانة الكبيرة –. شح اللمع –. التمهيد –. وحكم الدار

فضل  –. أمالي إجماع أهل المدينة –. مسائل من الأصول  –. الأصول الصغير –. ول الكبير في الفقهالأص

كتاب الحدود علي أبي طاهر محمد -.  كتاب على المتناسخين –. المسائل المجالسيات المشهورة –. الجهاد

المقدمات في أصول  –. كتاب المعتزلة فيما اشتبه عليهم من تأويل القرآن–. بن عبد الله بن القاسم

كتاب كشف  –. الأحكام والعلل –. الإرشاد في أصول الفقه –. الديانات في أن المعدوم ليس بش يء

هناك كتب . صبهانياتالأ  –. الجرجانيات –. النيسابوريات -البغداديات –. الأسرار في الرد على الباطنية

 .المدارك  والغنية  لعياض ترتيب في أخرى 

ونكت –. المستوعب في أصول الفقه -ومنها  : عبد الجليل الديباجي القروي وروايتهجميع تصانيف ( 6

 .63، ص 1119، ابن لابار، التكملة رقم 95عياض العتبة . ورسالة في الاعتقاد –. الإنتصار

كتاب  –. كتاب تأييد التمهيد للباقلاني - :تأليف أبي عبد الله بن أبي بكر القرش ي المخزومي الصقلي( 5

 .11 غنية  لعياضال. كتاب تقييد التجريد –. للجوبني بيان لشرح البرهان ال

 .161-166-161ة غنيال: تأليف القاض ي أبي محمد عبد الوهاب( 6

 :من خلال فهرست ابن خير الفاس ي الإشبيلي* 

 .كتاب الإشارة إلى معرفة الأصول والوجازه في معنى الدليل-: مؤلفات الباجي ابن الوليد* 

 –. كتاب تبيين المنهاج في ترتيب الحجاج –. كتاب الحدود -.أحكام الفصول في أحكام الأصول  كتاب -

 .كتاب رفع الالتباس في صحة التعبد –. كتاب التسديد إلى معرفة طرق التوحيد

 .كتاب المسقط في شرح المتوسط –. كتاب المتوسط في الاعتقاد -: مؤلفات أبي بكر بن العربي* 

كتاب التشبيه على الأسباب التي -: حمد عبد الله بن محمد بن السيد البطليوس يمؤلفات ابن م* 

 .أوجبت الخلاف بين المسلمين في عقائدهم ومذاهبهم مع الكلام في الاسم والمسمى



 

1100 
 

كتاب تأويل الأخبار المتشابهة والرّد على  –. كتاب اعتقاد الموحدين-: مؤلفات ابن المعالي الجوبني* 

 .تأويل مشكل الحديثكتاب –. الملحدة

كتاب الوصول إلى معرفة الأصول في مسائل -: مؤلفات أبي عمر أحمد بن عبد الله المقري الطاعنكي* 

 .العقود في السنة

 :ومن خلال بعض تراجم العلماء المرابطين

 الاقتصاد–. تهافت الفلاسفة –. كتاب الأحياء –. مثل كتاب المستصفى -: مؤلفات الغزاليك* 

 هـ611ت: ابن اسحاق الاسفراتيني مؤلفات* 

كتاب  –. كتاب التوحيد والقدر –. كتاب الموجز -:ذكر عياض ذلك منها: مؤلفات ابن الحسن الأشعري * 

كتاب –. كتاب الرؤية –. كتاب الاستطاعة -.كتاب الصفات -.كتاب الأفعال الكبير –. الأصول الكبير

النقض  –. كتاب البحث عن البعث –. اح البرهانكتاب إيض –. الخاص والعام –. الأسماء والأحكام

كتاب  –. النقض على الخالدي –. النقض على ابن الرواندي –. النقض على الجبائي –. على البلخي

جوابات  –. جوابات الخرسانيين –. جوابات العمانيين –. جوابات الطبرين –. أدب الجدل –. الدامغ

كتاب  –. نقض كتاب الاسكافي –. الرّد على الفلاسفة –. ادرالنو  –. جوابات الشيرازيين –. الزاهدين

المقالات  –. مقالات الإسلاميين –. الرّد على المنجمين –. الرّد على الدهريين –. كتاب المعارف –. الاجتهاد

كتاب الشرح  –. كتاب اللمع الكبير، اللمع الصغير. كتاب القراءات –. نقض كتاب التاج –. الكبرى 

 .كتاب الإبانة في أصول الديانة. والتفصيل



 

1101 
 

الإنتاج المغربي والأندلس ي في مجال علم الكلام الأشعري خلال العصر    79تابع للملحق رقم 

 4750المرابطي

 المصدر تأليفه العالم المغربي

 آثار ابن عمر ابن الفاس ي

 (هـ 341ت )

هل يعرف الكفار "حكاية مع أهل القيروان حول مسألة 

 "الله أو لا يعرفون 
 23 :التشوف

آثار ابن بكر محمد بن 

 الحسن الحضرمي المرادي

 (322ت )

 كتاب التجديد، تآليف أخرى  -

 رسالة الأسماء إلى مسألة الاستواء -

 . تأليف في أصول الدين -

 433العتبة 

 4/515: أزهار الرياض

مجموع فتاوى ابن تيمية 

 4/411ج

 4/113الصلة 

القاسم أحمد بن آثار أبي 

 (324ت )سليمان التبس ي 
 4/423المقري نفح الطيب  كتاب العقيدة على المذاهب السديدة

آثار أبي العباس الزنقي 

كان حيا )أحمد بن محمد 

 (هـ114سنة 

 مسائل في علم الكلام -

 مقالة في تكليف ما لا يطاق -

 5/42: ابن لادار الصلة

 4/145ابن عبد الملك الذيل ق

بكر عبد الله بن آثار أبي 

 طلحة اليابري الأشبيلي

 شرح رسالة ابن زيد القيرواني

 وبين ما فيها من عقائد

 541مخلوف شجرة 

ابن عبد الملك الذيل 

 41/251ق

ابن الحجاج يوسف بن 

موس ى اللكي الضرير 

 (هـ141ت)

 أرجوزة صغرى في الاعتقادات -

 أرجوزة كبرى  -

اختصار )للباقلاني اختصار كتاب هداية المسترشدين  -

 (الهداية

 (اختصار أصول الدين)أنوار الحقائق وأسرار الدقائق  -

 441عياض العتبة 

              531 

 ابن عبد الله الكلايمي
 الإعلام في علم الكلام -

 قصيدة في السنة والآداب الشعرية -

 2/512ترتيب المدارك 

 353ابن خير الفهرست 

الفقيه القاض ي ابن عبد 

بن الرمامة الله 

(332/113) 

 سهيل المطلب في تحصيل المذهب -

 التقص ي عن فوائد التقص ي -

 التبيين في شرح التلقين -

 . اختصار كتاب أحياء علوم الدين للغزالي -

 : ابن عبد الملك الذيل

 441ص  544ت5ق 2س

ابن عبد الملك الذيل  شرح إرشاد ابن المعالي الجويني -الفقيه القاض ي ابن 

                                                           
  .442 .441-411ص ،5التيارات الفكرية، ج: أحمد الخاطب   4750

 



 

1102 
 

الحسن بن البقري ابن 

الضحاك الفزازي 

الغرناطي علي بن محمد 

 (114ت )بن إبراهيم 

 أجوبة على مسائل تقتض ي الجواب عليها -

 .ردود على مقالات شتى -

 421ص  111ت5ق1س

أبو عبد الله البغدادي 

-331)الأنصاري الخرزجي 

 (هـ131

 كتاب أسرار الإيمان  -

 تعليق في مسائل الخلاف -

ذيل ابن عبد الملك ال

 124ص  515ت4ق1س

أبو عبد الله بن الأبيري 

محمد بن خلف موس ى 

 الأنصاري 

 هـ313-143

 .الرّد على أبي الوليد بن رشد في مسألة الاستقراء-

 النكت والأمالي في الرّد على الغزالي-

 البيان في الكلام على القرآن-

 .الوصول إلى معرفة الله ونبوة الرسول -

 .مذاهب الأئمة الأخيار الانتصار علىرسالة -

 . رسالة البيان عن حقيقة الايمان-

 1ابن عبد الملك الذيل س

 .524 131ت

ابن محمد السيد 

 هـ145-333البطليوس ي

التنبيه على الأسباب التي أوجبت الاختلاف بين المسلمين -

 .في آرائهم ومفاهيمهم واعتقاداتهم

 .الحدائق في المطالب الفلسفية العويصة-

 4/514لرياض أزهار ا

 أبو الحسن الجذامي 

 هـ335-144
 3/531معجم المؤلفين  .كتاب الأصول -

 عقيدة جيدة- هـ142أبو جعفر بن باق ت
ابن عبد الملك   الذيل 

 1/533س

ابن الضحاك علي بن 

-112محمد بن إبراهيم 

 هـ114

 .المقصد السني في معرفة الصمد العلي-

فضل الصلاة على خاتم نزهة الأصفياء وسلوة الأولياء في -

 .الأنبياء

 .كتاب شمائل النبي-

  41)كتاب منهج السداد في شرح الرشاد -
ً
 (.جزءا

نتائج الأفكار في إيضاح ما يتعلق بمسائل الأحوال في -

 .الغوامض والأسرار

 .كتاب تبيين مسالك العلماء في مدارك الأسماء-

  51)كتاب مدارك الحقائق في أصول الفقه -
ً
 (.جزءا

كتاب مسائل الأبرار وذخائر أهل الحضوة والإيثار في -

 .انتخاب الأدعية المستخرجة من الأخبار والآثار

 ابن فرعون 

 4/551الديباج 

 ابن عبد الملك   الذيل 

 5/423ق 1س

محمد ابن تومرت 

 هـ143ت

 

 

رسائل في مسائل العقيدة مرتبة من التوحيد )العقيدة -

 (.إلى إثبات الرسالة

 .المرشدة-

 .رسالة في توحيد الباري -

 أعز ما يطلب

454 – 441 

 

 



 

1103 
 

 

 

 

 

محمد ابن تومرت 

 هـ143ت

 .رسالة في أن التوحيد هو أساس الدين-

 .كتاب في التوحيد باللسان البربري -

 (.قواعد في العقيدة مختصرة)كتاب القواعد -

 .رسالة في أن الدليل على أن الشريعة لا تثبت بالعقل-

 .رسالة في المعلومات-

 .رسالة في العلم-

 .ساالة في المحدثر -

 .كتاب الإمامة-

 

 نظم الجمان: ابن يقطان 

41 – 25 

 أعز ما يطلب

42،513 ،521 

532.. ،521 ،442 

 أبو بكر بن العربي

 هـ332-134 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 .العواصم من الفواصم-

رّد على رسالة ابن حزم الدرة في )الغرّة في نقض الدرة -

 (.الاعتقاد

المتوسط في صحة الاعتقاد والرّد على من خالف السنة -

 (.المتوسط في الاعتقاد)من ذوي البدع والإلحاد 

 (.نواهي الدواهي)الدواهي والنواهي -

 .كتاب المقسط في شرح المتوسط-

نزهة المناظر وتحفة )نزهة الخاطر وتحفة الخواطر -

 (.الخواطر

 .رسائل في التوحيد-

 .كتاب الأفعال-

 .التأويل قانون -

 .الوصول إلى معرفة الأصول -

طالبي أراء ابن بكر بن العربي 

5/423 

 411: العواصم

 412الفهرسة : ابن خير

 القاض ي عياض
 .كتاب القاض ي بتعريف حقوق المصطفى-

 .كتاب الإعلام بحدود قواعد الإسلام-
 -

 



 

1104 
 

 4751"الشروح ، التآليف، المختصرات، الجدل"الإسلامي  الأصوليون والتأليف الأصولي بالمغرب  :12ملحق رقم 

 ملاحظة مؤلفه الكتاب الصفة

 الشروح

 شرح الإشارة للباجي في الأصول -

 

تحفة الواصل في شرح الحاصل في أصول -

 .الفقه للارموري

 .شرح مختصر ابن الحاجب في الأصول -

 

شرح مختصر ابن الحاجب في الأصول وشرح -

الأصول للرازي، وشرح المعالم الفقهية في 

 .الحاصل للارموري

 

 .شرح المعالم الدينية في الأصول للرازي -

 

 .شرح مختصر ابن الحاجب-

 

 .شرح على تنقيح القرافي-

 

 

شرح على مختصر ابن الحاجب الصلي في -

 .الأصول 

 

 

 .رفع الأشكال عما في المختصر من الأشكال-

 هـ312الغرناطي تأبو جعفر أحمد بن إبراهيم بن الزبير -

 

 هـ341ابن راشد أبو عبد الله محمد بن محمد ت-

 

 هـ333محمد بن إبراهيم القيس ي الصفاقس ي ت-

 

ثلاث شروح لابن عبدالله محمد بن هارون الكناني -

 هـ311التونس ي ت

 

 هـ313أبو علي حسن بن حسن البجائي ت-

 

 سنة -
ً
أبو العباس أحمد بن إدريس البجائي كان حيا

 هـ311

 

 هـ345ابن البناء المراكش ي ت-

 

 

 هـ331محمد بن عبد الدار القماري ت-

 

 

 أبو العباس أحمد بن عمر بن هلال -

 هـ321التونس ي ت

 

الديباج ،5/25الإحاطة 

 454شجرة ، 32

 441الديباج 

 

 34نيل 

 

 434نيل 

 

 

 4/443الإحاطة 

 

 35نيل ، 24الديباج 

 

 

 451شجرة 

 

 

 444شجرة 

 

 

 

 24الديباج 

 

التآليف الخاصة 

 بالمغاربة

 تقييد أبكار الأفكار في الأصول -

 

 المعالي في القياس-

 

 

 

المعاني المبتكرة الفكرية في ترتيب المعالم -

 .الفقهية

 

 رسالة في الأصول -

 

 

 الشافي في الأصول على التبصرة والكافي-

 

 جملة من أصول الفقه-

 

أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن محمد الأوس ي المرس ي -

 هـ351ابن الرقام ت

ابن الحسن محمد بن عبد الله بن محمد بن سعيد بن -

وهو رّد على ابن حزم الظاهري  هـ 345زرقون الاشبيلي ت

 في إبطال القياس

 

أبو محمد عبد الحكيم بن الحسن بن عبد الملك -

 هـ344ت اليدرازتيني الواغديني المراكش ي

 

البكش ي  يعالكلا أبو جعفر أحمد بن الحسن بن علي-

 هـ342ت( ابن الزيات)المالكي 

 

أبو محمد عبد الله بن علي بن عبد الله بن سلمون -

 هـ335الكناني الغرناطي ت

الله محمد بن أحمد بن أبي عفيف المكناس ي أبو عبد -

 هـ311كان حيا سنة 

 4/24الإحاطة 

 

 

 421الديباج 

 

 

 4/133الإحاطة 

 

الإحاطة ،34الديباج 

5/423 

 

 

شجرة ، 4/314الإحاطة

453 

 432نيل 

 

                                                           
 523إلى ص 523الفكر الأصولي بالأندلس، ص منير القادري بودشيش، 4751

 



 

1105 
 

 

 منتهى السول في علم الأصول -

 

بيب في أصول لوالتقريب للطالب الالاقتضاب -

 الفقه

 

 

 

تنبيه الفهوم على مدارك العلوم في أصول -

 الفقه

 

 

 

 

 هـ343ابن المراكش ي ت -

 

 

 هـ343ابن المراكش ي ت -

 

 

 

 هـ343ابن المراكش ي ت -

 

 

 5/453كلي الزر أعلام 

 

مشاهير رجال : كنون 

  44المغرب رقم 

 

 

 

 

مشاهير رجال : كنون 

 44المغرب رقم 

 المختصرات

 تلخيص المحصول في علم الأصول للرازي -

 

 اختصار المعالم في الأصول الفقهية-

 

 

 أرجوزة في الأصول -

 

المعاني المبتكرة الفكرية في ترتيب المعالم -

 .الفقهية في الأصول 

 هـ341راشد البكري تابن عبد الله محمد بن -

 

 هـ332اب تبالحأبو عبد الله محمد بن -

 

 

 هـ332أبي عبد الله محمد الرعيني -

 

 هـ344أبو محمد عبد الحكيم المراكش ي ت

طبقات الأصوليين 

4/542 

 

 412شجرة 

 

 3/55أعلام الزلكي 

 

الديباج ، 4/132الإحاطة

513 

المناظرات 

 والجدالات

في المذهب  مباحث في مسألة مراعاة الخلاف-

 المالكي

 

 

 مناظرة في مسألة من الإيلاء-

 

لب اللباب في "مناظرة في مسألة درهم الإعانة -

 "مناظرة العقباني والقباب

باحثات في مسائل من التفسير وأصول الفقه -

  42في )
ً
 (سؤالا

بين أبي العياب القباب والقاض ي ابن عبد الله محمد بن -

 .ق الشاطبيأحمد الفشتاني الفاس ي وأبي إسحا

 

 

 .والقباب باني بين سعيد العق-

 

بين القباب وابن عثمان سعيد بن محمد العثماني -

 .التلمساني

وأجاب ( هـ343ت)سأل عنها الفقيه أبو رايدين العشاب -

محمد بن محمد علي الشهير بابن البقال التازي 

 (هـ341ت)

عن الونشريس ي المعيار 

 نيل الابتهاج، 1/423

 34ص 424

 

 1ريس ي المعيار جالونش

 445-441ص 

 ، 344نيل الابتهاج ص

 

 441-423ص  1المعيار ج

 54الونشريس ي المعيار ج

 .421ص 414ص

 



 

1106 
 

 أنشأها يعقوب بن عمران البويوسفي–غرب قسنطينة  -سند الزاوية الملارية :  12الملحق رقم 

 النبي صلى الله عليه وسلم             علي بن أبي طالب          الحسن البصري   

 حبيب العجمي                                                                                                     

 داود الطائي                                                                                                   

 معروف الكرخي                                                                                                                                

 سيدي السقطي                                                                                                          

 أبو القاسم الجنيد                                                                                                  

 أبو طالب المكي                                                                                                   

 إمام الحرمين الجويني                                                                                                      

 أبو حامد الغزالي                                                                                                       

 القاض ي أبي بكر بن العربي                                                                               

 أبو الحسن بن حرزهم                                                                                               

 أبو مدين شعيب                                                                                                   

 أبو مسعود بن عريف الشلفي                                                                                           

 يعقوب بن عمران البويوسفي                                                                                         

 ه 966يوسف بن يعقوب الملاري ت                                                                                   

 ه117ابن قنفذ ت                                                                                                   

 .32الفارسية، ص: ؛ ابن قنفذ24سنة من الوفيات، تح حجي، ص  5111شرف الطالب، ضمن : ابن قنفذ: راجع 



 

1107 
 

 51ملحق رقم 

 لابن فرج الاشبيلي( غرامي صحيح)القصيدة الغزلية في علوم الحديث المعروفة 

 و حزني و دمعي مرسل و مسلسل غرامي صحيح و الرجاء فيك معضل

 ضعيف و متروك وذلي أجمل و صبري عنكم يشهد العقل أنه

 سماع حديثكم
ّ
 مشافهة يملي علي فأنقل و لا حسن إلا

 عليك المعول  و أمري موقوف عليك و ليس لي
ّ
 على أحد إلا

 تعدلرغم عذالي ترق و  و لو كان مرفوعا إليك كنت لي

 زور و تدليس يرد و يهمل و عذل عذولي منكم لا أسيغه

 و منقطعا عما به أتوصل اقض ي زماني فيك متصل الأسس

 تكلفني ما لا أطيق فأحمل و ها أنا في أكفان هجرك مدرج

 و ما هي إلا مهجتي تتحلل و أجريت دمعي فوق خدي مدبجا

 المبلبلو مفترق صبري و قلبي  فمتفق جفني و سهدي و عبرتي

 و مختلف حظي و ما فيك أمل و مؤتلف وجدي و شجوي و لوعتي

 فغيري بموضوع الهوى بتحلل خذ الوجد عني مسندا و معنعنا

 وغامضة أن رمت شرحا أطول  و ذي نبذ من مبهم الحب فاعتبر

 و مشهور أوصاف المحب التذلل عزيز بكم  صب ذليل لعزكم

 وحقك عن دار القلى متحول  غريب يقاس ي البعد عنكم و ما له

 إليك سبيل لا و لا عنك معدل فرفقا بمقطوع الوسائل ما له

 ولازلت تعلو بالتجني فأنزل  و لا زلت في عز منيع ورفعة

 و أنت الذي تعنى و أنت المؤمل أوري بسعدي و الرباب و زينب

 من النصف منه فهو فيه مكمل و خذ  أولا من آخر ثم أولا

 4752أهيم و قلبي بالصبا به مشتعل  أنني بحبه أبر إذا أقسمت

                                                           
 .4114، 5مجموع من نوادر تراث المالكية   نشرتها لأول مرة  دار ابن حزم ، ط  -  4752



 

1108 
 

 .أبرز من ألف في المنطق بالمغرب الأوسط       55ملحق رقم 

 التأليف العالم

 251يوسف بن أحمد الندرومي ت

 هـ

 .اختصار شرح ابن مرزوق على محل الخونجي

 "كفاية العمل في شرح شيخه ابن مرزوق على محل الخونجي"

 .أرجوزة في نظم الحونجي هـ234مرزوق الحفيد تابن 

 .تلخيص العمل في شرح الجمل هـ251ابن قنفذ الفسطي ت

السنوس ي محمد بن يوسف 

 هـ221ت
 شرح إيساغوجي

 شرح تنبيه الإنسان في علم الميزان هـ225القلصادي ت 

 شرح محل الخونجي هـ251أحمد بن حسين بن قنفذ ت

 شرح محل الخونجي هـ255سعيد العقباني ت 

 شرح محل الخونجي هـ235محمد بن عباس العبادي ت

محمد بن أحمد الإدريس ي الشريف 

 ه335ت 

 شرح محل الخونجي

 شرح محل الخونجي هـ231قاسم بن سعيد العقباني ت

 شرح على رجز الشيرازي  هـ225الفلصادي ت 

 شرح مختصر البقاعي في المنطق هـ221السنوس ي ت

الرحمن الندرومي أحمد بن عبد 

 هـ241ت 
 كفاية العمل في شرح شيخه ابن مرزوق على محل الخونجي

 نهاية الأمل في شرح كتاب الجمل للخونجي هـ234ابن مرزوق الحفيد ت

 



 

1109 
 

 (نماذج) جدول علماء المغرب الأوسط الذين اهتموا بمؤلفات ابن الحاجب   54ملحق رقم 

 المصدر ابن الحاجب عمل على الفقيه العالم

 311احمد بن إدريس البجائي ت بعد 

 هـ

  21، ص 5ج: نيل  هـ  345شرح ابن الحاجب بعد  

ابو الروح عيس ى بن مسعود المنجلاتي 

 هـ  334ت 

 424ص : الديباج شرح مختصر ابن الحاجب الفرعي 

إزالة : " شرح ابن الحاجب الفرعي هـ 325محمد  بن مرزوق الخطيب ت 

 "الحاجب لفروع ابن الحاجب

 411ص : كفاية 

تحقيق مختصر ابن الحاجب الأصلي  هـ 333يحي بن موس ى الرهوني ت 

 وعليه شروح 

 343ص : الديباج

  14ص : كفاية شرح ابن الحاجب الأصلي  هـ 251احمد بن حسن بن قنفد ت 

ص : البستان شرح ابن الحاجب الأصلي  هـ 255سعيد بن محمد العقباني ت 

511  

 425ص : كفاية تعليق على ابن الحاجب الفرعي هـ  213قاسم بن سعيد العقباني ت 

  342ص : كفاية تعليق على رجال ابن الحاجب  هـ 212ابن ابركان التلمساني ت 

توشيح :القرافي شرح مختصر ابن الحاجب الفرعي هـ 231عبد الرحمان الثعالبي ت 

  515ص 

 253مد الونشريس ي ت أبو العباس اح

 هـ

 33ص : كفاية تعليق على مختصر ابن الحاجب 

 343ص : كفاية  شرح على مختصر ابن الحاجب  أبو محمد عبد الواحد الونشريس ي 

  31ص : كفاية مختصر الإمام ابن الحاجب  هـ  211ابن زكري ت 

 

 



 

1110 
 

 1 (نماذج)هـ  2،  3العلوم والكتب المتداولة بتلمسان ق:                                54ملحق 

 المؤلف المؤلفات العلم

 

 علم الكلام

 هـ 314أبو بكر محمد بن طيب الباقلاني ت  مؤلفات الباقلاني 

 هـ 332أبو المعالي الجويني ت  الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد 

 

 التفسير

 هـ 142أبو القاسم الزمخشري ت  الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل 

  135أبو محمد عبد الحق بن عطية ت  المحرر الوجيز في تفسير كتاب الله العزيز 

  125ناصر الدين أبو الخير الشافعي ت  أنوار التنزيل وأسرار التأويل

 عبد الرحمان الثعالبي  الجواهر الحسنان

 الإمام مالك  الموطأ الحديث

 البخاري ومسلم والسن الأربع  الصحاح

 

 

 

 

الفقه 

 الفروعي

 هـ 442عبد الملك حبيب ت  الواضحة

 هـ 431سحنون بن سعيد ت  المدونة الكبرى 

 هـ 434ابو القاسم البرادعي  التهذيب 

 هـ 432ابن الجلاب ابو القاسم  التفريغ

 344بن علي ت عبد الوهاب  االتلقين 

 هـ 314ابن عبد البر النمري  كار ذالاست

 هـ 322محمد اللخمي ت  التبصرة 

 هـ 141أبو الوليد بن رشيد الجد  البيان والتحصيل

 هـ 131ابن الحاجب ت  جامع الأمهات 

أصول 

 الفقه 

 هـ 111ابو حامد الغزالي ت  المستصفى من علم الأصول 

 هـ 111فخر الدين الرازي ت  المحصول في علم الأصول 

منتهى السول والأمل في علمي الأصول والجدل 

 ومختصره

 ابن الحاجب

 هـ 123شهاب الدين القرافي ت  شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول 

 القرافي  أنوار البروق في أنواء الفروق

العلوم 

 العقلية 

 هـ 342ابن سينا أبو علي ت  كتاب القانون في الطب

 هـ 131لأفضل الدين محمد الخونجي  كتاب الجمل في المنطق 

 131لابن سينا المراكش ي احمد أبو العباس ت  تلخيص أعمال الحساب 

 هـ

 ابن سينا  كتاب الإشارات 

                                                           
  14، 15الشريف التلمساني، صص : محمد كنان ميغا  1



 

1111 
 

 (المنطق والفلسفة وعلم الكلام)الفقهية في العلوم / علماء الأندلس ببجاية:       53الملحق رقم 

 سنة الوفاة التأليف/ملاحظة  الاختصاص أصله العالم

أبو بكر محمد بن الحسين 

 بن أحمد الأنصاري 
 من علماء الظاهر ميورقة

له نزعة تحليلية 

 للعلوم والمعارف

 هـ 141

 م5541

أبو بكر محمد بن عبد الله 

 بن العربي بن المرس ي
 موسوعيعالم  إشبيليا

له العواصم من 

القواسم وأحكام 

 القرآن

 هـ134

أبو علي الحسن بن علي 

 المسيلي

إشبيلي 

 أندلس ي
 نزعته غزالية

عرف بأبي حامد 

 الصغير
 هـ121

أبو بكر محمد بن عبد 

الحق بن عبد الرحمن 

 الأزدي ابن الخراط

 محدث وفقيه إشبيلي

الأحكام الكبرى 

 والصغرى 

العاقبة، التذكير، 

 ...الرقائق

 هـ124

 م5521

أبو عبد الله محمد بن عمر 

 القريش ي
 أندلس ي

عالم في المسائل النظرية 

 حتى أتهم بالزندقة

له مناقشات مع أبي 

علي المسيلي وعبد 

 الحق الإشبيلي

 هـ1آواخر القرن 

 زاهد متصوف إشبيلي أبو مدين شعيب الأنصاري 
 51استقر ببجاية 

 سنة وتوفي بتلمسان
 هـ123

ن علي بن أحمد أبو الحس

 الحرالي
 ألف المقولات الأولى عارف بالمسائل الفقهية أندلس ي

 هـ143

 م5442

أبو عبد الله محمد بن علي 

الطائي محي الدين علي 

 غربي

 النص بأي مدين شعيب مرسية

ألف الفتوحات 

المكية، عنقاء المغرب، 

 محاضرات الأبرار 

 هـ131

 م5434

 قرطبي قاسم بن محمد القريش ي

 

 الزهد والصلاح

 

 تأثر به علماء بجاية
 هـ114

 م5414

أبو الحسن علي النميري 

 الششري 
 ذو نزعة صوفية فلسفية أندلس ي

أقام ببجاية وتعرف 

 على ابن السبعين

 هـ112

 م5412

أبو محمد بن الحسن بن 

 إبراهيم بن سبعين
 مرسية

عالم بالقياس والمنطق 

مشارك في المعقول 

 والمنقول 

 عدة رسائلترك 
 هـ112

 م5431

أبو الحسن عبد الله بن 

 أحمد الأزدي الروندي
 أخذ عنه الغبريني عرف بالعلم والتصوف أندلس ي

 هـ125

 م5424



 

1112 
 

 محمد بن إبراهيم الآيلي
 أندلس ي

 نشأ بتلمسان

عالم بالعلوم العقلية 

 والرياضيات" المنطق"

أخذ عنه علماء 

 تلمسان

 هـ313

 م5411



 

1113 
 

العلوم الشرعيةالذين اهتموا ب علماء الأندلس ببجاية: 51جدول رقم   

 سنة الوفاة التأليف/ملاحظة  الاختصاص أصله العالم

أبو العباس أحمد 

 بن طاهر بن رصين
 له تصنيف على الموطأ الحديث داخل القلعة دانية

 هـ144

 م5543

أحمد بن عبد 

الملك اأنصاري 

 الظاهري 

 أندلس ي
من علماء الحديث 

 ظاهري 

المنتقى جمع له كتاب 

المستندات  فيه أصحاب

 ومسائل النوازل 

 هـ132

 م5513

أبو جعفر أحمد 

عبد الحق 

 الخزرجي

 الحديث والرواية قرطبة

آفاق الشموس وإعلان 

النفوس وقامع الصلبان 

 ومركع رياض أهل الإيمان

 هـ124

 م5521

أبو محمد قاسم 

 الرعينيبن خيرة 
 شاطبة

عام بمسائل الفقه 

 والقراءات

له قصيدة في طرق 

 القراءات

 هـ121

 م5523

أحمد بن عبد 

الرحمن بم مضاء 

 اللخمي

 أندلس ي

 إشبيلي

 

 من علماء الحديث
 مشارك في فنون شتى

 هـ124

 م5521

أبو عبد الله محمد 

بن عبد الرحمن 

  ييبالتج

 كتاب تلقيح الوليد-  مرسية
 هـ151

 م5454

محمد بن جعفر 

بن أحمد 

 المخزومي

 الفقه والرواية أندلس ي
قربه الخليفة عبد المؤمن 

 بن علي

 هـ144

 م5441

أبو جعفر الحسن 

بن محمد بن 

الحسن الأنصاري 

المعروف بابن 

 الرهبيل

 الحديث والفقه أندلس ي
عالم بجاية ودرس بها 

 بعد الإسكندرية

 آواخر القرن 

 هـ1

محمد بن أحمد 

بن عبد الله 

 الأنصاري 

 نزل ببجاية ودرس بها مسائل الفقه أندلس ي
 هـ145

 م5443

علي بن أحمد بن 

 عبد الله
 هـ132مكث ببجاية سنة  العلوم النقلية بلنسية

 هـ143

 م5441

أبو عثمان سعيد 

 بن علي بن زاهر
 درس بجامع بجاية الرواية والقراءات بلنسية

 هـ113

 م5411



 

1114 
 

أبو الحسن علي 

بن أحمد 

ابن الأنصاري 

 السراج

 إشبيلية
عالم بالرواية وسند 

 الحديث وتخريجه
 استوطن بجاية ودرس بها 

 هـ113

 م5412

أبو عبد الله بن 

عبد الرحمن بن 

أشكورنة الأزدي 

 (رطلةبابن )

 مرسية 
 عالم بالحديث 

 إمتم خطيب

دخل الجزائر مدينة وتولى 

 القضاء بها

 هـ115

 م5414

أبو العباس أحمد 

 بن محمد الصدفي
 شاطبة

عالم بالرواية 

 والقراءات

له تأليف في مراسيم 

 الخط وبيان مذهب ورش

 هـ133

 م5431

أبو زكريا يحي 

 اللقني
 اقرأ بجامع بجاية الأعظم فقيه حافظ محدث أندلس ي

 هـ3آواخر القرن 

 م54

أبو عثمان سعيد 

بن حكم بن عمر 

بن حكم بن عبد 

 الغني القريش ي

 اللغة والرواية أندلس ي البليار
إنتقل من بجاية وتونس 

 قةيور وم

 هـ121

 م5425

أبو عبد الله محمد 

بن عبد الرحمن 

 الخزرجي

 شاطبة
عالم في اللغة وأصول 

 الفقه
 تولى قضاء بجاية

 هـ125

 م5424

أبو العباس محمد 

بن محمد بن 

 الحسن الغماز

 بلنسية

 

عالم باللغة ومسائل 

 الفقه

قاض ببجاية وكان فريب 

 بن الحفصيين

 هـ124

 م5423

أبو عبد الله محمد 

 بن صالح الكناني
 عالم بالحديث والرواية شاطبة

التجأ إلى بجاية سنة 

هـ وتعرف عليه 131

مروره على  بدري عندعال

 بجاية

 هـ122

 م5422

أبو عبد الله محمد 

 بن علي
 مرسية

فقيه رواية عارف 

 بالأسانيد

أقام ببجاية واشتهر 

بالخطابة وتخريج 

 الأحاديث

 هـ342

 م5442

أبو الحسن علي 

 الزيات
 لا يعرف له تاريخ وفاة قرأ كتب المذاهب ببجاية فقيه أندلس ي

أبو العباس أخمد 

 بن محمد القرش ي
 غرناطة

فقيه، مفسر رواية، 

 محدث
 لا يعرف له تاريخ وفاة له تصنيف على القرآن

أبو ظاهر عمارة 

بن يحي بن عمارة 

 الشريف الحسني

 والفقهعالم باللغة  الأندلس ي
له تأليف في علم 

 الفرائض

 هـ131

 م5522



 

1115 
 

23-21 ، صالتجربة الأندلسية بالجزائر، سجل ندوة الأندلس: ناصر الدين سعيدوني

أبو الربيع سليمان 

 الأندلس ي
 أندلس ي

له معرفة بالحديث 

 واللغة والأدب
 لا يعرف له تاريخ وفاة همته  بعلو هر بأش

أبو عبد الله محمد 

بن أحمد 

الأنصاري ابن 

 الخبان

 مرسية
له علم بالرواية 

 والحديث

من أعلام الأدب والبلاغة 

 شاعروهو 

 هـ111

 م5414

أبو بكر محمد بن 

أحمد بن عبد 

الرحمن بن 

 سليمان ابن محرز 

 متفوق في اللغة والأدب  عارف بالتاريخ والفقه بلنسية
 هـ111

 م5413

أبو المطرف أحمد 

بن محمد بن 

 عميرة المخزومي

 شقرة

 بالأندلس
 فقيه قاض

له كتب رّد فيها على 

 الفخر الرازي 

 هـ111

 م5412

موس ى  أبو الحسن

بن علي بن عتيق 

 بن أحمد

 مختص بعالم الطب عارف بالتاريخ والفقه قرطبة
 هـ121

 م5411

أبو عبد الله محمد 

بن عبد الرحمن 

 الخزرجي

 شاطبة
له معرفة بمسائل 

 الفقه

مطلع على العلوم 

الطبيعية ومتفوق في 

 الطب

 هـ125

 م5424



 

1116 
 

  1أمراء الدولة الزيانية

 (م5113-5441/هـ144-214)

 (.م5424-5441/هـ125-144: أبو يحيى يغمراسن بن زيان .1

 (.م5414-5424/هـ314-125: أبو سعيد عثمان الأول بن يغمراسن .2

 (.م5413-5414/هـ313-314: زيان محمد بن عثمان الأول أبو  .3

 (.م5452-5413/هـ352-313: أبو حمو موس ى بن عثمان الأول  .4

 (.م5443-5452/هـ343-352: أبو تاشفين الأول عبد الرحمن بن أبي حمو الأول  .5

 (.م5414-5432/هـ314-332: أبو سعيد عثمان الثاني .6

 (.م5422-5412/هـ325-311: أبو حمو موس ى الثاني بن أبي يعقوب يوسف .7

 (م5424-5422/هـ321-325: أبو تاشفين الثاني عبد الرحمن بن أبي حمو الثاني .8

 (.م5424-5424/هـ321-321: أبو ثابت يوسف بن أبي تاشفين الثاني .9

 .م5423-5424/هـ323-321: أبو الحجاج يوسف بن أبي حمو الثاني .11

 .م5422-5423/هـ215-323: أبو زيان الثاني عبد الرحمن بن أبي حمو الثاني .11

 .م5314-5422/هـ213-215: أبو محمد عبد الله الأول بن أبي حمو الثاني .12

 .م5354-5314/هـ254-213: أبو عبد الله محمد الأول المعروف بإبن خولة .13

 .م5355-5355/هـ253-254: عبد الرحمن الثالث .14

 .م5354-5354/هـ253-253: السعيد بن أبي حمو الثاني .15

 .م5343-5354/هـ243-253(: المرة الأولى)الواحد بن حمو الثاني أبو مالك عبد  .16

 . م5342-5343/هـ245-243(: المرة الأولى)أبو عبد الله محمد الثاني المعروف بإبن الحمراء  .17

 .م5341-5342/هـ244-245(: المرة الثانية)أبو مالك عبد الواحد  .18

 .م5345-5341/هـ243-244(: المرة الثانية)أبو عبد الله محمد الثاني  .19

 .م5314-5345/هـ211-243: أبو العباس أحمد العاقل بن أبي حمو الثاني .21

 .م5312-5314/هـ234-211: أبو عبد الله محمد الثالث المتوكل على الله .21

 .م5111-5312/هـ251-234: أبو عبد الله محمد الرابع الثابتي .22

 .م5151-5111/هـ244-251: أبو عبد الله محمد الخامس بن محمد الثابتي .23

 .م5153-5151/هـ244-244(: المرة الأولى)أبو حمو الثالث بن محمد الثابتي  .24

 (م5145-5141/هـ243-244: أبو زيان أحمد الثالث .25

 .م5142-5145/هـ243-243(: المرة الثانية)أبو حمو الثالث بن محمد الثابتي  .26

 .م5131-5142/هـ233-243: عبد الله بن أبي حمو الثالث بن محمد الثابتي .27

 .م5134-5131/هـ232-233: زيان أحمد الثاني بن عبد الله الثاني أبو  .28

 .م5134-5134/هـ232-232: أبو عبد الله محمد بن أبي حمو .29

 .م5111-5134/هـ213-232(: المرة الثانية)أبو زيان أحمد الثاني بن عبد الله الثاني  .31

 . م5113-5111/هـ214-213: الحسن بن عبد الله الثاني الزياني .31

                                                           
 .115-111، ص ص4114، موفم للنشر والتوزيع، الجزائر، 4في العهد الزياني، ج عبد العزيز فيلالي، تلمسان  -1



 

1117 
 

 

 قائمة المصادر والمراجع



 

1118 
 

 .القرآن الكريم  - أ

 :الأحاديث النبوية - ب

  .م1676/1713، 1سلسلة الأحاديث الصحيحة، المكتبة الإسلامية، عمان، ط: الألباني ناصر الدين .1

 .ه 1677، المطبعة السلفية، القاهرة،1صحيح البخاري ج:  البخاري  .1

 .1771، 1صحيح البخاري،  دار الجيل بيروت، ط: البخاري  .3

عزت الدعاس،دار ابن حزم، داود، تعليق سنن ابي :أبوداود سليمان بن الاشعث الأزدي .6

 .1،1779طبيروت،

 ،1771، 1جامع العلوم والحكم، دار الحديث، ط(: الحنبلي)ابن رجب  .5

 .1771جامع العلوم والحكم، مؤسسة الرسالة ،ط(: الحنبلي)ابن رجب  .6

 .1716فتح الباري في شرح صحيح البخاري ، (: ابن حجر)العسقلاني  .9

 .1،1771سنن ابن ماجه، دار الجيل،بيروت،ط(: ه193القزويني ت محمد بن يزيد )ابن ماجة  .1

موسوعة شروح الموطأ،تح عبدالله بن عبد المحسن التركي، مركز  هجر للبحوث :  مالك الإمام بن أنس .7

 م ،1775، 1والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة، ط

دراسات بدار الكتاب العربي، دار كتاب الموطأ، قسم ال(: م975-911/ه179-75الإمام )مالك بن أنس  .17

 ,1711، 1الريان للتراث، القاهرة،ط

 .1771صحيح مسلم،بيت الأفكار الدولية، ط(: ه161 -ه176) مسلم بن الحجاج .11

 المخطوطات   - ت

 .د 136أجوبة العلماء في نوازل من أبواب الفقه، خ ع  مجموع رقم  -1

 .1161 مقدمة التهذيب ، مخطوط بالقرويين، فاس ، رقم: البرادعي -1

 .،ـ خ ع الرباط691اللآلي السندسية في الفضائل السنوسية، مجموع رقم : التنبكتي احمد بابا -3

 .1366شرح معالم أصول الدين ، خ ح ، رقم : التلمساني أبو محمد عبد الله بن محمد  -6

 .  33العلوم الفاخرة ،  خ ص، سلا ، مخ  رقم : الثعالبي عبدالرحمن   -5

بالخزانة الحسنية ،  1191مسائل وأجوبة الداوودي ضمن مجموع (  : ه671ت)نصرالداودي أحمد بن  -6

 .الرباط

التحصن و المنعة ممن اعتقد أن السنة بدعة، رسالة : الرهوني محمد بن أحمد بن محمد بن يوسف -9

 .5617جواب في مسألة قطعية النسب الشريف، خ ح، الرباط رقم "ضمن مجموع تحت عنوان 

عن طريقة الأولياء الكرام، و من شاركهم في ش يء من أعمالهم من  جلاء الظلام"رسالة :  ابن زاغو أحمد -1

 . الرباط.  11363توجد ضمن مجموع بالخزانة الحسنة تحت رقم "  الخواص و العوام

 .6761تكميل التقييد و تحليل التعقيد، الخزانة الحسنة تحت، الرباط،  رقم : ابن زكري أحمد -7

من الشيخ ابن زكري ضمن مجموع، خ ح، رقم ( ترجمة) تقييد: بن علي بن محمدالزيادي عبد المجيد  -17

13771. 

 .13771تقييد من الشيخ ابن زكري، ، خ، ح، الرباط ، ضمن مجموع رقم : الزيادي عبد المجيد -11



 

1119 
 

الخزانة : كتاب إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل الأم : السجلماس ي أحمد بن المبارك اللمطي  -11

 .113سلا، رقم الصبيحية ،

الخزانة : إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل الأم : السجلماس ي أحمد بن المبارك اللمطي كتاب  -13

 .113الصبيحية ،سلا، رقم 

 .خ ح  11531تقييد في شرح مختصر علم المنطق،مجموع : السنوس ي محمد بن يوسف      -16

 .11711مجموع رقم  .شرح مقدمات في التوحيد،خ ح،الرباط: السنوس ي محمد بن يوسف -15

خ ح،  11531نصرة الفقير في الرد على أبي الحسن الصغير، مجموع رقم  : السنوس ي محمد بن يوسف  -16

 .الرباط

 .الرباط.11599المغرب المستوفي في شرح فرائض الحوفي، خ ح، رقم : السنوس ي محمد بن يوسف -19

التوحيد ، خ ح ، مجموع  عمدة أهل التوفيق و التسديد في شرح عقيدة: السنوس ي محمد بن يوسف -11

 .الرباط. 11711رقم ، 

إزالة اللبس والشبهات عن ثبوت الشرف من : في ( ه1357ت)ابن سودة العابد بن أحمد بن الطالب المري  -17

 .1567قبل الأمهات، خ ع رقم

 .1717النجم الثاقب، خ ع، : ابن صعد -17

ر أبو الحسن -11 ي 
م
 .، خ ح الرباط11531: الصغير ، مجموعرسالة الفقيه الصالح أبو الحسن الملقب ب:  الصُغ

، د1173كفاية المريد في علم التوحيد، خ ع مجموع تحت رقم : (  ه171ت)أبو العباس الجزائري أحمد  -11

 .الرباط.  361،  .13166، 13676، 16733تحت أرقام عديدة الحسنية  وتوجد بالخزانة

 .، خ ح، الرباط11599،  3113شرح الفرائض للعقباني، رقم   :العقباني سعيد بن محمد -13

 .5665هداية الأنام،خ ح، الرباط، رقم : ي أبو الحسندالقلصا  -16

النجم الثاقب فيما لأولياء الله من مفاخر المناقب ، خ ع، رقم (: ه771ت)القلصادي محمد بن أحمد  -15

 .د1717

 .169/1المبتدي وغنيه المنتهي، خ ص، سلا،  مجموع فيه، شرح مختصر الحوفي،  وبغية : القلصادي  -16

د خ ع  691شرح منظومة غرامي صحيح في اصطلاح الحديث، مجموع رقم : ابن قنفذ أحمد بن الحسين -19

 .، الرباط

 .1191مجموع به أسئلة وأجوبة فقهية ضمن مجموع بالخزانة الحسنية بالرباط تحت رقم  -11

،  11165،  13166،  13676،  16733ح تحت أرقام د ، و بالخزانة الحسنة خ  1173مجموع تحت رقم  -17

6361 . 

 .د، خ ع ، الرباط 11مجموعة البيوتات النازحة من الأندلس بعد نكبة بني الأحمر، مجموع رقم  -37

 ، خ ح ، الرباط  16777مجموع رسائل أبي عبد الله محمد بن احمد بن محمد بن غازي رقم  -31

 .، خ ح، الرباط11357محمد شقرون ، مج رقم مجموع رسائل فقهاء تلمسان وأعيانها إلى . -31

 .  1773، 1، دار ابن حزم، ط " من نوادر تراث المالكية" مجموع فيه  -33



 

1120 
 

خ ح ، مجموع رقم : مجموع فيه رسائل حول العلوم من حساب و بلاغة و تصوف و شعر و غيرها  -36

 .الرباط. 13156

هل الإمام العالم سيدي أبي عبد الله محمد مجموع فيه عدة رسائل و كتب منها تعزية الفقيه المغراوي لأ  -35

 .، خ ح ، الرباط 16777بن احمد بن محمد بن غازي رقم 

، رقم مجموع مناقب أبي عبد الله الشريف وولدية، مكتبة آل سعود، الدار البيضاء، المملكة المغربية -36

 (.ه175ت )، تأليف العالم الفاضل سيدي أحمد بن سيدي عبدالرحمن أبي يحي   316

التعريف بنسب الشيخ الإمام أحمد بن يوسف السنوس ي الراشدي ، مخ في مجموع تحت رقم : جهول م -39

 .د ،خ ع، بالرباط1659

 .خ ح، الرباط، المملكة المغربية 1671مجموع  نبذة عن بعض الأئمة رقم : مجهول  -31

 .1761 مجموع التعريف بالتلمساني ناظم الأرجوزة في الفرائض،خ ح، الرباط، مج رقم: مجهول  -37

ورود العاهات على من أزال اللبس والشبهات عن ثبوت الشرف النسبي من قبل الأمهات،خ ع، : مجهول  -67

 .1117رقم

 .الرباط. د ، خ ع 691مجهول مناقب محمد بن يوسف السنوس ي ، مخطوط ، مجموع رقم  -61

 .د 691تأليف في التصوف وذكر بعض رجاله، مخطوط، خ ع، رقم : مجهول  -61

ع، الرباط، رقم د .وبة، ضمن مخطوط أجوبة العلماء في نوازل من أبواب الفقه، خالأج: ابن مرزوق  -63

136. 

 .د 3511الأحاديث الأربعون النبوية ، مخطوط بالخزانة العامة بالرباط، رقم :ابن مرزوق  -66

 .1363رقم ، الرباط . صلحاء وادي شلف، مخطوط خ ع: المغيلي أبو عمران موس ى بن عيس ى -65

 .آل سعود ، الدار البيضاء،المملكة المغربية 316ج مجموع رقم : الشريف وولديهمناقب أبي عبد الله  -66

 .د، خ ع ، الرباط  1659مناقب سيدي احمد بن يوسف الراشدي مخطوط ، رقم  -69

النور المقتبس من قواعد مالك بن انس، الخزانة العامة بتطوان في : الونشريس ي أبو محمد عبد الواحد -61

 .161مجموع تحت رقم 

المراهم في احكام فساد الدراهم، مخ  مكتبة تمكروت رقم (: أحمد بن عبدالعزيز السجلماس ي)لي الهلا -67

 ،أغادير، المغرب الاقص ى1719

مخطوط ضمن مجموع، الخزانة الحسنة،خ ح،  : الونشريس ي التعريف بابن عطية الونشريس ي و أهل بيته -57

 .16761رقم 

 .6155مالك،  خ ح ، الرباط،  رقم  نظم قواعد الإمام: الونشريس ي عبد الواحد احمد  -51

 .خ ح ،الرباط 11965مقيدة لامية في الفقه، مخطوط رقم : الونشريس ي عبد الواحد أحمد بن يحي  -51

  :المصادر المطبوعة  - ث

ة السيراء، ج:    ابن الأبّار    -1
ّ
   .1715، 1، دار المعارف، ط 1الحل

ة السيراء، تح حسين مؤنس ، الشركة العربية للطباعة والنشر ، القاهرة، : ابن الأبّار     -1
ّ
 . 1763الحل



 

1121 
 

التكملة لكتاب الصلة ، تح عبدالسلام الهروس، دار الفكر : ابن الأبّار أبو عبد الله محمد القضاعي البلنس ي   -3

   1775للطباعة والنشر ، بيروت، ط

مسائل السمسرة،تح لعروس ي المطوي، دار الغرب (:ه351 بن إبراهيم ت أبوالعباس عبدالله) الأبياني -6

 .1771،  1الإسلامي، بيروت، ط

، دار الكتب العلمية، (611إلى سنة  317من سنة )  1الكامل في التاريخ، ج(: ه637ت)إبن الأثير أبو الحسن    -5

 .1719، 1بيروت،ط

ي مرين، تح عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، روضة النسرين في دولة بن: ابن الأحمر اسماعيل       -6

 . 1773 ط ، 3الرباط، 

 .  1/  111مخطوط شرح السلم المرونق في علم المنطق،خ ص،رقم (:  713ت ) الأخضري عبد الرحمان      -9

 .1167 ليدن ، ، نزهة المشتاق في اختراق الأفاق ، مطبعة بريل: الإدريس ي  -1

 .1136المشتاق في احتراق الأفاق ،مطبعة بريل ،الإدريس ي الشريف ، نزهة  -7

،  1نهاية السول في شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول ، دار الكتب العلمية ، ط: الأسنوي عبد الرحيم      -17

 . 1713بيروت ، 

 .بيروت العربي، الكتاب دار وطبقات الأصفياء، الأولياء حلية: (ه 430 .ت الله عبد بن أحمد نعيم أبو (الأصبهاني -11

 . 1967 ط

عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تح : ابن أبي أصيبعة موفق الدين أحمد بن القاسم الخزرجي الشهير       -11

 .نزار رضا، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، دت

إرشاد القاصد إلى أسنى المقاصد في أنواع (: م1161/هـ967) ابن الأكفاني محمد إبراهيم بن ساعد       -13

 .العلوم،تح عبد المنعم محمد عمر

، تحقيق مريم . إسماع الصم في إثبات الشرف من قبل الأم هو( ه  177ت )الأكمه محمد المراكش ي       -16

 .1776،مطبعة الشرف، وجدة، المغرب،  1لحلو ، ط

 .ه1673الأحكام في أصول الأحكام ، دار الكتب العلمية، بيروت، : الآمدي علي بن محمد      -15

، دار الصميعي، الرياض، 6الإحكام في أصول الأجكام، تح عبد الرزاق العفيفي، ج: علي بن محمدالآمدي     -16

 .1773، 1ط

 . 1671سلامي ، دمشق ، ، المكتب الإ  1الإحكام في أصول الأحكام ، ط: الآمدي علي بن محمد   -19

القسم الأول، تحقيق محمد بن شريفة، من السفر )الذيل والتكملة : الأوس ي أبو عبد الله محمد المراكش ي     -11

 .1716، الأكاديمية الملكية المغربية،ط(الثامن

ن ابو التعديل والتجريح لمن خرج له البخاري في الجامع الصحيح، تح حسي(: ه696ت)الباجي أبو الوليد     -17

 .1716، 1لبابة،دار اللواء للنشر والتوزيع، الرياض، ط

تحق عبد اللطيف الجلالي ، : وصية الشيخ الحافظ أبو الوليد الباجي الأندلس ي لولديه : الباجي أبو الوليد     -17

 .1771، 1دار البشائر الإسلامية، بيروت،ط



 

1122 
 

المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي، تونس، إحكام الفصول في أحكام الأصول، تح عبد : الباجي أبو الوليد   -11

 .1771، 3ط

 . 1793،  1الحدود الأصولية ، مؤسسة الزعبي ، لبنان، ط: الباجي المالكي    -11

 .1771، 1الفروق الفقهية والأصولية، مكتبة الرشد الرياض، ط: الباحسيني يعقوب بن عبد الوهاب     -13

و المنزع اللطيف في التعريف بصلحاء الريف، تحقيق المقصد الشريف : الباديس ي عبدالحق بن إسماعيل   -16

 .1711سعيد أعراب ، المطبعة الملكية، الرباط، 

،  وزارة التراث 1الازهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية، تح محمد علي الصليبي، ج:الباروني سليمان باشا -15

 ،1719القومي والثقافة، عمان،

 . ، د ت(طبعة حجرية"واهر المنتقاة في إتمام ما أخل به كتاب الطبقات الج: البرادي أبو القاسم ابن إبراهيم  -16

جامع مسائل الأحكام لما نزل من القضايا بالمفتين والحكام، تح (: ه161ت)البرزلي أبو القاسم بن أحمد    -19

 .1771،  1محمد الحبيب الهيلة، دار الغرب الإسلامي،بيروت، ط

صلة في تاريخ علماء الأندلس، تح صلاح الدين الهواري، المكتبة كتاب ال: ابن بشكوال ابو القاسم خلف   -11

 . 1773، 1العصرية ، بيروت،ط

 .مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة  والبقاع ، تح على محمد( : هـ937ت )البغدادي صفي الدين    -17

المسالك والممالك، دار المغرب في ذكر بلاد إفريقة والمغرب، من كتاب :  (ه619ت )البكري أبو عبيد الله   -37

 .الكتاب الإسلامي، القاهرة، دت

ت، .، دار الكتب العلمية، بيرو1المسالك والممالك، تح جمال طلبة، ج : (ه619ت )البكري أبو عبيد الله    -31

 .1771، 1لبنان، ط

د فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تح فؤا: البلخي أبو القاسم والقاض ي عبد الجبار والحاكم الجشمي  -31

 .1796السيد، الدار التونسية للنشر، 

الثبت، تح عبدالله العمراني، دار الغرب الإسلامي، ( : ه731ابو جعفر أحمد بن علي الوادي آش ي ت)البلوي    -33

 .1713، 1بيروت، ط

تاج المفرق في تحلية علماء المشرق، تح الحسن السائح، مطبعة فضالة، المحمدية، : البلوي خالد بن عيس ى   -36

 .المملكة المغربية، دت

الدرّة المصونة في علماء وصلحاء بونة، تح سعد بوفلاقة، منشورات (: ه1137أحمد بن قاسم ت)البوني  -35

 .1779، 1بونة للبحوث والدراسات، عنابة، الجزائر، ط

أخبار المهدي بن تمرت، تح عبدالحميد حاجيات، الجزائر عاصمة : البيذق  ابو بكر بن علي الصنهاجي   -36

 .1779الثقافة العربية،  الجزائر، 

التشوق إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تح (: ه619ت)التادلي أبو يعقوب يوسف ابن الزيات  -39

 . 1717، 3،ط، الدار البيضاءةأحمد التوفيق، مطبعة النجاح الجديد

برنامج التجيبي، تح عبد الحفيظ منصور، الدار العربية (: ه937/ ه697)التجيبي القاسم بن يوسف   -31

 .1711للكتاب، ليبيا تونس، 



 

1123 
 

 .1713المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، . أعز ما يطلب ، تح عمار طالبي : مرت محمدو ابن ت  -37

المستفاد في مناقب العباد بمدينة فاس وما يليها من البلاد، تح محمد (: ه673ت)التميمي أبو عبد الله   -67

 . 1771، 1، مطبعة طوب بريس، الرباط، ط1الشريف، ق

،  1نيل الابتهاج بتطريز الديباج،تح علي عمر، مكتبة الثاقفة الدينية،القاهرة، ط: أحمد بابا  التنبكتي    -61

1773. 

اج لمعرفة من ليس في الديباج، تح عبدالله الكندري، دار ابن حزم ، كفاية المحت:  أحمد بابا التنبكتي   -61

 .1771، 1بيروت،ط

تاريخ دولة الادارسة، من كتاب نظم الدّرّ والعقيان،تحقيق عبد : التنس ي محمد بن عبد الله بن عبد الجليل  -63

 .1716الحميد حاجيات، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر ، 

تاريخ دولة بني زيان، مقتطف من كتاب نظم الدّرّ : بن عبد الجليلالتنس ي محمد بن عبد الله  -66

 .1715والعقيان،تحقيق محمود بوعياد ، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر ، 

، المؤسسة الوطنية 1الجواهر الحسان في تفسير القرآن ، مقدمة عمار طالبي ، ج: الثعالبي عبد الرحمن     -65

 . 1715للكتاب، ا لجزائر ،ط 

 .رحلة ابن جير، دار صادر ، بيروت، د ت(:  ه616 -537)ابن جبير أبو الحسن محمد بن أحمد    -66

 .د د ت ط. ،تح محمد الضباع شيخ  قراء مصر1النشر  في القراءات العشر،ج: ابن الجزري أبو الخير -69

، 1العلمية، طبراجستراسر، دار الكتب . غاية النهاية في طبقات القراء ، تح  ج: ابن الجزري أبو الخير   -61

 .، بيروت، لبنان،1776

، 1جنى زهرة الآس في بناء مدينة فاس، تح عبدالوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، ، ط: الجزنائي علي  -67

 . الرباط، المغرب.1771

كتاب التفريع، تح حسن بن سالم ( : ه391أبوالقاسم عبيد بن الحسين بن الحسن المصري ت)ابن الجلاب  -57

 .1719، 1غرب الإسلامي، بيروت، طالدهمان، دار ال

المنهل الروي في مختصر الحديث النبوي، تح محي (:ه933-637بدر الدين محمد بن إبراهيم )ابن جماعة  -51

 .1716الدين عبدالرحمن رمضان، دار الفكر ، بيروت، ط

شعيرة،دار سيرة الأستاذ جوذر، تح محمد كامل حسين، ومحمد عبدالهادي (: أبو علي منصور ) الجوذري  -51

 .الفكر العربي،دت

 .، دار البشائر ، مكة 1776كتاب التلخيص في أصول الفقه، ط:  الجويني عبد الحق  -53

" ميارة" حاشية على شرح محمد بن احمد الفاس ي : ابن الحاج ابو عبدالله محمد الطالب بن حمدون    -56

الشرح في جزئين ، طبعة ) ،1مالك، ج المرشد المعين على الضروري من علوم الدين على مذهب الإمام" لمنظومة 

 (.حجرية

منتهى السؤل و الأصل في علمي الأصول و الجدل ، تح نذير حمادو ، دار ابن حزم : ابن الحاجب أبو عمرو   -55

 ، الجزائر . 1776،  1للنشر و التوزيع ، ط



 

1124 
 

 1777،  1توزيع ، طجامع الأمهات ، تح الأخضر الخضري ، دار اليمامة للطباعة و النشر و ال: ابن الحاجب  -56

 .، دمشق سوريا

إحسان عباس : رسالة البيان عن حقيقة الإيمان ضمن رسائل ابن حزم الظاهري تحقيق : ابن حزم   -59

 .، بيروت1719،  1المؤسسة العربية للدراسات و النشر ، ط 

و عبدالرحمن الفصل في الملل والاهواء والنحل،تح محمد ابراهيم نصر ( :  ه656ت)ابن حزم أبو محمد علي   -51

 .1776، 1عميرة،دار الجيل، بيروت،ط

 .الإحكام في أصول الأحكام، منشورات دار الآفاق الجديدة،بيروت،د ت: ابن حزم الظاهري  -57

، إحسان عباس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت ، 3رسائل أندلسية، ، ج: ابن حزم الظاهري  -67

 .1719، 1ط

والمدخل إليه بالألفاظ العامية والأمثلة الفقهية،تح أحمد فريد المزيدي، دار التقريب لحدّ المنطق : ابن حزم -61

 .الكتب العلمية، بيروت، لبنان،د ت

رسائل في فضل الأندلس و ذكر رحالها، ضمن رسائل ابن حزم الأندلس ي، تح أحسان عباس، : ابن حزم -61

 .1719، 1بيروت المؤسسة العربية للدراسات، ط

 1تحقيق سعيد الأفغاني ، بيروت ، دار الفكر ، ط : القياس والرأي والإستحسان  ملخص إبطال: ابن حزم   -63

 ،1767 . 

" ميارة" حاشية على شرح محمد بن احمد الفاس ي : ابن حمدون ابو عبدالله محمد الطالب بن الحاج  -66

ين ، طبعة الشرح في جزئ) المرشد المعين على الضروري من علوم الدين على مذهب الإمام مالك،" لمنظومة 

 (.حجرية

/ هـ1197كتاب واسطة السلوك في سياسة الملوك، مطبعة الدولة التونسية ، : أبو حمو موس ى بن يوسف   -65

 .م 1161

، دار الشيماء، دار 1711واسطة السلوك في سياسة الملوك، تح محمود بوترعة، ط: أبو حمو موس ى الثاني -66

 ,النعمان، الجزائر

 .م1716/ه1676دار صادر، بيروت، معجم البلدان، : الحموي ياقوت  -69

جذوة المقتبس في ذكر ولاة الاندلس، ( : ه611أبو عبدالله محمد الأزدي،ت)الحميدي ابو عبدالله محمد  -61

  .1771الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 

بيروت،  الروض المعطار في خبر الاقطار، تح إحسان عباس، مكتبة   لبنان،: الحميري محمد بن عبد المنعم -67

 .1716ط

 .1771صورة الأرض ، منشورات دار مكتبة الحياة لبنان ، ط : ابن حوقل أبو القاسم  -97

 .1776المقتبس من انباء اهل الأندلس، تح محمود علي مكي، القاهرة : ابن حيان القرطبي  -91

فنخير كتاب التلخيص في علم الفرائض، تح ناصر بن (: هـ696ت)الخبري عبد الله بن إبراهيم الفرض ي  -91

 .ه1615الفريدي، مكتبة العلوم و الحكم، المدينة المنورة، ط

 .مكتبة المثنى ، بغداد: المسالك والممالك : ابن خرداذبة أبو القاسم    -93



 

1125 
 

 . 1117المسالك والممالك، مطبعة بريل، ليدن : ابن خرداذبة أبو القاسم -96

ان المطبوعات الجامعية ، بن عكنزن ، طبقات علماء أفريقية ، جمع وتحقيق إبن أيبي شنب ، ديو : الخشني  -95

 . 1776الجزائر ، ط 

اخبار الفقهاء والمحدثين، دراسة وتحقيق ماريا لويس آبيلا و لويس مولينا، : الخشني محمد بن الحارث   -96

 .1771المجلس الأعلى للأبحاث العلمية، معهد التعاون مع العالم العربي، مدريد ، 

تاريخ إسبانيا " في من بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام  أعمال الأعلام: ابن الخطيب لسان الدين   -99

 .1756، 1ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروت، لبنان، ط. ، تح إ 1، ق "الإسلامية

إسبانيا تاريخ " في من بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام  أعمال الأعلام: ابن الخطيب لسان الدين -91

 .1756، 1ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروت، لبنان، ط. ، تح إ 1، ق "الإسلامية

الإحاطة في أخبار غرناطة، تح  محمد عبد الله عنان،مكتبة الخانجي : ابن الخطيب لسان الدين -97

 .1796، 1بالقاهرة،ط

الله عنان، مكتبة الخانجي، ، تحقيق محمد عبد 1الإحاطة في أخبار غرناطة، ج : ابن الخطيب لسان الدين -17

 . 1796، 1القاهرة ، ط

تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط ، القسم الثالث من كتاب أعمال الإعلام : ابن الخطيب لسان الدين -11

فيمن  بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق أحمد مختار العيادي و محمد الكتاني، دار الكتاب، الدار 

  .1766البيضاء، ط 

لباب المحصل في أصول الدين، تح عباس محمد حسن سليمان، دار  المعرفة : ابن خلدون عبد الرحمن -11

 ،1776الجامعية الإسكندرية، مصر، ط

 ، 1773، 1المقدمة، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ط : ابن خلدون عبد الرحمن  -13

 ، س: ابن خلدون    -16
ً
لسلة ذخائر التراث، دار المعارف للطباعة التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا

 .1776والنشر، سوسة، تونس، ط

،تح خليل شحادة و سهيل زكال، دار الفكر للطباعة والنشر،  6العبر وديوان المبتدا والخبر، ج: ابن خلدون  -15

 .1777بيروت، ط

المكتبة الوطنية بغية الرواد  في ذكر ملوك بني عبدالواد، تح عبدالحميد حاجيات، : يحي  ابن خلدون  -16

 .1717الجزائرية، ط

بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، طبعة عتيقة، تح عبدالرحمن طالب، ديوان : ابن خلدون يحي  -19

 .1715المطبوعات الجامعية، الجزائر، 

لنشر بغية الرواد  في ذكر ملوك بني عبدالواد، تح عبدالحميد حاجيات، عالم المعرفة ل: يحي  ابن خلدون  -11

 ".1711منشورات تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية " والتوزيع،الجزائر

وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان، تح (: ه611-671أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد )ابن خلكان  -17

 إحسان عباس، دار صادر، بيروت، دت،

 . 1717تاب اللبناني ، فهرست مارواه عن شيوخه ، بيروت ، دار الك:  ابن خير الإشبيلي   -77



 

1126 
 

كتاب الأموال، تح رضا محمد سالم شحادة، دار الكتب العلمية، بيروت، : الداودي أحمد بن نصر  -71

 .1771، 1لبنان،ط

، تح محمد الأحمدي ابو النور و محمد ماضور، مكتبة الخانجي ، مصر، 1معالم الإيمان، ج:  الدباغ    -71

 1،ج1761

الإيمان في معرفة أهل القيروان، تح  إبراهيم شبوح، مكتبة الخانجي ،  معالم: الدباغ أبو زيد عبدالرحمن  -73

 1761، مصر،1ط

ق عليه ابوالقاسم بن  3معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، ج: الدباغ أبوزيد عبدالرحمن -76
ّ
، أكمله وعل

 .1775، 1عيس ى بن ناجي التنوخي،  تح عبدالمجيد خيالي، دار الكتب العلمية، بيروت،ط

طبقات المشايخ بالمغرب، تح إبراهيم طلاي، مطبعة البعث، قسنطينة، :  الدرجيني أحمد بن سعيد   -75

 .الجزائر،دت

ترصيع الأخبار وتنويع الآثار :  ( م1716-1773/ه691-373) ابن الدلائي أحمد بن عمر بن أنس العذري  -76

لدراسات الإسلامية في مدريد، تح والبستان من غرائب البلدان والمسلك إلى جميع المماليك، منشورات معهد ا

 .عبد العزيز الاهواني، د ت

إحكام الأحكام في شرح عمدة الأحكام، تح أحمد محمد شاكر، دار الجيل ، : ابن دقيق العيد تقي الدين -79

 .1775، 3بيروت، ط

لة المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، مطبعة الدو : ابن أبي دينار أبو عبد الله محمد بن أبي القاسم   -71

 .ه 1116، 1التونسية،ط

، تح بشار عواد معروف، 17تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير و الاعلام، مج (: ه961ت )الذهبي شمس الدين  -77

 .1773، 1دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط

وات الآثار، تح محمود ارناؤوط، دار ابن كثير ، دمشق، ذالأمصار : الذهبي شمس الدين أبو عبدالله -177

 .1715، 1وت، طبير

سير الأعلام النبلاء، تح شعيب ارنؤوط، مؤسسة الرسالة، : ن محمد بن أحمد يالذهبي شمس الد -171

 .1713، 1بيروت، ط

 .، دار الكتب العلمية، بيروت، دت 6تذكرة الحفاظ، ج: الذهبي شمس الدين -171

 .1776، 1تاريخ الإسلام ، تح عمر عبدالسلام تدمري، دار الكتاب العربي، ط: الذهبي -173

 .1777، 1المحصول في علم الأصول، دار الكتب العلمية بيروت، ط: الرازي  فخر الدين -176

 .إعلام الموقعين عن رب العالمين، دار الحيل ، بيروت : الدين  ر الرازي فخ  -175

يحق، أراد خالد الطباع دار الفكر، " فوائد في اختصار المقاصد"القواعد الصغرى :  الرازي فخر الدين -176

 . 1776دمشق، ط 

الخبر المعرب عن الامر المغرب الحال بالأندلس (: م1116/ ه1131ت )أبو راس محمد بن الناصر المعسكري  -179

، دار حنين للطباعة "الحلل السندسية في شأن وهران والجزيرة الأندلسية"المغرب، تح سليمة بن معمر وثغور 

 .1771، 1والنشر، ط



 

1127 
 

 .1719، 1الغرب الإسلامي، بيروت،ط تحقيق مختار التليلي، دار : الفتاوى : ابن رشد  -171

، 1المسائل،تح محمد الحبيب التجكاني، دار الجيل ، بيروت، دار الآفاق الجديدة، المغرب،ط:ابن رشد  -177

1773. 

، 1المسائل،تح محمد الحبيب التجكاني، دار الجيل ، بيروت، دار الآفاق الجديدة، المغرب،ط:ابن رشد  -117

1773. 

البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة، ، :  (517ت )ابن رشد أبو الوليد  -111

 .1711، ،1،دار الغرب الإسلامي ، بيروت،ط( المقدمة ) تحق محمد حجي وغيره 

، 1فتاوى ابن رشد، تح المختار بن الطاهر التليلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط( : 517)ابن رشد الجد  -111

1719. 

الضروري من أصول الفقه ، مختصر كتاب المستصفي ، تحقيق جمال (: ه575ت)د ابن رشد الحفي -113

 .1776، 1طالدين العلوي ، بيروت دار الغرب الإسلامي، 

الهداية الكافية الشافية لبيان حقائق إلامام ابن "شرح حدود ابن عرفة :  ابو عبدالله الانصاري  الرصّاع -116

 . 1773، 1هر العموري،دار الغرب الإسلامي، بيروت،القسم الأول،ط،تح محمد أبو الأجفان، والطا"عرفة الوافية

 .1769فهرست الرصاع، تح محمد العنابي، المكتبة العتيقة، تونس، ط: الرصاع ابو عبدالله الانصاري  -115

تاريخ أفريقية والمغرب،تح عبدالله زيدان وعزالدين عمر موس ى، دار : الرقيق أبو إسحاق إبراهيم القيرواني -116

 .1777،  1سلامي، بيروت،طالغرب الإ 

إكمال إكمال المعلم في شرح صحيح الإمام (: م1361/ ه963ت) أبو الروح عيس ى بن مسعود الزوازي  -119

 .1711، 1مسلم، تح عمار سبطة ومصطفى ضيف، دار التوفيقية، المسيلة ، الجزائر، ط

طوان من فضلاء أكابر نشر أزاهر البستان فيمن أجازني بالجزائر وت(: محمد بن القاسم)ابن زاكور  -111

 .1711الأعيان، دار المعرفة الدولية للنشر والتوزيع، الجزائر، طبعة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية، 

تح عبدالعليم " مادة شرع"تاج العروس من جواهر القاموس،(: محمد مرتض ى الحسيني) الزبيدي -117

 ،1716الطحاوين مطبعة الحكومة الكويتية،ط

 . pdfروس، دت، تاج الع: الزبيدي   -117

الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، صور للطباعة : ابن أبي زرع  -111

 .1791والوراقة، الرباط، 

الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس،تق : علي  ابن أبي زرع -111

 . 1777، 1عبدالوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، الرباط، ط

الأنيس المطرب، الطبعة الحجرية، تقديم كارل نورنبورغ ،دار الطباعة المدرسية، أوبسالة ، : ابن ابي زرع -113

 م،1163

 .1791الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية،دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، : علي بن أبي زرع -116

تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية ، تحقيق محمد ماضور ، : الزركش ي أبو عبد الله محمد إبراهيم  -115

 .المكتبة العتيقة ، تونس



 

1128 
 

 .1773الكتب العلمية  قواعد التصوف، تحقيق عبد المجيد خيالي، دار : زروق أحمد -116

محمد حسن : إيضاح الدلائل في الفرق بين المسائل، تح: الزريراني شرف الدين أبو محمد البغدادي -119

 .1773، 1إسماعيل، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط

معلم الطلاب مما للأحاديث من الألقاب ، جمع وتحقيق محمد أويدير : ابن زكري أحمد التلمساني -111

 .1711الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية، الجزائر طبعة خاصة ، مشنان وعبد

محصل المقاصد مما به تعتبر العقائد، تحقيق عبد الرزاق دحمون، دار : ابن زكري أبو العباس أحمد -117

 .1711المعرفة الدولية للنشر و التوزيع، الجزائر، طبعة خاصة 

جب، تحقيق عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحا: ابن زكري احمد -137

 .1711 طبعة خاصة الجزائر،للنشر والتوزيع،  الدولية

غاية المرام في شرح مقدمة الإمام، تحقيق محند أوإيدر مشنان، دار المعرفة الدولية، : ابن زكري أحمد -131

 .1711الجزائر، طبعة خاصة ضمن تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية سنة 

كتاب سير الأئمة واخبارهم، تحقيق إسماعيل العربي، دار الغرب الإسلامي، : أبو زكريا يحي بن أبي بكر -131

 . 1716ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر ط: ، وطبعة أخرى لنفس المصنف  والمحقق  1711، 1بيروت، ط

ادق ، مكتبة الثقافة محمد حاج ص: كتاب الجعرافية ، تح: الزهري أبو عبد الله محمد بن أبي بكر -133

 .الدينية ،بورسعيد ،د ت 

 دت.الجغرافيا، تح محمد حاج صادق مكتبة الثقافة الدينية: الزهري ابو عبد الله -136

الترجمانة الكبرى في أخبار المعمور برا وبحرا، تح عبدالكريم الفيلالي، دار نشر : الزياني أبو القاسم -135

 .1771المعرفة،الرباط، 

، تح محمد 17النوادر والزيادات على ما في غيرها من الأمهات، ج: بن عبد الرحمنابن أبي زيد عبدالله  -136

 .1777، 1الأمين بوخبزة،دار الغرب الإسلامي ، بيروت، ط

اختيار الأخبار عما كان بثغر سبته من سني الآثار، تحق عبد الوهاب بن  : السبتي محمد بن القاسم -139

 .1713الربلاط،  1منصف، ط

تحقيق محمود محمد الطناجي و عبد الفتاح لحلو ، دار إحياء . لشافعية الكبرى طبقات ا: السبكي  -131

 .الكتب العربية ،د ت ط 

آداب المعلمين والمتعلمين، تح محمد عبدالمولى، الشركة الوطنية للنشر، الجزائر، : سحنون ابن محمد -137

 . 1711، 1ط

د، دار الكتب العلمية، بيروت ، كتاب الجها 1المدونة الكبرى للإمام مالك، ج: سحنون بن سعيد -167

 . 1776ط،1

الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، منشورات دار مكتبة : السخاوي شمس الدين محمد بن عبدالرحمن -161

 .الحياة، بيروت، لبنان، دت

 .1717الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، تح محمد عمر الخشب مطبعة الساعي، الرياض : السخاوي  -161



 

1129 
 

فتاوى قاض ي الجماعة ابن السراج، تح محمد أبو الأجفان، (: ه161ت)اسم الأندلس ي ابن السراج أبو ألق -163

 .1776، 1دار ابن حزم، بيروت،ط

الحلل السندسية في الاخبار التونسية، تح محمد الحبيب الهيلة، دار : السراج محمد بن محمد الوزير -166

 .1715، 1سلامي، بيروت، لبنان، طالغرب الإ 

معجم السفر، تح عبدالله عمر البارودي، دار (: م1111/ه596ت)بن أحمد السلفي أبو طاهر محمد  -165

 ،1773الفكر، بيروت،ط 

، 1، بيروت،ط سلامالأموال، تح محمد عمارة، دار الكتاب (:م139/ه116أبوعبيدة القاسم ت)ابن سلام  -166

1777، 

المراكشية،تح عبدالقادر بوباية، الحلل الموشية في ذكر الاخبار (: أبو القاسم محمد العاملي)ابن السماك  -169

 ،  1711، 1دار الكتب العلميمة، لبنان، ط

 .مصادر الحق في الفقه الإسلامي، دار المعارف، مصر: السنهوري عبد الرزاق -161

دار الكتب العلمية، بيروت، : خالد زهري شرح عقيدة أم البراهين ، تح : السنوس ي محمد بن يوسف -167

 .1773، 1لبنان، ط

تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، : (ه711-167جلال الدين  الفضل عبد الرحمنأبو ) السيوطي  -157

 .1613تحقيق احمد معيد عبد الكريم، دار العاصمة، الرياض ي، 

،دار العاصمة، 1تدريب الراوي في شرح تقري بالنّواوي، تح طارق بن عوض، ج: السيوطي  -151

 ،1773، 1السعودية،ط

 .1713، 1طبقات الحفاظ ،دار الكتب العلمية بيروت ،ط(: ه711ت )جلال الدين السيوطي  -151

دار . كتاب الرد على من أخلد إلى الأرض و جهل أنّ الاجتهاد في هذا العصر فرض : السيوطي جلال الدين  -153

 .   1713الكتب العلمية ، بيروت ، 

 .1797، 1الوعاة، تح أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، ط  بغية: السيوطي جلال الدين -156

الموافقات في أصول الشريعة ، تحقق و شرح عبد الله دراز ، المكتبة التجارية : الشاطبي أبو إسحاق  -155

 الكبرى ، مصر ،

 .1713، 1الإفادات الإنشادات ، تحقيق أبو الأجفان، مؤسسة الرسالة، بيروت،ط:الشاطبي أبو إسحاق  -156

بو عبيدة مشهور آل سلمان، مكتبة ، تح أ1الاعتصام، ج: الشاطبي ابو اسحاق ابراهيم بن موس ى  -159

 .التوحيد، دت 

، 1،تح أحمد عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت،ط1الاعتصام، ج: الشاطبي أبو إسحاق ايراهيم -151

1711. 

، 1716، 1766، 1تحقيق وتقديم، محمد أبو الأجفان ط( هـ975ت ) فتاوي الإمام الشاطي : الشاطبي -157

 .تونس



 

1130 
 

جواب الشريف التلمساني  عن مسألة واردة من : محمد احمد العلوني الحسني الشريف أبو عبد الله  -167

، 1أهل غرناطة، تحقيق أبو الفضل العمراني الطنجي، ضمن كتاب عمل من طب لمن حب للمقري، بيروت،ط

1773. 

مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول ، تحقيق محمد علي فركوس ، : الشريف التلمساني  -161

 .1771،  1يان للطباعة و النشر و التوزيع ، بيروت لبنان ، ط مؤسسة الر 

 .1،1779مفتاح الوصول، تحقيق محمد علي فركوس، المكتبة المكية، السعودية،ط: الشريف التلمساني -161

مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، تح عبدالوهاب عبداللطيف، دار : الشريف التلمساني -163

 ..هـ 1637/ 1777لبيضاء، المغرب،طالرشاد الحديثة، الدار ا

دوحة الناشر لمحاسن من كان من مشايخ القرن العاشر، تح : الشفشاوني محمد بن عسكر الحسيني -166

 .1773، 3محمد حاجي ، الدار البيضاء، المغرب،ط

مخ الجيش و الكمين لقتال من كفّر عامة ( هـ  717ت ) شقرون بن محمد بن أحمد بن أبي جمعة  -165

الرباط ، تح هارون بن عبد الرحمن آل باشا الجزائر ،دار  11357مجموع بالخزانة الحسنة ، رقم المسلمين في 

 . 1776،  1ابن حزم ، بيروت ط 

كتاب جامع جوامع الاختصار والتبيان ، تح احمد :   هـ717حمد  بن أبي جمعة المغراوي ت شقرون م -166

 (.  د ت)شهار بالجزائر الشركة الوطنية للنشر والإ جلولي البدوي، ورابح بونار، ط 

كناب السير، تح محمد حسن، كلية العلوم  : (م1511/ه711أبو العباس أحمد بن سعيدت)الشماخي -169

 .1775الإنسانية والاجتماعية، تونس،

 ،1777، 1الشماخي، كتاب السير، تح محمد حسن، دار المدار الإسلامي،ط   -161

الأدلة البينة النورانية في مفاخر الدولة الحفصيةـ تح الطاهر بن محمد : اع أبو عبدالله محمدمابن الش -167

 ،   1716العموري، الدار العربية للكتاب، 

، تح أمير علي مهنا و علي حسن فاعور، 1الملل والنحل، ج: الشهرستاني أبو الفتح محمد بن عبد الكريم -197

 .1773، 3دار المعرفة، بيروت، ط

 . ، بيروتعلم الأصول، دار الكتب العلمية إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من: الشوكاني محمد بن علي  -191

القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد، تح محمد سعيد البدري، دار الكتاب المصري، : الشوكاني محمد -191

 .1771، 1القاهرة، ط

شري، دار الفضيلة إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تح سامي العربي الأ : الشوكاني  -193

 ،1777، 1للنشر والتوزيع، الرياض، ط

مع ، ط: الشيرازي أبو إسحاق  -196
ّ
 .1711، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ،  1شرح الل

، "أن شرف العلم أفضل من شرف النسب"خلاصة الأدب في الردّ على من قال : الصخراوي أبو عبد الله  -195

 .1717، 1ر البيضاء، المغرب، طتحقيق خالد زهري، دار الرشاد الحديثة، الدا

أخبار الأئمة الرسميين،تح محمد ناصر إبراهيم بحاز، دار الغرب الإسلامي، :  المالكي إبن الصغير -196

 .1716بيروت،ط



 

1131 
 

معرفة أنواع  علم الحديث، تح عبداللطيف الهميم،دار الكتب ( ه663أبو عمر السهرزوري ت)ابن صلاح  -199

 ؛391، ص1771، 1العلمية، بيوت،ط 

 . 1716،  1، دار المعرفة بيروت ، ط 1فتاوى و مسائل ، ج: الصلاح ابن -191

بغية الملتمس في تاريخ رجال اهل الأندلس،تح  صلاح (: م1173-ه577ت)الضبي أبو جعفر أحمد بن يحي -197

 .1775، 1الدين الهواري المكتبة العصرية، بيروت، ط

 .1771بغية الملتمس، الهيئة المصرية العامة، : الضبي -117

الشقائق النعمانية في علماء الدولة العثمانية ، دار ( : ه761ت)ى زادة أحمد بن مصطفى طاش كبر  -111

 . 1795الكتاب العربي ، بيروت ، ط 

مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، (: ه761ت)طاش كبري زاده أحمد بن مصطفى -111

 .1715، 1،دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1مج

مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، (: ه761ت)ده أحمد بن مصطفىطاش كبري زا -113

 .1997، 1، بيروت، لبنان، طمكتبة ناشرون،1مج

 .دت،دار المعارف،مصر،5لوك، تح محمد ابو الفضل إبراهيم،جتاريخ الرسل والم: الطبري محمد بن جرير -116

ح محمد مسعود جبران، دار الغرب الإسلامي، سبك المقال وفك العقال، ت: الطواح عبدالواحد بن محمد -115

 .1775، 1بيروت، ط

تلخيص المحصل المعروف بنقد المحصل ، تح عبد الله نوراني، دار الأضواء ، : الطوس ي نصر الدين  -116

 .1715،  1بيروت، ط 

القلائد الجوهرية في تاريخ الصالحية ،تحقيق محمد أحمد دهمان،دمشق : ابن طولون شمس الدين  -119

 م1756هـ 1395

 .المعتمد في أصول الفقه ، بيروت ، دار الكتب العلمية : ابن الطيب أبو الحسين البصري المعتزلي  -111

المرشد المعين على الضروري من علوم الدين، مكتبة (: ه1767أبومحمد عبدالواحد ت)ابن عاشر  -117

 .القاهرة، مصر، دت

الزائر بمناقب الحاج أحمد بن تحفة (:م1957/ه1163أحمد بن عبد الرحمن الحافي ت)بن عاشر ا -177

 .1711عاشر، تح مصطفى بوشعراء، منشورات الخزانة العلمية الصبيحية بسلا، المغرب

تح عبد الوهاب بن منصور، ، 1الإعلام بمن حل بمراكش و أغمات من الأعلام ، ج : العباس بن إبراهيم -171

 ،1799المطبعة الملكية بالرباط، 

تح أبو الأشبال الزهيري، دار ابن . جامع بيان العلم وفضله(: ه663ت)ابن عبد البر  أبوعمر يوسف  -171

 .الجوزي

جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله ، نشر عبد الرحمن محمد عثمان ، : ابن عبد البر  -173

 . 1761،  1المكتبة السلفية ، المدينة المنورة ، ط

تح أبو الأشبال الزهيري، دار ابن . م وفضلهجامع بيان العل(: ه663ت)ابن عبد البر أبوعمر يوسف  -176

 .الجوزي



 

1132 
 

فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تح فؤاد : عبد الجبار القاض ي و أبو القاسم البلخي والحاكم الجشمي -175

 .1796السيد، الدار التونسية للنشر، 

الكتاب  فتوح أفريقية والأندلس، تح عبدالله أنيس الطباع، مكتبة المدرسة ودار : ابن عبد الحكم -176

 .1766اللبناني، بيروت،ط

 .فتوح مصر والمغرب، تح عبد المنعم عامر،الهيئة العامة للثقافة، القاهرة، دت: ابن عبد الحكم -179

ثلاث رسائل في " رسالة في آداب الحسبة والمحتسب، تح ليفي بروفنسال : ابن عبد الرؤوف أحمد -171

 .1755بالقاهرة، ط ، مطبعة المعهد العالمي الفرنس ي للآثار الشرقية"الحسبة

الرحلة المغربية، تح محمد الفاس ي جامعة محمد الخامس، وزارة الشؤون الثقافية : العبدري أبو عبد الله -177

 .1761والتعليم العالي، الرباط،ط

تح ليفي بروفنسال ، مطبعة المعهد العالمي : رسالة في القضاء والحسبة : ابن عبدون محمد بن أحمد -177

رسالة في آداب : و رسالة في نفس المصنف لأحمد بن عبد الرؤوف 1755بالقاهرة، ط الفرنس ي للآثار الشرقية

 ".ثلاث رسائل في الحسبة" الحسبة والمحتسب، تح ليفي بروفنسال 

البيان المغرب في اخبار الاندلس والمغرب، تح كولان وليفي بروفنسال، دار الثقافة، : بن عذارى المراكش ي ا -171

 .1713، 3بيروت، لبنان،ط

البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، قسم الموحدين تحقيق محمد بن تاويت : بن عذاري المراكش يا -171

 .1715، 1و آخرون ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ط 

طبقات علماء إفريقية، تح محمد بن أبي شنب، ديوان المطبوعات الجامعيةن : أبو العرب التميمي  -173

 . 1776الجزائر، 

، دار الغرب الإسلامي، 1776، 3كتاب المحن، تح يحي بن وهيب الجبوري، ط: م التميميابو العرب تمي -176

 .بيروت 

المسالك في شرح موطأ مالك، تح محمد حسين السليماني و عائشة (: ه563ت)ابن العربي أبو بكر محمد  -175

 .1779، 1ن دار الغرب الإسلامي ، بيروت، ط5محمد السليماني ، ج

المسالك في شرح موطأ مالك، تح محمد حسين السليماني و عائشة محمد : دابن العربي أبو بكر محم -176

 .1779، 1، دار الغرب الإسلامي ، بيروت، ط5السليماني، ج

 .1711العواصم في القواصم ،تح عمار طالبي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، الجزائر : العربي ابن -179

 .1796يق عمار طالبي ، مكتبة دار التراث ، القاهرة ، العواصم من القواصم ، تحق: ابن العربي أبو بكر  -171

يحق، أراد خالد الطباع دار الفكر، " فوائد في اختصار المقاصد"القواعد الصغرى :  العز بن عبد السلام  -177

 .1776دمشق، ط 

تحق إياد خالد الطباع،دار : الفوائد في اختصار المقاصد أو القواعد الصغرى : العز بن عبد السلام  -117

 .1777، 1الفكر، دمشق سوريا ط 

نزيه كمال حماد دار القلم : تح" قواعد الأحكام في الإصلاح الأنام"القواعد الكبرى :العز بن عبد السلام  -111

 .دار النشر جدة 1777 1دمشق، ط



 

1133 
 

 .ه1369،  1تبيين كذب المفترى ، دار الفكر ، دمشق ، ط: ابن عساكر -111

 .1773لسان الميزان ، دار الفكر ، بيروت ، (: ه151بن حجر تأحمد بن علي )العسقلاني  -113

، 1لسان الميزان، تعليق عبدالفتاح أبو غدّة، مكتبة المطبوعات الإسلامية، ط:  ابن حجر العسقلاني  -116

1771 ، 

فهرست بن عطية، تح محمد أبو الايحفان و محمد الزاهي، دار الغرب الإسلامي، : ابن عطية عبد الحق -115

 .، بيروت، لبنان1بدون ط 

فهرست بن عطية، تح محمد أبو الايحفان و محمد الزاهي، دار الغرب الإسلامي، : ابن عطية عبد الحق -116

 .1717بيروت، لبنان 

تحفه الناظر وغنية (  هـ 191ت ) العقباني أبو عبد الله محمد بن احمد بن قاسم بن سعيد التلمساني  -119

 .1769مشق، الذاكر في حفظ الشعائر وتغيير المناكر، تح على الشنوفي، د

 . 1777الواضح في أصول الفقه ، مؤسسة الرسالة، بيروت ، : ابن عقيل  -111

تحقيق محمود الارناؤوط ، دار ابن كثير ، ../.. شذرات الذهب في أخبار من ذهب : ابن عماد الحنبلي  -117

 . 1771،  1بيروت ، ص

شركة التونسية النظر و الأحكام في جميع أحوال السوق، المقدمة، ال(: ه117ت)ابن عمر يحي  -117

 .1795للتوزيع،تونس، 

، تح ماهر زهير جرار،  دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، (فهرست شيوخ عياض)الغنية: عياض القاض ي -111

 .1711، 1ط

، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، "فهرست شيوخ القاض ي عياض"الغنية (: ه566ت)عياض القاض ي  -111

 .1773، 1ط

رك وتقريب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، تحقيق محمد بن تاويت ترتيب المد: عياض القاض ي  -113

 . 73،1713، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية، المغرب،ط1الطنجي،ج 

مذاهب الحكام في نوازل الأحكام، تق محمد بن شريفة، دار الغرب :  عياض القاض ي وولده محمد  -116

 .1779، 1الإسلامي، بيروت، ط

 .دار التراث،القاهرة، د ت 1،1797ط،احمد الصقر أصول الرواية، تح إلى معرفة الإلماع: عياض القاض ي -115

عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية، تح محمد بن ابي :  الغبريني أبو العباس  -116

 .1717، 1شنب، المطبعة الثعالبية، الجزائر ، ط

عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة (: ه916أو 976ت )الغبريني أبو العباس أحمد بن أحمد  -119

 .1711، 1السابعة ببجاية، تح رابح بونار، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط

، 1الوثائق المختصرة، تح مصطفى ناجي، مركز إحياء التراث المغربي، الرباط، ط: الغرناطي أبو إسحاق -111

1711. 

، 1ق المختصرة، تح مصطفى ناجي، مركز إحياء التراث المغربي، الرباط، طالوثائ: الغرناطي أبو إسحاق -117

1711. 



 

1134 
 

 .تح بدوي طبانة، مطبعة كرياطة فوترا. 1إحياء علوم الدين،باب المتعلم و المعلم،ج: الغزالي أبو حامد  -137

 .المستصفى في علم الاصول ، مكتبة المثنى ، بغداد : الغزالي أبو حامد  -131

ستصفى من علم الأصول تحقيق، حمزة بن زهير حافظ، الجامعة الإسلامية، المدينة الم: الغزالي أبو حامد -131

 .المنورة ، د ت 

المحصول في علم أصول الفقه ، المملكة العربية السعودية ، جامعة الإمام : فخر الدين الرازي الشافعي  -133

 .1797،  1، ط

 .تقويم البلدان، دار صادر، بيروت :  أبو الفدا عماد الدين -136

 . 1773، الرياض ،  3العدّة في أصول الفقه ، ط: الفراء محمد  -135

 . 1776، 1الديباج  المذهب، تحقيق مأمون الجنان، دار الكتب العلمية، بيروت، ط : ابن فرحون  -136

 .1771تاريخ علماء الاندلس،القاهرة، ط: ابن الفرض ي أبو الوليد عبدالله بن محمد -139

كتاب التلخيص في علم الفرائض، تح ناصر بن (: هـ696ت)الخبري ابن الفرض ي عبد الله بن إبراهيم  -131

 .1615فنخير الفريدي، مكتبة العلوم و الحكم، المدينة المنورة، ط

 .(PDF)، د ت، 3، ص"شرح شرح العقائد"النبراس : الفرهاوي محمد عبد العزيز -137

 .ه1373ة بريل، ليدن،مختصر كتاب البلدان، مطبع(: أبو بكر احمد بن محمد الهمداني )ابن الفقيه  -167

منشور الهداية في كشف حال من ادعى العلم والولاية، تحقيق أبو القاسم سعد : الفكون عبد الكريم -161

 .1719، 1الله، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط

التربية في : الرسالة المفصلة لأحوال المعلين والمتعلمين،نشرها أحمد فؤاد الأهوان،: القابس ي ابو الحسن -161

 .1769م، دار المعارف، القاهرة، الإسلا 

الاكليل و التاج في تذييل كفاية المحتاج،تح مارية وادي، (: ه1119 -ه1116)القادري محمد بن الطيب   -163

 .1777مطبعة شمس، وجدةن المغرب، ط

لقط الفرائد، ضمن ألف سنة من (: م1616/ه1715أحمد بن ابي العافية المكناس ي ت)ابن القاض ي -166

 .حجي، دتتح محمد الوفيات، 

 أحمد)  ابن القاض ي -165

، دار المنصور للطباعة والوراقة  1، جفي ذكر من حل من الأعلام مدينة فاسجذوة الإقتباس :  (المكناس ي  -166

 ،1793بالرباط،ط

 .،تح خيري سعيد، المكتبة التوفيقة،  دت1ج: الإمامة و السياسة(: ه116ت)ابن قتيبة  -169

الديباج وحلية الابتهاج،تح علي عمر، مكتبة الثقافة الدينية، التوشيح (: ه1771ت) القرافي بدر الدين -161

 .1776، 1القاهرة، ط

محمد سراج وعلى جمعة، دار السلام، : تح( أنوار البروق في أنواء الفروق) القرافي شهاب ، كتاب الفروق  -167

 .1771، 1مصر، ط

الاصول ، مكتب البحوث شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في (: ه616ت )شهاب الدين   القرافي -157

 .1776والدراسات، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت،ط



 

1135 
 

مة أحمد مرزوق (: ه569 -ه696)القرطبي يحي  -151
ّ

تح أحسن (. هـ177-166)المقدمة القرطبية شرح العلا

 .1775، 1زقور، دار التراث ، الجزائر ، ط

 .د، دار صادر، بيروت، د تآثار البلاد وأخبار العبا( : هـ611ت) القزويني زكريا بن محمد -151

الرسالة القشيرية، تح عبد الحليم محمود و  ( :ه665ت)القشيري أبوالقاسم النيسابوري الشافعي  -153

 .1717محمود بن شريف، مطابع مؤسسة دار الشعب، القاهرة، ط 

نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، (: ه9ق)ابو محمد حسن بن علي المراكش ي  بن القطانا -156

 .1777، 1تح محمدعلي مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط

تح ، " تمهيد الطالب ومنتهى الراغب إلى أعلى المنازل والمناقب" رحلة القلصادي(: ه171ت)الحسن أبو  القلصادي -155

 .1711الشركة التونسية للتوزيع، تونس، الأجفان،أبو 

لياء الله من مفاخر المناقب،  محمد أحمد النجم الثاقب فيما لأو (: ه771ت)القلصادي محمد بن أحمد  -156

 .1711، 1الديباجي، دار صادر، بيروت،ط

نبيل خالد الخطيب ،دار الكتب :تحقيق,صبح الأعش ى في صناعة الإنشا : القلقشندي أحمد بن علي -159

 . العلمية،بيروت،لبنان

بالشيخ ابي مدين أنس الفقير وعز الحقير في التعريف (: ه117أبو العباس احمد الحسني ت)ابن قنفد  -151

 .1771، 1وأصحابه،تح أبو سهل نجاح عوض صيامن دار المقطم للنشر والتوزيع، القاهرة،ط

الفارسية في مبادئ الدولة الحفصية تقديم وتحقيق محمد الشاذلي النيفر، وعبد المجيد : ابن القنفد -157

 .1761تركي، الدار التونسية للنشر 

، تح محمد بن يوسف القاض ي، شركة نوابغ (: ه117ت)المطالبشرف الطالب  في اسنى : ابن قنفذ -167

 .1777، 1الفكر، ط

شرف الطالب في أسنى المطالب، عبدالعزيز صغير دخان، دار الرشد ناشرون، : ابن قنفذ القسنطيني -161

 ، الرياض،1773، 1ط

و دار الكتاب  تاريخ افتتاح الأندلس،تح ابراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري ( : ه369ت)ابن القوطية  -161

 .1719، 1الليناني، ط

 .دار الحيل ، بيروت ،  1ج أعلام الموقعين عن رب العالمين ، : ابن قيم الجوزية  -163

الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، تح علي بن حسن بن علي (: ه996-976)الحافظ ابن كثير -166

 .1776، 1ياض، ط، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الر 1بن عبد الحميد الاثري، مج

 .1716، 5بيروت، ط: ، مكتبة المعارف 1البداية والنهاية، ج: ابن كثير -165

وم، وزارة الأوقاف والشؤون : الكرابيس ي أسعد بن محمد الحسني الحنفي -166 الفروق، تح محمد طمم

 .1711، 1الإسلامية، الرباط، ط

 .1717، 1711باط، ط إفريقيا، تر محمد حجي وآخرون، دار نشر المعرفة، الر : كربخال مارمول  -169

الاكتفاء في أخبار الخلفاء ، تحقيق عبد القادر بوباية ، ( : هـ 6ق )ابن الكردبوس أبو مروان عبد الملك  -161

 . 1777،  1المجلد الأول ، دار المكتبة العلمية ، لبنان ، ط



 

1136 
 

لسلامي، دار شرح التلقين ، تح  محمد المختار ا: م ج1161/ ه536ت )المازري أبو عبدالله محمد بن علي  -167

 .1779الغرب الإسلامي، بيروت، ط

الدّرر المكنونة في نوازل مازونة، تحقيق مختار حساني، دار الكتاب : المازوني أبو زكريا يحيى بن موس ى -197

 .1777العربي، الجزائر، 

 ، تح بشير البكوش، دار الغرب1رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية، ، ج : المالكي عبدالله -191

 ،1713الإسلامي، بيروت،ط

تسهيل النظر وتعجيل الظفر، تحقيق محي الهلال السرحان، دار النهضة العربية، : الماوردي ابو الحسن -191

 ،1711بيروت ط 

أخبار مجموعة في فتح الأندلس وذكر أمرائها والحروب الواقعة بينهم،تح إبراهيم الأبياري، دار : مجهول  -193

 .1711، 1للبناني، طالكتب الإسلامية و دار الكتاب ا

زهرة البستان في دولة بني زيان، تح عبدالحميد حاجيات، دار عالم المعرفةللنشر والتوزيع، : مجهول  -196

 .1711الجزائر،طبعة خاصة،

الروض المعطار في خبر الاقطار، تح إحسان عباس، مكتبة لبنان، بيروت، : محمد بن عبد المنعم الحميري  -195

 .1716ط

 1السياسة أو الإشارة في تدبير الإمارة ، تحقيق سامي الستار ، دار الثقافة ، ط كتاب: المرادي أبو بكر  -196

،1711. 

الاستبصار في عجائب الأمصار ،  وصف مكة، والمدينة ومصر وبلاد المغرب ، (: القرن السادس) المراكش ي  -199

 .تح عبد الحميد سعد زغلول دار الشؤون للثقافة العامة، العراق، دت

الاستبصار في عجائب الأمصار، تح عبد الحميد سعد زغلول المغرب، دار النشر المغربية،  كتاب : المراكش ي  -191

1716. 

الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، دار : المراكش ي أبو عبد الله -197

 .الثقافة، بيروت

دار : غرب، تحقيق محمد زينهم محمد عزبالمعجب في أخبار تلخيص أخبار الم: المراكش ي عبد الواحد  -117

 .1776الفرجاني للنشر و   التوزيع ط 

المعجب في تلخيص اخبار المغرب، تح خليل عمران المنصور، دار الكتب العلمية، :  المراكش ي عبد الواحد -111

 .1771، 1بيروت ، ط

، دراسة لنيل  1771محمد فيروج ، دار الحديث الحسننية، الرابط : جنى الجنتين ، تح : ابن مرزوق  -111

 .دبلوم الدارسات العليا المعمقة

المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا ابي الحسن، تح مارياخيسوس بغيرا، تق :ابن مرزوق  -113

 .1711محمود بوعياد، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 

سلوى الزاهري، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية،  تح المناقب المرزوقية،(: ه911ت) ابن مرزوق ابو عبدالله محمد  -116

 .1771، 1مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء،  ط



 

1137 
 

المتجر الربيح والمسعى الرجيح في شرح الجامع (: م1637/ه161ت)محمد بن أحمد بن مرزوق الحفيد  -115

 . 1711، 1الصحيح، تح حفيظة بلميهوب، دار التنوير، الجزائر،ط

،مطبعة  1إسماع الصم في إثبات الشرف للأم ، تحقيق مريم لحلو ، ط(:  ه 161ت) ابن مرزوق الحفيد -116

 .1776ب، المغر ،1ط الشرف، وجدة، 

عجالة المستوفي المستجاز في ذكر من سمع من المشايخ دون من أجاز من ( :هـ911ت)ابن مرزوق الخطيب  -119

 .9597أئمة المغرب و الشام و الحجاز، خ ح، مجموع رقم 

بحوت تح تسير المرام في شرح عمدة الاحكام للإمام عبدالغني المقدس ي، ( : ه911ت)ابن مرزوق الخطيب  -111

/ 1773وحة دكتوراه، إشراف محمد الروكي، كلية الىداب والعلوم الإنسانية بفاس، المغرب، م، أطر 1سعيدة ج

1776. 

البستان، تح عبدالرحمن طالب، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، : ابن مريم محمد بن محمد -117

 .1716ط

د بن يوسف القاض ي، البستان في ذكر الأولياء والعلماء  بتلمسان، تح محم: محمد بن محمد   ابن مريم -177

 .1717، 1شركة نوابغ الفكر، القاهرة، ط

شرح الأرجوزة التلمسانية في الفرائض، تح عبد اللطيف زكاغ ، دار ابن : المغيلي أبو الحسن العصنوني -171

 .1777، 1حزم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط

بلقاسم ضيف الجزائري ، دار  ، تح " الصواب لب الألباب في رد الفكر إلى: المغيلي محمد بن عبد الكريم  -171

 .1776لبنان ,، بيروت1ابن حزم ،ط

أسئلة الاسقيا وأجوبة المغيلي، تح عبد القادر زبادية، الشركة الوطنية : المغيلي محمد بن عبد الكريم  -173

 .1796للنشر والتوزيع ، الجزائر، 

ك والسلاطين، تح محمد خير رمضان تاج الدين فيما يجب على الملو : المغيلي محمد بن عبد الكريم -176

 . 1776، 1يوسف، دار ابن حزم، بيروت، لبنان، ط

 .1761مصباح الأرواح  في أصول الفلاح، تح رابح بونار، الجزائر : المغيلي محمد بن عبد الكريم -175

ية، مصباح الأرواح في أصول الفلاح، تح رابح بونار، وزارة الثقافة الجزائر :المغيلي محمد بن عبد الكريم -176

 . 1779ط 

مصباح الأرواح في أصول الفلاح، تح عبد المجيد خيالي، دار الكتب : المغيلي محمد بن عبدالكريم  -179

 .1771، 1العلمية، بيروت، ط

أحسن التقاسم في  (:م779/ هـ319أبو عبد الله محمد بن أحمد البشاري ت  شمس الدين)المقدس ي  -171

 .معرفة الأقاليم، دار صادر، بيروت

 . 1776أحسن التقاسم في معرفة الاقاليم، ليدن ، : المقدس ي   -177

 1أحسن التقاسم في معرفة الاقاليم، تح محمد أمين الضناوي، دار الكتب العلمية، بيروت، : المقدس ي -377

 .1771و طبعة بريل، ليدن ، . 1771ط ،



 

1138 
 

بات للنشر و التوزيع ، عمدة الأحكام الكبرى، تح سمير بن أمين الزهيري، دار الث: المقدس ي عبد الغني  -371

 .   1611،   1الرباط ، ط 

العمدة الكبرى في أحكام الأحاديث ، تح رفعت فوزي عبد المطلب، مكتبه الخانجي ، القاهرة، : المقدس ي -371

 . 1773، 1ط 

، 1عمدة الأحكام من كلام خير الأنام، تح،محمود الأرناؤوط دار الثقافة العربية ، بيروت ، ط : المقدس ي -373

1711. 

عمل من طب لمن حب، تحقيق بدر الدين بن عبد الإله العمراني الطنجي، (: هـ 957)قري أبو عبد الله الم -376

 .1773دار الكتب العلمية، بيروت ط 

نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ، تحقيق إحسان عباس دار صادر، : المقري أحمد بن محمد -375

 .1771، ط بيروت

، تح على عمر، مكتبة الثقافة الدينية، 5اخبار القاض ي عياض، ج أزهار الرياض في: المقري شمس الدين  -376

 .1717، 1القاهرة، مصر، ط

 .1717أزهار الرياض، تح  سعيد اعراب وعبدالسلام الهروس، ط: المقري شمس الدين -379

 . 1771، القاهرة، 3المواعظ والاعتبار بذكر الخط والآثار، ج:  المقريزي تقي الدين  -371

دار : المواهب القدوسية في المناقب السنوسية، تح علال بوربيق: محمد بن عمرالملالي ابو عبد الله  -377

 .1711كردادة للتوزيع الجزائر طبعة خاصة 

مختصر نظم الفرائد و مبدي الفرائد من شرح محصل المقاصد لإبن (: هـ 775)المنجور أحمد بن علي  -317

 .، طبعة خاصة1711التوزيع الجزائر، ط زكري، تحقيق عبد الرزاق دحمون، دار المعرفة الدولية للنشر و 

 .لسان العرب، دار الصادر ،بيروت، لبنان: ابن منظور  -311

أدب القاض ي والقضاء، تح فرحات الدشراوي، (: م111/ه195هيثم بن سليمان القيس ي ت ) أبو المهلب -311

 .1797الشركة التونسية للنشر،

ءة الدجنة في عقائد اهل السنة، تح رائحة الجنة شرح إضا: النابلس ي الشيخ عبدالغني بن إسماعيل -313

 1711أحمد فريد المزيدي، دار المعرفة الدولية، الجزائر، 

معالم الإيمان،  تح عبدالمجيد خيالي، دار الكتب العلمية، : ابن ناجي ابوالقاسم بن عيس ى التنوخي -316

 .هو تكملة لمعالم الدباغ. 1775، 1بيروت،ط

، دار "المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا"ندلس أو تاريخ قضاة الأ : النباهي ابوالحسن المالقي -315

 .1717الآفاق الجديدة، بيروت، ط

كتاب المجالس والمسايرات،تح الحبيب الفقي وآخرون، مطبعة الجمهورية : النعمان القاض ي بن محمد -316

 .1791التونسية، تونس، 

الشركة التونسية للتوزيع، تونس ، إفتتاح الدعوة، تح فرحات الدشراوي، : النعمان بن محمد القاض ي -319

 . 1716، 1وديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط



 

1139 
 

،  في الحركة السعيدة إلى قسنطينة والزابفيض العباب وإفاضة قداح الآداب : النمري ابن الحاج -311

 .1777، 1تحقيق محمد ابن شقرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان ط 

غياب وإفاضة قدّاح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة والزاب، تح فيض ال: النميري ابن الحاج -317

 .1716محمد بن شقرون، الرباط، 

نهاية الأرب في فنون الأدب، تح مصطفى أبو ضيف أحمد، (: ه931ت)النويري أحمد بن عبد الوهاب  -317

 .يضاء،دتضمن كتاب تاريخ الغرب الإسلامي في العصر الوسيط،دار النشر المغربية، الدار الب

الغنية في أصول الدين، تحقيق عماد الدين أحمد حيدر، (: 691. ت)النيسابوري عبد الرحمن الشافعي  -311

 . 1719، 1مؤسسة الكتب الثقافية، لبنان ، بيروت، ط

دار : علال  بوبريق: المواهب القدوسية من المناقب السنوسية ن تح: الهلالي ابن عمر أبو عبد الله محمد -311

 .1711الجزائر، طبعة خاصة كردادة، 

 .1713، 1الثبت، تح عبدالله العمراني، دار الغرب الإسلامي، ط:  الوادي آش ي أحمد أبو جعفر -313

 .1713، دار الغرب الإسلامي، بيروت 1وصف إفريقيا، تر محمد حجي ط: الوزان الحسن -316

لثقافة، مسقط، عمان، سير الوسياني، تحقيق عمر بو عصبانة، وزارة التراث وا: الوسياني أبو الربيع -315

 .1777، 1ط

سير الوسياني، تحقيق عمر بو عصبانة، وزارة التراث والثقافة، مسقط، عمان، : الوسياني أبو الربيع -316

 .1777، 1ط

المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس : الونشريس ي أبو العباس أحمد  -319

 .1711اف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، ط، تح محمد حجي،وزارة الأوق 1والمغرب، ج

 .1739كتاب الولايات، تج هنري برونو  و جو دوفروة دومنبين، المغرب ، : الونشريس ي  -311

عدّة البروق في جمع ما في المذهب من المجموع والفروق،تح حمزة أبو : الونشريس ي أبو العباس احمد -317

 .1777/ ه1،1617فارس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط

الونشريس ي أسنى المتاجر في بيان أحكام من غلب عليه وطنه النصارى و لم يهاجر ، و ما يترتب عليه من  -337

 . 1776العقوبات و الزواجر، تح  حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية ، مصر ط 

 .1776، 1إيضاح المسللك، تح الصادق بن عبد الرحمان الغرياني ، دار ابن حزم بيروت، ط: الونشريس ي -331

، تح محمد بن "إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام أبي عبد الله مالك" قواعد الونشريس ي : الونشريس ي -331

 (.1716المقدمة ) قويدر، دت ط 

 .1676/1716معجم البلدان، دار صادر، بيروت، : ياقوت الحموي  -333

، دار الكتب 1ط حفناوي محمد أمين،: البلدان، تحقيق: اليعقوبي ، أحمد بن ابن اسحاق بن جعفر -336

 .البلدان: العلمية، لبنان،

 . 1167كتاب البلدان، ليدن، مطبعة بريل،: اليعقوبي أحمد بن واضح -335

 :المراجع العربية - ج

 .1717المدخل إلى أصول الفقه وتاريخ التشريع الإسلامي، دار عمار ،الجزائر ،: إبراهيمي موس ى إبراهيم   -1



 

1140 
 

تأثير الغزالي السياس ي في بلاد المغرب الموحدي، بحث في ملتقى عند الغزالي و تجديد الفكر : أحميدة   -1

 .1715، 1675الديني، القيروان، 

الاتجاهات الكلامية في المغرب الإسلامي، منشورات كلية الآداب ، بالرباط،  مطبعة : الإدريس ي علي  -3

 . 1775، 1طالنجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، 

تاريخ التعليم بالمغرب في العصر الوسيط، منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، : إسكان الحسني -6

 .1776مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط

هـ ، دار 6هـ إلى ق  1رواية و دراية من ق  –المفسرون الجزائريون عبر القرون : إسكندر محمد بن المختار -5

 .الجزائر ،  دحلب

 .1771، 1حقائق عديدة ، مطبعة مدبولي، القاهرةن ط: الأدارسة : إسماعيل محمود  -6

 .1796الخوارج في المغرب الإسلامي، دار العودة، بيروت، ط: إسماعيل محمود -9

 . 1،1992، طور الانهيار، القاهرة،ط3سوسيولوجيا الفكر الإسلامي،ج : إسماعيل محمود -1

 .1799دة،مطبعة فضالة،المحمدية، المغرب،طدراسات جدي"مغربيات: إسماعيل محمود -7

 .1711، 3دراسات إسلامية في أصول الاباضية ، مكتب وهبة مصر ط : أغوشت سعيد -17

الإمام المغيلي وآثاره في الحكومة الإسلامية في القرون الوسطى في نيجيريا، مطبعة : الآلوري آدم عبد الله . -11

 .1796، 1مصطفى بابي الحلبي، مصر،ط

 ، دار الكتاب العربين بيروت،دت،1ظهر الإسلام، ج: (أحمد) أمين -11

القضاء في المغرب الإسلامي من تمام الفتح حتى قيام الخلافة الفاطميةدار الياقوتة : بحاز إبراهيم -13

 .1،1776للطباعةوالنشر،الأردن،ط

العربية، غرداية، الدولة الرستمية،دراسة في الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية، المطبعة : بحاز إبراهيم -16

 ,1773، 1الجزائر ط

 .1771، 3مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط: بدوي عبد الرحمن -15

 .1776، 1مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط: بدوي عبد الرحمن -16

لكبار المستشرقين، مكتبة النهضة التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، دراسة (: عبدالرحمن)بدوي  -19

 ،1767المصرية، ط

الطوبونيميا بالغرب الإسلامي أو ضبط الإعلام الجغرافية، دار إفريقيا الشرق : بركة محمد وآخرون -11

 .1711المغرب، الدار البيضاء ،

عامة، الحياة العلمية بافريقية في عصر بني زيري، مكتبة الملك عبد العزيز ال: البسّام لطيفة بنت محمد -17

 .1771الرياض، 

العلم و الفكر العلمي بالغرب الإسلامي في العصر و الوسط ، ، منشورات كلية : البعزاتي بن ناصر وآخرون -17

الآداب و العلوم الإنسانية ، جامعة محمد الخامس ، الرباط ، مطبعة النجاح الجديدة ، الدار البيضاء ، ط 

1771 . 



 

1141 
 

ليم في الحضارة الإسلامية، منشورات كلية الآداب والعلوم مؤسسات العلم و التع: البعزاتي بناصر -11

 .1771، 1الإنسانية، جامعة محمد الخامس، الرباط، ط

 .1777، بيروت 1ط. المدرسة الظاهرية بالمشرق و المغرب، دار قتبة للطباعة و النشر: بكير محمود أحمد -11

( 5)ة، ملتقى المذهب المالكي ، الخامس اهتمام السلطان أبو تاشفين الأول بالعلوم الديني: بلخير بومدين -13

 . 1779 -الجزائر –بعين الدفلى 

، 1تر سيني،الجزائر،طفصول في التاريخ والعمران بالغرب الإسلامي، منشورات أن: بلغيت محمد الأمين -16

1779. 

 .1776دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي، دار التنوير، الجزائر، ط : بلغيث محمد الأمين -15

 .1716أعلام المغرب العربي، المطبعة الملكية،الرباط، : الوهاب بنمنصور عبد -16

هـ ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 7جوانب من الحياة في المغرب الاوسط  ق : بو عباد محمود -19

 .1711الجزائر،

م، 756 -م917/ ه361 -ه193الدولة السليمانية والإمارات العلوية في المغرب الأوسط (: سليمان)بهلولي  -11

تقديم غازي الشمري، وزارة الشؤون الدينية والأوقاف، الجزائر، تظاهرة تلمسان عاصمة الثقافة الإسلامية، 

 . 1711، 1ط

، 1تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر ، وزارة المجاهدين ط: بو عمران سامية وآخرون -17

1779. 

وحدية في الغرب الإسلامي، منشورات المعهد فقهاء المالكية والتجربة السياسية الم: بو لطيف لخضر -37

 .1777، 1العالمي للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية،ط

حلقات مفقودة من تاريخ الحضارة في الغرب الإسلامي، دار الطليعة للطباعة : بوتشيش ابراهيم القادري  -31

 .1776، 1والنشر، بيروت، ط

لات في تاريخ الإسلامي خلال عصر المرابطين والموحدين،مطبعة مقا: بوتشيش إبراهيم القادري  -31

 .1779، 1سجلماسة، مكناس، ط

التصوف السني في تاريخ المغرب، نسق نموذجي للوسطية : بوتشيش إبراهيم القاردي -33

 .1717،منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المملكة المغربية، "والاعتدال

 .1775، 1الإمام أبو الوليد الباجي، مكتبة الرشد السعودية، ط: بوتشيش صالح -36

المؤسسة الوطنية للكتاب، وزارة الثقافة " العهد الإسلامي" الجزائر في التاريخ : بورويبه رشيد وآخرون  -35

 .1716والسياحة،الجزائر 

 . 1،1771بيروت، طالمنهج الحديثي عند الإمام بن حزم الأندلس ي، درا ابن حزم، : بوسريح طه بن علي -36

العمارة الدينية في المغرب الأوسط، مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، : بوطارن مبارك -39

 .1711الجزائر،

بوطالب إبراهيم ، منشورات كلية الآداب و العلوم الإنسانية، الرباط، سلسلة ندوات و مناظرات رقم  -31

 .1777، 1، ط 99



 

1142 
 

، دار الكتب العلمية، 1مية، دراسة في العلوم الإسلامية، مجالحضارة الإسلا : أبوعبية طه عبد المقصود -37

 .1776، 1ط. بيروت

 .1775، 1أعلام الفكر و الثقافة في الجزائر المحروسة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان،ط:  بوعزيز يحي -67

م العصور إلى ، التاريخ الدبلوماس ي للمغرب من أقد5التاريخ الدبلوماس ي للمغرب ، ج: التازي عبد الهادي -61

 .اليوم، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب

، 1فهارس علماء المغرب، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، تيطوان، ط: الترغي عبد الله المرابط -61

1777. 

مناظرات في أصول الشريعة بين ابن حزم والباجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، : تركي عبد المجيد -63

 .1716، 1ط

، 1جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، دار الرسالة، الجزائر، ط: التهامي إبراهيم -66

1771. 

 . 1777، 1أبحاث وتحقيقات في تراث المغرب الإسلامي،دار المدار الإسلامي، ط: جبران محمد مسعود  -65

 .1716الإسلامي، بيروت ط  دراسات في التاريخ الاقتصادي والاجتماعي، دار الغرب: الجنحاني الحبيب -66

المذهب المالكي في المغرب الإسلامي، منشورات كلية الآداب و العلوم الإنسانية، : جيان مولاي الحسين -69

 .1771الدار البيضاء، 

محاضرات في تاريخ المذهب المالكي في المغرب الإسلامي، مطبعة النجاح الجديدة، المملكة :  الجيدي عمر -61

 .1719المغربية،

 .1779، 9، ط1تاريخ الجزائر العام، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،ج: لي عبد الرحمنالجيلا -67

 .،1776، 1تاريخ بني مزاب، المطبعة العربية، غرداية، ط: الحاج سعيد يوسف بن بكير  -57

مليانة و وليها سدى احمد بن يوسف ، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون : حاج صادق محمد -51

 . 1717الجزائر ، 

، دار إحياء التراث 1كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مج: حاجي خليفة مصطفى بن عبدالله  -51

 .العربي، بيروت، دت

، 1أبو حمو الزياني حياته وآثاره، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط: حاجيات عبد الحميد -53

1711. 

وأثاره،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ابو حمو موس ى الثاني حياته : حاجيات عبد الحميد -56

 .1796، 1ط

مذاهب الإسلامية ببلاد المغرب من التعدد إلى الوحدة، مطبعة النجاح الجديدة،الدار : حافظي حسن -55

 .1771البيضاء، المملكة المغربية،ط

 .ه1367المعارف،الرباط، مطبعة دار الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي،: الحجوي محمد بن الحسن -56

 .1771، 1التاريخ والفقه، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، ط: حجي محمد -59



 

1143 
 

نظرات في النوازل الفقهية، منشورات الجمعية المغربية للتأليف والترجمة، سلا، المغرب، : حجي محمد -51

 .1777، 1ط

 .1771الحديثة،الدار البيضاء، المملكة المغربية، طالمغرب عبر التاريخ ، دار الرشاد : هيم حركات إبرا -57

 ،1777، المغرب ،ط1م،ج 15/ه7لقرن بالمغرب المسلم حتى ا  مدخل إلى تاريخ العلوم( : إبراهيم)حركات  -67

 .1719، 1الدولة الرستمية بالمغرب الإسلامي، دار القلم، الكويت، ط: الحرير محمد عيس ى -61

 . 1713، 1الحضاري بالمغرب الإسلامي، دار القلم ،الكويت،طمقدمات البناء : الحريري محمد عيس ى -61

 .معجم أصول الفقه ، دار الحرابيش ي للدراسات الإنسانية، مصر ، د ت: حسن خالد رمضان -63

، مكتبة مدبولي ، 1191 - 793/  569-361. علاقة الفاطميين في مصر بدول المغرب: حسن خضيري أحمد -66

 . 1ط: القاهرة

/ ه577ـ  556مظاهر النهضة الحديثية في عهد يعقوب المنصور الموحدي : أحمدالحسيسن عبد الهادي  -65

م ؛ لجنة إحياء التراث الإسلامي بين دولتي المغرب والإمارات المتحدة، مطابع الشويخ ، 1171ـ  1157

 م،1711ـ ه 1671تطوان،المغرب ، ط 

 . 1711،  1، دمشق ، ط الاجتهاد في الشريعة الإسلامية ، دار طلاس: حسين محمد صالح موس ى  -66

 .1711، يناير 39المساجد، سلسلة عالم المعرفة رقم : حسين مؤنس -69

الرحلة العلمية بين الأندلس والمشرق مساهمة ضمن كراسات أندلسية، تقديم عباس : الحسيني قاسم -61

 .1776، 1الجراري، منشورات مركز دراسات الأندلس وحوار الحضارات ، ط

تعريف الخلف برجال السلف ، تح محمد أبو الأجفان و عثمان بطيخ، : الحفناوي أبو القاسم محمد -67

 .1711، 1مؤسسة الرسالة بيروت، المكتبة العتيقة بتونس، ط

 .1716، 1المدارس الكلامية بأفريقية، مطبعة دار الغرب، تونس، ط: بن حمدة عبد المجيد -97

-756العثماني الجزائر  فقه العمران الإسلامي، من خلال الأرشيف(:  مصطفى أحمد)بن حموش  -91

 م،1777، 1م، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، ط1137-1567/ه1166

. قراءة الإمام نافع عند المغاربة، منشورات وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية: حميتو عبد الهادي -91

 .1773/1616المغرب،ط 

مي، دار أبي رقراق للطباعة والنشر،الرباط، تطور المذهب الأشعري في الغرب الإسلا : يوسف  حنانه -93

 .1،1779ط

 .1767، 6أصول الفقه، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط: الخضري بك -96

 . 1711،  1تاريخ التشريع الإسلامي ، دار الفكر العربي ، بيروت ، ط:  الخضري بك -95

مكتبة ( 1191 -793/ ه  569-361)علاقات الفاطميين في مصر بدول المغرب : خضيري حسن احمد -96

 .1771، 1مدبولي، القاهرة، ط 

، 1هـ، المؤسسة العربية الحديثة، ط5تاريخ القضاء في الأندلس من الفتح إلى نهاية ق: خلاف عبد الوهاب -99

1771. 

 .1711، 5ط دار الفكر، بيروت،مصادر التشريع الإسلامي، : (عبدالوهاب)خلاف  -91



 

1144 
 

م، دراسة في دورها السياس ي 15-11/ه7-6مابين ققبيلة زواوة بالمغرب الأوسط : خلفات مفتاح -97

 ،1711والحضاري، دار الأمل للطباعة والنشر والتوزيع، تيزي وزو ،

 . 1791أثر الاختلاف في القواد الأصولية ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط : الخن مصطفى سعيد  -17

لمتحدة للتوزيع ، دمشق الفقه وأصوله و الاتجاهات التي ظهرت فيه ، الشركة ا: الخن مصطفى سعيد  -11

 .1716،  1،ط 

الخن مصطفى سعيد ، اثر اختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء، مؤسسة الرسالة بيروت،  -11

 .1779، 9ط

 . 1775، 1دراسات في التاريخ العربي الإسلامي الوسيط، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط: دعفوس راض ي -13

طين في نشر الغسلام في غرب افريقيا، دار الغرب الإسلامي، بيروت، دور المراب: دندش عصمت عبدالمجيد -16

 .1711، 1ط

، دار (م1763-963/ه655-115)دولة بني صالح في تامسنا بالمغرب الأقص ى: رجب محمد عبدالحكيم -15

 الثقافة للنشر والتوزيع، مصر، دت،

 .م 1773، 1دار الهادي بيروت ،ط. من أعلام الفكر المقاصدي : احمد  الرسوني -16

 .م 1777، 1أصول الفقه ومدارس البحث فيه، دار المكتبي ، دمشق، ط: الزحيلي وهيه  -19

الدراسة الأدبية للكرامة الصوفية،أسسها إجراءاتها  رهاناتها،كلية الآداب والعلوم (: فرج)بن رمضان -11

 .1779الإنسنية والاحتماعية، سفاقص، تونس،

 . 1769المدخل الفقهي العام ، دمشق ، :  الزرق مصطفى -17

 .1717، 5دار العلم للملايين،ط،  3الأعلام، ج: الزركلي -77

، منشورات كلية الآداب والعلوم " الدولة ، المدينة ، الاقتصاد" المغرب في العصر الوسيط : زنيبر محمد -71

 .1،1777الانسانية، بالرباط،ط

 .1751أصول الفقه،دار الفكر العربي، ط: أبو زهرة محمد -71

 .لمذاهب الإسلامية، دار الفكر العربي، مصر، دتتاريخ ا: أبو زهرة محمد -73

 .تاريخ المذاهب الفقهية ، دار الفكر العربي ، بيروت : أبو زهرة محمد -76

 1،1775تاريخ الزواوة، تعليق سهيل الخالدي، منشورات وزارة الثقافة، الجزائر،ط: الزواوي أبو يعلى -75

 .   1779، 9بيروت، ط الوجيز في أصول الفقه، مؤسسة الرسالة،: زيدان عبدالكريم -76

 .1717،  1الفلسفات الهندية ، دار الأندلس ، ط: علي  زيعور  -79

السلطة بين السنيين و التشيع ما بين عصري المرابطين والموحدين، منشورات : بن سباع مصطفى   -71

 .1777، 1الجمعية المغربية للدراسات الأندلسية، جامعة عبد الملك السعدي، تطوان، ط

 . 1771النظرية العامة في الفقه الإسلامي وتاريخه، دار النهضة العربية،بيروت، :  ودودالسريتي  عبد ال -77

 .1711،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،الجزائر 1أبحاث وأراء في تاريخ الجزائر،ج: سعد الله أبو القاسم -177

الوطنية للنشر والتوزيع، ، الشركة (م17 -16/ه 16 -17ق)  تاريخ الجزائر الثقافي : سعد الله أبوالقاسم -171

 .1711الجزائر، ط



 

1145 
 

المهدوية جدل الإنسان والانتظار ،منشورات المجلة المغربية لعلم الاجتماع : سفيان عبد الله صالح -171

 .  1777، 1السياس ي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط

الجزء الأول طبعة حجرية،  كتاب الإستقصا لأخيار المغرب الأقصا ،: السلاوي أحمد بن خالد الناصري  -173

 .1756والآجزاء الباقية تمّ طبعها  بدار الكتاب، المغرب ، 

  .دت.مصادر الحق في الفقه الإسلامي، دار المعارف، مصر: السنهوري عبد الرزاق -176

من جديد حول برغواطة هراطقة المغرب في العصر الإسلامي،مؤسسة (: سحر)السيد عبدالعزيز سالم  -175

 .1773سكندرية،ط شباب الجامعة، الإ 

مدينة بجاية الناصرية، دراسة في الحياة الاجتماعية والفكرية، الجزائر دار : سيدي موس ى محمد الشريف -176

 .1717كرم الله للنشر والتوزيع، طبعة في إطار تلمسان عاصمة الثقافة الاسلامية 

، 1716، 1العلم للملايين، ط، دار (التاريخ الإسلامي لجزر البليار)جزر الأندلس المنسية : سيسالم عصام -179

 .بيروت

نماذج من القرن العاشر الهجري،مطبعة سلا، "التصوف والمجتمع (: عبداللطيف)الشاذلي  -171

 .1717المغرب،ط

 .1713أصول الفقه الإسلامي، مؤسسة الثقافة الجامعية، الإسكندرية، ط: الشافعي أحمد محمود -177

 .1،1767مي، دار النهضة العربية ، بيروت، طالمدخل في التعريف بالفقه الإسلا : شبلي محمد مصطفى -117

تطور المذهب المالكي في الغرب الإسلامي حتى نهاية عهد المرابطين،وزارة الاوقاف : الشرحبيلي محمد -111

 .1777والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية،ط

 .من الإعلام مخطوطات المنطق بالمغرب الأوسط دراسة تحليلية: شريط الأخضر -111

 ،1775، 1، المغرب ،طوب بريس، ط1إصدارات في تاريخ الغرب الإسلامي،ج :شريف محمد -113

أصول الفقه نشأته وتطوره و الحاجة إليه، دار الإتحاد العربي للطباعة،  : شعبان محمود إسماعيل  -116

 .مصر

مليانة و وليها سدى احمد بن يوسف ، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون : صادق محمد حاج  -115

 . 1717الجزائر ، 

م رسالة تحت إشراف هاشم 731، 911/ ه317، 191الأدارسة من النشأة إلى التجزئة : صدقي محمد -116

 .م1711/1717العلوي القاسمي، جامعة سيدي محمد بن عبدالله، شعبة التاريخ، فاس، 

ي نشأة قراءة ف" عبد المجيد الفكر الأصولي و إشكالية السلطة العلمية  في الإسلام : الصغير عبد المجيد -119

 .1776، 1، دار المنتخب العربي، بيروت ، ط"علم الاصول ومقاصد الشريعة

مدرسة فقه الحديث بالمغرب الإسلامي من النشأة إلى نهاية القرن السابع للهجرة ، : الصمدي خالد -111

 . 1776، 1منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ، دار أبي الرقراق للطباعة و النشر الرباط، ط 

 .  1771،  1المالكي ، دار ابن حزم ، بيروت ، لبنان ، طمصادر الفقه : ضيف بشير -117

 . 1776آراء أبي بكر بن العربي الكلامية ، الجزائر ، : طالبي عمار  -117



 

1146 
 

مستحرجة من مدارك عياض،المطبعة الرسمية للجمهورية  تراجم أغلبية: محمد الطالبي -111

 ،1761التونسية،

 .1713 ية بين الجزائر والخارج، الشركة الوطنية للنشر والاشهار، الجزائر،الروابط الثقاف: الطمار محمد -111

مدينة فاس في عصري المرابطين والموحدين، دراسة سياسية وحضارية، دار الوفاء : طه جمال أحمد -113

 . 1771للطباعة و النشر، الإسكندرية، 

 1776رة، أليس الصبح بقريب، دار السلام للطباعة والنشر، القاه: عاشور الطاهر -116

المحاضرات المغربيات ، جمع وإعداد عبد الكريم محمد ، الدار التونسية : ابن عاشور محمد الفاضل -115

 . 1796للنشر ، تونس 

أعلام الفكر وأركان النهضة بالمغرب العربي، مركز النشر الجامعي ، تونس،ط :ابن عاشور محمد الفاضل -116

1777. 

المغربيات ، جمع وإعداد عبد الكريم محمد ، الدار التونسية المحاضرات : ابن عاشور محمد الفاضل -119

 .1796للنشر ، تونس 

 .1771، 1معلمة التصوف الإسلامي، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط: ابن عبد الله عبد العزيز -111

، "مغربيات في مشرقيات ط دراسة في التاريخ والحضارة في العصر العباس ي: عبد المولى محمد احمد -117

 .1777، 1ة شباب الجامعة، الإسكندرية،طمؤسس

الإمام المازري ، منشورات لجنة البعث الثقافي الإفريقي ، دار الكتب الشرقية : عبد الوهاب حسن حسن -137

 ( .دت)تونس، 

، مراجعة وإكمال محمد 1ج: كتاب العمر في المصنفات والمؤلفين التونسيين:  عبد الوهاب حسن حسني -131

 .العروس ي المطوي وبشير 

دولة الأدارسة ملوك تلمسان وفاس وقرطبة، ديوان المطبوعات الجامعية، : العربي إسماعيل  -131

 .1713الجزائر،

 .1776ط ثقافي العربي، المركز ال ،1من الغزو الإيبري إلى التحري  مجمل تاريخ المغرب(: عبدالله)العروي  -133

، 1طفيل، القنيطرة، ط، جامعة ابن 1سلسلة نصوص ووثائق، ج" رسائل موحدية: العزاوي أحمد -136

1771. 

 . 1777أخطاء المؤرخ ابن خلدون، دار الإمام مالك، الجزائر،ط :  علال خالد كبير -135

 .1779، الرباط ، 1المرابطون ، الدولة، الإقتصاد، المجتمع،جذور للنشر ، ط: علوي حسن حافظي  -136

المطبوعات الجامعية، بن  دراسات في التاريخ الوسيط للجزائر والغرب الإسلامي،ديوان: عمارة علاوه  -139

 .1771عكنون، الجزائر،  ط

 .1773العمد هاني صبحي ، كتب البرنامج الفهارس الأندلسية ، الجامعة الأردنية ، عمان، ط  -131

 .1773، 1بيروت ط.قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة الإسلامية، دار الشروق:  عمارة محمد -137

 . 1776،  1اء في الشريعة ، مكتبة الرشد ، الرياض ، طأثار اختلاف الفقه: عمر أحمد بن محمد -167



 

1147 
 

/  1176ـ  1191) الحركة الفقهية في عهد السلطان محمد بن عبد الله العلوي : العمراني أحمد الأمين  -161

 .، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ـ المملكة المغربية (  1977ـ  1959

فعة وفقا للمذهب المالكي وما جرى به العمل في المغرب، نوازل الش: العمري عبد الحي وعبد الكريم مراد -161

 .1773، 1الدار البيضاء، ط

دور زناتة في الحركة المذهبية بالمغرب الإسلامي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، : بن عميرة محمد -163

1716. 

 . 1763، 1، القاهرة ، ط1عصر المرابطين والموحدين ، ق: عنان محمد عبد الله  -166

أسنى المتاجر في بيان : مساهمة محمد زروق   محطات في تاريخ المغرب الفكري و الديني،: ي محمدالعياد -165

 .حكم من غلب على وطنه النصارى و لم يهاجر و ما ترتب عليه من العقوبات و الزواجر

دولة بني حماد صفحة رائعة من تاريخ الجزائر، دار الصحوة للنشر (: عبدالحليم)عويس  -166

 ،1771، 1رة، طوالتوزيع،القاه

 .الشريعة والملكية الإسلامية تاريخها في نظرية العقود ، مؤسسة شباب مصر ، الإسكندرية: أبو العينين  -169

 .1777،  1الصوفي و الآخر، شركة النشر و التوزيع ، المدارس، الدار البيضاء، ط: الغرميني عبد السلام -161

د و الإيمان دار العاصمة للنشر و عقيدة ابن عبد البر في التوحي: الغصن سليمان بن صالح  -167

 . 1776-1،1616التوزيع،السعودية،ط 
157-

 
 .1775، 1، طروتقراءة جديدة في تاريخ المغرب العربي، دار الغرب الإسلامي، بي: غلاب عبدالكريم 

، 1خطة الحسية في النظر والتطبيق والتدوين، دار الثقافة ، الدار البيضاء، ط: الفاس ي عبد الرحمن -151

1716 . 

م، 15 -م11/ ه7ق -6النوازل الفقهية والمجتمع أبحاث في تاريخ الغرب الإسلامي من ق: فتحة محمد  -151

 . 1777منشورات كلية الىداب والعلوم الإنسانية، عين الشق، الدار البيضاء، المملكة المغربية، ط

 .1717تاريخ الفقه الإسلامي ، الدار الجامعية ، بيروت ، : فراج محمد حسين -153

إقليم توات خلال القرنين الثامن والتاسع عشر الميلاديين، ديوان المطبوعات الجامعية، : د فرج فرج محم -156

وهي مذيلة . ، رسالة دكتوراه مناقشة بجامعة الجزائرـ تحت إشراف أبو القاسم سعدالله1799الجزائر،ط

 .القول البسيط في أخبار تمنطيط(: م17ق )بتحقيق مخطوط  لمحمد بن بابا حيدة 

 .1615مكتبة العلوم و الحكم، المدينة المنورة، ط: فنخير ناصر الفريديبن  -155

المظاهر الكبرى في عصر الولاة ببلاد المغرب والأندلس، دار المعارف للطباعة والنشر، : فيلالي عبد العزبز   -156

 .1771تونس،

 .م1771موفم للنشر، : تلمسان في العصر الزياني، الجزائر: فيلالي عبد العزيز   -159

البيت الباديس ي، مسيرة علم ودين وسياسة، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر،  :لي عبد العزيز  فيلا -151

 .1711ط

م وزارة الأوقاف والشؤون 17/ ه 6مجتمع المغرب الأقص ى حتى منتصف ق: القاسمي هاشم العلوي  -157

 .1775الإسلامية ، المملكة المغربية،ط



 

1148 
 

لة الموحدية، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، عبدالمؤمن بن علي مؤسس الدو (: صالح)بن قربة  -167

 ،1771ط

 .1773،  1تاريخ التشريع الإسلامي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط( : مناع)القطان   -161

 1م، دار الطليعة، بيروت، ط15/ ه7الفكر الصوفي في أفريقية و المغرب الإسلامي، ق (: محمد)الكحلاوي  -161

 ،1777. 

الأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات زالمسلسلات، تق إحسان عباس، و الفهارسفهرس : الكتاني عبد الحي -163

 ،1711، 1دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط

 .1777، 1موجز التاريخ العام للجزائر،دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط: الكعاك عثمان -166

 ، 1795بيروت، ، دار الكتاب العربي ، 1، جفي الأدب العربي النبوغ المغربي(:  عبد الله)كنون  -165

مكتبة ، المدرسة القرآنية في المغرب من الفتح الإسلامي إلى ابن عطية(: عبد السلام أحمد)الكنوني  -166

 .1711، 1المعارف، الرباط، ط

اليهود في المغرب الإسلامي من الفتح على سقوط دولة الموحدين، دار هومة، الجزائر، ( : مسعود)كواتي   -169

 .1777ط

 .دراسات في الفكر العربي الإسلامي، دار الفرابي،عمان، الأردن ( : زيدإبراهيم )الكيلاني  -161

 . 1776، 1فتاوى إبن أبي زيد القيرواني، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط(: حميد)لحمر  -167

ه، الشركة الوطنية 5دور كتامة في تاريخ الدولة الفاطمية منذ التاسيس إلى منتصف ق(: موس ى)لقبال  -197

 .1797زائر، للنشر والتوزيع، الج

 ،1711، 1المغرب الإسلامي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط(: موس ى)لقبال  -191

الصراع المذهبي بإفريقية إلى قيام الدولة الزيرية، الدار التونسية للنشر، : المجدوب عبد العزيز -191

 .1715،  1تونس،ط

 .1769ى للشؤون الإسلامية، القاهرة، موسوعة جمال عبد الناصر، المجلس الأعل: مجموعة من المؤلفين -193

 . 1711، 1تراجم المؤلفين التونسيين ، دار النشر الإسلامي ط: محفوظ محمد -196

 . 1795، 6فلسفة التشريع في الإسلام ، دار العلم للملايين، ط: صبحي  المحمصاني -195

 .1716ة، طالإسلام والثقافة العربية من إفريقيا، دار الفكر العربي، القاهر : محمود حسن أحمد -196

 .قيام دولة المرابطين ، دار الفكر العربي ، بيروت : محمود حسن أحمد -199

شيخ الشيوخ ابو مدين الغوث حياته ومعلااجه إلى الله، منشورات الكتب العصرية، : محمود عبدالحليم -191

 .بيروت،دت

خيالي ، دار الكتب شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، تح عبد المجيد (: ه1367) محمد   ابن مخلوف -197

 .1773، 1العلمية، بيروت، ط

 .1767المدخل للفقه الإسلامي ، القاهرة ، :  مدكور محمد عبد السلام -117

 هذه هي الجزائر،مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، دت،: المدني أحمد توفيق -111



 

1149 
 

، 1نية، تيطوان، طفهارس علماء المغرب، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسا: المرابط عبد الله الترغي -111

1777. 

 .   1761،  1الموجز في تاريخ العلوم عند العرب ، بيروت ، ط: مرحبا محمد عبد الرحمن -113

نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار، تح علي الزواري ومحمد ( : 1113ت)مقيديش محمود التونس ي  -116

 .1711، 1، دار الغرب الإسلامي، بيروت،ط1محفوظ، مج 

 . 1761،  1المدخل لدراسة الفقه الإسلامي ن دار الفكر العربي ، القاهرة ، ط:يوسفمحمد   مرس ي -115

 .1716هـ ، الرياض ، ط 1376الاجتهاد في الشريعة ، بحوث المؤتمر الإسلامي سنة : مرعي حسن أحمد -116

 .1711سيرة القيروان، الدار العربية للكتاب، تونس، : المطوي محمد العروس ي -119

 .ية في موكب التاريخ، المطبعة العربية، غرداية، الجزائر، دت الإباض: معمر علي يحي -111

 . 1776ن  1الموحدون وأزمات المجتمع ، دار جذور للنشر ، الرباط ، ط:  المغراوي محمد -117

ورقات عن حضارة المرينيين، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية ، جامعة فاس، : المنوني محمد -177

   .1776يضاء، المملكة المغربية،طالمطبعة الجديدة، الدار الب

 .1711، 1دراسات في الطرق الصوفية، دار الحديث، القاهرة، ط: المهدلي محمد عقيل -171

 .1983، 1هـ، دار الشروق، ط 6النشاط الاقتصادي في المغرب الإسلامي خلال ق: موس ى عزالدين -171

، 1، ج 1الاحتلال الفرنس ي ، مجتاريخ المغرب وحضارته من قبيل الفتح العربي إلى بداية :  مؤنس حسين -173

 .1771، 1دار العصر الحديث للنشر والتوزيع، بيروت،ط

،تق محمد الميلي، المؤسسة الوطنية 1تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج: الميلي مبارك بن محمد -176

 .للكتاب،الجزائر،دت

 تة التوفيقية، دت،،المكتب1جامع كرامات الأولياءـ جز (: ه1357يوسف بن إسماعيل ت )النبهاني  -175

، ترجمه إلى (عربي فرنس ي)فن تصوف (: م1111-1111/ه1375-1136)نجا عبدالهادي ابن رضوان  -176

 .1711الفرنسية السيد أرنو، تقديم عبدالرحمن رباحي،منشورات الجزائر للكتب، اجزائر ، ط

و  أثره بالمغرب، دار  المهدي بن تمرت حياته وآراؤه وثورته الفكرية والاجتماعية(: عبد المجيد)النجار  -179

  , 1713، 1الغرب  الإسلامي ، بيروت ،ط

مناهج البحث عند مفكري الإسلام واكتشاف المنهج العلمي في العالم الإسلامي، (: علي سامي)النشار  -171

 ،3،1716دار النهضة العربية، ط

الثقافية، معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر المعاصر، مؤسسة نويهض : نويهض عادل -177

 ،1717، 1بيروت، لبنان، ط

تأثير الغزالي السياس ي في بلاد المغرب الموحدي، بحث في ملتقى عند الغزالي و تجديد الفكر : النيفر أحميدة -177

 .1715، 1675الديني، القيروان، 

،دار الغرب الإسلامي، بيروت "قطعة منه برواية ابن زياد" موطأ الإمام مالك : النيفر محمد الشاذلي  -171

 .  1775، 5،ط



 

1150 
 

ه ، وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية، 3المدرسة المالكية الأندلسية إلى نهاية ق: الهروس مصطفى  -171

 .1779المملكة المغربية،

م،  كنوز 11-17/ه 6 -6القرنين  المغرب الأدنى والأوسط بين فيالتمكين للمذهب المالكي :صام موس ى يه -173

 1713الحكمة،الجزائر، ط 

 م، ديوان المطبوعات17و  7ق/ه16و3العلماء الجزائريون في البلدان العربية الإسلامية بين ق: هلال عمار -176

 .1775الجامعية، 

م، منشورات تبر الزمان، 11/ه5لقرن المذهب المالكي بالغرب الإسلامي إلى منتصف ا: الهنتاتي نجم الدين  -175

 .1776تونس 

ابن حزم وموقفه من الفلسفة والمنطق والأخلاق، المجتمع الثقافي أبو ظبي، الإمارات : واصف وديع -176

 .1777العربية، 

 ،1777، 1الفتاوى والتاريخ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط(: مختار)ولد السّعد  -179

 . 1777المالكي،دار النشر جيطلي، الجزائر ، الرسالة مختصر الفقه( : مزيان)وشن  -171

مام الحافظ ابو عمرو بن عبد البر  في الحديث والفقه وأثارها في تدعيم مدرسة الإ : بن يعيش محمد -177

 .1776، 1616،  3المذهب المالكي بالمغرب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ط

 :الكتب المعرّبة - ح

الإسلامي، تق عبدالحليم النجار، مكتبة الخانجي ، مطبعة  مذاهب التفسير (: جولد تسيهر)أجناتس  -1

 .1755السنة المحمدية، مصر، القاهرة، 

حسين مؤسس، مكتبة الثقافة الأندلسية : تاريخ الفكر الأندلس ترجمة وتقديم(: انجل جنثالث)بالنثيا  -1

 .القاهرة، دت

م، تر حمادي الساحلي، دار 15اية قم إلى نه13تاريخ إفريقية في العهد الحفص ي من ق(: روبار)برنشفيك  -3

 .1711، 1الغرب الإسلامي، بيروت، ط

الفرق الاسلامية في الشمال افريقي، تر عبدالرحمن بدوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (: الفرد)بل  -6

 .1717، 3لبنان، ط

الكتاب  الإسلام في ممالك وإمبراطوريات إفريقيا السوداء، تر مختار السويفي، دار (: جوزيف)جوان  -5

 .1716،، 1ط: والمصري، القاهرة

 . 1776تلمسان ،تر سعيد دحماني، دار النشر، التل، البليدة، الجزائر، ط(: مارسيي)جورج  -6

حركة الموحدين في المغرب ، ترجمة أمين الطيبي ، الدار العربية للكتاب، ليبيا ، تونس، : روجي لي تورنو  -9

1711 . 

لى الغرب، ترجمة كمال دسوقي ، مراجعة مارون عيس ى الخوري، شمس العرب تسطع ع(: هونكة)زيغريد  -1

 .1773، 1دار الجيل، بيروت، دار الآفاق الجديدة، بيروت،ط

تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين ، ترجمة عبد الله عنان ، مكتبة الغانجي ، : شاخت يوسف -7

 .1776، 1ط 1الجزء, القاهرة 



 

1151 
 

، تر "الخوارج والشيعة"ضة السياسية والدينية في صدر الإسلامأحزاب المعار (:يوليوس)فلهوزن  -17

 ،1751عبدالرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، مصر ، 

 .1799تاريخ الادب العربي، تعريب عبد الحليم النجار، القاهرة، دار المعارف، ط: كارل بركلمان  -11

تر  إسماعيل العربي،منشورات ( م11-1)ه5قإلى  1الإسلام في مجده الأول من القرن : موريس لومبارد -11

 ,1777دار الآفاق الجديدة،المغرب،

دراسات في مصادر الفقه المالكي، تر سعد البحيري وآخرون، ومراجعة عبدالفتاح : ميكلوش موراني  -13

 . 1771لحلو، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط

، 1، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1الدولة الصنهاجية، تع حمادي الساحلي، ج(: روحي إدريس)هادي  -16

1771. 

النظم الإسلامية في المغرب في القرون الوسطى، ترجمة أمين توفيق أحمد، شركة النشر .: ب.ف.هوبكنز -15

 .1777، 1والتوزيع المدارس، الدار البيضاء، ط

تر ، "الخوارج والشيعة"أحزاب المعارضة السياسية والدينية في صدر الإسلام(: فلهوزن)يوليوس  -16

 .1751عبدالرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، مصر ، 

 

 :المذكرات والأطاريح - خ

شرح الجمل لشريف التلمساني ، ر د د ع ، كلية الأداب محمد الخامس الرباط ، رسالة : آسفي عمر  -1

 .1779 – 1776تحت إشراف محمد الروكي ، 

، رسالة (ه667ت)مروان بن علي البوني المالكيتفسير الموطأ للإمام عبدالملك : (عبد الرحيم)آيت بوحديد  -1

 .1713-1711دكتوراه تحت إشراف د عبدالله الهلالي، جامعة سيدي محمد بم عبدالله، فاس، 

ت )الدرر المكنونة في نوازل مازونة ، أبو زكريا يحيى بن موس ى بن عيس ى المغيلي المازوني:  بركات إسماعيل -3

النزاع بين طلبة غرناطة ، رسالة ماجستير، إشراف عبد العزيز فيلالي، ، من مسائل الطهارة إلى مسائل (ه113

 ،1717-1777قسم التاريخ، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة منتوري، قسنطينة،

ه فهرسة ابي زكريا يحي بن أحمد السراج نموذجا، 1فن الفهرسة بالمغرب خلال ق: بنيس نعيمة جمال -6

 .1776محمد الراوندي، دار الحديث الحسنية، الرباط، أطروحة دكتوراه، إشراف 

، 1الاتجاه السلفي في التفسير لدى المشارقة والمغاربة إلى زمن ابن جرير الطبري، ج: بو لعكيك علي -5

 .1771،1777دكتوراه دولة في العلوم الإسلامية، إشراف محمد فاروق النبهان، دار الحديث الحسنية، الرباط، 

هـ ومساهمة ابن جزي فيه، رسالة  1الفكر الأصولي بالأندلس ق : دري بودشيش منير القا -6

 .1776، 1773دكتوراه،إشراف عبدالمجيد الصغير، الرباط دار الحديث الحسنية،الرباط، 

م ، إشراف د  7،  1هـ  3،  1المذاهب الفقهية المندثرة وأثرها في التشريع الإسلامي ق: بوعقادة عبدالقادر -9

 . 1776: سم التاريخ ، جامعة الجزائر موس ى لقبال ، ق: 

م، أطروحة دكتوراه، إشراف 15و13/ ه7و 9الحركة الصوفي بالمغرب الأوسط في القرنين : بونابي الطاهر  -1

 .م1711-1717عبدتلعزيز فيلالي، قسم التاريخ، جامعة الجزائر،السنة الدراسية  



 

1152 
 

ديث من الألقاب للإمام أحمد بن زكري، معلم الطلاب لما للأحا(: ه1165ت)الحريش ي أبو الحسن محمد  -7

 .1771/1773تح عبد الله لقبيطة، د و ع م، بدار الحديث الحسنية بالرباط،  إشراف محمد الراوندي،

إبراهيم بن ."إشراف د. مدرسة العقيدة في عدوتي الأندلس و المغرب، رسالة الدكتورة: حماني حميد -17

 .الرباط، دار الحديث الحسنية، (1771-1779" )الصديق

ه، أطروحة 1نوازل النكاح و الطلاق  عند فقهاء المذهب المالكي بمملكة غرناطة خلال ق: حنون علي  -11

 ، الرباط، المملكة المغربية ،1775-1776: دكتوراه، إشراف محمد الروكي، دار الحديث الحسنية

التيار الفقهي  "التيارات الفكرية في المغرب والاندلس خلال العصر المرابطي، : الخاطب أحمد  -11

،أطروحة دكتوراه ، إشراف محمد حمام، كلية الآداب والعلوم الإنسانية ، جامعة محمد  1و 1، ج "والتأصيلي

 .م 1776/ 1773الخامس، الرباط، المغرب، 

دور قبيلة زواوة في بلاد المغرب، أطروحة دكتوراه العلوم، إشراف عبدالعزيز فيلالي، : خلفات مفتاح -13

 .1711-1717، السنة الدراسية   1جامعة الجزائر

قواعد الفقه لقاض ي الجماعة أبي عبدالله محمد بن محمد بن أحمد المقري الجد : الدردابي محمد -16

 ،1717،رسالة دكتوراه،دراسة وتحقيق، إشراف علي سامي النشار، دار الحديث الحسنية، الرباط،ه957

، (مجلة البحث والببليوغرافيا)دراسات مغاربية  التأليف الأصولي في المذهب المالكي، مجلة: ذويب محمد  -15

 .، تونس1771، 13ع

 -1دور المذهب الحنفي في الحياة الاجتماعية والثقافية في بلاد المغرب الإسلامي من ق: سامعي إسماعيل  -16

، مع الملاحظة  1776/1775ه رسالة ماجستير مناقشة بجامعة الجزائر ، قسم التاريخ، إشراف موس ى لقبال، 5ق

 .نه تم طبعها بعد الاطلاع عليها بسنواتأ

آل المقدس ي وأثرهم على الحياة العلمية والثقافية ببلاد الشام، إشراف عبدالعزيز شهبي ، : شيخي فريدة  -19

 .1711،1713، قسم التاريخ ، 1جامعة الجزائر

، رسالة (م777 -177/ ه176_116)الحياة العلمية في إفريقية في عصر الدولة الأغلبية : صاحي بوعلام -11

 .1777دكتوراه، جامعة الجزائر، 

م رسالة تحت إشراف هاشم 731، 911/ ه317، 191الأدارسة من النشأة إلى التجزئة : صدقي محمد -17

 .م1711/1717العلوي القاسمي، جامعة سيدي محمد بن عبدالله، شعبة التاريخ، فاس، 

 .، الرباط1777،  16سينية ، مجعلم أصول الفقه المرابطي ، مجله دار الحديث الم: الطاهر احمد -17

مدخل لدراسة منهج الإمام الثعالبي في تفسير الجواهر الحسان في تفسير القرآن، : ابن عبد الكريم محمد -11

 .، الرباط  1777/ 1777م ، دار الحديث الحسنة،. ع . د . إشراف أحمد البوزيدي،د 

احيها، رسالة دكتوراه، إشراف عبدالعزيز لعرج، المعالم الأثرية الإسلامية ببجاية ونو (: عبدالكريم) عزوق  -11

 .1777-1771قسم الآثار، جامعة الجزائر، 

نظرية الأخذ بما جرى به العمل في المغرب ، رسالة دراسات عليا، إشراف حماد : العسري عبد السلام -13

 .1717، 1797العراقي، دار الحديث الحسنية، 



 

1153 
 

لصة من كتاب أصول الفتيا للإمام ابن الحارث القواعد والضوابط الفقهية المستخ: عكوش عزيزة -16

، جامعة العلوم الإسلامية، 1771رسالة ماجستير، إشراف محمد مقبول حسين سنة ( هـ 361ت )الخنش ي 

 .جامعة الجزائر

التصنيف الفقهي في المذهب المالكي تاريخه وقضاياه المنهجية،رسالة دكتوراه، إشراف : العلمي محمد  -15

 .ديث الحسنية، الرباط، المملكة المغربيةمحمد يوسف، دار الح

ه، إشراف 7ق -ه6اسهامات المغاربة والأندلسيين في مصر وبلاد الشام من بداية القرن : العيفة الحاج -16

 .1717عبدالحميد حاجيات، جامعة الجزائر، 

دار  تح  كتاب ابن مرزوق جنى الجنتين ، دراسة لنيل دبلوم الدارسات العليا المعمقة ،: فيروج محمد -19

 .  1771الحديث الحسننية، الرباط 

، 1الاتجاه السلفي في التفسير لدى المشارقة والمغاربة إلى زمن ابن جرير الطبري، ج: ابو لعكيك علي -11

 .1771،1777دكتوراه دولة في العلوم الإسلامية، إشراف محمد فاروق النبهان، دار الحديث الحسنية، الرباط، 

ب ما للأحاديث من الألقاب لأحمد ابن زكري، راسلة  لنيل  دبلوم الدراسات معلم الطلا : لقبيطة عبد الله -17

 .1773، 1771العليا المعمقة بدار الحديث الحسنية،  إشراف محمد الراوندي سنة 

المدينة والبادية بإفريقية في العهد الحفص ي، رسالة دكتوراه بكلية العلوم الإنسانية : محمد حسن -37

 .م1777الأولى  والاجتماعيةن جامعة تونس 

، 1تسير المرام في شرح عمدة الاحكام للإمام عبدالغني المقدس ي، ج(: ه911ت)ابن مرزوق الخطيب  -31

أطروحة دكتوراه، إعداد سعيدة بحوت، إشراف محمد الروكي، كلية الىداب والعلوم الإنسانية بفاس، 

 .1776/ 1773المغرب، م

وجهوده في الفقه المالكي، أطروحة دكتوراه، ( ه991ت)الإمام الشريف التلمساني : ميغا محمد كنان -31

 .1773، 1771إشراف محمد الروكي، دار الحديث الحسنية، الرباط، 

علم الوثائق في الأندلس، أطروحة دكتوراه، إشراف عبدالحميد حاجيات، جامعة : همال عبدالسلام -33

 م1711-1717الجزائر، 

في رسالة تحت إشراف محمد الأمين الإسماعيلي، بكلية الآداب بالرباط، :  (محمد عبد العزيز)الوكيلي  -36

 هـ1615.1616

اشراف سعيد " زروق " شرح على المقدمة الوعليسية لأحمد بن احمد البرنوس ي : بن يعيش مصطفى -35

 . دراسة لنيبل دبلوم الدراسات العليا في العلوم الإسلامية، الرباط 1777- 1777بوركبة، دار الحديث الحسنية، 

  :الملتقيات و المساهمات  - د

، عين الدفلة، الجزائر، 1777، سنة 5لكي الخامس مدرسة مازونة، ملتقى المذهب الما: الأخضري أخضر -1

 .إشراف وزارة الشؤون الدينية 

بعين ( 5)اهتمام السلطان أبو تاشفين الأول بالعلوم الدينية، ملتقى المذهب المالكي ، الخامس : بلختير بومدين -1

 .1779 -الجزائر –الدفلى 



 

1154 
 

الديني بالسودان الغربي ، ضمن أعمال ملتقى إسهامات التلمسانيين في المجال الاقتصادي و : بشاري لطيفة  -3

 .1711بين التراث العمراني والمعماري والتراث الفني، أكتوبر "تلمسان الإسلامية" دولي بتلمسان 

العلم والفكر العلمي بالغرب الإسلامي في العصر الوسيط، المملكة المغربية، جامعة محمد : البعزاتي بناصر -6

 1771، مطبعة النجاح الجديدة، الرباط،76الخامس ، الرباط، سلسلة رقم 

 .، عين الدفلة ، الجزائر 1777، سنة  75مدرسة بجاية ، ملتقى المذهب المالكي ، رقم : بلهواري حفيظة  -5

 .1779، 1تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر ، وزارة المجاهدين ط: بو عمران سامية وآخرون -6

طوط نوازل ابن الحاج، مصدر  جديد في تاريخ المجال القروي بالمغرب و الأندلس مخ: بوتشيش إبراهيم القادر  -9

خلال عصر المرابطين ، ضمن ندوة البادية المغربية عبر التاريخ ، تنسيق إبراهيم بوطالب ، منشورات كلية 

 .1777، 1، ط  99الآداب و العلوم الإنسانية ، الرابط سلسلة ندوات و مناظرات رقم 

الفروق الفقهية ومساهمة المدرسة المالكية الجزائرية في التأليف فيها، ملتقى المذهب المالكي : زةبوفارس حم -1

 .عين الدفلة، الجزائر 1777الخامس، 

أعمال "حول بعض إفادات ابن خلدون عن العلاقات الدولية لبلاد المغرب، مجلة التاريخ : التازي عبد الهادي -7

 . 1713سبتمبر  6-1، الملتقى الدولي لابن خلدون، فرندة

هـ و تاثيرها من علماء الفرائض، ملتقى المذهب المالكي، عين الدفلة 7المدرسة الجزائرية في ق : التليلي منير -17

 .م1777، سنة 75الجزائر ، ع 

المدرسة الأصولية المالكية و إبداع المغاربة فيها ، مساهمة ضمن التراث المالكي في الغرب : التمسماني محمد -11

 .1771مي ، جامعة الحسن الثاني ، عين النسق ، الدار البيضاء ، مطبع المعارف الجديدة ، الرباط الإسلا 

خير الآحاد عند المالكية و الإباضية، ملتقى المذهب المالكي الخامس، وزارة الأوقاف و : التواتي بن تواتي -11

 .1777أفريل  15 -16. الشؤون الدينية، ولاية عين الدفلى

مساهمة محمد المغراوي، فتوى أبي الفضل بن النحوي حول كتاب )متنوعات محمد حجي، : التوفيق أحمد -13

 .1771، 1، دار الغرب الإسلامي، المغرب، ط(إحياء علوم الدين للغزالي

الرحلة العلمية بين الأندلس والمشرق مساهمة ضمن كراسات أندلسية، تقديم عباس : الحسيني قاسم -16

 .1776، 1الأندلس وحوار الحضارات ، طالجراري، منشورات مركز دراسات 

، ملتقى المذهب المالكي رقم "قواعد المقري نموذجا"جهود المالكية في القواعد الفقهية : أبو حمزة نور الدين -15

 .عين الدفلى 1777، 75

الحياة العلمية ببجاية الحمادية وأثرها ي الحضارة الإسلامية، ضمن محاضرات : الخالدي عبد الحميد -16

 .1617/1777، منشورات المجلس الأعلى 1771/1777الثقافي بالجزائر الموسم 

الأصول التي استند إليها أبو العباس الونشريس ي في فتاوى المعيار، ملتقى المذهب المالكي : خروبي عفيفة -19

  .، وزارة الشؤون الدينية، الجزائر1777الخامس، 

لة الصنهاجية، دراسات ملتقى الإمام المازري محنة الحضارة الإسلامية في منتهى الدو : الدشراوي فرحات -11

، منشورات 1795، نوفمبر، 16، 13، 11أيام " الصراع العقائدي في الفلسفة الإسلامية" للفلسفة الإسلامية،

 .الحياة الثقافية، وزارة الشؤون الثقافية، تونس



 

1155 
 

تلمسان " قى دولي بتلمسان التطور العمراني لمدينة تلمسان الإسلامية، أعمال ملت(: عبدالواحد طه)ذنون  -17

 .1711بين التراث العمراني والمعماري والتراث الفني، أكتوبر "الإسلامية

ابن : مساهمة عبد العزيز فيلالي)شهادات ودراسات مهداة إلى أبي القاسم سعد الله، : سعيدوني ناصر الدين  -17

 .1777، 1، دار الغرب الإسلامي بيروت ط ( قنفذ مؤرخا لأسرته و مدينته

ابن خلدون، سجل ندوة الأندلس، التجربة الأندلسية بالجزائر، مطبوعات الملك : سعيدوني ناصر الدين -11

 .1776، 1عبدالعزيز العامة، الرياض، ط

" مساهمة في البحوث ندوة الأندلس ( 1671-175/1131-635) العلاقة الأندلسية الحفصية : الطوخي أحمد  -11

أفريل  16-13/هـ1616ذو القعدة  6-1لامية ، كلية الآداب، الإسكندرية رابطة الجامعات الإس" الدرس والتاريخ

1776 . 

" مساهمة في البحوث ندوة الأندلس ( 1671-175/1131-635) العلاقة الأندلسية الحفصية : الطوخي أحمد  -13

أفريل  16-13/هـ1616ذو القعدة  6-1رابطة الجامعات الإسلامية ، كلية الآداب، الإسكندرية " الدرس والتاريخ

1776. 

انس الفقير لابن قنفذ أو : لمحات في تاريخ المغرب الفكري و الديني ، مساهمة محمد فتحة: العبادي محمد   -16

 .الانتصار لزاوية ملارة

المذهب المالكي عنصر ائتلاف في المغرب الإسلامي،الملتقى الاول للجامعيين التونسيين والمصريين : عراب سعيد -15

  .، مركز الدراسات والابحاث، الجامعة التونسية 1791أفريل  19-11، " ين الوحدة والتنوعالذاتية العربية ب" 

نظرية الأخذ بما جرى به العمل في المغرب ، رسالة دراسات عليا، إشراف حماد : العسري عبد السلام -16

 .1717، 1797العراقي، دار الحديث الحسنية، 

قه المالكي، الملتقى الدولي السادس للمذهب المالكي بعين الجامع لمؤلفات النوازل في الف: العلمي محمد -19

 .، وزارة الشؤون الدينية، الجزائر1717الدفلى، سنة 

، "الموحدون والمذهب الظاهري "الصراع المذهبي ببلاد المغرب، مساهمة محمد المغراوي : علوي حسن حافظي -11

لخامس، مطبعة النجاح الجديدة،الدار منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، جامعة محمد ا

 .1771، 1البيضاء، ط

إصطلاح المذهب عند المالكية، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، (: محمد إبراهيم)علي  -17

 ، 1777، 1الإمارات العربية المتحدة ، ط

 .1775، 1قسنطينة، عمكانة الفكر العقدي في إنتاج العلوم، مجلة الدراسات العقدية، : عمارة علاوة -37

انس الفقير لابن منقذ و الانتصار للزاوية الملارية، مساهمة ضمن محطات في تاريخ المغرب : فتحة محمد -31

 .الفكري و الديني، تنسيق محمد العبادي

 6-1موقف ابن خلدون من الدين والقضايا الدينية، اعمال مهرجان، ابن خلدون ، القاهرة، : فروخ عمر -31

 .ركز القومي للبحوث الاجتماعية، القاهرة ، الم1761يناير 



 

1156 
 

مساهمة ضمن "ه، 6مشاهير الفقهاء المالكية الذين وصلوا درجة الاجتهاد المطلق بعد ق: فيغو عبد السلام -33

، جامعة الحسن الثاني ، عين الشق، الدار البيضاء، مطبعة المعارف الجديدة، " التراث المالكي في الغرب الإسلامي

 .1771الرباط، 

الأندلس والمغرب في العصر الوسيط، مساهمة ضمن روائع أندلسية الإسلامية ، : سترو فرانشيسكو بيدالكا -36

 .ترجمة وتقديم صبري التهامي، المجلس الأعلى للثقافة ، المغرب

( 75)ترجمة المستشرقين للفقه المالكي في فترة الاحتلال الفرنس ي ملتقى المذهب المالكي الخامس : كركار جمال -35

 .عين الدفلى الجزائر 1777

 . 1777المدرسة المالكية في الجنوب الجزائري ، ملتقى المذهب المالكي، عين الدفلة، : كشبيط عز الدين -36

المذهب المالكي  مدارسه ومصادره، خصائص  وسمات،مركز زايد للتراث والتاريخ، : المامي محمد المختار -39

 .1،1771العين، الإمارات العربية المتحدة، ط

من خلال مؤلف المعيار، . الإمام أبو العباس وإسهامه في ضبط المسألة البنائية وترشيدها: المرابط زكريا -31

 .، وزارة الشؤون الدينية، عين الدفلى، الجزائر(1777)ملتقى المذهب المالكي الخامس 

، عين  1777(  75) المدرسة الفقهية المالكية الجزائرية ، ملتقى المذهب المالكي الخامس : موس ى إسماعيل  -37

 .الدفلى ، وزارة الأوقاف و الشؤون الدينية ، الجزائر

 .1711، يناير 39المساجد، سلسلة عالم المعرفة رقم : مؤنس حسين -67

قيام المدرسة المالكية بالأندلس ، ضمن مساهمة التراث المالكي في المغرب الإسلامي ، : الهروس مصطفى  -61

 .لدار البيضاء جامعة الحسن الثاني ، عين الشق ، ا

نوازل ابن الحاج "أهمية الفتاوى الفقهية في كشف وقائع التجربة الأندلسية : اليوسفي أحمد شعيب -61

 .السجل العلمي لندوة الأندلس" نموذجا

 المجلات والدوريات - ذ

 .1771، 1613، 19، س1الإمام المقري، مجلة الهداية، ع : محمدأبو الأجفان  -1

نظام الملك، رائد مؤسسة التعليم في العالم الإسلامي، مجلة التاريخ العربي، الوزير السلجوقي : علي اجقو -1

 م،1711/ه1631، 55ع

موقف الموحدين من كتب الفروع وحمل الناس على المذهب الحزمي، مجلة دعوة الحق، ع : أعراب سعيد -3

 .1715، سنة 167

  ،6، ج1ظات العربية، مج كتب برامج  العلماء من الأندلس، مجلة المحفو : الأهواني عبد العزيز -6

دور علماء المغرب والأندلس في تدعيم المذهب المالكي في المغرب الإسلامي من : بوتشيش إبراهيم القادري  -5

  .1616، جمادي الأول 1775، 17، مجلة الأحمدية،عه6إلى منتصف قه 5منتصف ق

 . 6، س 7إحراق كتاب الإحياء، المناهل، ع : البدراوي محمد اليعقوبي -6

 .6، س 16مساجد تلمسان، مجلة الأصالة، وزارة الشؤون الدينية، الجزائر،ع :ويبة الرشيد بور  -9

تلمسان من النشأة إلى قيام دولة بني زيان،مجلة الدراسات التاريخية ، قسم التاريخ، : بشاري لطيفة -1

 .1771،س6الجزائر، ع



 

1157 
 

المالكي، عين الدفلى، وزارة الشؤون الدينية اهتمام ابو تاشفين بالعلوم، ملتقى المذهب : بلختير بومدين  -7

 .1777والأوقاف، الجزائر، 

 .1796، 35/ 36أعلام بونة، مجلة الأصالة ع : بلغراد محمد -17

 .أكتوبر/ 1611، 116رحلة أبي المطرف بن عميرة البحرية مجلة دعوة الحق، ع : البلغيثي ادريس العلوي  -11

مجلة الدراسات الإسلامية ، المجلس . هـ  1،  9ية خلال ق الفقه المالكي في مدرسة بجا: بلميهوب حفيظة  -11

 .، الجزائر  1776، جوان  7الإسلامي الأعلى ، مج 

قضية إحراق كتاب الإحياء الملابسات و الأسباب و المبررات، مجلة الإحياء، الرباط،، ع : بنصيح عبد الواحد -13

 .1775، 11الرقم التسلسلي،  76

 .1773، س 17لمملكة المغربية ، ع يدة عن الأدارسة، مجلة الأكاديمية، انصوص جد: بنمنصور عبد الوهاب -16

م دراسة في التاريخ السوسيو 15و13/ ه7و9ظاهرة التصوف بالمغرب الأوسط بين القرنين : بوداود عبيد -15

 ،1773ثقافين دار الغرب  للنشر والتوزيعن وهران الجزائر، ط

، س  67، 61البيئة الجزائرية في ابن خلدون ، مجلة الأصالة ، ع تأثير الثقافة و : البو عبد اللي المهدي -16

1797. 

 .  1796،  36/35مج : تاريخ بونه الثقافي و السياس ي عبر العصور ، مجلة الأصالة : البو عبد اللي المهدي -19

 .1676، 1716، 16، س 76أضواء على تاريخ مدينة تمنطيط، مجلة الثقافة ع : البوعبد اللي المهدي -11

 .1797، س 67، 61تأثير الثقافة و البيئة الجزائرية في ابن خلدون، مجلة الأصالة،ع : عبد اللي المهديالبو  -17

 . 36/35،1796مج : تاريخ بونه الثقافي و السياس ي عبر العصور ، مجلة الأصالة : البوعبداللي المهدي -17

، 11، س63ثقافة والسياحة، عأوضاع المؤسسات الدينية بالجزائر، مجلة الثقافة، وزارة ال: بوعزيز يحي  -11

1671  /1717، 

 . 1717/ 1671، 11، س  63أوضاع المؤسسات الدينية بالجزائر،  مجلة الثقافة ، ع : حيي بو عزيز  -11

 .، وزارة الثقافة الجزائر  1799، 5، س 37ملامح عن قلعة  بني حماد ، مجلة الثقافة ، ع : بو عزيز يحي -13

 .1791سنة  66بن زيان، مجلة الثقافة، وزارة الثقافة ، الجزائر، ع محمد التنس ي مؤرخ : بو عياد محمود -16

 .1797، 7، س  51ماض ي مدينة وهران و أمجادها التاريخية ، مجلة الثقافة الجزائر، مج: بوعزيز يحي  -15

 .11س  155الصلات الثقافية بين تلمسان وتونس، مجلة الهداية ، ع : بوعزيز يحي -16

، س 51و أمجادها ، مجلة الثقافة، وزارة الثقافة والسياحة، الجزائر، ع  ماض ي مدينة وهران: بوعزيز يحي -19

77  ،1797. 

 .1799، 6، س36ملامح عن القلعة، مجلة الثقافة، ع: بوعزيز يحي -11

وأثره على بلاد المغرب الأوسط، " الحمادي الزيري " التحول المذهبي في العهد الصنهاجي: بوعقادة عبدالقادر -17

، 96لتراث، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، الإمارات العربية المتحدة ، دبي، ع مجلة آفاق الثقافة وا

 .1711س

دور علماء الغرب الإسلامي في مجال التربية والتعليم ، مجلة التاريخ العربي، جمعية : بوعقادة عبدالقادر -37

 .ه1631، سنة  56المؤرخين المغاربة، ع 



 

1158 
 

 .1791، 1، س 69الثقافة ، ع أثار التنس ي، مجلة : بوعياد محمود -31

الحافظ التنس ي مؤرخ الغرب الأوسط ، مجلة التبيين ، عن جمعية الحاحظية ، الجزائر، ع : بوعياد محمود -31

17  ،1771. 

 .17الحافظ التنس ي، مجلة التبيين، ع: بوعياد محمود -33

 .1771س  1ه، مجلة الدراسات الإسلامية، ع7العلم والثقافة بالمغرب الأوسط ق: بوعياد محمود -36

الفقيه الصوفي، مجلة حوليات المؤرخ ( م1316-ه916ت)أبو زيد عبد الرحمان الوغليس ي: بونابي الطاهر -35

 .1775، 5اتحاد المؤرخين الجزائريين،الجزائر،  ع

طريقة أحمد بمن يوسف الملياني الراشدي ، مجلة المواقف، كلية الآداب والعلوم : يونابي الظاهر -36

 .1711، 6ر ، ع الاجتماعية، جامعة معسك

 .1791، جانفي 1311، ،ذو الحجة 6سعيد العقباني التلمساني ، مجلة الأصالة ، ع : بونار رابح -39

فهم النصوص الشرعية وأثره في اختلاف الفقهاء ، مجلة أضواء على الشريعة ، كلية : البيانوني محمد  -31

 .1371، محرم  3الشريعة ، الرياض ، ع 

ثبوت النصوص الشرعية وأثره في اختلاف الفقهاء ، مجلة أضواء على  الاختلاف في: البيانوني محمد -37

 .1373،  6الشريعة ، الرياض ، ع 

، 1716 16، س 71م مجلة الثقافة، ع 15/هـ1التازي إبراهيم نموذج إبراز التبادل الثقافي بين المغربين ق  -67

1676. 

 .1711، 6لحسنية، الرباط، عتحليل مسائل ابن رشد، مجلة دار الحديث ا: التجكاني محمد الحبيب -61

، 1فهارس علماء المغرب، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، تيطوان، ط: الترغي عبد الله المرابط -61

1777. 

أسباب انتشار المذهب المالكي واستمراره ، مجلة دعوة الحق ،وزارة الاوقاف والشؤون : الجراري عباس  -63

 . 1711 ،أوت 116الإسلامية، المملكة المغربية، ع 

، جوان، جويلية، 5، س57المغرب وتيار المذاهب الإسلامية، مجلة الإيمان، المغرب ، ع : الجراري عباس -66

1766. 

 .1776، 13مجلة الأكاديمية، الرباط، المملكة المغربية، ع. لماذا لم يتشيع المغاربة؟: الجراري عباس -65

، 61دا، جامعة محمد الخامس الرباط، ع قضية إحراق كتاب الإحياء، هيسبريس تمو : جسوس عز الدين -66

1776. 

 . 1717،  13السياسة المالكية للدولة المرابطية ، مجلة المؤرخ العربي ، ع: الجنحاني الحبيب  -69

 .1711، يونيو 5نظام ملكية الأراض ي، مجلة دراسات تاريخية، ع:  الجنحاني الحبيب -61

، مارس 11،س6قيروان،مجلة الفكر، بتونس، علمحة عن الحياة الفكرية في مجتمع ال: الجنحاني الحبيب -67

1766. 

منشورات وزارة الأوقاف و الشؤون نظرات في تاريخ المذهب المالكي ، مجلة دعوة الحق ، : الجيدي عمر  -57

 .1711، أكتوبر  115ع  الرباط، .الإسلامية 



 

1159 
 

وقاف و الشؤون منشورات وزارة الأ نظرات في تاريخ المذهب المالكي، مجلة دعوة الحق ،،: الجيدي عمر  -51

 .    1711، ماي   113ع  الرباط، .الإسلامية 

 .1711، د سمير 116نظرات في تاريخ المذهب المالكي، مجلة دعوة الحق، ع: الجيدي عمر -51

 .، الرباط1711، سنة 73أثر القاض ي عياض في فقه المسائل ، مجلة دار الحديث الحسن، ع: الجيدي عمر -53

 .م1675/1715، 15، السنة15ون وعصره، مجلة الثقافة، عالجيلالي عبد الرحمن ، ابن خلد -56

،  15، س  11سيدي محمد الهواري شخصيته و تصوفه ، مجلة الثقافة ، ع : حاجيات عبد الحميد  -55

1675/1715. 

، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، "العهد الإسلامي" الجزائر في التاريخ : وآخرون   حاجيات عبد الحميد -56

 ، 1716ط

 .1773، 9ابن خلدون المؤرخ، مجلة الدراسات التاريخية، الجزائر،  ع : حاجيات عبد الحميد -59

 ،س    16تطور الحياة الفكرية بالجزائر على عهد بني حماد، مجلة التاريخ، ع: حاجيات عبد الحميد -51

 . 16، ع   1716تطور الحركة الفكرية بالجزائر ، مجلة التاريخ، : عبد الحميد  حاجيات -57

صرة الفقير في الرد على أبي الحسن الصغير، مجلو دفاتر البحث، مج (:  حسن)ظي علوي حاف -67
ُ
، 1،ع1ن

 ،الدار البيضاء، المغرب،1771

 .1717، 13انبعاث الفقه والوعي التاريخي عند المسلمين ، مجلة كلية الاداب، الرباط، ع : حجي محمد -61

،  6، مجلة التاريخ العربي ، الرباط ، عه 6ـ  1دة ق الثقافة وتبليغها بالأندلس عصر الريا: حركات إبراهيم  -61

1771. 

 .1793،  73، س  11الثقافة المغربية بين الثقافات الإنسانية ،مجلة الثقافة ، ع : حركات إبراهيم -63

 .1711، نوفمبر، 16إباضية جربة وعلاقتهم بالفاطميين والزيريين، مجلة الحياة الثقافية، ع : حسن محمد -66

 . 1711، 3دخول المذهب المالكي بلاد المغرب الإسلامي ، مجلة دار الحديث ، ع: هاديالحسيسن عبد ال -65

 .، الرباط1711، 3ج: زوال المذهب الأوزاعي بالأندلس، محله دار الحديث: الحسيسن عبد الهادي -66

الرحلة العلمية بين الأندلس والمشرق مساهمة ضمن كراسات أندلسية، تقديم عباس : الحسيني قاسم -69

 .1776، 1ري، منشورات مركز دراسات الأندلس وحوار الحضارات ، طالجرا

حمدان أحمد العلمي ، استنصاح السوادن أخر فقهاء توات وتلمسان، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية  -61

 .1717، 5، فاس، ع

السنوس ي نص مراجعات كلامية بين "في تياري العقيدة السنية بالمغرب الإسلامي، : حمدان أحمد العلمي -67

 .1711، س 3، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة سيدي محمد بن عبد الله، فاس، ع"والمغيلي

محمد عبد الكريم المغيلي من خلال بعض أثاره المخطوطة، المجلة الجزائرية للمخطوطات : الحمدي احمد -97

 .1773/  1616، 1مخبر مخطوطات الحضارة الإسلامية بشمال إفريقيا، جامعة وهران، ع

، 1771، سنة 17مصطلحات المذهب المالكي، مجلة دار الحديث الحسنية، ع: الخليفي عبد العزيز بن صالح -91

 .الرباط

 .1777المدرسة المالكية التواتية ، ملتقى المذهب المالكي الخامس عين الدفلة ، : الدباغ محمد  -91



 

1160 
 

 .17، س  1777، حزيراي 61، 69يخية، ع مدينة بونة ودورها مجلة دراسات تار : ابو دياك صالح فياض  -93

ه ، مجلة مؤته 7ه إلى نهاية ق6مدينة تلمسان ودورها الحضاري في المغرب منذ ق: أبو دياك صالح فياض -96

 .1779، 1، ع11للبحوث والدراسات، مؤتة، مج 

 .1776-56، 55المظاهر السياسية والحضارية للدولة الرستمية، مجلة دراسات تاريخية، ع : أبو دياك فياض -95

، مجلة التاريخ العربي، إتحاد العلاقات الثقافيةىبين المغرب والأندلس(: صالح محمد فياض)أبو دياك  -96

 .13،1719،س31المؤرخين العرب، بغداد، ع

، (مجلة البحث و الببليوغرافيا)التأليف الأصولي في المذهب المالكي، مجلة دراسات مغاربية : ذويب محمد  -99

 .، تونس1771، 13ع

 .1773،   171، ع  IBLA الاحتفالات و الأعياد و اللعاب، مجلة ايبلا : منير  رويس -91

 15أطوار الاجتهاد الفقهي ، مجلة البحوث الإسلامية ، إدارة البحوث العلمية ، الرياض ، ع : الزايد عبد الله  -97

 .1676، سنة 

، 1دمشق، ع" المؤرخين العرباتحاد " دراسة نص لابن مرزوق، مجلة التراث العربي : الخلافة: زكار سهيل -17

 .1717ماي 

الدولة الرستمية في تيهرت، مجلة الدراست التاريخية، لجنة كتابة تاريخ العرب، جامعة دمشق، : زكار سهيل -11

 .1713، 11ع

 .1711، ديسمبر  7، س 15الغزالي بين الخصوم والمعجبين المناهل، ع : زنيبر محمد -11

 .1793.  3، س 11بالقاهرة و الإسكندرية ، مجلة الثقافة ، مج أعلام قسنطينة و علاقتهم : زيتون محمد  -13

هـ، مجلة كلية  6العلاقات الثقافية بين القيروان و المراكز الفكرية في المغرب حتى منتصف ق : زيتون محمد  -16

 .1797،  1377،  3العلوم الاجتماعية ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية مج

 .1716،  15ون في الفكر السياس ي العربي المعاصر ،مجلة التاريخ، ع تأثير ابن خلد: زيكي على -15

و دور زواوة في التراث العربي الإسلامي ، مجلة ( م  16/هـ 1ق ) أحمد بن إدريس الايلولي : ساحي أحمد -16

 .، الجزائر  1773، س  9الدراسات التاريخية ، مج

 . 1716، 16، س 75ث، مجلة الثقافة ، ع أصول التنظير الخلدوني من القران والحدي: الساعاتي حسن -19

 9،س 11، 19وثيقة تونسية لابن مرزوق التلمساني المجلة التاريخية المغربية ، ع: أبو القاسم سعد الله -11

 .، تونس1717،جانفي 

التجربة الأندلسية بالجزائر، ندوة الأندلس قرون من التقلبات والعطاءات، مطبوعات : سعدوني ناصر الدين -17

 ،1776لك، عبد العزيز العامّة ، مكتبة الم

 .1716، 1رسالة من البابا إلى الناصر، مجلة الدراسات التاريخية، الجزائر، ع: سلطان سامي -77

 . 1611/ 1779، 17العتبية و صيرورة تكوين المجتمع الإسلامي الأندلس ي، مجلة التسامح، ع : الشريف محمد -71

 .، المملكة المغربية1777، س16الأكاديمية،عأشباه ابن تمرت، مجلة : بن شريفة محمد -71

، مجلة التاريخ العربي ،  1779،  61جهود المالكية في مواجهة  الفرق المخالفة، ع : شقور عبد السلام -73

 .الرباط 



 

1161 
 

 1773، 15الاربطة والمرابطة بافريقية من خلال النوازل المالكية مجلة التاريخ العربي، ع : الشلبي عبد الكريم -76

 .الرباط

، 9، 6أثر الحركة الفكرية على الدولتين الرستمية والفاطمية، مجلة عصور، ع : لشمّري غازي جاسما -75

1775، 

فهارس الشيوخ أو البرامج العلماء بين الضبط الببليوغرافي و التأريخ للنشاط العقلي، مجلة : صاحبي عمر -76

 .1779، 37التاريخ العربي، الرباط، ع

نوس ي والشيخ المغيلي في المذهب العقدي، مجلة الدراسات العقدية حوار بين الشيخ الس: طالبي عمار -79

ومقارنة الأديان، مخبر بحث في الدراسات العقدية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، 

 .1775، س 1الجزائر، ع

 .1777، 16الطاهر احمد ، أصول الفقه في عصر المرابطين، مجلة دار الحديث حسنية، الرباط، ع  -71

 ،1777، 16أصول الفقه في عصر المرابطين، مجلة دار الحديث حسنة، الرباط، ع : الطاهر احمد -77

 .الرباط 16،1776،مجلة دار الحديث، ع313-173الفقه فيعصر المرابطين  علم أصول : الطاهر أحمد -177

داب و العلوم طريقة أحمد بمن يوسف الملياني الراشدي ، مجلة المواقف، كلية الآ : ونابي بالطاهر  -171

 . 1711، 6الاجتماعية، جامعة معسكر ، ع 

 .1711،  16، س  73أجوبة الفقيه المغيلي، مجلة الثقافة ، ع : الطبيبي أمين -171

، 1،س 9مدينة بجاية وأثرها في الثقافة الإسلامية، مجلة الفكر، تونس، ع: عاشور محمد الفاضل بن -173

 .1761نوفمبر 

 .1711،  117المالكي ، دعوة الحق ، ع  صمود المذهب: العافية عبد القادر  -176

أسباب انتشار المذهب المالكي واستمراره ، مجلة دعوة الحق ،وزارة الاوقاف والشؤون : عباس الجراري  -175

 .1711أوت  116الإسلامية، المملكة المغربية، ع 

 . 1771،س7، عدخول العقيدة الأشعرية إلى المغرب، مجلة دار الحديث الحسنية، الرباط: غاني عبد الله  -176

دور المدرسة القيروانية  ضمن المدارسالفقهية الواردة في المعيار للونشريس ي، مجلة : العبودي جاسم -179

 . 1779، س 331دعوة الحق، وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية، الربا ط، ع 

 .1775، سنة 6،9تلمسان في مواجهة الحملات الحفصية والمرينية، مجلة عصور، ع: عبيد بو داود -171

كتب الفتاوى و فيمتها الاجتماعية ، مثال نوازل البرزلي، مجلة حوليات الجامعة التونسية ، : عراب سعد  -177

 .1791، 16كلية الآداب و العلوم الإنسانية ، ع  

موقف الموحدين من كتب الفروع ، مجلة دعوة الحق ، وزارة الأوقاف والشؤون : عراب سعيد -117

 .1715، جوان 167المغربية،عالإسلامية، الرباط، المملكة 

 .1797، 7، س51التصوف الإسلامي و أصوله الهندية، مجلة الثقافة، ع : العربي إسماعيل -111

               .1796-75، س 37القلعة عاصمة بني حماد الأولى، مجلة الثقافة، ع: العربي إسماعيل -111

 .1793، 73، س 11، ع بجاية العاصمة الثانية لبني حماد، مجلة الثقافة: العربي إسماعيل -113



 

1162 
 

الغرب الإسلامي من الوحدة إلى الإنقسام، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية، : العزاوي أحمد -116

 .1771، 1القنيطرة ، ع

،  مساهمة ضمن التراث المالكي في المغرب الإسلامي ، : أبو العزم عبد الغني -115
ً
هل كان إبن تمرت مالكيا

 .1771الدار البيضاء ، مطبعة المعارف الجديدة ، الرباط، جامعة الحسن الثاني ، عين الشق ، 

صلة المدرسة الحديثة بالشام بالمدرسة الحديثة بالمغرب، مجلة دار الحديث الحسنة، : بن عزوز محمد -116

 .1777، 16الرباط، ع

مراتب المجتهدين في الفقه الإسلامي ، و خصوصيات المذهب المالكي في تلك : العسري عبد السلام  -119

 .1717، س 1اتب، مجلة القرويين، جامعة القرويين، مراكش، المملكة المغربية،ع المر 

مساعدة الزيانيين لمسلمي الأندلس، مجلة تاريخ وحضارة المغرب جمعية تاريخ : عطاء الله دهينة -111

 .1796، جانفي 13الجزائرية، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر ، ع

، 17باط مذهبه بالتاريخ المغربي، مجلة الأحياء، رابطة علماء المغرب، عالإمام مالك وارت: عفار محمد -117

 .1776، يوليو 1615، حمادي الأولى 36الرقم التسلسلي 

انتشار المذهب المالكي ببلاد المغرب الأوسط، قراءة سسيولوجية، مجلة أفاق الثقافة و : علاوة عمارة -117

 .1779، جانفي 1619ذو الحجة  56ع . التراث

 .  1775، 1مكانة الفكر العقدي في إنتاج ، مجلة الدراسات العقدية، ع: علاوة عمارة -111

انتشار المذهب المالكي ببلاد المغرب الأوسط، قراءة سسيولوجية، مجلة أفاق الثقافة و : علاوة عمارة -111

 .1779، جانفي 1619ذو الحجة  56ع . التراث

 .1771، س 116وة الحق، ع رحلة أبي مطرف بن عميرة، مجلة دع: العلوي ادريس -113

تحديد الإطار الجغرافي لبلاد المغرب في العصر الوسيط، مجلة دراسات تراثية، مخبر : بن عميرة محمد -116

 .1779، 1البناء الحضاري،  جامعة الجزائر، ع

 .1711، نوفمبر 16ياة الثقافية، ع صور من الحياة الثقافية بإفريقية ، مجلة الح: عون عبد الرحمان  -115

، 73بجاية الجزائرية وريثة القيروان ، مجلة الدارة، المملكة العربية السعودية ، ع : عبد الحليمعويس  -116

 .71س 

، 9، 6أثر الحركة الفكرية على الدولتين الرستمية والفاطمية، مجلة عصور، ع : غازي جاسم الشمّري  -119

1775. 

  1771،س7يث الحسنية، الرباط، عدخول العقيدة الأشعرية إلى المغرب، مجلة دار الحد: غاني عبد الله  -111

 .1779، 1مازونة ، مجلة  دراسات تراثية ،  ع : غداوية نور الدين -117

 .1797،  1التصوف الإسلامي في المغرب، مجلة الثقافة المغربية، ع: الفاس ي علال  -137

النزعة العقلية في البحث الأصولي والفقهي عند أبي الوليد بن رشد الحفيد، مجلة :  فلوس ي مسعود -131

 . 1776، فيفري  11لصراط ، كلية العلوم الإسلامية ، جامعة الجزائر ، ع ا

ه ، مجلة مؤته 7ه إلى نهاية ق6مدينة تلمسان ودورها الحضاري في المغرب منذ ق: فياض أبو دياك -131

 .1779، 1، ع11للبحوث والدراسات، مؤتة، مج 



 

1163 
 

ة في المغرب،مجلة دراسات تاريخية، المظاهر السياسية والحضارية للدولة الرستمي:  فياض أبودياك صالح -133

 .1776. 56-55جامعة دمشق،ع 

مدينة عنابة و دورها السياحي و الحضاري في العهد الحمادي إلى نهاية العهد : فياض صالح  أبو دياك  -136

 . 1777،حزيران ،  17، س  61،  69الحفص ي ، مجلة دراسات تاريخية ، دمشق ،، مج 

العلاقات السياسية بين الدولة الرستمية في تاهرت ودولة الأموية في جوانب من : فيلالي عبد العزيز  -135

 .1771، 155،156، ع 63قرطبة، كراسات تونسية، تونس، مج 

 .1773نظم الأقليش ي في الدفاع عن فكر الغزالي، مجلة التاريخ العربي، الرباط، ع ، سنة : قارة حياة -136

، مطبعة البعث، 1799، س 65ة الأصالة، عابن صغير مؤرخ الدولة الرستمية، مجل: القاض ي وداد -139

 .1799قسنطينة، 

، 11الحياة الثقافية والفكرية على عهد الرستميين، مجلة الحضارة الإسلامية، وهران، ع: بن قربة الشيخ -131

 .1775س 

، 7، 1عبد الرحمان الثعالبي و التصوف، مجلة الثقافة ، وزارة الثقافة، الجزائر،ع : قسوم عبد الرزاق -137

1791 . 

الحياة الفكرية في قسنطينة خلال العهد العثماني ، المجلة التاريخية المغربية،ع : قش ي فاطمة الزهراء  -167

 . 1777، جويلية 19،س 51، 59

، 1، ج6المساجد الزيانية بتلمسان،عمارتها و خصائصها ،مجلة جامعة الجزائر ع : لعرج عبد العزيز  -161

 .1771، 1771ديوان المطبوعات الجامعية ، 

عبد العزيز ، العمران الاسلامي وعمارته السكنية قيم دينية ودلالات اجتماعية، حوليات المؤرخ ،  لعرج -161

 .1775، 6، 3ع 

مجموعة المنشات المعمارية للسلطان المريني أبي الحسن ، مجلة دراسات تراثية، مخبر : لعرج عبد العزيز -163

 .1771، 1، ع1البناء الحضاري ، جامعة الجزائر

 ،1771/ 1777،  5أهداف الدعوة الإسماعيلية ، حوليات الجزائر ، ع :لقبال موس ى   -166

أهداف الدعوة الإسماعيلية في مصر  ببلاد المشرق الإسلامي منذ زمن مبكر، مجلة المؤرخ : لقبال موس ى -165

 .، الأمانة العامة لإتحاد مؤرخي العرب ، العراق 1795، س  71الغربي ، ع 

مع الزيتونة وبمدارس العلم في العهد الحفص ي، مجلة التاريخ العربي، التعليم بجا: بن مامي محمد الباجي -166

 .1771، س 19ع 

، مجلة الفرقان، المملكة "واقعية واعتدال" ملف الخطاب الاشعري بالمغرب : مجموعة من الؤلفين -169

 . 1777، 63المغربية ،ع

تاريخ للنشاط العقلي، فهرس الشيوخ أو برامج العلماء بين الضبط البيبليوغرافي و ال: محمد صاحبي -161

 .1779، س 37مجلة التاريخ العربي، الرباط، ع 

 .1797، 37، 17قيمة فقه النوازل، مجلة البحث العلمي، ع: مخلوف عبد العزيز -167



 

1164 
 

، 11،11المقرى التلمساني و التواصل بين المغرب و المشرق، مجلة الذخائر، ع: مرهون ابتسام الصفار -157

 .1771، 1613، 3س

 .1775، 1ظات حول زمن المرابطين والأشراف، مجلة المصباحية، المغرب، عملاح: مزين محمد -151

 .1791، مارس 1، س 1بجاية في عهد الحماديين، مجلة الأصالة، ع: مصطفى رشيد -151

مدينة ميلة الإسلامية بين النصوص التاريخية والآثار المادية ، مجلة دراسات تاريخية، : معزوز عبد الحق -153

 .  1771، س 1، ع1مخبر البناء الحضاري للمغرب الأوسط الجزائر، جامعة الجزائر

ت تاريخية، مدينة ميلة الإسلامية بين النصوص التاريخية والآثار المادية ، مجلة دراسا: معزوز عبد الحق -156

 ، 1771، س 1، ع1مخبر البناء الحضاري للمغرب الأوسط الجزائر، جامعة الجزائر

 .1775س .، الجزائر  3،6مركز تلمسان من أجادير إلى تاجرارت ، حوليات المؤرخ  مج : بن معمر محمد -155

، 71جلة الثقافة، ع م، م15/هـ1إبراهيم التازي نموذج إبراز التبادل الثقافي بين المغربين ق : المنوني محمد -156

 .1676، 1716 16س 

نصوص سياسية في فترة الانتقال بين المرابطين والموحدين، مجلة المعهد المصري بمدريد، : مؤنس حسين  -159

 .55، س3، ع1مج

 .1773-1771، سنة 9الإمام السنوس ي عالم تلمسان، حوليات جامعة الجزائر، ع:  ميمون ربيع -151

 . 33، س  195الهواري ، مجلة الهداية مج محمد بن عبد السلام : بن نصيرة -157

 .1619/1776، خريف 16سلطان العقل ودوره في المذاهب الإسلامية، مجلة التسامح، ع : هرموش محمد -167

 7العلماء الجزائريون بفاس، مجلة الدراسات التاريخية، قسم التاريخ جامعة الجزائر، ع: هلال عمار -161

 .1615، 1775سنة 

 .1776، س17لموطأ والمدونة والنوادر ، مجلة التاريخ العربي ، عا:  الهنتاتي نجم الدين -161

إسهام القيروان عبر التاريخ في بلورة المذهب المالكي بالمغرب الإسلامي، مجلة التاريخ : الهنتاتي نجم الدين -163

 .55العربي، ع 

فقه المالكية، جوانب  حضارية في تاريخ المغرب الإسلامي الوسيط من خلال كتب ال: الهنتاتي نجم الدين -166

 .1771، 16مجلة التاريخ العربي، الرباط، ع

م ،كراسات تونسية، كلية العلوم 11/  ه6الأحباس بأفريقية وعلماء المالكية إلى منتصف  ق: الهنتاتي -165

 .1776، س 195الإنسانية والاجتماعية، تونس ، ع 

الاجتماعي والعمراني إلى منتصف الاقتصادي و الصراع المذهبي بالقيروان وتفاعله مع واقعها: الهنتاني  -166

 .1777،  17، مجلة التاريخ العربي ، ع م11/ه5ق

علماء المالكية بأفريقية من الخوض في المسائل الكلامية وتبنيهم العقيدة    تطور موقف: الهنتاني  -169

                                                                                                                                                   .                      1771، س  197، تونس ، ع (  Ibla)الأشعرية ، مجلة معهد الآداب العربية 

 5ق ½ الصراع المذهبي بالقيروان وتفاعله مع واقعها الاقتصادي والاجتماعي إلى : الهنتاني نجم الدين  -161

 (.1777) 66ت الجامعة التونسية عم، حوليا 11/هـ

 .1777، 17ع ،مع واقعها، مجلة التاريخ العربي الصراع المذهبي وبالقيروان وتفاعله: الهنتاني نجم الدين -167



 

1165 
 

 ،1776، س17الموطأ والمدونة والنوادر ، مجلة التاريخ العربي ، ع:  الهنتاني -197

،  73، السنة  11مجلة الأصالة ، عمحمد بن تمرت وتوفيقه بين الحكمة والشريعة ، : هويدي فهمي  -191

1793 . 

 الأجنبيةالمراجع  -ر 
 

1. Allaoua Amara :La structuration des ibadites-wahbites au Maghreb (11- 15éme  siècle) ,in 

annales islamologiques "إسلامية" حوليات ,n°42 ,2008,istitut français d’archéologie orientale du 

caire,( Dossier :  Groupes sociaux et catégorisation dans le Dar al-islam médiévale 7éme- 

15éme siécles), 

2. Belhamissi (m) :Mazona, une petite ville, une longue histoire (des origines a nous  jours) 

Alger,sned ,1982.  

3. Bourouiba ,  Rachid,     l’Art religieux musulman en Algérie ,société nationale d’édition et de 

diffusion ,alger, 1981  

4. Bourouiba-(R), Ibn Tumart, SNED, Alger, 1982. 

5. Brosselard , Ch  : les inscriptions arabes de télemcen, in revus Africaine,5é année , N° 18 ,1858- 

1859 , 

6. Cambuzat (Louis Paul) ; L’évolution des cités du Tell en ifriquia du VII au XI siècle. Tome I. 

OPU. Alger 1986 

7. Chahata .Chafik : Etudes du droit .musulman, application au proche orient,  Paris P.U.F. 

,travaux et recherches de le faculté  de droit et des sciences économique de paris , serié n°7,   

1971 

8. Feraud (Ch), Histoire de Bougie, In. Revue Africaine,1858-1859. 

9. G . Marcais:  Les arabes en Berbérie du XIe au XIVe siècle, Ed. Leroux , Paris, 1913. 

10. Gaston Bonet Maury : l’Islamisme et le Christianisme en afrique ,paris,Librairie hachette,1906. 

11. Georges   Marcais : La Berbérie musulmane et l'orient au moyen àge ,casablanca . Edition 

afrique oriont, 1991 .     

12. Georges et William  marcais, les monuments arabes de Télémcen,albert fontemoing 

iditeur ,paris 1903 . 

13.   Georges Marçais : La Berberie Musulmane et l’orient au moyen âge. Edition Montaigne, Paris 

1946. 

14. Georges Marçais, Tlemcen, Edition de Tell, Blida, 2003. 

15. H.R IDRIS : La Berberie orientale sous les Zirides, Paris-Adrien maisonneuve ,1962. T1 



 

1166 
 

16. Laila sabagh , la religion des Moriscos. Entre deux Fatwas. In Les Morisques (les Moriscos) et 

leur temps.  Paris 1983  

17. LAROUI Abdellah , « L’histoire du Maghreb. Un essai de synthèse,Paris, Maspero, 1976 . 

18. Lévi - provençal , Histoire de l’Espagne musulmane, le siecle du kalifat de cordoue,ed 

G.P,maisonneuve,Paris,1953  

19. Lévi- provençal : le traité d’adab  Katib   D’Abu bakr b. Khaldun. Dans Arabica II. 1955  

20. Maurice lombard: Islam dans sa première grandeur (8-11 èm siècle) .Ed. Flammarion. 

Paris.1974. 

21. Maurice lombard:L’Islam dans sa première grandeur (8-11 èm siècle) Flammarion. Paris.1971. 

22. Mercier  Ernest, histoire de l’Afrique septentrionale depuis les temps les plus reculés jusqu'à la 

conquéte française 1830, paris ,1888 ,Ernest leroux . T 1  

23. Monés.Hocine : le rôle des  hommes de religion dans l´histoire de l´espagne musulmane jusqu 

a la fin du califat : Dans studia Islamic .n° 20. 1964 .  

24. Mostéfa  khiati, La médecine  en  Algerie au moyen-àge (9eme- 17 eme siécle), houma 

éditions,algerie, 2013.       

25. Reinhart Pieter Anne Dozy : Histoire des Musulmans d’espagne ,j usqu a la conquéte de 

l’andalousie par les  al moravides (711-1100). Leyde.E .J.Brill.  

26. Robert brunschvig : deux récits de voyage inédits en Afrique du nord au 15ème siecle 

abdalbasit, b. Khalil . paris V , la rose éditeur  1936 . 

27. Terrasse Hanri :Histoire du Maroc des origines a l’établissement du protectorat . casablanca 

.1950 .T1      

28.       Zerouki ,Ibrahim , L’Imamat de Tahart premiére état musulman du maghreb , Paris,Ed 

L’Harmattan,1987 . 

 



 

1167 
 

 

 

الفهارس



 

1168 
 

 حاديثيات والأ فهرس الآ 

  فهرس الآيات القرآنية -5

 الباب والصفحة الرقم والسورة الآية

   

وقال نسوة في المدينة امرأة "

 "العزيز تراود فتاها عن نفسه 

 11الباب الثالث ،ص   41آية : سورة يوسف

 

قالوا أرجه وأخاه وأرسل في 

 ".المدائن حاشرين

 11الباب الثالث ،ص 555أية : سورة الأعراف

ياأيها الذين آمنوا إذا تداينتم 

 بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه

 

 

 424سورة البقرة آية 

 

 421الباب الثالث  ص 

 قليلا"
ّ
 .13صالباب الرابع ،  21سورة الإسراء، آية  ".وما أوتيتم من العلم إلا

قالوا ألم تكن أرض الله واسعة 

 "      فتهاجروا فيها

    543الباب الرابع ص         23سورة النساء   آية 

 

وا 
 
ذ خ 

 
ت
 
وا لا ت

 
ن ين  آم  ذ 

 
ا ال ه  يُّ

 
ا أ ي 

م   ه  ض  ع  اء  ب  ي  ل 
و 
 
ار ى أ ص 

 
الن ود  و  ه  ي 

 
ال

م  
 
ك

 
ن م  م  ه 

 
ل و 

 
ت ن  ي  م  ض  و 

ع  اء  ب  ي  ل 
و 
 
أ

م   و 
 
ق

 
ي ال د 

ه   لا ي 
 
ه

 
ن  الل  إ 

م  ه  ن  ه  م 
 
ن إ 

 
ف

 
 
ين الم  

 
 الظ

 5111الباب الرابع ،ص 14سورة المائدة ، آية 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1169 
 

 

 فهرس الأحاديث النبوية  -4

صغت قلوبكما،   إن تتوبا إلى الله فقد

 الله هو مولاه 
ّ
اهرا عليه فإن

ّ
وإن تظ

وجبريل وصالح المومنين والملائكة بعد 

 ذلك ظهير  

 15الباب الأول ص  من سورة التحريم 3آية 

 يفقه في الدين " 
ً
"                         من يرد الله به خيرا

                   

 

أحمد بن علي بن حجر .متفق عليه 

فتح الباري في شرح : العسقلاني

 523، ص5،ج5221صحيح البخاري ، 

 باب العلم 35حديث في البخاري رقم  ,

 .11ص: الباب الاول 

هم فقهه في الدين وعلمه التأويل 
ّ
، 5ابن حجر   تهذيب التهذيب، ط "الل

 .432، ص 1، ج5441

 

 11الباب الأول، ص

 

ا خلق الله عز وجل الجنة حفها " 
ّ
لم

 "                                            ان، بالريح

لسان (: ه214ت) ابن حجر العسقلاني

، مكتبة المطبوعات 4114، 5الميزان، ط

الإسلامية، تعليق عبدالفتاح أبو غدّة، 

حديث .  533،531، ص2؛ ج31،ص3ج

 باطل

  511الباب الأول  ص  

 

تعلموا الفرائض و علموه الناس، " -

ه نصف العلم وهو أول علم ينس ى، 
ّ
فإن

 ". وهو أول علم ينزع من أمتي

 

ابن ماحة ت )محمد بن يزيد القزويني

كتاب : سنن ابن ماجه(: ه434

الفرائض،باب الحث على تعلم 

، 5الفرائض، دار الجيل ، بيروت،ط

، حديث رقم 424،ص3، ج5222

4352، 

 533الباب الثاني، ص 

ما الأعمال بالنيات" 
 
جامع العلوم : ابن رجب الحنبلي ،  ..."إن

والحكم، مؤسسة الرسالة، 

 .4115،ط12،ص5ج

رواه البخاري في صحيحه في سبع 

مواضع منها باب بدء الوحي، حديث 

 . 13رقم 

الباب الثاني الفقهاء المحدثون   ص 

431 

العلم ثلاثة و ما سوى ذلك فضل، آية 

 قائمة و فريضة عادلة محكمة و سنة

: أبوداود سليمان بن الاشعث الأزدي

سنن ابي داود،   تعليق عزت الدعاس، 

 5دار ابن حزم، بيروت، ط

كتاب الجهاد، باب الفرائض، .5223،

 433الباب الثاني ص 

 



 

1170 
 

 .413، ص4، ج4221حديث رقم 

عبد الله بن إبراهيم الفرض ي )الخبري 

كتاب التلخيص في علم (: هـ331ت

ر الفرائض، تح ناصر بن فنخي

الفريدي، مكتبة العلوم و الحكم، 

، ص 5، ج5351المدينة المنورة، ط

34،34. 

و حديث جبريل عن عمر بن الخطاب 

بينما نحن جلوس إذ طلع : "قال

 علينا رجل

ـ الجامع الصحيح للبخاري، باب بدء 

 11الوحي، الحديث رقم 

جامع العلوم : ـ ابن رجب الحنبلي

، 4115، 5الحديث، طوالحكم، دار 

 24، ص5ج

 343صالباب الثاني ، 

 

لا تزال طائفة من أمتي بالمغرب " 

 " ظاهرين على الحق حتى يأتي أمر الله

 

(: ه415 -ه411) مسلم بن الحجاج

صحيح مسلم،بيت الأفكار الدولية، 

لاتزال " ، كتاب الإمارة، باب 5222ط

، 5244حديث رقم " طائفة من أمتي

 .321،321،  ص 5244

 .513الباب الرابع ص 

 

هم الله تحت ظل عرشه "
ّ
سبعة يظل

  "يوم لا ظل إلا ظله

 

صحيح حديث متفق عليه ، أنظر 

، المطبعة 331، ص5البخاري ج

كتاب ه ، 5311السلفية، القاهرة،

تحت  الزكاة، باب الصدقة باليمين 

، 4؛ وصحيح مسلم ج(5344)رقم 

 (   5145)تحت  رقم  351ص

 

 .512ص الباب الرابع 

عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين 

 عضوا عليها بالنواجذ ،من بعدي

، صص 1المصدر نفسه، ج: المازوني

3،2 

 5143الباب الرابع ص 

 

 

 

 

 



 

1171 
 

 والديانات الفرق والمذاهبفهرس 

 المصطلح  رقم الصفحة

73،24،23،21،21،23،553،553،515،533،532،532،521،525،524،523،521،521،523،522

، 521،525،524  ،522 ،433،451،313،351،142،211،5141،5114،5122 

 الإباضية 

12،35،34،33،32،24،24،444،431  ،422 ،422 ،344 ،343 ،341 ،341 ،331 ،314 ،323 ،

312 ،341 ،343 ،243،234،214،214،213  ،212،255 ،254،254 ،253،253 ،252،252 ،214 ،

5121. 

 الأحناف، الحنفية 

 إدريس و الأدارسة .22،22،511،515،514،514،555،554،514،513،525،411

13،31،25،21،21،23،22،25،24،544،541،411،412،441،443،442،442،443،441،441،44

2 ،324،312،214 

 الأشعرية 

 الإعتزال، المعتزلة  .32،24،343،312،215

 أهل الذمة  .214،253

 زاعية الأوزاعي ، الأو  .35،34،33،33،32

 برغواطة  .454،454،453

13،23،551،544،544،541،533،534،414،413،411،454،454،452،441،443،421،425،424

 ،421 ،423،411 ،451،444 ،441،441 ،443،442 ،442،434 ،434،333 ،324 ،324،211. 

 (الصوفية)التصوف 

 التومرتية  .24،424

 الثوري  .35،34

 الخوارج ،15،24،21،513،555،554،541،411،411

 الرازية .251

 السليمانيون  ،515،514،514،513،511،512،431

 السنة  .15،32،32،24،241

 الشافعي، الشافعية .12،25،24،21،22،123،143،141،141،143،214

 الشيعة ،15،31،33،32،32،24،414،412،451،432،425،453،411،143

 الصفرية  .24،23،21،23،511،512،551،534،521،431

 الظاهرية .24،21،24،442،312،442

12،25،21،21،21،25،24،554،553،551،551،552،552،545،544،544،543،541،543،531،

523،522،414،411،412،452،441،312،311،312،254،242. 

 الكلام و المتكلمون 

 الليثي ،35،34

 النصارى   .412

 اليهود  .412،453،443



 

1172 
 



 

1173 
 

 القبائل والدول فهرس 

 المصطلح  الصفحة 

21،34،23 ،511 ،514 ،513 ،511   ،534 ،533  ،514 ،513 ،511 ،511 ،513 ،

512 ،533 ،532 ،521 ،524 ،524،412،454 ،411 ،411،415  ،431،433،432  ،

421 ،413. 

 الأغالبة

 بنو توجين ، 424،412

 حمير 455

 جدالة 454، 454،  451،455،

23 ،21 ،531 ،511 ،515 ،532 ،521 ،523 ،524 ،523 ،521 ،523 ،522 ،522 ،

411 ،415 ،412 ،431 ،431 ،432 ،432 ،412 ،414 ،414 ،431 ،431 ،315 ،333 ،

321 ،321 ،142 ،114 ،111 ،112 ،314 ،341 ،345 ،211 ، 

الحمادية 

والحماديون،      بنو 

 حماد

 زواوة .5121، 344، 341، 351، 134، 112، 444، 435، 412، 413

541 ،421 ،425 ،424 ،423 ،421 ،421 ،423 ،422 ،422 ،421 ،421 ،422 ،

،422،414 412  ،453 ،441 ،434 ،421 ،421 ،313 ،144 ،141 ،134 ،133 ،113 ،

122 

 الزيانية، بنو زيان

 الزيرية ،الزيريون  .314، 111، 114، 322، 321، 321، 432، 451، 411، 522، 521، 523، 511، 533

12 ،514 ،555 ،534 ،524 ،521 ،521 ،523 ،453 ،451 ،411 ،431 ،431 ،432 ،

424 ،141 ،143 ،114،115 ،344 ،341. 

 زناتة ، الزناتيون 

صنهاجة،  ، 432، 451، 451،  453، 454،  455، 532، 512، 511، 512، 512، 513، 12

 الصنهاجيون 

 ضريسة  .433

 بنو عبد الواد  .454، 451، 423، 424، 431، 433، 514

 بنو غانية  .314، 323، 313، 424، 411، 532

 لمتونة  .454، 454، 455

 لمطة  455

12 ،25 ،24 ،21 ،21 ،512 ،555 ،554 ،552 ،541 ،545 ،544 ،434 ،421 ،424 ،

423 ،421 ،422 ،413 ،412 ،412 ،451 ،451 ،441 ،411 ،412 ،214 ،213 ،251 ،

241 ،244 ،243 ،232 ،211 ،225. 

 مرابطون 

 مسوفة  .455

 مصمودة، المصامدة  ،  415، 435، 444، 441، 554، 542، 555

 مغراوة  ، 424، 431، 411

12  ،25،21   ،23 ،22 ،553 ،552 ،552 ،543 ،541 ،541 ،511 ،531 ،523 ،523 ،

451 ،452 ،445 ،441 ،441 ،413 ،431 ،421 ،425 ،424 ،121 ،114 ،133 ،114 ،

134 ،133 ،123 ،121 ،121 ،214 ،213 ،251 ،251 ،244 ،243 ،231 ،221. 

 الموحدون،الموحدية 



 

1174 
 

 الهلالية  .424، 443



 

1175 
 

 فهرس الاماكن

 المصطلح  الصفحة

 أريس  414

 أجادير  414

 أدغشت  454

 الاسكندرية    312، 142، 141، 142، 142، 113، 434،  441، 441

 إشبيليا  ، 311، 152، 152

 أصفهان  412

11 ،34 ،414 ،412 ،443 ،441 ،412 ،431 ،434 ،433 ،431 ،431 ،421 ،421 ،333 ،

325 ،321 ،122 ،114 ،113 ،111 ،141 ،143 ،211  

 إفريقية 

11 ،31 ،34 ،31 ،33 ،32 ،21 ،22 ،24 ،21 ،21 ،23 ،22 ،413 ،411 ،413 ،412 ،444 ،

443 ،441 ،443 ،442 ،442 ،441 ،431 ،434 ،433 ،433 ،431 ،421 ،422 ،451 ،333 ،

332 ،325 ،321 ،321 ،123 ،122 ،114 ،114 ،113 ،111 ،111 ،154 ،153 ،152 ،314 ،

311 ،313 ،214 

 لسالأند

 المرية  ، 441، 441

 إيسلي  425

 باب العقبة   414

 باجة   414

 برشك  314،  412

 بسكرة  142، 152، 412، 414

 بغاية  412

 بغداد  123، 441، 412

 بونة   314، 422، 412، 412، 413

 بيروت  232

 تاجرارت  412

 تامسنة  454

 تنس 314، 432، 442، 452

 تهرت  433، 431، 442، 454، 413، 414

 توات  251

411 ،441 ،444 ،435 ،433 ،421 ،321 ،141 ،145 ،144 ،144 ،143 ،141،142 ،144 ،

312 ،312 ،211 

 تونس 

 جامع الزيتونة 321

 جبال الأوراس  433

 جبل نفوسة  ، 432، 433، 434، 434

 جرجرة  144



 

1176 
 

 الجريد 432

413 ،451 ،452 ،443 ،442 ،442 ،412، 422 ،321 ،152 ،152 ،141 ،141 ،314 ،314 ،

313 ،311 ،311 ،313 ،312 ،312 ،241 

 الجزائر 

الجزيرة   152

 الخضراء 

 الحرمين  131

 الحجاز  214، 312، 144، 141، 141، 152، 153، 151، 451، 33، 33، 31، 14

 دلس ، 314، 412

 دمشق  232

 سبتة  433، 413

 سجلماسة  433، 441، 454، 414

 سلى  152، 152، 325

 السودان   431، 453، 33

 السوس  412، 443، 444، 441، 441، 441

 الشام 245، 144، 141، 141، 152، 153، 151، 444

 شرشال  314

 شلف  424، 442، 452، 451

 صفاقص 414

 صقلية ، 33

 طرابلس 432، 433، 444، 445، 441، 414

 طلبيرة  243

 طلمنكة   243، 445

 طليطلة 243، 445

 طوس  444

414 ،413 ،412 ،454 ،451 ،442 ،444 ،435 ،433 ،431 ،453  ،114 ،113 ،112 ،153 ،

151 ،142 ،315 ،253 

 فاس 

 قابس 141

 القاهرة  ،144، 145، 141، 142، 114، 333

 قرطبة  251، 153، 322،  441، 444، 445، 412، 413، 411

 قسنطينة  314، 144، 152، 114، 115، 122، 325، 333، 422، 422، 434، 412، 444، 442

 قلعة حماد 152، 323،  412، 412، 442، 441، 412، 412، 413، 411، 411، 413، 414

 القيروان ، 251، 313، 314، 141، 455، 413، 411، 414، 23، 24، 35

 العراق 144، 141، 141،  441، 33، 14

 غرناطة  ، 114

 مازونة 412

 متيجة  312، 314، 142، 442، 442



 

1177 
 

 مسيلة  432، 412، 411، 414

 مكناس 

 المدينة المنورة  312، 11

 مراكش 325، 332، 451، 435، 443، 444، 441، 451، 453، 454

 مصر  245، 312، 321، 432، 33

 مكة  312، 12

 مليانة   431، 412، 442، 452

 المهدية  112، 321،  432، 441

 وارجلان  353، 432، 432، 441

 وجدة  ، 451

 ونشريس  444، 442، 452، 451

 وهران  314، 325، 421، 421، 431، 431، 433، 434، 431، 412، 442، 452، 451

 وليلي 431

 اليمن  ،33

 

 



 

1178 
 

 فهرس المحتويات

 ....................................................................................................................................................................  الاهداء

 .....................................................................................................................................................................  الشكر

 ..........................................................................................................................................................  رموز ودلالات

 ف ف-أ ......................................................................................................................................................... مقدمة

 413-14.................م 54/ه1الحركة الفقهية بالمغرب الإسلامي من نهاية الفتح إلى نهاية ق: الباب الأول 

 24-13 ............................. الإسلامي بالمشرق والمغرب أدوار الفقه والتشريع: الفصل الأول 

 13 ................................................................................................. تعريف الفقه والتشريع - أ

 12 ............................................................................................  هأدوار  و التشريع الإسلامي - ب

 11 ............................................................................................... بلاد المغرب وأدوار الفقه  - ت

 531-24 ......................الواقع المذهبي ببلاد المغرب والعوامل المؤثرة فيه: الفصل الثاني 

 24 ........................................................................................................المذاهب العقدية  - أ

 24 ..................................................................................... تيار الخوارج في بلاد المغرب -5

 23 ..................................................................................... تيار التشيع في بلاد المغرب  -4

 512 ....................................................................................................... تيارات أخرى  -4

 554 ................................................................................ " العقدي والفقهي" التيار السني  - ب

 554 ............................................................................ التوجه الأشعري في بلاد المغرب  -5

 543 ........................................................................... المذاهب الفقهية في بلاد المغرب  -4

 514 ..................................................................................... المذهب المالكي في بلاد المغرب - ت

 514 .................................................................... استقرار المذهب المالكي ببلاد المغرب  -5

 512 ...................................................... أسباب أخذ المغرب و الأندلس بالمذهب المالكي  -4

 432-531 .............. مذهبية دويلات  المغرب الإسلامي إلى نهاية الموحدين : الفصل الثالث

 531 ............................................................................ ة الرستمية الواقع المذهبي في الإمار  - أ



 

1179 
 

 533 ........................................................................ المسار السياس ي للإمارة الرستمية  -5

 532 ........................................................... علاقة الإمارة الرستمية بالكيانات المجاورة  -4

 524 ........................................................................  العلميةالعناية الرستمية بالحياة  -4

 522 ..................................................................... الحضور المالكي في الامارة الرستمية  -3

 521 ............................................................................ التحول المذهبي في عهد الحماديين  - ب

 523 .............................................................................. مجال الدولة الحمادية و أثره  -5

 411 ........................................................................... الحياة العلمية و المنحى المذهبي  -4

 412 ................................................................................ النصارى في الدول الحمادية  -4

 455 ................................................................. التوجه المذهبي للمرابطين بالمغرب الأوسط - ت

 455 ............................................................ أصول الدولة المرابطية ومجالها الجغرافي  -5

 453 .................................................. العلاقة بين صنهاجة الشمال و صنهاجة الجنوب  -4

 451 .................................................................... عوامل فناء الدولة و موقف الفقهاء  -4

 452 ............................................................................. المذهبية زمن المرابطينالوقائع  -3

 443 .................................................................... فقهاء المغرب الأوسط زمن المرابطين  -1

 441 ........................................................................... الإشكالية المذهبية في عهد الموحدين - ث

 441 ........................................................................ أثر ابن تومرت الدعوي والسياس ي -5

 443 ................................................................ مذهبية الموحدين إبان عهد ابن تمرت   -4

 435 .................................................................. مذهبية الموحدين بعد وفاة ابن تمرت  -4

 413-432ه 1بلاد المغرب الإسلامي قبل نهاية قمظاهر النشاط الفقهي في : الفصل الرابع 

 432 .................................................................. وضعية أرض المغرب من الناحية الشرعية - أ

 413 ............................................................................................................ مسألة النبيذ - ب

 412 .................................................................................................... مسألة خلق القرآن - ت

 587-411 ........... م51 -54/ه2و ق3بنية الحركة الفقهية وأسسها بالمغرب الأوسط بين ق: الباب الثاني 

 298-413 .. ه2ه و3والواقع بين القرنين المغرب الأوسط دراسة في المجال : الفصل الأول 

 413 ................................................................................... مجال المغرب الاوسط وحدوده - أ

 434 .................................................................. قيمة نصوص الفقه في تحديد المجال  -5

 431 ....................................................................... المقياس السياس ي في تحديد المجال -4



 

1180 
 

 421 ................................................... ه2و3بين القرنين. الواقع العام لبلاد المغرب الأوسط - ب

 421 .................................................................................................. الواقع السياس ي -5

 288 .............................................................................. الواقع الاجتماعي والاقتصادي -4

 424 ........................................................................................  الثقافيو  العلميالواقع  -4

 434-422 ....................................... التعليم ومنشآته في المغرب الأوسط: الفصل الثاني 

 422 ..................................................... عناية علماء المغرب الأوسط بتنظيم الدرس العلمي - أ

 415 ...................................................................دور الأمراء والخاصة اتجاه الدرس العلمي - ب

 413 ....................................................................................... هياكل الدرس وأماكن العلم - ت

 413 .............................................................................................................. المساجد -5

 455 .............................................................................................................. المدارس -4

 444 .................................................................................... مو قي العللأماكن أخرى لت -4

 441 ...................................................... تلقي الدرس العلمي بالمغرب الأوسططرق ومناهج  - ث

 444 ................................................................................................... مواد الدرس العلمي - ج

 443 ................................................................ نقد علماء المغرب الأوسط لمنظومة التعليم - ح

 435 ............................................................................................................ أوقات الدرس - خ

الاتصال مع الأندلس " الصلات العلمية وأثرها على الحركة الفقهية :الفصل الثالث 

 424-434 ................................................................................ "والمغرب الأقص ى أنموذجا

 434 .................................................................... الأندلسرحلة فقهاء المغرب الأوسط نحو  - أ

 414 ......................................................... رحلة فقهاء المغرب الأوسط نحو المغرب الاقص ى - ب

 413 ...................................................................... رحلة علماء الأندلس نحو المغرب الأوسط-ج

 422 ......................................................................... العلماء الوافدون من المغرب الأقص ى - ت

 132-424 ............................. أصناف الفقهاء ومراتبهم  بالمغرب الأوسط : الفصل الرابع

 424 ........................................................................................................... الفقهاء القراء - أ

 314 ..................................................................................................... الفقهاء المفسرون - ب

 312 ...................................................................................................... المحدثون الفقهاء  - ت

 342 .................................................................................................... الفقهاء الأصوليون  - ث

 333 ................................................................................ (الفرضيون ) الفقهاء الفارضون  - ج

 314 ...................................................................................... الفقهاء المقلدون والمجتهدون  - ح

 311 ....................................................................................................... الفقهاء المناطقة - خ



 

1181 
 

 331 .........................................................................................................الفقهاء القضاة - د

 324 ...................................................................................................... الفقهاء المتصوفة - ذ

 154 ........................................................................................................ الفقهاء الشرفاء - ر

 141 ....................................................................................................... الفقهاء والسلطة - ز

 142 .................................................................................... بيوتات العلم بالمغرب الأوسط - س

 112 ......................................................................... سط وواقعهمجتمع فقهاء المغرب الأو  - ش

   113 -577.............................................................   مظاهر  النشاط  الفقهي بالمغرب الأوسط: الباب الثالث 

 143-121...............................................الرحلة في طلب العلم ومقتضياتها : الفصل الأول   

 121 ........................................................................... تاريخ المغرب الأوسط قيمة الرحلة في - أ

 123 ........................................................................................ معوقات الرحلة العلمية -5

 122 ................................................................................ مردود الرحلة وقيمتها العلمية -4

 111 ..................................................................... فن الإجازة العلمية وقيمتها التاريخية -4

 151 .................. "الرحلة نحو الشرق أنموذجا" اتجاهات الرحلة عند علماء المغرب الأوسط   - ب

 154 ....................................................................... "المغرب الأدنى"الرحلة نحو إفريقية  -5

 152 ..................................................................................... مصرالرحلة العلمية نحو  -4

 143 ............................................................................................... الحجاز إلى الرحلة  -4

 141 ................................................................................................. الرحلة نحو الشام -3

 322-142....................................................مدرسة الفقه بالمغرب الأوسط:  الفصل الثاني

 142 ..........................................................رصد حواضر المغرب الأوسط من خلال المصادر - أ

 115 ............................................................................................. مراس ي المغرب الأوسط  - ب

 114 ......................................................................... ملامح مدرسة الفقه بالمغرب الأوسط - ت

 114 .................................................................................................... الأثر السحنوني -5

 113 ......................................................................................................... الأثر الغزالي -4

 111 ................................................................ ابن الحاجب والمدرسة الفقهية المصرية -4

 112 .................................................................... الحضور الصوفي في المدرسة المالكية -3

 112 ........................................................................................... تنوع المناهج الفقهية -1

 121 ....................................................................................... الانفتاح على فن المنطق -1

 125 ............................................................................. عناية المجتمع بالفقه والفقهاء -3

 124 ............................................................................... نماذج من فقهاء المغرب الأوسط  - ث

 124 ............................................................................................................ مدرسة بجاية - ج



 

1182 
 

 124 ................................................................................. بجاية حاضرة علم وسياسة -5

 121 ................................................................................................... العلوم في بجاية -4

 122 ..................................................................................................... فقه البجائيين -4

 314 ............................................................................................ شيوع التأثير البجائي -3

 312 .......................................................................... الأثر الأندلس ي على مدرسة بجاية -1

 351 ..................................................................... الأثر الحمادي على المدرسة البجائية -1

 354 ............................................................................................ مدرسة تلمسان الفقهية - ح

 351 ......................................................................... عناية السلاطين بحاضرة تلمسان -5

 718 ................................................................................ التواصل التلمساني الخارجي -4

 721 ....................................................................................... وم بحاضرة تلمسانالعل -4

 729 .................................................................................. أقطاب المدرسة التلمسانية -3

 742 ...................................................... ه2استمرار  نشاط المدرسة التلمسانية بعد ق -1

 750 ........................................................................ حواضر الفقه الأخرى بالمغرب الأوسط - خ

 751 ................................................................................................... حاضرة الجزائر -5

 760 .........................................................................................حاضرة مليانة الفقهية -4

 763 ......................................................................................... الفقهية حاضرة وهران -4

 767 ................................................................................................... حاضرة ندرومة -3

 769 ....................................................................................................... فقهاء مازونة -1

 772 .................................................................................................... فقهاء ونشريس -1

 775 ....................................................................................................... تنس حاضرة -3

 777 ................................................................................... حاضرة قسنطينة الفقهية -2

 788 ......................................................................................................... فقهاء توات -2

 793 ........................................................................................................ حاضرة بونة -51

  883-800....................................فقهاء المالكية بالمغرب الأوسط  تصانيف : الفصل الثالث 

 800 ....................................................................... أثر منهج التلقي على عملية التصنيف  - أ

 803 .................................................... م54/ ه3خصائص التصنيف في بلاد المغرب قبل ق  - ب

 807 ............................................................. م54/ه3التأليفية ببلاد المغرب بعد قالنهضة  - ت

 808 .......................................................................... عناية الفقهاء بكتب الأمهات المالكية - ث

 809 ................................................................................................ الموطأ أو الموطآت -5

 811 ...................................................................................................... كتاب الأسدية -4

 812 ................................................................................................................ المدونة -4



 

1183 
 

 814 ............................................................................................................ الواضحة -3

 816 ....................................................................العتبية أو المستخرجة من السماعات -1

 819 ............................................................................. كتاب المختصر لابن عبدالحكم -1

 820 ....................................................................... كتاب المجموعة لمحمد بن عبدوس -3

 821 ....................................................................................................... كتاب الموازية -2

 822 .............................................................................. مؤلفات ابن أبي زيد القيرواني -2

 824 .................................................................................................... تهذيب البرادعي -51

 826 ..................................................................................................... تبصرة اللخمي -55

 827 .................................................................................................. جامع ابن يونس -54

 829 ............................................................................................. عمل ابن رشد الجد -54

 831 ........................................................................................................ عمل المازري -53

 836 .................................................................. مميزات التصنيف لفترة ما بعد الموحدين   - ج

 836 .................................................................................................... البعد الصوفي  -5

 837 ........................................................................................... المنظومات التعليمية -4

 838 ..................................................................................... شيوع ظاهرة المختصرات -4

 842 ................................................................................ .غرب الأوسطتصانيف فقهاء الم  - ح

 842 ........................................................... التصنيف في علوم القرآن بالمغرب الأوسط -5

 845 ............................................................................ الاشتغال بعلم الحديث ورجاله -4

 852 ........................................................................... التأليف في العقائد وعلم الكلام -4

 857 .................................................................................... التأليف في الفقه وأصوله -3

 867 ........................................................................................................ فقه النوازل  -1

 871 ...................................................................................................... علم الفرائض -1

 874 .................................................................................................. الوثائق والتوثيق -3

 875 ............................................................................................... الخوض في المنطق -2

 877 ................................................................................................. التصوف والرؤى -2

 879 .................................................................................... والتاريخ والرحلاتالمناقب  -51

 1089 -901 ..................نهجي ودورهم الاجتماعي والسياس يأثرهم الم فقهاء المغرب الأوسط:  الباب الرابع

 903 ..................................................... الأثر المنهجي لفقهاء المغرب الأوسط: الفصل الأول 

 903 ....................................................................................... تطور الاهتمام بعلم الأصول  - أ

 911 .......................................................................... مناهج أصول الفقه بالمغرب الأوسط - ب

 921 ................................................................. الشافعي على أصوليي المغرب الأوسطالأثر  - ت



 

1184 
 

 928 .................................................................. يفقه المقاصدالعلماء المغرب الأوسط  و  - ث

 241 ............................................................................ طرق تناول الفقه بالمغر ب الاوسط - ج

 243 ...................................... مساهمة فقهاء المغرب الاوسط في القواعد الفقهية والفروق  - ح

 243 ................................................................................................. القواعد الفقهية -5

 235 ...................................................................................... العناية بالفروق الفقهية -4

  231......"عوامل الاختلاف ومجالات الجدل"والجدل الففقهي فقهاء المغرب الأوسط :الفصل الثاني 

 232 ....................................................................................................... عوامل الاختلاف  - أ

 232 ................................................................................ أثر منحى التقليد على الجدل -5

 211 ................................................................................... أثر المنهج في تباين الفتاوى  -4

 214 ............................................................................................ مسألة جريان العمل -4

 958 .................................................................................... من قضايا الجدل بين الفقهاء - ب

 958 ...................................................... الاجتهاد والتقليد في نظر فقهاء المغرب الأوسط -5

 963 ............................................................................... القاسم مجتهدا؟هل كان ابن  -4

 211 ........................................................................................ الموقف من علم الكلام -4

 972 .............................................................................. الموقف من المنطق و الفسلفة -3

 979 ......................................................................... مسألة التقليد في معتقد التوحيد -1

 986 .......................................................................... تعدد الأقوال في المسألة الواحدة -1

 990 ...................................................................................................... إحراق الكتب -3

 995 ................ (النوازل الاجتماعية)الأثر الاجتماعي لمالكية المغرب الأوسط: الفصل الثالث

 995 ...................................................................................... النوازل الفقهية أداة تقص ي  - أ

 1001 ............................................................................. التأليف النوازلي بالمغرب الأوسط - ب

 1005 ..................................................................................................... جامع البرزلي -5

 1006 ...................................................................................... الدرر المكنونة للمازوني -4

 1008 ................................................................................... المعيار المعرب للونشريس ي -4

 1010 ................................................ فقهاء المغرب الأوسط والقضايا الاجتماعية النوازلية - ت

 1015 ...................................................................................................... قضايا المرأة -5

 1019 ........................................................................................... المسائل الاقتصادية -4

 1021 ................................................................................... من البدعموقف الفقهاء  -4

 1024 ........................................................... مسالة السماع الصوفي وأعمال المتصوفة -3

 1029 ...................................................... الاحتفال بالمولد النبوي الشريفالموقف من  -1



 

1185 
 

 1033 ................................................. نازلة الأندلسيين المقيمين تحت سلطان النصارى  -1

 1036 ................................................................ فقهاء المغرب الأوسط ومسالة الشرف -3

 1041 ................................................................. "نازلة توات " الموقف من أهل الذمّة  -2

 1046 ........................................ اسية لفقهاء المغرب الأوسطالنظرية السي: الفصل الرابع 

 1047 .............................................................. السلطة بالمغرب الأوسطمع الفقهاء علاقة  - أ

 1052 ........................................................... إسهامات الفقهاء في موضوع السياسة والملك - ب

 1052 ................................................................ ابن مرزوق الخطيب وكلامه في الإمامة -5

 1054 .................................................. لأبي حمو موس ى الثاني" واسطة السلوك"كتاب  -4

 1062 .................................................... آل خلدون وتجربة التأليف في السياسة والملك -4

 1066 ....................................................................... محمد بن عبدالكريم المغيلي رؤى -3

 1075 ............................................................................................... عمل الونشريس ي -1

 1079 ..................................................................................... الثعالبي ودعوته للجهاد -1

 1081 ................................................................................ ابن زكري ورؤيته السياسية -3

 1088-1084 ................................................................................................................................................ خاتمة

 1116-1089 ................................................................................................................................................ الملاحق

 1166-1117 ...................................................................................................................... قائمة المصادر والمراجع

 1170-1169 ................................................................................................................... فهرس الايات والاحاديث

 1173 .............................................................................................................. و الديانات فهرس الفرق والمذاهب

 1174 ............................................................................................................................... القبائل و الدول  فهرس

  1178-1176 ................................................................................................................................... فهرس الاماكن

 1186-1178 ............................................................................................................................... فهرس المحتويات

 

 

 



 

1186 
 

 

 

 

 

 " أبو القاسم سعدالله" 1بجامعة الجزائرمناقشة هذه الأطروحة  تمّ

 -قسم التاريخ  - ةيعامتجلااو ةيناسنلإا مولعلا ةيلك

 1715جوان  19الموافق لـ /ه1636شعبان   37ربعاء الأيوم          

 :  الباحث درجة بلاطلامنح المناقشة لجنة ررت قوقد 

 " مشرف جدا مع التهنئة" 

  

 


