

# يا قُلُسُ..

يا قُكسُ..

يا منية النفس... وعشق الروح، عشتك أياماً....

عشتك لحظات...

عشتك دهراً بين السطور والكلمات،

فما وجدتك إلا...

شامخة أبية...

صامدةً أمامر غدر الزمان والإنسان،

وبقيت

أنتر.. أنترِ

مدينة الحرب والسلام.

عبلة المهتدي

بِيْنِهُ لِللَّهُ الْجُهِ الْجُهِ الْجُهِ الْجُهِ الْجُهُ الْجُهُ الْجُهُ الْجُهُ الْجُهُ الْجُهُ الْجُهُ الْج



القدس تاريخ وحضارة (٥٠٠ تق.م-٧١٩١م) / تاريخ عربي.

عبلة المهتدى / مولفة من الأردن.

الطبعة العربية الأولى، ٢٠٠٠هـ مد ٢٠٠٠م.

جميع الحقوق محفوظة للمؤلفة .

الصف الضوئي : محمد أبو ريان عمان/ الأردن.

الطباعة: دارنعه مه للطباعة بيروت/لبنان.

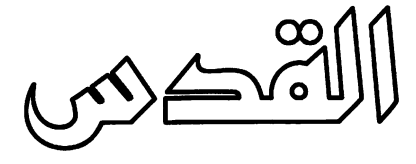
لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أي حزء منه، أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات، أو نقله بأي شكل من الأشكال، دون إذن خطى مسبق من المؤلفة.

رقم التصنيف: ٩٥٦،٤١١

رقم الإجازة المتسلسل لدى دائرة المطبوعات والنشر: ١٩٩٨/٦/٦٧٥

رقم الإيداع لدى دائرة المكتبات والوثائق الوطنية : ١٩٩٨/٦/٩١١

# عبلة المهتدي





## كلمة وفاء

الى مؤرخ القلم الذي أحبها وعشقها حتى الموت، وكتب لها وعنها فيض إحساسه المرحوم الدكتور كامل جميل العسلي، أستاذي ومعلمي ورائدي.

عبلة المهتدي

# المحتويات

| 11 | تقديم :                                                 |
|----|---------------------------------------------------------|
| ۱۳ | الفصل الأول:                                            |
| ۱٥ | ١- القدس كلمة ومعنى                                     |
| ١٥ | ٢ – موقع القلس الجغرافي                                 |
| ۱۷ | ٣- أسماء القدس                                          |
| ۲۱ | الفصل الثاني: القسيس في عهودهسا الغسايرة                |
| 22 | ١- القدس في زمن اليبوسيــين                             |
| 44 | ٢- القلس في زمن الفراعنـــة٢                            |
| ۲۸ | ٣– القلس في زمن العــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٤١ | ٤ – القدس في زمن الآشوريسين                             |
| ٤٣ | ٥– القدس في زمن البـــابلييـــن                         |
| ٤٦ | ٦- القدس في زمن الفـــــرس                              |
| ٤٩ | ٧- القدس في زمن اليونــــان                             |
| ٥٤ | ٨– القدس في زمن الرومــــان                             |
| ٦١ | ٩ – القدس في زمن البيز نطبيسن                           |

| ٧٥    | الفصل الثالث : القدس في العصر الإسلامي الأول                              |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٧٧    | <ul> <li>صلة الإسلام الأولى بمدينة القدس</li> </ul>                       |
| ٧٩    | ١ – القدس والفتح العُمَــــريّ                                            |
| ٨٤    | ٢- القدس في زمن الأموييـــــن                                             |
| ٩٧    | ٣– القدس في زمن العباسييــــن                                             |
| ١     | ٤ – القدس في زمن الطــولونييــن                                           |
| ١.٢   | ٥- القدس في زمن الإخشيدييـــن                                             |
| ١.٥   | ٦ – القدس في زمن الفـــاطمييـــن                                          |
| ١١.   | ٧- القدس في زمن الأتراك السلحوقيين                                        |
| 117   | الفصل الرابع: الحروب الصليبية على القــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۱۷۹   | الفصل الخامس: القدس في عهد الأيوبييـــن                                   |
| 727   | الفصل السادس: القدس في عهد المماليك                                       |
| 212   | الفصل السابع: القدس في عهد الأتراك العثمانيين                             |
| ٤١١   | – المصادر والمراجع العربية                                                |
| 271   | – المصادر والمراجع الأجنبية                                               |
| 4 Y A | – مصادر الصور                                                             |

# تقلير

في هذه الأيام العصيبة تقف مدينة القسدس الخالدة على منعطف تاريخي هام، حسيث تتصاعد فيها حدة الصراع بين الحق العربي التاريخي الثابت، ومحنة تمويدها وطمس معالمها وهُويّتها العربية الإسلامية من قبل السلطات الإسرائيلية التي تسمعى جاهدة الى تثبسيت الإدعاءات الصهيونية بالحق الديني والتاريخي في المدينة المقدسة من خلال فرض وتثبسيت وتوسيع الواقع الإستيطاني فيها، في معركة السلام القائمة الآن.

ولكي تظل القدس في الفكر والوجدان كان هذا الكتاب محاولة متواضعة للإسسهام في رد عاديات التحريف والتزييف المتعمد للحقائق المتعلقة بالحق العربي في المدينة المقدسسة، والتي كثيراً ما نجدها في التأليف الأجنبية وفي مقدمتها المؤلفات الصهيونية التي تنطلق في معظمها من موقع العداء للعرب والمسلمين.

ومن جانب آخر رغبت أن أطلع القارئ العربي وشباب أمتنا العربية وهم بناة المستقبل بتاريخ مدينتنا المقدسة، لأن من يقرأ تاريخ القدس يقسرأ تاريخ أمتنا ويتعرف على ماضيها الجيد، وكذلك اطلاعهم على التراث الحضاري الزاخر الذي شهدته المدينة الخالدة عبر العصور الطويلة حيى عام ١٩١٧م، وذلك من خلال التعرف على مقدسا قا وبسيو قما ومدارسها وخوانقها ومؤسسا قما وجميعها تؤكد على خصوصيتها وقدسيتها، ليزداد حبهم لها وتمسكهم بكل ذرة من ترائها الطهور.

لقد توقفت في سرد تاريخ القدس عند العام ١٩١٧م، وهو العام المشؤوم الذي دخلت فيه مدينة القدس وكامل الأراضي الفلسطينية تحت الإحستلال البريطاني لتشهد المدينة المقدسة تحولا جذريا في وضعها السياسي من خلال الصراع والتراع العربي الإسرائيلي على أرضها الطهور، والذي امتد لعقود طويلة ولا زال مستمراً لغاية تاريخه، وإنني لآمل من المولى عز وجل أن أتمكن في المستقبل القريب من إصدار الجزء الثاني من تاريخ القسم الحديث والوقوف على أبرز مراحله وأحدائه.

ولأن القسدس كانت وما زالت مسرحاً للصراع من أجل انتزاع هويتها العربية الإسلامية، وتشويه تراثها العربي الأصيل من قبل القوى الاستعمارية والصهيونية الغاصبة، لذا أنتهزها فرصة لأدعو كل إنسان ينبض فيه الدم العربي، أن يقف وقفة مسؤولة أمام الحق والتاريخ والمستقبل للعمل سويا وعلى كافة الصُّعُد، لنؤ كد جميعاً على ثوابتنا التاريخية والحضارية والدينية، أن القدس عربية وستبقى عربية إسلامية.

عبلة المهتدى



## القـدس .... كلمة ومعنى

ورد في معجم لسان العرب أن ( التقديس تتريه الله عز وحل، وفي التهذيب، القـــدس تتريه الله تعالى، وهو المتقدس، القُدس، المقدّس، والقُدس بلغة أهل الحجاز (الســطل) لأنه يتقدس منه أي يتطهر فيه أو به، ومن هذا فإن بيت المقـــدس أي البـــيت المطهر، والأرض المقدسة هي دمشق وفلسطين وبعض الأردن وبيت المقلس منه.) (''

كما ورد في كتاب الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل للقاضي بحير الدين الجنبلي أن (بيت لمقدس بفتح الميم وسكون القاف، أي المكان المطهر من الذنوب، واشتقاقه من القدس وهي الطهارة والبركة. فمعنى بيت المقدس هو المكان الذي يتطهر فيه من الذنوب ويقال المترفع والمتره من الشرك ..... والبيت المقدس بضم الميم وفتح الدال المسددة، أي المطهر وتطهيره أي إخلاؤه من الأصنام.) (7)

والقدّوس هو اسم من أسماء الله تعالى، فقد ورد في القران الكريم قوله تعالى :( هو الله الذي لا اله إلا هو الملك القدّوس السّلام ). (\*)

ورد في بصائر ذوي التمييز للفيروز أبادي (أن رب القسدس هو الله تعالى، القسدس والقدس الطهارة. ويقال: خرج الى بيت المقدس، والى القدس، والى الأرض المقدسة، والى بيت المقدس أي الى بيت المكان المقدس، وقدس الرجل أي أتى بيت المقسدس زائراً أو مقيماً).

# موقع القدس الجغرافي:

تقع مدينة القـــدس على خط عرض ٣١،٥٢ درجة شمالا، وعلى خط طول ٣٥،١٣ درجة شرق غرينتش، وعلى ارتفاع ٢٥٩٨ قدما عن مستوى سطح البحـــر، وقـــدرت مساحتها سنة ١٩٤٥ حوالي ١٩ كيلو متراً مربعاً.(١) تتمتع المدينة المقدسة بموقع جغرافي هام ومتميز عن غيرها من المدن المجاورة في المنطقة حيث أقيمت فوق قمم التلال والمرتفعات ويحيط بها الوديان مما وفر لها نوعا من الحماية الطبيعية أمام أخطار الغزوات الخارجية.

كانت النشأة الأولى لمدينة القسدس على مرتفع الضهور (تل أوفل) المطل على قسرية سلوان، ثم توسعت لتمتد فوق تلال ومرتفعات مجاورة هي مرتفع (تل موريا) حيث ساحة الحرم القدسي في الجهة الشرقية للمدينة، ومرتفع بيت الزيتون (بزيتا) في الجهة الشسمالية الشرقية، وكذلك مرتفع (صهيون) في الجهة الجنوبية الغربية منها، وجميعها داخل سسور المدينة وهي ما تعرف حاليا بالقدس القسديمة. أما الأودية فتحسيط بها من ثلاث جهات رئيسية هي وادي جهنم (قدرون) من الناحية الشرقية ووادي الربابسة (هنوم) من الجهة الجنوبية ووادي (الزبل) من الجهة الغربية. (°)

وصف المقدسي مدينة القدس في كتابة (أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم) بقوله ألها: (ليس في مدائن الكور أكبر منها وقصبات كثيرة أصغر منها، وهي أصغر من مكة وأكبر من المدينة، لا شديدة البرد وليس بها حر، وقل ما يقع بها ثلج وهواءها سجسع لا حر ولا بسرد شديد ...... وهذا صفة الجنة.) (1)

وهكذا أنعم الله على مدينة القدس بحمال الطبيعة وجودة المناخ، وأسبغ عليها قدسيته الدينية فأصبحت بحق زهرة المدائن وقبلة أنظار البشر منذ أقدم العصور التاريخية.

## أسماء المدينة المقدسة:

لمدينة القدس عدة أسماء سميت بما على مر الأزمان تبعا للأمم والشعوب التي استوطنتها، ومن هذه الأسماء :

## ١--أورشليم أو يوروشالم :

وهو أقدم اسم للمدينة ورد في نصوص اللعنة (الطهارة) المصرية EXECRATION التي ترجع الى عصر الأسرة الثانية عشرة الفرعونية في القرن التاسع عشر قبل الميلاد (١٩٩١ق.م). وقد قال د.الزعبي في ذلك (من هذه النصوص يستنتج أن القدس كانت عاصمة لمملكة وعلى رأس هذه المملكة حساكم عربي سرواء أكان كنعانياً أم عمورياً). (")

وتستمر الأوضاع في القلس على حالها خلال العصور اللاحقة حيث يرد اسمها في رسائل العمارنة كما يستمر ورود اسم حاكمها العربي الأصيل (")، فقد ورد اسم أورشليم أربع مرات في الرسالة رقم ٢٨٧ التي بعث بما عبد خيبا حاكم القلس الى أمنحوتب الرابع أخناتون) في مطلع القرن الرابع عشر قبل الميلاد، وورد اسم أورشليم مرتين في الرسالة رقم ٢٨٨ ومرة واحدة في الرسالة رقم ٢٩٠. (٥)

أما أسماء المدن الكنعانية فقد كانت غالبا ما ترتبط بــأسماء الآلهة الكنعانية التي تكرس عباداتها فيها، وقد أخذ بناة القدس هذه القــاعدة وأسموها أورشــليم، وكما تؤكد معظم المصادر التاريخية أن الاسم مكون من مقطعين (أور) بمعنى مدينة و (شالم) أو (شــليم) وهو اسم اله السلام عند الكنعانيين وكانوا يعبدونه. (1)

#### ۲- يبوس:

هو الاسم الذي عرفت به مدينة القدس قبل احتلالها من قبل الملك داود سنة ٩٩٦ ق.م وإنماءه لحكم اليبوسيين سكانما وبنائما الأولين، ولقد ورد أسمهم في كثير من الأحيان في نماية قائمة الشعوب المذكورة في التوراة.

#### ٣-صهيــون :

هو اسم سابق لوجود العبرانيين في مدينة القدس ، حيث كان يطلق هذا الاسم على الحصن الذي بناه اليبوسيون على قمة ( تل أوفل ) قبل احتلال داود لمدينتهم وإقامته فيه (١٠٠٠) و كثيرا ما ورد ذكر اسم صهيون في العهد القديم .

#### ٤ – مدينة داود:

وهو الاسم الذي أطلقه داود على المدينة بعد احتلاله لها وإقامته فيها، إلا أن هذا الاسم لم يدم طويلا، ولقد ورد الاسم مرارا في العهد القديم مرادفاً لصهيون.

#### هـ هيروسليما:

هو الاسم الذي كانت تدعى به المدينة أحسيانا في أوائل الفتح الروماني، ومنه أخذت الأمم الأوروبية اسمها المعروف جيروسالم. (١١)

## ٦-إيليا كابيتولينا : AELIA CAPITOLINA

وهو الاسم الذي أطلقه الإمبراطور الروماني أدريانوس (هدريان) PUBLIUS وهو الاسم الذي أطلقه الإمبراطور الروماني أدريانوس (هدريان) AELIUS ADERIENUS مستعمرة رومانية سنة ١٣٥م. (١٢٠)

وظل اسم ايلياء سائداً نحو مائتي عام الى أوائل الفتح الإسلامي للمدينة المقدسة، حيث ورد هذا الاسم في وثيقة الأمان التي أعطاها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) لسكان المدينة، وقد صدرت بعبسارة (هذا ما أعطى عبسد الله عمر أهل ايلياء من الأمان) بالنص الذي أثبته ابن حرير الطبري في تاريخه ، وابن هشام في سيرته ، وياقوت الحموي في معجم البلدان.

## ٧– بيت المقدس أو القدس:

وهما الاسمان اللذان شاع استعمالهما بعد الفتح الإسلامي، فقـــد وردا في أحـــاديث متعددة ومنها ما ورد في الصحيحين وغيرهما من كتب السنة الشريفة.

ومهما قيل في أسمائها فإنها تستحق القول الذي قاله فيها أمير الشعراء أحمد شوقي:

بلد على أرض الهدى وسمائسه الجسد حائطه ورأس بنسسائه بلد بنوه الأكرمون قبورهـــم وقصورهـــم وقف على نزلائــه.



# القـدس في عهد اليبوسيين (٣٠٠٠ ق.م )

إنَّ توفر المعلومات التاريخية الحقيقية عن المراحسل المبكرة لأية مدينة في العالم هي في الواقع معلومات ضئيلة جداً وقد تكون نادرة، خصوصا إذا ما كانت تلك المعلومات عن مدينة موغلة في القدم مثل مدينة القدس التاريخية.

قال فرانكن H.J. FRANKEN (إن معظم المعلومات القديمة والمكتوبة عن القسدس في مراحلها المبكرة هي معلومات ذات طبيعة أدبسية ودينية بالدرجة الأولى، مثل ما نجده في المكتسباب المقلس (العهد القديم) حيث استخدمها الكتاب القدماء للعهد القديم لإعادة بناء تاريخ القبائل العبرية أو لتذكير القرّاء بأعمال يهوة العظيمة في الماضي .... أو كتلك النصوص في مجموعة الألواح التي عرفت بما دعيت بسسسه نصوص اللعنة (الطهارة) EXECRATION TEXTS

لكن من خلال الحفريات التي أجرتها عالمة الآثار البريطانية كينيون K.KENYON في مدينة القدس، تمكنت من الكشف عن أحد عشر قبراً في القدس تنتمي الى العصر البرونزي المبكر (٣٢٠٠ق.م - ٢٠٠٠ق.م) على جبل الزيتون (الطّور)، وبالتالي فإن وجود هذه القبور هو دليل واضح على أن العموريين (١٠٠ كانوا يعيشون في نهاية الألف الثالث قبل الميلاد على مقربة من وادي قدرون (جهنم) (٥٠ وهو الوادي الذي يُحيط بالقدس القديمة من الناحية الشرقية.

كما تمكنت كينيون في سنة ١٩٦١م من العثور على مبان في أسفل السفح الشرقي المجل أوفل تعود الى العصر البرونزي الأوسط (٢٠٠٠ق.م - ١٥٥٠ق.م) وهو عبارة عن حدار سمكة متران يتحده من الجنوب الى الشمال، وكان لهذا الجدار زاوية تتجه الى الداخل في الجهة الشمالية يُختفي بعدها الجدار تحت سور المدينة الذي بُني بسعده بسزمن طويل ("") وارتأت كينيون أن سور المدينة اليبوسي كان هو ذاته سيورها في العصر البرونزي

المتأخر (٥٥٠ ق.م-١٠٠٠ ق.م) كما أثبتت أنه لم يكن هناك أي أثر لانشغال المنطقــة شمال الحفط الذي يفترض بــأنه الســـور الذي بُني في العصر البرونزي الأوســـط.""

لكن فرانكن يقول: (ليس هناك ما يشير الى أن المدينة (أي في ذلك العصر) استمر وجودها مدة طويلة، ومن الجائز أن الهكسوس الغزاة دمروا المدينة حوالي سنة ١٧٠٠ق.م، ولم يعيدوا بناءها .....) ويضيف قائلا: (إن التحقيقات الأثرية لم تؤيد حدوث أي تغيير في الطبيعة السكانية في نهاية العصر البرونزي المتأخر (٥٥٥ ق.م -١٠٠٠ق.م) وبذلك قد يكون اليبوسيون قد أعادوا بناء الموقع في أوائل القرن الرابع عشر وشغلوه طوال أربعمائة سنة). (١٥٠

وهكذا فإن المكتشفات الأثرية أثبتت بما لا يدع بحالا للشك بأن الكنعانين وأصلهم من العموريين المهاجرين من شبه الجزيرة العربية الى أرض كنعان في فلسطين، هم أول الشعوب التي استوطنت أرض مدينة القلس وهم بناتها الأولون في حدود الألف الثالث قبل الميلاد، وهي الفترة التي شهدت فيها المدن الفلسطينية بفضل الكنعانيين ازدهاراً واضحاً وتقدماً حضارياً بارزاً، ويطلق عليها العلماء عصر دويلات المدن. فقد كانت كل مدينة كنعانية تتمتع آنذاك بقوة اقتصادية وسياسية مستقلة عن غيرها من المدن، وتضم معبداً أو أكثر وبعض المرافق العامة والمنازل بأحجامها المختلفة، وكانت مادة البناء المستعملة من اللّبن المجفف، كما شهدت تطوراً في صناعة الفخار والأدوات البرونزية والحجرية وأدوات الزينة، كما شهدت تقدماً واضحاً في الزراعة مثل زراعة الحبوب والزيتون. (١٨٠)

كما أكدت المكتشفات الأثرية من ناحية أخرى أن اليبوسيين العرب هم آخر الأقسوام التي دخلت مدينة القدس القديمة واستوطنوا وعاشوا فيها قبل الإحتلال الإسرائيلي، فعملوا على إعادة بنائها وتحصينها من أعدائها الطامعين بها وبقايا السور اليبوسي لهو شاهد على ذلك.

واليبوسيون بطنَّ من بطون العرب نشأوا في صميم الجزيرة العربية وترعرعوا في أرحائها ثم نزحوا مُع مَن نزح من القبائل الكنعانية واستوطنوا أرض القسلس في فلسسطين بسلليل ارتباطهم فقط بمدينة القدس وكانت تدعى في عهدهم ( يبسوس )، إضافة الى عدم وجود

ما يشير الى إنتشارهم في أنعاء أخرى من فلسطين.

بنى اليبوسيون مدينة القدس التاريخية على قدمة مرتفع الضهور (تل أوفل)، ويبلغ معدل علوه ٢٤٤٠ قدما عن سطح البحر ('')، ويبلغ طوله الممتد من الشدمال الى الجنوب نحو ٠٠٤ متراً، أي أن مساحته نحو ٥٥ دونما في حين كانت المساحة التي تشغلها القدس خلال الألف الثاني قبل الميلاد تقدّر بنحو ٠٤ دونما ('')، أي أن مرتفع الضهور لم يكن مشغولا كله آنئذ بالأبنية، ويقدر عدد سكان القدس في ذلك الوقت بنحو ٣٠٠٠ نسمة. ('')

اختار اليبوسيون مرتفع الضهور كموقع لبناء مدينتهم لتمتعه بميزات استراتيجية طبيعية منها :

أولا: - أنَّ مرتفع الضهور (تل أوفل) تحيط به أودية عميقة من ثلاث جهات ، فكونت هذه الأودية الثلاثة خطوطا دفاعية طبيعية، وقد لاحسظ جميع المؤرخين أن جميع الجيوش التي فتحت القدس قديما وحديثا دخلتها من جهة الشمال. ('''

ثانيا : - أن قرب عين الماء حيحون (أم الدرج) في الجانب الشرقي من تل الضهور ساعد على توفير المياه للسكان.

قالثا: - وقوع المدينة على الطريق التجاري الرئيسي الذي كان يربط مصر ببلاد الشام، والطريق هي التي تبدأ من بحيرة التمساح مارة بسيناء - بئر السبع - الخليل - بيت لحم - القسلس - ومن ثم تلتقي في مجدو مع الطريق الرئيسة الكبرى. (٢٠)

وكان لليبوسيين في القدس حكومة ذات نظام ، لها تجارتها وكيانها المعروف بين المدن المتحضرة آنذاك، كما عمل ملوكها على بناء القلاع والحصون لتحمي المدينة ، كما أقاموا حول الحصن سوراً من الصخر والطين ، مما ساعد على مكوئهم ردحا من الزمن في عزة ومنعة واستقلال ("") ، ولما كانت عين الماء خارج سور المدينة حفر اليبوسيون نفقا يصل منها الى داخل السور ويفضى الى بركة في الداخل عرفت فيما بعد (بركة سلوان) ،

وذلك ليتمكنوا من الشرب في حالات الحصار .\*\*\*

أما اللغة السائدة في تلك الأوقات فكانت اللغة الكنعانية (٢٠) الى أن تم الفتح البابلي لمدينة يبوس وأصبحت اللغة البابلية هي اللغة الرسمية ، و بقيت اللغة الكنعانية هي لغة تخاطب أبناء الشعب وفيها كانت تؤدى الصلوات حيث كانت لليبوسيين ديانة هي مزيج من العقائد السامية والحورية ، وتقوم على عبادة الأصنام. ومن أشهر ملوكهم:

**ملكيصادق:** هو الملك الذي قيل عنه أنه التقى سيدنا إبراهيم عليه السلام عند بحيثه الى فلسطين وهو في طريقه الى مصر، فهنأه بسلامة الوصول وقدم إليه بعض الهدايا ومنها الخبز والخمر.

سالم اليبوسي: هو الملك الذي عُرف أنه بذل جهداً كبيراً في سعة عمران هذه المدينة، فقد بنى قلعة حصينة على الرابية الجنوبية الشرقية من يبوس سميت حصن يبوس والذي يُعد أقدم بناء في مدينة القدس (٥٠٠)، كما أقام من حوله الأسوار، وبرج عال في أحد أطرافه للسيطرة على المنطقة المحيطة بيبوس للدفاع عنها وعرف حصن يبوس فيما بسعد بحصن صهيون، و كانت يبوس في عهده عصنة تماما حتى ألها صمدت أمام بني إسرائيل وقاومتهم مقاومة عنيفة.

آدوني صادق: هو الملك اليبوسي الذي ترأس حلفاً من أربعة ملوك للتصدي للغزو الإسرائيلي لمدن فلسطين بزعامة يشوع، لكن يشوع استطاع أن يترل الهزيمة بالحلفاء دون أن يتمكن من احتلال يبوس . (٢٦)

ولما تفرقت كلمة اليبوسيين ولم يكن فيها سوى حامية صغيرة، كان العبرانيون في تلك الأوقات قد حلوا بفلسطين واستولوا على كثير من القرى والمدن، فغزو مدينتهم وهاجموا السكان المحليين مما اضطر حاكم يبوس (القدس) عبد خيبا الى طلب العون من فرعون مصر أخناتون ليحميه من العبرانيين، فكان هذا سبباً لخضوع القدس فترة من الزمن للفراعنة وسيطر هم .

# القدس في عهد الفراعنة ( 1370 ق.م )

إن الحضارة المزدهرة التي كانت تتمتع هما يبوس وأهلها، قسد جعلتها مطمح الأنظار وخاصة من العبرانيين الذين كانوا يعيشون عيش البداوة في البراري والخيام ، والذين كانوا يرعجون اليبوسيين بالغزوات المتلاحقة حتى أهم كادوا يقتحمون المدينة.

كان العبرانيون كلمسا احتلوا مدينة أعملوا السيف والنار فيها وفي سكانها، في حين كان المصريّون يكتفون بالجزيسة ولا يتعرضون لسكسسان البلاد ومعتقداتهم ، فأرسسل ملك القدس اليبوسي عبد خيبسا ABED KHIBA الى فرعون مصر أخناتون يقدم له الولاء ، ويطلب منه العون ليحسميه من غارات العبرانيين وذلك كما ورد في ست رسائل من مراسلات تل العمارنة في القرن الرابع عشر قبل الميلاد. (٢٧)

أسرع الفراعنة لنجدتهم وحمايتهم ، ومنذ ذلك الوقت خضعت يبسوس لحكم الفراعنة ومنهم أخناتون ١٣٥٠ ق.م.

اتخذ المصريون يبوس مخفراً أماميا لهم لقرها من الطريق التجاري الرئيسي، ولاهتمامهم الكبير بحماية الطرق التجارية ، فكان لهم فيها حامية كبيرة و جند كثيرون وموظفون و جباة .(٢٨)

لم يسع المصريون الى تمصير البلاد، ويستدل من قراءة ألواح تل العمارنة أن يسوس لم تكن وحدها يومئذ خاضعة لسلطة الفراعنة، بل كان معها بقسية المدن الكنعانية وكذلك سوريا وفينيقية، وكانت جميعها تدفع الجزية لمصر. (٢١)

ومع مرور الوقت بدأ اليبوسيون بالتمرد على المصريين والثورة ضدهم ، وأبوا أن يدفعوا الجزية ، فساعدت هذه الاضطرابات على استغلال العبرانيين للموقف ومحاربتهم والتمكن من احتلال يبوس في عهد داود.

# القدس في عهد العبرانيين ( ٩٦٦ ق.م )

اعتمد كثير من الباحثين والدارسين والمؤرخين القدامي منهم والمحدثين على حد سواء في كتاباقم وأبحاثهم عن التاريخ المبكر لشعب بني إسرائيل على النصوص الواردة في كتاب العهد القديم أو ما يعرف بالتوراة.

لكن خلال الربع الأخير من هذا القرن ظهرت عدة نظريات حديثة من خلال منظور علم الآثار الحديث توكد أنه لا يمكن الاعتماد على النصوص التوراتية في كتابة تاريخ شعب إسرائيل القديم لأنها على حد قولهم عبارة عن مرويات شفوية ومجموعة من القصص التي تألفت من الحكايات الشعبية والأساطير والملاحم كانت قد كتبت في العهد الفارسي على شكل نماذج أدبية وبعد فترة طويلة من الأحداث التي تؤرخ لها والتي تمتد بين ٥٠٠-٥٠٠ سنة.

وبناءاً عليه سأقسوم بسسرد ما ورد إلينا من الروايات التاريخية المعتمدة على النصوص التوراتية على النصوص التوراتية عن تلك الحقبة الزمنية وما رافقها من أحداث تتعلق بمدينة القدس، كما سأورد ما نشر من نظريات وفرضيات تحاول دحض هذه الروايات والتشكيك بها.

تحدثنا الروايات التاريخية أن العبرانيين (٢٠٠ خرجوا من مصر حسوالي عسسام (٢٢٠ق.م) بقيسادة موسى عليه السلام متجهين نحو أرض فلسطين ، ولما حساولوا في بادئ الأمر دخول البلاد من ناحيتها الجنوبية قاومهم الفلسطييون (٢١٠ وحالوا دون تحقيق هدفهم من دخول البلاد ، عندئذ توجهوا الى جبال مؤاب والمناطق الواقسعة شرقى الأردن.

في تلك الأثناء توفي موسى عليه السلام ، فتولى قيادتهم يشوع بـن نون الذي عَبَر بمم الأردن واحتلوا في طريقهم عدة قرى وأماكن في فلسطين ، إلا ألهم لم يكتفوا بـــذلك بـــل

أرادوا احتلال مدينة يبوس، لكن المقاومة العنيفـــة التي أبداهـــا أهلهــا، ووجود الأسـوار المحصنـة حال دون تمكينهم من تحقيق هدفهم بالرغم من غزواتهم المستمرة والتي دامت أكثر من قرنين من الزمان الى أن تم لهم ذلك في عهد الملك داود.

أما من وجهة نظر بعض علماء الآثار وعلى رأسهم عالم الآثار الإسرائيلي البروفيسور فنكلشتاين (<sup>77)</sup> أكد أنه لا يوجد أي دليل أثري على ما ورد في التوراة من قصة خروجهم من مصر الى أرض كنعان معتمداً في قوله هذا على نتائج البحث الأثري العلمي والحفريات الأثرية التي أجريت على كامل أراضي سيناء والدلتا المصرية خلال العقود الأخيرة من القرن العشرين والتي لم يتم من خلالها اكتشاف أية بسراهين أثرية تؤكد هذا الخروج من مصر ، كما يضيف قائلا: ليست هناك أية أدلة مكتوبة على وجود تجمع سكاني عبري استوطن أرض مصر في القرن الثالث عشر قبل الميلاد وهي الفترة المفترضة للأحداث. (<sup>77)</sup>

ونظرية فنكلشتاين تقضي بأن الكيان الإسرائيلي ظهر من خلال أحداث اجتماعية علية ومن قبل سكان محلين وليس نتيجة لحدث واحد .... ويقسول: كانت هناك ثلاث موجات استيطانية في المنطقة حدثت بينها ثلاث أزمات، الموجة المبكرة بين الألف الرابع والثالث قبل الميلاد وبعد ذلك الهار هذا الموقع السكاني واختفى عن الوجود، والموجة الثانية حدثت في مطلع الألف الثاني وذوت هي الأخرى، أما الموجة الثالثة المسماة الموجة الإسرائيلية ..... فقد حدثت قريبا من فترة الهيار الحكم المصري وكانت أرض فلسطين مقاطعة مصرية فرعونية، وعندما بدأت مصر الفرعونية بالالهيار بدأت سلسلة أحداث أدت فيما تمخضت عنه الى بدء الاستيطان الدائم من قبل السكان الرحّل في البلاد. (٢٦)

هذا ومن جهة أخرى أكد د. طومسون (٢٠٠) وهو الأستاذ المتخصص في علم آثار التوراة ومن خلال دراسة له نشرها عام ١٩٩٢ عن التاريخ المبكر لشعب بني إسسرائيل، أن نظرية خروج العبرانيين من مصر وغزوهم لفلسطين قد أثبتت عدم صحتها لأن دراسة أصول السكان والمستوطنات تؤكد أن السكان الأصليين في فلسطين لم يتغيروا كثيراً منذ العصر الحجري وخلال فترة القرن السادس الى الرابع قبل الميلاد، حيث قامت في فلسطين خلال العصر البرونزي القديم أنماطاً استيطانية واقتصادية بقيت واستمرت من خصائص المنطقة

حتى الحقبة الآشورية على الأقل (٢٥٠) خلال القرن الثامن ق.م.

ووفقاً لنصوص التوراة يُعتقد أن العبرانيين حكموا مدينة يبوس نحو ثمانين عاماً ، وذلك في عهدي الملك داود وابنه الملك سليمان، وما تلا ذلك كان حكمهم تابعاً للأمم التي غزت المدينة المقدسة كالآشوريين والبابليين والفرس .

ومع أن العبرانيين اقتبسوا الشيء الكثير من الحضارة التي عُرفت ها يبوس ، فغيرت من طريقة معيشتهم وطورت أسلوب حياهم، ونقلتهم من حياة البداوة الى المدنية ، إلا أن التقاليد القبلية والشعائر البدوية ما برحت بارزة في حياهم حيى تاريخه رغم تعاقب الأجيال. (٢٦)

## القدس في عهد الملك داود

## (۱۹۹۳ق.م –۹۲۳ ق.م)

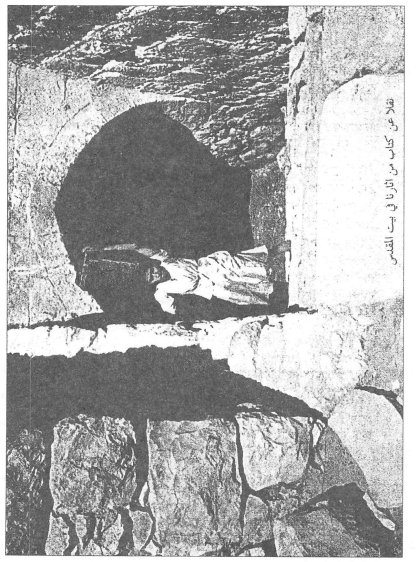
تذكر الروايات التاريخية المعتمدة على نصوص التوراة أن داود نُصّب ملكاً على العبرانيين في عام ( ١٠٠٤ق.م ) بعد أن كان محاربا بين جند الملك شاؤول و كان يقيم في مدينة حبرون ( الخليل )، ولما استقر له الحكم أراد أن يتخذ لنفسه موقعا أكثر تحصينا فوجد مطلبه هذا في مدينة يبوس فهي وعرة المسالك للقادم من الأردن أو من البحر أو من الجنوب على حد سواء، وهي مسورة غير مكشوفة للغزاة، كما أن المدينة كانت تتوسط مواقع القبائل اليهودية و كانت إثنتي عشرة قبيلة متفرقة في البلاد وبذلك يتمكن من السيطرة على جميعها. (٢٧)

يقال بأن الملك داود زحف نحو مدينة يبوس بجيش قــوامه ثلاثون ألف مقــاتل، الا أن اليبوسيين قاوموه مقاومة عنيفة وصدوه عنها، كما أن أسوار المدينة كانت ذات قوة ومنعة بحيث كان من الصعوبة بمكان على الغزاة احتيازها الى داخل المدينة .

وعندما أعاد الملك داود الكرّة على المدينة، تمكن من احتلال (عين جيحون) وهي عين الماء الوحيدة الموجودة خارج أسوار المدينة والمعروفة اليوم بعين (أم الدرج). ولما كانت هي النبع الوحيد الذي يستقي منه اليبوسيون الماء، كانوا قد حفروا نفقاً تحت الأرض يصل من بركة سلوان في داخل المدينة الى هذه العين خارجها، خاصة في أيام الحصار. فتمكن داود ومن خلال خدعة حربية أن يجتاز أسوار المدينة حيث عَبر جنده هذا النفق وتمكنوا من الوصول الى قلب المدينة، فسقطت بأيديهم عام (٩٩٦ ق.م). (٢٩٥

لما استولى داود على مدينة يبوس، كانت تتمتع بوجود حكومة فيها وصناعة وتجارة وحضارة متقدمة، فاتخذها عاصمة ملكه وأسماها مدينة داود كما جعل اليهودية الديانة الرسمية في البلاد. (٢٩)

ولما كان داود على طريقة الكثير من الحكام القدماء الذين كانوا يدّعون ألهم يستمدون



مدخل النفق الواصل بين عين سلوان (جيحون، أم الدرج، خارج سور المدينة الى بركة سلوان في داخلها.

سلطتهم من الإله، فقد جعل من مدينته (مدينة داود) مقراً لجميع السلطات الدينية والسياسية والعسكرية، ولذلك أعتبر داود المؤسس الأول للمملكة العبرية حيث جعل هناك نوعا من الاتحاد بين القبائل اليهودية في مملكة واحدة، وتابعة لحكم مركزي واحد. "" ويعتبر المؤرخون فترة حكم الملك داود الفترة الذهبية الأولى في حياة العبرانيين من النواحي السياسية والأدبية على وجه الخصوص. ""

لكن فنكلشتاين يقول أن التوراة تصف الملك داود كحاكم لأكبر الدول الإمبريالية الأقوى في الشرق الأوسط القديم في حين يعتقد هو أن داود كان مجرد حاكم عسكري قبلي وضابط عسكري ممتاز .(٢٠)

أما د. طومسون يرى أن نظرية قيام مملكة موحدة في الفترة المشار إليها قد سقطت لأن وجود إسرائيل أو يهوذا في هذا التاريخ المبكر لا تؤيده المعلومات المتوفرة عن فلسطين في تلك الفترة، "" كما أن سكان يهوذا لم يكونوا قد استقروا بعد خلال القرن التاسع ق.م كما لم تكن هناك قاعدة سياسية أو اقتصادية قد وحدت بعد. "" وهكذا فإن مدينة القدس من وجهة نظر د. طومسون لم تكن مؤهلة سكانياً وعمرانياً لتكون عاصمة لمملكة موحدة وأنما ظلت كذلك حتى حوالي القرن الثامن قبل الميلاد عندما كانت فلسطين تابعة لبابل وأخذت في التوسع بسبب التكاثر السكاني المحلي لا بأي سبب آخر. ""

## أهم إنجازات الملك داود في مدينة القدس حسب ما أوردته الروايات التاريخية :

١- أنه ابتى لنفسه قصراً من الحجارة وخشب الأرز كان قد أرسلها له صديقه الملك الفينيقي (حيرام) من مدينة صور في فينقية (لبنان) مع عدد من الصناع الفينيقين (١٠٠) كما بني لرجاله من حوله بيوتا.

لكن فراس السواح يرد قائلا: ( لا نملك حتى الآن أية وثيقـــة كتابـــية أو أركيولوجية (أثرية) تؤكد وجود ملك على مدينة صور في القرن العاشر ق.م اسمه حيرام). (١٧٠)

۲- عمل الملك داود على نقل تابوت العهد من بيت جيرين KERIATH JEARIM

الى مدينة القدس ليجعل من مدينة القدس المركز الديني للعبرانيين. (١٨٠

و (تابوت العهد) هو الرمز الأساسي لعبادة الإله الأوحد عند اليهود، وهو عبارة عن صندوق فيه لوحان من الحجر كُتب عليهما الوصايا العشر التي أنزلت على نبيهم موسى. وكان يحفظ في حينه في خيمة تسمى خيمة الاجتماع، أي اجتماع الناس للعبادة وكان ينقل معهم في ترحالهم الدائم، إلا أنه كان دائم التعرض للاغتصاب من قبل أعدائهم ، كما حدث من قبل الفلسطيين الى أن تمكن داود من تحريره من أيديهم وعمل على نقله باحتفال كبير الى القدس.

## فكرة بناء الهيكل عند الملك داود:

بعد أن استقر الحال لداود ولمن معه من العبرانيين في المدينة المحتلة الجديدة، أراد أن يبني هيكلا أو بيتاً مقدساً باسم الإله ليضع فيه تابوت العهد وليكون مركزاً عاماً للناس لعبادة ربحم.

اختلف المؤرخون في السبب الحقيقي الذي دعا الملك داود الى التفكير في بناء الهيكل، فمنهم من عزا ذلك الى رغبته في إرضاء أبناء شعبه بعد أن سلط الله عليهم الطاعون لكثرة طغياهم في الأرض.

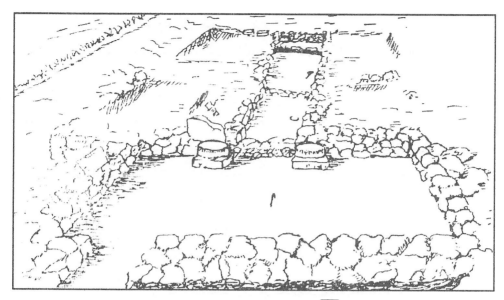
وفئة أخرى عزت رغبته تلك أنه وجد اليبوسيين عندما تم له احتلال مدينتهم قد بنوا فيها بيتا للإله (شالم) على مكان مرتفع في المدينة كعادة الكنعانيين، لأن العبادة عندهم واجبة أن تتم في مكان محدد لا في المكان الذي يُغتاره كل متعبد على حدة، وكان المكان المرتفع يشير الى صلة الإله أو بيته بالسماوات العليا التي كانوا يعتقدون أنه ينطلق منها. ("" ولذلك حاول داود أن يقتبس طريقة اليبوسسيين في بسناء الهيكل وعلى مكان مرتفع أيضا ليضع فيه تابوت العهد.

في حين عزت فئة ثالثة رغبته تلك لكونه قد استولى على مدينة ليست ملكاً للشماليين أو للجنوبيين من العبرانيين وقد اتخذها عاصمة ملكه ومد منها سيطرته على جميع القبائل

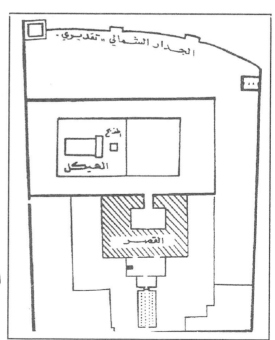
اليهودية، ولكي يؤكد أهميتها أراد جعلها مركزاً دينيا عاماً لهم ''''، وبما أن تابوت العهد هو الرمز الأساسي لعبادة الإله عند جميع اليهود، فقد أراد بناء هيكلا في المدينة ليضعه فيه.

لكن الملك داود و جد معارضة من قبل بعض أحبار اليهود الذين رأوا أن بناء الهيكل يحصر وجود تابوت العهد في مكان واحد، وذلك خلافا لما اعتادوا عليه في سهولة نقله معهم الى كل مكان ينتقلون هم إليه منذ أن أنزل على نبيهم موسى. لكن داود لم يأب للمعارضة التي لقيها و شرع في الإعداد لبناء الهيكل حيث ابتاع من أرنان اليبوسي بيدره الواقع على مسطح قمة جبل موريا (موقع الحرم القدسي الآن) ليسني عليه الهيكل، إلا أن أحد أنبياء اليهود وهو النبي ناثان أخبره أن يترك هذا المشروع لابنه من بعده ""، وهكذا انصاع داود لإرادة الله و لم يَسْنِ الهيكل وأو كل الأمر لابنه سليمان و بقي تابوت العهد في الخيمة حتى آخر أيامه.

ومن الجدير بالذكر أنه عندما احتل داود مدينة يبوس، بقي السكان المحليين في مدينتهم واعترفت التوراة بهذا البقاء ( فسكن بنو إسرائيل في و ســط الكنعانيين والحثيين والأموريين واليبوسيين.). "" ولما مات الملك داود عام ٩٦٣ ف.م، تولى الحكم من بعده ابنه سليمان.



اً هيكل كنعاني من الداخل أ. الساحة ب. القدس جـ. قدس الأقداس



٣ هيكل سليمان من الخارج
 وبجواره (المذبح) وقد بني
 الى جوار (القصر) الخاص بالملك

نقلتا عن كتاب القدس العربية

# القدس في عهد الملك سليمان ( ٩٦٣- ٩٦٣ق.م )

تذكر الروايات التاريخية أنه بعد موت الملك داود نصّب سليمان ملكاً على العبرانيين وأن حكمه كان أفضل من حكم أبيه، حيث رُوي عنه أنه كان رجلا حكيما في حين التصّف أبوه داود بأنه قائد ومحارب أكثر منه حاكما.

وتقول الرواية التوراتية أن الملك سليمان رأى أن يكون على وفاق مع فرعون مصر ليأمن شره، فصاهره وتزوج من ابنته وبذلك تمكن من بسط نفوذه وحكمه الى جهات العقبة وسيناء وسورية (٢٠٠٠ وقد يكون امتد من دان الى بئر السبع على حسب القول المشهور عند اليهود. وهكذا يُعتقد أن المملكة العبرية وصلت في عهد الملك سليمان الى ذروة بحدها وشاهت في كثير من الأمور الممالك الشرقية المعاصرة. (٢٠٠٠)

لكن النص التوراتي لم يعطي أية تفاصيل أخرى عن فرعون مصر، ولذلك افترض المؤرخون أن حما سليمان هو الفرعون سيامون آخر فراعنة الأسرة الواحدة والعشرين، لأن الفرعون شيشنق الذي خلفه حسب ما ورد في التوراة كان من أعداء سليمان واستقبل خصمه يربعام عندما لجأ إليه، لكن النصوص المصرية المتوفرة من عصر الفرعون سيامون لا تذكر شيئا عن سليمان ولا عن مملكته، وكذلك الأمر بالنسبة للفرعون شيشنق حيث أن سحلاته لم تأتي على ذكر الملك سليمان ولا عن مدينة أور شليم ولا عن وجود مملكة قوية موحدة في فلسطين. (٥٠٠)

أهم إنجازات الملك سليمان في مدينة القلس حسب ما أوردته الروايات التاريخية :

١ - أنه بني لنفسه قصراً ملكياً خاصاً به استغرق بناؤه ثلاث عشرة سنة.

٢- يقال بأن الملك سليمان شرع في بناء الهيكل الذي أشتهر في التاريخ باسم هيكل سليمان في العام الرابع من حكمه وأنه أنجز في سبع سنوات (٩٦٠ق.م - ٩٥٣ ق.م). (٢٠٠ و تشيير الروايات التاريخية أن الهيكل بقي قائماً منذ أن تم بناؤه في عهد الملك سليمان عام ٩٥٣ ق.م

٩٥٣ق.م الى أن تم تدميره نهائياً في عهد البابليين على يد نبو خذناصر عام ٥٨٦ ق.م وذلك خلال حملته الثانية على القسدس، حسسيث أخذ زينات الهيكل ومحتوياته ثم دمره تدميراً فائياً. (٧٠) و لم يتمكن الأثريون من إنجاد أي أثر له على الإطلاق في المكان الذي يُقال أنه بُني عليه. (٥٠)

٣- قام الملك سليمان بتجديد بناء ما كان هناك من أسوار للمدينة .

٤ - أن الملك سليمان عمل على إنشاء وفتح المخازن التجارية في المدينة لتمد القوافل المتنقلة بين بلاد الرافدين ومصر عبر مدينة القدس بما تحتاجه من المواد التموينية. (١٠٠)

لكن فنكلشتاين يقول: أنه بناء على نصوص التوراة كان الملك سليمان بانياً كبيراً، الا أن الملك أحاب بالتحديد الذي تتحدث عنه التوراة بصفته حاكما ضعيفا ومتزوجاً من امرأة زانية اسمها ايزابيل كان على ما يبدو هو البناء الأكبر للأبنية التاريخية الهامة، حيث يعلل ذلك قائلا: إن المكتشفات الأثرية التي أرجعناها حتى الآن لفترة حكم داود وسليمان في القرن العاشر ق.م بنيت على ما يبدو بعد ذلك عائة عام أي في فترة حكم الملك أحاب. (١٠٠٠)

هذا وتجمع الروايات التاريخية على أن الملك سليمان حتى ينجز بسناء قصره الملكي والهيكل سخر العمال لذلك تسخير العبيد وفرض على شعبه الضرائب الباهظة، فأدى ذلك الى تذمر العامة من حكمه. كما أنه قد تزوج عددا من النساء الأجنبيات غير ابسنة فرعون وأذن لبعضهن بإحضار معبودا هن الوثنية الى القصر والهيكل (''')، فأثر ذلك في ديانة المجتمع اليهودي، فارتد اليهود عن عبادة الرب الى عبادة آلمة متعددة وعبادة الأوثان، فتمزقت بذلك وحدهم ويعزو بنو إسرائيل خراب ملك اليهود بسعد موته الى عمله هذا . ولما توفي الملك سليمان تولى الملك من بعده ابنه رحبعام عام (٩٢٣ ق.م.)

#### انقسام المملكة اليهودية:

تشير الروايات التاريخية المعتمدة على النصوص التوراتية أن الوحدة المؤقتة بين القبائل اليهودية التي حققها داود وسليمان خلال حكمهما كانت معرضة في كثير من الأحسيان

للانجيار، إذ كان الخلاف اقتصادياً بالدرجة الأولى بين أهل الشمال الذين عملوا في الزراعة وأهل الجنوب الرعاة، وكذلك الخلاف بين طقوس الشماليين الكنعانية الطراز وطقوس الجنوبيين التي عبدت الإله يهوه، كل ذلك أدى الى تحيّن الطرفين الفرصة للانقسام. (٢٠ وقد لاحت هذه الفرصة بعد موت الملك سليمان عام (٩٣٢ ق.م) حين اجتمع ممثلو القبائل الاثنى عشر في شكيم (قرب نابلس) لمبايعة رجيعام بن سليمان ملكاً عليهم وكان في السادسة عشرة من عمره، وعندما سئل عما إذا كان سيعمل على تخفيف عبء الضرائب التي فرضها والده عليهم، رد رجيعام بقسوة على سائليه ، فاتفق ممثلو عشر قبائل منهم على عدم مبايعته، فأدى ذلك الى انقسام المملكة اليهودية الى قسمين :

١- مملكة إسرائيل وعاصمتها السامرة (نابلس) وانضم إليها عشرة أسباط.
 ٢- مملكة يهوذا وعاصمتها أورشليم (القدس) وانضم إليها سبطان فقط.

### مملكة يهوذا في القدس:

تشير الروايات التاريخية أن هذه المملكة لم تكن تزيد على بضعة مئات من الكيلومترات المربعة حول مدينة القدس. (١٢٠ كما تشير النصوص التوراتية أن عرش يهوذا شهد عدداً من الملوك يماثل عدد ملوك إسرائيل الشمالية وهو تسعة عشر ملكا، غير أن المملكة الجنوبية دامت نحو قرن وثلث القرن أكثر من مملكة إسرائيل الشمالية.

ونتيحة لانقسام المملكة اليهودية ضعفت شوكة اليهود، وتعرضت القدس الى غزوات متلاحقة وغدت البلاد نهب مقسماً بين الغزاة والمهاجمين من المصريين والسوريين والآشوريين.

وحسب النص التوراتي أن فرعون مصر شيشنق استغل فرصة تقسيم المملكة اليهودية وزحف الى مملكة يهوذا حوالي عام ٩٢٠ ق.م. واحتل أورشليم (١٠ و هُب خزائنها وقسفل راجعا الى مصر حاملا معه كنوز الهيكل والقصور كغنائم (٢٠٠)، فكانت تلك أول الغزوات التي شهدة المملكة يهوذا.

إلا أن سحل الحملة الوحيدة لشيشنق على آسيا لم يأتي على ذكر مدينة أور شليم ولا عن أية مدينة مهمة من مدن يهوذا. (١٦٠)

وتشير الروايات التاريخية أن مدينة القدس تعرضت بعد الغزو المصري الى غزو سوري، فقد أخذ (بنحدد الأول) وهو أحد ملوك دمشق في الفترة (٨٤٣ ق.م-٧٧٩ق.م) من ملوك يهوذا كنوزاً من معبدهم ومن القصصر الملكي في أور شسليم وجعل المدينة تحت سبط ته. (١٧)

وهكذا كانت تسير الأمور من سيئ الى أسوأ في المملكتين، ولم يكن لمملكتي يهوذا أو السامرة أي سلطان على الأجزاء الباقية من فلسطين.

لكن على ضوء الأبحاث التاريخية المعتمدة على الأبحاث الأركيولوحيـــة ( الأثريـــة ) الحديثة والتي شارك فيها باحثون يهود، لم يتأكد وجود مملكة إسرائيل في الشــــمال ومملكة يهوذا في الجنوب في الفترة المذكورة في التوراة. (١٠٠)

## القدس في عهد الآشوريين (221 ق.م )

ورد في كتب التاريخ أن أول الغزوات التي تعرضت لها مملكة إسرائيل الشمالية كانت على أيدي الآشوريين، فقد حاول الملك شلمناسر الخامس القضاء على يهود السامرة الذين كانوا يشكلون مملكة اسرائيل الشمالية ولكنه مات قبل أن تستسلم له، فتولى أمر الفتح من بعده الملك صارغون الثاني الذي تمكن من فتحها وتأديب هوشع آخر ملوك إسرائيل وسبي أفضل رجاله الى أشور ومدن فارس (۱٬۰۰۰)، وبذلك تلاشت مملكة إسرائيل الى الأبد في حدود عام (۲۲ ق.م). (۱٬۰۰۰) وهكذا أصبحت مملكة يهوذا الجنوبية أكثر تعرضاً للهجمات المباشرة من قبل الآشوريين وبخاصة من المناطق الشمالية. وفي أوائل فترة حكم حزقيا لمملكة يهوذا (۲۲ ا ۲۳ ق.م) أجبر على دفع الجزية لأشور . (۱٬۰۰۰)

أراد حزقيا أن يتبع سياسة تحدضد آشور محاولا الإفادة من الصراع المصري الآشوري، فأيد المصريين في تحدي الآشوريين حيث أوقف دفع الجزية لأشور وقام بإنشاء سور حول الأحياء المنتشرة في حبل صهيون، كما حفر نفقاً حديداً في الصخر بين بركة سلوان وعين أم الدرج بلغ طوله ١٧٠٠ قدم (٢٢٠)، وذلك ليتمكن سكان المدينة من الوصول الى رأس النبع من داخل السور بسهولة ويسر دون أن يعرضوا أنفسهم لهجمات الأعداء.

إلا أن هذه المشاريع التي قام بها حزقيا ما كانت كافية لتنقذ القدس من الآشوريين الذين قاموا بمحاصر قما بقيادة سنحاريب عام (٧٠١ ق.م)، وكادت أن تسقط بأيديهم لولا تفشي مرض الطاعون الذي انتشر بين حند المحاربين وكاد أن يقضي عليهم لولا انسحائهم بعد أن سمحوا لحزقيا بالاحتفاظ بعرشه على أن يدفع الجزية المتأخرة عليه، وأن يرسل بناته وغيرهن من نساء القصر والكنوز الثمينة بعد عودة سنحاريب الى نينوى . (٢٠٠)

عاد الآشوريون الى القدس مرة أخرى في عهد الملك منسه الذي تولى المُلك بعد أبيه

حزقيا للفترة (٦٧٨ق.م - ٢٤٤ق.م)، فاحتلوا المدينة واعتقلوا الملك وأرسلوه مكبلا الى بابل (٢٠٠) ولكنهم بعد حين أطلقوا سراحه فرجع الى القدس.

فاق الآشوريون غيرهم من الأمم في تلك الأزمنة من حيث التنظيم الإداري وسن الأنظمة المتقنة للبلاد التي احتلوها في حين لم يهتموا بتحسين الأوضاع الصناعية والتحارية للولايات التابعة لهم، وكان حل اهتمامهم منصرفا الى سلب البلاد وجمع ما فيها من ذهب وفضة وأمتعة نفيسة، وفي حالة نشوب ثورة في إحدى الولايات التابسعة لهم كانوا يعزلون أميرها المحلى وينصبون مكانه واحداً منهم.

كان من واجبات هذا الحاكم أن يحفظ النظام، ويرسل التقارير عن حالة ولايته الى الحكومة المركزية، وأن يجمع الضرائب ويرسلها الى العاصمة بعد أن يبقي منها مقدار ما يحتاج إليه في إدارة البلاد التي جمعت منها. وبعد مدة وحيزة دب الضعف والانحلال في صفوف الآشوريين فتحلوا عن هذه البلاد.

## القـدس في عهد البابليين (٩٩٧ ق.م)

بعد أن حلّ الضعف والانحلال في صفوف الآشوريين انحازت مملكة يهوذا لملوك مصر وخضعت لسلطانهم وكانت تدفع لهم الجزية. إلا أنه في عام ٦٠٥ ق.م (٢٠٠ قـــامت بـــين المصريين والبابليين عند الفرات معارك دامية، كان النصر فيها للبابليين عظيما بـــدرجة أن نيخاو فرعون مصر لم يحاول الاشتباك معهم في حرب مرة أخرى، واضطر المصريون بمرور الوقت التحلي عن بلاد الشام وفلسطين فدخلت هذه البلاد تحت الحكم البابلي.

تعرضت مدينة القدس في عهد البابليين لحملتين واسعتين قام بهما ملكهم نبوخذناصر الذي مكث على عرش بابل في الفترة الواقعة بين عامي (٢٠٤ق.م - ٥٦١ ق.م) فتمكن من فتح المدينة وسبي أهلها وكانت غالبيتهم من اليهود.

## الحملة الأولى/السبي البابلي الأول:

وكان سببها أن مملكة يهوذا الصغيرة رفضت تأدية الجزية لبابل بعد أن شـــجع نيخاو (نخاؤس) فرعون مصر الملك يهوياقيم ملك يهوذا على الاستهانة بالبابـــليين وعلى تحدي ملكهم الثاني نبوخذناصر، فجرد عليهم حملة تأديبية عام ٩٧٥ ق.م (٢٠٠)

لم تقو المملكة الصغيرة على مقاومتها، فسقطت مدينة القدس وقُتل ملكها يهوياقيم، ولم يكن ابن ملك يهوذا وكان اسمه أيضا يهوياقيم أكثر حكمة من أبيه، حيث ثار بحدداً على بابل بعد مضي ثلاثة أشهر من توليه الحكم، لكنه سرعان ما وحد نفسه محاصراً وتم سبيه وأسرته وعددا من أتباعه ومنهم النبي حزقيال الى بابل، وعُين صدقيا ملكا على مملكة يهوذا.

### الحملة الثانية / السبي البابلي الثاني:

وقد تحت بعد بضع سنين من السبي البابلي الأول حسيث تظاهر الملك صدقسيا في بداية حكمه بالولاء للملك نبو خذناصر ، لكنه بسعد ذلك انضم الى جملة المدن الثائرة على بابل، وحاول الاستقلال عنها استجابة لرغبسات الزعماء الوطنيين في المملكة التي غذها المعونات المصرية، فعاد إليه حيش نبو خذناصر عام ٥٨٥ ق.م، وبعد حسصار دام قرابسة الأربعة أشهر سقطت مدينة القدس في عام ٥٨٦ ق.م (٥٠٠ فأحرقها الملك البابلي وهدم هيكل سليمان، وقد حاول بعض اليهود الهرب من المدينة وعلى رأسهم ملكهم صدقسيا، فتبعهم البابليون في البرية وألقوا القبض على الملك وبسنيه ومن معهم من الرحال، وعندما أي به الى معسكر نبو خذناصر قستل أبسناءه أمامه، ثم سُملت عيناه لكي يكون ذلك آخر مشسهد يراه، ثم قُيد الملك بسلاسل وحُمل الى بابسل مع من سُبي من أهل المدينة. (٢٠٠ مشسهد يراه، ثم قُيد الملك بسلاسل وحُمل الى بابسل مع من سُبي من أهل المدينة. (٢٠٠ مشسهد يراه، ثم قُيد الملك بسلاسل وحُمل الى بابسل مع من سُبي من أهل المدينة. (٢٠٠ مشسهد يراه، ثم قُيد الملك بسلاسل وحُمل الى بابسل مع من سُبي من أهل المدينة (٢٠٠ مشسهد يراه)

#### أهم النتائج التي ترتبت على السبي البابلي:

أولا: هروب العديد من اليهود الذين استبقاهم نبو خذناصر في القدس و لم ينفهم الى بابل، الى بلاد مصر والحجاز وذلك إما لضعفهم أو لفقرهم. فكتب نبو خذناصر الى فرعون مصر يطلب إرجاعهم قائلا: هؤلاء عبيدي هربوا إليك. فلم يرجعهم فرعون مصر ورد قائلا: ليس هم بعبيدك وإنما هم أحرار. فكان هذا سبب توجه نبو خذناصر لغزو مصر وقتل فرعون الأعرج (٧٠٠)، وأما جماعة اليهود الذين تمكنوا من الهرب الى بلاد الحجاز فقد أقاموا مع العرب هناك.

ثانيا: في أثناء إقامة اليهود في بابل أخذوا يفكرون ملياً في شؤون ديانتهم، وأخذ شيوخهم هناك يتبعون لأول مرة عقيدة التوحيد الصافية، تلك العقسيدة التي ضمنوها التوراة وجمعوا فيها كتابات أسلافهم وأقوالهم. (٨٠)

وهكذا تحول اليهود بعد السبّي وتدمير الهيكل الى جماعات حطت في أماكن متفرقـــة من العالم، فتجنسوا بجنسيات البلاد التي نزلوا فيها وتصاهروا مع عائلاتها، واستطاع كثير أن يجمع ثروات طائلة من وراء اشــتغالهم بــالتجارة. '``` فكانت النتيجة التي جاءت على لسان أرميا ١١:١٩ (كُسر هذا الشــعب وهذه المدينة كما يكســر وعاء الفخار بحيث لا يمكن جبره).

وبذلك أصبحت هذه البلاد من أدناها الى أقصاها منستعمرة بابلية تدفع الضرائب لبابل، وازداد تعاملها التحاري والاقتصادي معهم، كما انتشرت الكتابة المسمارية وشاعت اللغة البابلية في السياسة والتحارة وظلت هذه لغة البلاد الرسمية حستى الفتح الفارسي، في حين كانت اللغة الدارجة بين سكان البلاد اللغة الكنعانية.

## القـدس في عهد الفرس ( ٥٣٨ ق.م )

عندما تغلب كورش ملك الفرس على البابليين وأخضع مدن بابل وآشور حسوالي عام ٥٣٥ ق.م، سار في فتوحاته قدماً حتى احتل بلاد الشام ثم جاء الى القسدس واحستلها عام ٥٣٨ ق.م. (٠٠٠)

حينما وقعت بابل تحت الحكم الفارسي و جد فيها الملك كورش اليهود الذين تم أسرهم على يد نبو خذ نصر، وهم أسرى سنة ٥٩٧ ق.م وأسرى سنة ٥٨٦ ق.م، فخيّرهم بين الرجوع الى القلس أو البقاء في بابل، فآثر فريق منهم البقاء وهم الذين أصابوا نجاحا وثراء في منفاهم، في حين استجاب ما يقرب من خمسين ألفا من الرجال لهذه الدعوة وهم بسصورة رئيسة من العناصر الناقمة من اليهود. (١٠٠)

اختلف المؤرخون في السبب الحقيقي الذي دفع كورش بالسماح لليهود بالرحوع من المنفى وتم إيعازه للأسباب التالية :

الرواية الأولى: تذكر زواج كورش من أخت زربابيل (٢٠) وهو من سلالة الملك يهوياقيم ملك يهوذا الذي تم أسره في السبي البابلي الأول عام ٩٧ ٥ ق.م، ولما دخل بها ارتفعت عنده فقال لها اطلبي ما تشائين، فطلبت منه أن يسمح لليهود المنفيين الى بابل بالعودة الى القلس، فسمح لهم بذلك.

الرواية الثانية: التي ذكرها بعض المؤرخين، أن أسرى اليهود في بابل هم الذين سماعدوا كورش على فتح المدينة، مما جعله يصدر أمره بالسماح لمن يرغب منهم بمالرجوع الى القدس، كما سمح لهم بإعادة بناء الهيكل. (٦٠٠)

الرواية الثالثة : بأنه كانت لديه رغبة في جعل العائدين من اليهود جماعة موالية للسلطة

الفارسية ضد الجماعات الموالية للنفوذ المصري ذات التأثير البارز في المنطقة الفلسطينية. (١٨٠)

وما هو مؤكد منه هو أن عودة المنفيين الى القلس قد تمت في عهد كورش الفارسي، وكان زعيم العائدين من اليهود هو زربابيل وهو من سلالة الملك يهوياقيم، وقد أعيدت معه كنوز الهيكل الذي هدمه نبو خذ ناصر، كما عينته الجماعة العائدة حاكما عليها بعض الوقت، وعند وصولهم الى القدس بنو مذبحا على موقع الهيكل كما وضعوا أساس الهيكل إلا ألهم سرعان ما أوقفوا عن العمل، ولم يتم بناء الهيكل ثانية إلا بنعد مرور أكثر من خمس عشرة سنة وفي عهد الملك داريوس وعلى نفقة الدولة الفارسية سنة ١٥ق.م (١٠٠، ويقال أنه تم تخطيطه وفقاً لتنظيم وتصميم الهيكل القديم (هيكل سليمان) وبسذات المقايس القديمة. (١٠٠٠)

ومن أشهر ملوك الفرس الذين كان لهم شأن في هذه البلاد الملك أرتاكس الأول أو كما يسميه بعضهم أرتحشتا الأول ودام حكمه قرابة أربعين عاما (٦٥ ٤ق.م - ٤٢٤ ق.م) وقد حذا هذا الملك حذو سابقه كورش حيث سمح بعودة فريقين من اليهود المسبيين.

الفريق الأول: برئاسة عزرا ويسمى بالعزيز أيضا، وهو من ذرية هارون بن عمران وكان قد رسم كاهنا في بابل، فرجع الى القدس ليصلح ديانة الشعب اليهودي باذن من الملك الذي أقر الديانة اليهودية عام ٤٥٨ ق.م.

الفريق الثاني: برئاسة نحميا وكان في الحادية والعشرين من عمره ويعمل حاملا للكؤوس في البلاط الملكي ومن المقريين الى الملك، فوصل الى القدس عام ٤٤٤ ق.م، وقد عينه الملك حاكما على القدس ومنحه سلطة واسعة وأذن له ببناء ما تحدم من السور، وقد تحت عمارته في اثنين و خمسين يوما "^" بسالرغم من معارضة جيرانه مثل صنبسلاط حاكم السامرة و حشمو الزعيم العربي وحتى بعض وجهاء اليهود المحليين.

حكم خميا شعبه في ظل السيادة الفارسية بين عامي (٤٤٤ ق.م- ٤٣٢ ق.م) وكانت الدولة دولة دينية كما في عهد زربابيل، لكن اللغة الدارجة بينهم كانت الآرامية في حين لم تعد تستعمل اللغة العبرية إلا كلغة دين، وذلك ليس في منفاهم فقط وإنما في القدس أيضا. (١٠٠٠)

ولما تولى عزرا (^^ الحكم بعد نحميا كان من أهم أهدافه إيجاد العنصر اليهودي النقي، وبلغ برنابحه العنصري حداً جعله يحتم طلاق النساء غير اليهوديات وإعلان أبسنائهن غير شرعين، وبذلك يكون قد فاق نحميا الذي اكتفى بسلعن هؤلاء الأزواج وجلدهم ونزع شعورهم وانتزع اليمين منهم بعدم عمل ذلك ثانية.

وهكذا بقيت مدينة القيدس خاضعة لملوك الفرس وتدفع الضرائب والعوائد لهم، وتسهل لهم سبل العبور الى مصر الى أن تغلب اليونان عليهم، فدخلت القدس تحت حكم اليونان سنة ٣٣٢ ق.م.

## القدس في عهد اليونانيين ( ٣٣٢ ق.م )

في عهد الملك الفارسي دارا اشتعل فتيل الحرب بين دولتي الفرس واليونان بقيادة الملك الإسكندر المقدوني الذي تمكن من قسهرهم وفتح المدن والأمصار التي كانت تابعة لهم. فاحتل مدينتي دمشق وصيدا، وفيما كان يُعاصر مدينة صور أرسل رسله الى الحاخام الأكبر بمدينة القدس طالبا منه أن يمده بعدد من المتطوعين، وأن يكون على صلات حسنة مع المقدونيين كما كان قبل ذلك مع الفرس، ولما لم يأته جواب يرضيه استشاط الإسكندر غضباً وكانت مدينة صور قد سقطت في يده فوجه جيشسه نحو مدينة القسدس، ولما سمع اليهود باقتراب جيش الإسكندر من مدينتهم، هرعوا لاستقباله خارج المدينة حتى يقال أنه لم يتبق في داخلها أحد من السكان.

وهكذا فتحت المدينة المقدسة سلماً عام ٣٣٢ ق.م، ومنح الإسكندر اليهود المقـــيمين في المدينة حريتهم وسمح لهم بالحكم الذاتي وأعفاهم من دفع الجزية إلا مرة كل سبع سنين.

بعد وفاة الإسكندر المقدوني سنة ٣٢٣ ق.م (٢٠١ احتدم الصراع العنيف بين قادته على من سيتولى الحكم من بعده، الى أن انتهى الصراع عام ٣٠٢ ق.م باقتسام مُلكه بين قدادته الأربعة، ويهمنا منهم اثنان:

الأول: سلوقس وقد تولى حكم سورية الشمالية وآسية الصغرى وبلاد الرافدين والهضبة الإيرانية.

الثاني: بطليموس وقد تولى حكم مصر وبرقة وبعض جزر بحر إيجة وفلسطين.

وبوفاة الإسكندر المقدوني بدأ العهد الهلنستي (١٠٠)، وقد تميز هذا العهد بالتراعات المستمرة بين السلوقيين والبطالمة حول امتلاك سورية المحوفة (وهي المنطقة الممتدة الى الجنوب من اللاذقية وتشمل لبنان وفلسطين وبعض أجزاء من سورية الداخلية كدمشق).

#### القدس تحت حكم البطالمة:

حكم بطليموس الأول اليهود بالرغم منهم، فقد قام بمحاصرة مدينة المقدس فترة من الزمن، لكنها امتنعت عليه في بادئ الأمر نتيجة لمقاومتهم، إلا أنه علم أن اليهود يقدسون يوم السبت SABBATH DAY ولا يأتون بأي عمل فيه، فهاجم المدينة في يوم سبت وقعد اليهود و لم يدافعوا عنها، فتم له فتح المدينة ودكّ قسماً من حصولها وجرّد أهلها من السلاح، إلا أنه عاد فتساهل في معاملتهم بعد أن تعهد كاهنهم الأكبر إبسس IPSUS بدفع الجزية بانتظام. ""

وتذكر المصادر التاريخية أن الحكام البطالة كانوا يحابون اليهود كثيرا لدرجة أن بطليموس الثاني كان يُعتبر صديقاً لليهود بسبب ما أو لاهم به من الرعاية أكثر من أي ملك آخر ، كما أجزل الهدايا الثمينة لمعبدهم في القدس. "١٢)

لكن السلوقسيين بقسيادة ملكهم أنطيخوس الثالث ( ٢٢٣ - ١٨٧ ق.م ) تمكنوا من التغلب على البطالمة في موقعة بانيون PANION عام ١٩٨ ق.م، وأحرزوا النصر الكبير على حيش البطالمة مما أدى الى وقوع فلسطين تحت حكمهم، وبالتالي أصبحت القدس تتبع حكم السلوقيين.

### القدس تحت حكم السلوقيين:

مسن أشهر ملوك السلوقيين الذين كسان لهم شأن في إدارة مدينسسة القدس أنطيو حس الرابع ANTIOCHUS IV ، وكان يعلم مدى ارتباط أهلها اليهود بمنافسيه البطالمة، فوجد أن خير وسيلة للقضاء على تعنتهم وإضعاف وخلخلة صفوفهم عن طريق محاولة صبغتهم بالصبغة الإغريقية. فأرسل في عام ١٦٧ ق.م أحد قادته الى القلس وكلّفه بإلغاء الطقوس الدينية اليهودية والاستعاضة بالإله زيوس ZIOS الأولمي عن الإله يهوه، وإقامة مذبح على النمط الإغريقي فوق المذبح اليهودي، وحرّم الختان واقستناء الأسسفار المقدسة وأوجب أكل لحم الخترير. (٢٠٠ فأدت هذه الأوامر الى انقسام اليهود الى قسمين:

القسم الأول: انصرف عن التعاليم اليهودية وأقام في القدس، وهم المتأغرقون أو المتهلنون.

القسم الثاني: هرب خارج المدينة المقدسة وأطلق عليهم اسم حزب القديسيين CHASIDIM واعتمدوا لقيادتهم ماتاتيه MATTATIAH كبسير عائلة الأشمونيين HASMONEANS لكنه توفي بعد فترة وجيزة من تولي زعامتهم، فتولى من بعده ابنه الثالث يهوذا وكان يلقب بالمكابي، وقد تمكن من النجاح في التصدي للقوات السلوقية مما دفع بالكثيرين من المرتدين اليهود الى الانضمام إليه.

في عام ١٦٥ ق.م. اندلعت ثورة المكابيين ضد السلوقيين بقيادة يهوذا المكابي، وتم لهم النصر بعد معارك عديدة مع السلوقيين، مما دفع أنطيو خس الرابع الى الاستجابة لطلب المكابيين بالسماح لهم بالعودة الى القدس وإقامة حكم ذاتي متسم بمالحرية الدينية، فعاد المكابيون الى القدس في ٢١/٥٦/ عام ٢٦٤ ق.م (١٠٠)، وما زال اليهود يُحتفلون بهذا العيد تحت اسم عيد الأنوار (حانوكا).

بعد وفاة الملك السلوقي أنطيو خس الرابع أخذ المكابيون بالضغط على المتأغرقين اليهود الذين استجاروا بالقائد لوسسياس LUSIAS نائب الملك في إنطاكية، فأنجدهم هذا وهزم المكابيين في معركة بيت زكريا بالقرب من بيت صور. "" وفي تلك الفترة رغبت روما في إزاحة لوسياس عن مركز السلطة في إنطاكية فساعدت أحد أدعياء العرش السلوقي ويدعى دمتريوس الأول على استعادة عرشه سنة ١٦٢ ق.م.

أقام الملك دمتريوس على رأس الإدارة في القلس أحد أمناءه واسمه بكيدس، وقسلّد الكيمس رئاسة الأحبار وهو يهودي من بني هارون الذين لا يُعق لهم الرئاسة، ووضع تحت تصرف الاثنين جيشاً كبيراً ليحكما به البلاد. (١٠٠)

حروباً كثيرة وقعت بعد ذلك بين اليهود أنفسهم من أنصار الكيمس من ناحية والمكابيين من الناحية الأخرى، وقد سالت فيها دماء كثيرة، فاستبدل الملك دمتريوس الوالي بكيدس بوال غيره يدعى نكانور الذي أمره الملك بإلقاء القبض على رئيس المكابيين وإرساله اليه، فقامت بين الفريقين حرب من جديد وقتل نكانور، فخشي المكابيون أن

يبطش بهم الملك دمتريوس فأرسلوا رسولين من رجالهم الى روما ووقعوا معاهدة تعهدت لهم فيها روما بمد يد العون إليهم في حسسال تعرضهم لهجوم ("")، وكان ذلك في عام ١٦١ ق.م. إلا أن حروبا أخرى جديدة نشبت بين قادة دمتريوس والمكابيين، حققوا فيها نصراً كبيراً على المكابيين وقتل يهوذا المكابي في عام ١٦٠ ق.م وفر اخوته وصحبه عبر الأردن. ("")

وفي عام ١٥٧ ق.م. عرض الملك دمتريوس على يوناثان زعيم المكابين الجديد وهو شقيق يهوذا الصلح شرط ألا يقيم وجماعته داخل أسوار القدس، فقبل يوناثان ذلك وأقام في مكماش. ("" وبعد موت الكاهن الأعظم في القدس اغتصب يوناثان المنصب لنفسه ومد نفوذه وأسس إمارة مستقلة بالقدس بزعامته.

وفي عام ١٥٠ ق.م. نشب قتال بين الملك دمتريوس ومنافسه الإسكندر بالاس ALEXANDER BALAS من أجل الحكم، وبتأييد من روما ودعم اليهود للإسكندر عكن من هزيمة دمتريوس وقتله. (١٠) ومنذ عهد الإسكندر بالاس تمتعت الطائفة اليهودية بالاستقلال الذاتي في مدينة القدس بزعامة يوناثان و لم يكن لينتقص منه إلا وجود حامية سورية صغيرة في قلعة القدس، فاستغل يوناثان التراع الذي نشب بين بالاس ودمتريوس الثاني ( ابن الأول ) وضرب حصاراً على القلعة للتخلص من آخر مظاهر السيطرة الملكية. ونحج بالهدايا والأموال في استمالة الملك الإسكندر الذي تغاضى عن توسع المكابين وامتداد نفوذهم . (٢٠)

ومع تزايد الخلافات الداخلية في سمورية ومصر تمكن المكابسيون في عهد هركانوس الأول وفي عهد خليفته أريستوبسولس عام ١٠٢ ق.م - ١٠٣ ق.م. من مد نفوذهم على معظم فلسطين. (١٠٠)

وفي سنة ٦٧ ق.م. تمكن أريستوبولس الثاني من انتزاع الملك ورئاسة الأحبار من أخيه هركانوس الثاني، فنشبت بين الأخوين حروب دامية حتى عام ٥٥ ق.م. الذي تمكنت فيه القوات الرومانية من الوصول الى دمشق، فسعى كل من الأخوين المتحاربين للاستنجاد بروما لدعمه وتأييده ضد أخيه.

وفي عام ٦٣ ق.م. وصل بومي الى دمشق ومن ثم توجه الى القسلس (١٠٠)، فقام أريستوبولس الثاني بتسليم نفسه في حين أخذت جماعته بالدفاع عن منطقة الهيكل و لم يتمكن بومي من الدخول الى المدينة إلا بعد مرور ثلاثة أشهر، فأصر بومي على دخول الهيكل للاستهزاء بمشاعر اليهود وإذلالهم لكن دون إلحاق الضرر بمحتوياته (١٠٠)، ومن ثم عمل على نقل الآلاف من اليهود كعبيد ليعملوا في الغرب. (١٠٠)

وهكذا لم يتم القضاء على الحكم اليوناني في المنطقة فحسب، بــل وعلى غطرســة المكابيين أيضاً.

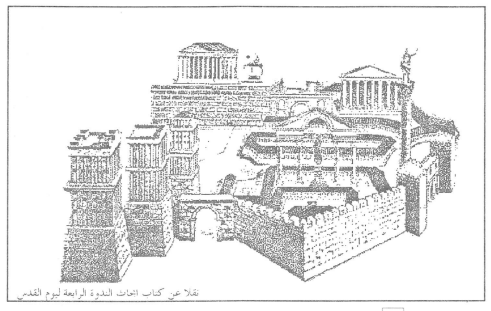
## القـدس في عهد الرومان ( ٦٣ ق.م )

دخلت مدينة القدس ضمن النفوذ الروماني سنة ( ٦٣ ق.م ) وذلك عندما تمكن القائد بومبي (بومبيوس) الروماني من فتحها و دخولها سلما، وكان سكانها آنذاك على قول سترابو الذي كتب حوالي سنة ١٩م بأن تُلتى عددهم تقريبا كان من اليهود أما الباقون فكانوا من الأنباط ويسكنون بلاد أدوم جنوب القدس وحولها، أما المصريون والعرب والفينيقون فكانوا الى الشمال. (١٠٠)

ولما اعتبرت ولاية سورية ذات أهمية مركزية في الممتلكات الأسيوية، أصدر بومبي قراراً بأن تحكم ولاية سورية مباشرة من قبل نائب أو قنصل روماني يتمتع بسلطة تحنيد الجيوش والاشتراك في الحروب.

كان من أبرز الذين تولوا حكم ولاية سورية أوليوس غابينوس AULUS GABINIUS الذي حكم للفترة ( ٥٧ ق.م-٥٥ ق.م )، فعمل على تقليص سلطة المملكة اليهودية في القدس والتي كانت خاضعة له ضمن إطار ولاية سورية وذلك بتجريد الكاهن الأعظم هير كانوس من رتبته الملكية، وفرض الضرائب الباهظة على السكان، وتقسيم الدولة اليهودية الى خمسة أقاليم يحكم كلا منها مجلس أو سنهدرين. ("")

لما نشبت الحرب الأهلية في روما وقتل بومبي سنة ٤٨ ق.م، اضطربت الأحوال العامة في الدولة الرومانية مما أدى الى اضطراب الوضع في سورية، وأثناء تقسيم العالم الروماني من قبل الحكومة الثلاثية أصبحت سورية ومصر وبلاد الشرق تحت سلطة مارك أنطونيو الذي بتوليه لشؤون الشرق أهمل الأسرة المكابية ورفع مكالها الأسرة الهيرودية.



٤ مجسم مدينة إيليا كابيتولينا/ القدس في العصر الروماني.

### القدس في عهد هيرودس الكبير: ( ٣٧ق.م - ٤ق.م)

في سنة ٣٩ ق.م أعلن مجلس الشيوخ في روما تنصيب هيرودس الكبير وهو آدومي الأصل ويهودي الديانة وروماني التبعية ملكاً على الدولة اليهودية في القيدس، فعاد أدراجه الى فلسطين ليحارب من أجل منصبه الجديد وقد كان حاكما لمنطقة الجليل فقط، وفي سنة ٧٣ ق.م تمكن من فرض سيطرته التامة على القدس وظل يحكمها باسم الرومان حتى وفاته في السنة الرابعة قبل الميلاد . (١٠٠٠)

تمتع هيرودس الكبير بسلطة نافذة وثروة باهظة مكنّته من تحقيق رغبته في تبديل وجه المملكة اليهودية تبديلاً كاملاً وجعلها من الفخامة والجمال شبه مملكة هلنستية، وإن بعض مبانيه الضخمة وكثيراً من شوارعه في القدس لا تزال تُرى وتستعمل حتى يومنا هذا.

بدأت إعادة بناء مدينة القلس بصورة حدية بعد سنتين من المجاعة التي شهدةا المنطقسة سنة ٢٤ أو ٢٥ ق. م ("") حيث استهلت أعمال البناء بإنشاء القصصر الملكي غربي المدينة وكان يتألف من مبنيين كبيرين يتوسط بينهما حدائق تنسباب فيها المياه، كما أقسيم في الطرف الشمالي للقصر ثلاثة أبراج غنية بالزخارف الجميلة ("")، وكان لها قواعد متينة يبلغ ارتفاعها حوالي ١٥ متراً للمقاومة والدفاع عن القصر إبان المعارك ("") ولا تزال قاعدة أحد هذه الأبراج تشكل جزءاً من قلعة القدس، وكان يحيط بالقصر خندق. كذلك قام هيرودس برصف الشوارع على التل الغربي للمدينة بأسلوب جديد، كما سبار قسدماً في توسيع المدينة. ("")

وفي سنة ١٩ أو ١٨ ق.م خطط هيرودس لإعادة بــناء الهيكل اليهودي، وقـــد واجه اعتراضات مختلفة من الكهنة، لكنه شرع في إعادة البناء وتم الانتهاء منه بعد ١٨ شهراً. ٢٠٠٠

أما بالنسبة لتزويد المدينة المقدسة بالمياه، فقد ذكر يوسيفوس فلاويوس في كتابه (الحرب الرومانية اليهودية) أن قصر هيرودس الذي كان قائماً على أعلى نقطة في القدس كان مزوداً بالمياه بصورة جيدة، وأن نبع القدس في سلوان يوجد في أسفل الزاوية الجنوبية الغربية من المدينة، وأن الجزء العلوي من المدينة ظلّ لفترة طويلة يزود بالمياه من البرك التي كانت تتجمع فيها مياه الوديان المجاورة، وكان يتم نقل مخزوها الى أطراف المدينة بواسطة الأقنية، كما أضاف قائلا: أن هناك احتمال كبير أن يكون هيرودس هو باني البركة المعروفة ببركة (ماملا) التي تبعد عن غرب المدينة بمسافة قصيرة، وأن هناك بركة أخرى هي البركة الكائنة في منطقة القدس الجديدة والتي لم يكن السور زمن هيرودس قد أحاط ها. (١٠٠٠)

كما بني هيرودس في القلس مسرحاً وميداناً لسباق الخيل، وأقام ألعابسا عامة وكانت جميع وسائل الترفيه هذه غريبة على اليهود ولا تتفق مع ديانتهم . (١٠٠٠)

#### نشوء الديانة المسيحية:

إن أول نشوء للديانة المسيحية شهدها المدن الفلسطينية خلال العهد الروماني، حسيت يستخلص من كتب الإنجيل أن السيد المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام ولد في تلك الفترة الزمنية أي سنة ٤ ق.م في مدينة بيت لحم، ثم انتقل مع أسرته الى مدينة الناصرة للعيش هناك، لكن أهل بلدته الناصرة رفضوا الاعتراف بأنه المسيح المنتظر فانتقل الى بسلدة كفر ناحسوم وظل فيها مدة سنة يعلم تلاميذه ليكونوا رسُله. ""

نتيجة لتعاليمه الداعية الى الفضائل الأخلاقية والإصلاح الاجتماعي ذاعت شهرة السيد المسيح و كثر أتباعه من الفقراء والمضطهدين، إلا أن جماعات اليهود أخذت تعمل على محاربة دعوته ومقاومة تعاليمه. وفي سنة ٣٠م وبمناسبة عيد الفصح ذهب السيد المسيح الى مدينة القدس وزار الهيكل ("'')، فخاف اليهود من زيارته تلك وما قد ينتج عنها من تبعات فأسرع مجلس السنهدرين الى الاجتماع وقرر إلقاء القبض عليه وأصدر في الحال الحكم عليه بالإعدام، وكان حاكم القلس آنذاك بونتيوس بيلاطوس وهو من له الحق في تنفيذ الحكم، فنه في المكان المسمى بالجلجلة. ("'')

#### الثورات اليهودية ضد الحكم الروماني :

تعرضت مدينة القدس لأحداث خطيرة ومهمة في تلك الفترة الزمنية، كانت جميعها رد فعل لثورات اليهود المتكررة ضد الحكم الروماني والتي جلبـــت الخراب والدمار ليس على المدينة المقدسة فحسب وإنما أيضا على اليهود أنفسهم.

في عهد الإمبراطور (نيرون) أعلنت أولى الثورات اليهودية على الحكم الروماني في خلال السنوات (٣٦-٧٥) فأعد حاكم سوريا سيستيوس غالوس العدة لمحاربة اليهود وزحف الى القدس حيث وصلها في أواسط تشرين الثاني سنة ٣٦٦م، وأقام معسكره في حبل سكوبس (حبل المشارق) ومنه ذهب الى بيت حسدا مما يدل على أن السور الشمالي لم يكن قد بُني بعد (١٠٠٠، ولكنه ما أن اقترب من المدينة حتى قفل راجعا أدراجه، فلاحقه اليهود أثناء تراجعه على الطريق المؤدي الى عمواس، وهُزمت قواته وقــتل اليهود ما يزيد على خمســة

آلاف جندي منهم.<sup>(۱۰۸)</sup>

لم يكتفِ اليهود بما جرى، بل سعوا جاهدين الى مواصلة استعداداتهم لحرب ضارية مع الرومان، فعملوا على بناء السور الشمالي للمدينة مستغلين الوقت قبل وصول إمدادات جديدة من الجيوش الرومانية. فتم استخدام أحجار كثيرة في بناء السور كانت قد حضرت لصنع النصب الحجرية في زمن هيرودس الكبير. (١٠٠٠)

عهد نيرون بمهمة قمع الثورة اليهودية الى القائد فسباسيان VESPASIAN الذي تمكن من إخضاع منطقة الريف بين عامي (٦٧-٢٩م)، وحين كان فسباسيان على وشك محاصرة القدس توفي نيرون ودُعي فسباسيان لتولي العرش فأمر ابنه تيطس TITUS بالماء الحربية.

وصل تيطس أسوار القدس في أواخر شهر كانون الثاني أو أوائل شهر شباط من سنة ، ٧م فشدد الحصار على القدس مدة خمسة أشهر، وفي شهر أيار من ذات العام أحدث ثغرة في السور الشمالي الجديد ثم تلاه بثغر آخر في السور الحيط بالأسواق الذي بناه هيرودس الكبير، وبعدئذ نشب قتال من أجل الاستيلاء على الهيكل. وفي أوائل شهر آب تمكن الرومان من دخول الهيكل فأمر تيطس بأن تسوى بقايا الهيكل والمدينة كاملة بالأرض، فدُمر الهيكل تدميرا تاما والأبنية الوحيدة التي تم استثناؤها من الهدم السور الواقع غربي المدينة من أجل توفير الحماية للفيلق العاشر الذي أبقاه كحامية للمدينة والأبراج الثلاثة المقامة شمال القصر. وعلى الرغم من الهدم الكامل لأسوار المدينة إلا أن الشكل العام للمدينة بقي قائما ، كما بقي بعض اليهود في المدينة بالرغم من انتقال بحلسهم الى يامنيا JAMNIA و لم تعد القدس مقراً لرياستهم . (١٠٠٠)

ولا بد من الإشارة الى ما تذكره كتب التاريخ من قيام نوع من التعاون بين أحد ملوك الأنباط وهو مالك الثاني وتيطس الروماني في الهجوم على القدس، فقد أرسل مالك الثاني في عام ٢٧م ألف فارس و خمسمائة من المشاة لمساعدة تيطس في هجومه على القدس. (١١٠٠)

وفي عهد الإمبراطور تراجان وأثناء انشغاله بمد نفوذ الإمبراطورية من ناحية الشرق

والعمل على ضم أراضي بلاد ما بين النهرين حتى الخليج العربي تحت سلطانه، انتهز اليهود فرصة انشغال الرومان وثاروا عليهم في عام ١١٦م، فأخمد تراجان ثورتهم. (''''

### القدس في عهد أدريانوس: PUBLIUS ELIUS ADERIENUS

عندما تولى أدريانوس (هدريان) حكم الإمبراطورية الرومانية خلفا لتراجان، تبين فكرة التخلص من مشاكل اليهود، واعتقد أن خير وسيلة الى ذلك هو العمل على إضفاء الصبغة الرومانية على اليهود، فأصدر قراراً في عام ١٣١م بتحريم الختان وإنشاء مستعمرة رومانية في مدينة القدس.

على أثر تلك القرارات أعلن قائد يهودي واسمه سميمون باركو خبا SIMON على أثر تلك القرات أعلن قائد يهودية ضد الرومان، وأرغم جميع من كان في المدينة من غير اليهود على مغادر تما وأعلن استقلله. فجرد عليه الإمبراطور أدريانوس حيشا قلوم و هذم و طرد رجاله منها و هذم المدينة مرة أخرى عام ١٣٥م. ("") أما باركو خبا فقد مات في حصار ضُرب عليه على بعد ستة أميال جنوب القدس. ("")

مضى أدريانوس قدماً في تنفيذ خطته بجعل القدس مستعمرة رومانية أطلق عليها اسم إيليا كابيتولينا AELIA CAPITOLINA وحرّم على من بقي حمياً من اليهود زيارة المدينة أكثر من مرة في السنة. (١١١٠)

كانت مدينة إيليا كابيتولينا مدينة صغيرة و جديدة مُقامة على أساس القدس الهيرودية، لكنها كانت مقسمة بطريقة مختلفة كما تم استخدام الكثير من الأحجار المستخدمة زمن هيرودس، فقد قام بإنشاء شوارع الأعمدة المتقاطعة التي تم الكشف عن بقاياها. كما بسن مسرحاً و بني مدرجاً عند مدخل المدينة و رفع تمثاله على عمود أمام البوابة التي لا تزال تعرف باسمه حتى يومنا هذا. ("") و يسود الاعتقاد بأنه هو من أنشأ بركة سلوان.

أما الديانة الرسمية لمدينة إيليا كابـــيتولينا فقــــد كانت هي ذات الديانة الرسمية

للإمبراطورية الرومانية وهناك دلائل تشير على عبادة الإله سيرابيس SERAPIS (إله الشفاء المصري اليوناني) في بركة بيت حسدا. ((()) ثم بدأ اتباع المسيح وكانوا قليلي العدد في التعبد في بيت صغير يقع جنوب المكان الذي كان يشغله معسكر الفيلق العاشر والذي توجد فيه الآن حارة الأرمن التي سمّوها صهيون. ((()) ثم أحذت الديانة المسيحية في الانتشار والتوسع حتى أصبح أتباعها قوة يحسب حسائها في بداية القرن الثالث الميلادي على الرغم من ألهم أعضاء في طائفة غير مشروعة. (()))

وفي سنة ٣٠٣م أصدر الإمبراطور الروماني ديو كليتيانوس مرسوماً يقضي بتطهير الجيش من المسيحيين كما أمر بإحراق جميع الكتب المقدسة المسيحية وتدمير جميع مباني الكنائس، وكان قبر السيد المسيح يقع على رابية كانت في السابق محجراً خارج أسوار المدينة، فأمر بردم الموقع وبناء معبد للآلهة أفروديت فوقده. (١٠٠٠ وترتب على الزعماء المسيحيين أن يقدموا الأضاحي للآلهة الرومانية واستمر هذا الاضطهاد للمسيحيين مدة سبع سنوات حتى عام ٣٠٠٠.

وبتولي قسطنطين حكم الإمبراطورية الرومانية بدأ العالم يشهد مرحلة حسضارية حديدة وهي البيزنطية.

## القدس في العهد البيزنطي

شهدت الإمبراطورية الرومانية في أوائل القرن الرابع الميلادي بدء مرحلة حسضارية حديدة وهي البيزنطية التي نتجت عن اتحاد المسيحية مع الهيلينية الوثنية، والتي حلّ محل الحضارة اليونانية اللاتينية القديمة. وان تاريخ بدء الحضارة البيزنطية ارتبط ارتباطاً وثيقاً بتاريخ اعتناق الإمبراطور قسطنطين للديانة المسيحية.

في سنة ٣٠٦م تولى قسطنطين الكبير حكم الإمبراطورية الرومانية مع إمبراطور آخر، لكنه بعد انتصاره على منافسه في معركة خارج روما سنة ٣٢٤م أصبح الإمبراطور الأوحد للدولة للفترة الممتدة بين السنوات (٣٢٤-٣٣٧م).

ونتيجة لإهتمامه بالشرق وإدراكه لمدى أهميته بالنسبة للإمبراطورية عمل على نقــل عاصمته من روما الى موقع بيزنطة القديمة (استنبول حالياً)(١٢٠٠ حيث تلتقي أوروبا بآســيا، وأسماها القسطنطينية نسبة الى اسمه.

اهتم قسطنطين بالمسيحية والمسيحيين قبل تفرده بالحكم، وحاول معاملتهم معاملة حسنة وأصدر أمره في سنة ٣١٢م بإعادة بناء الكنائس التي هُدمت في عهد سلفه وعلى نفقة الدولة على الرغم أنه هو نفسه لم يكن قد اعتنق الديانة المسيحية بعد. (١٢٠)

مع مضي الوقت اعتنق قسطنطين الديانة المسيحية وآمن بوجوب ازدهارها واتحادها، فدعا الى عقد المجمع المسكوني في نيقية سنة ٢٥ ٣٦م، فاتخذ المجمع قراراً بتوحيد المذاهب المختلفة (٢٠٠٠)، وأصدر قسطنطين المرسوم الشهير EDIC OF MILAN القاضي بجعل المسيحية الديانة الرسمية للإمبراطورية البييز نطية. (٢٠٠٠) و خلال انعقاد ذلك المجمع تمكن أسقف إيليال (القدس) من إقناع الإمبراطور قسطنطين بضرورة الكشف عن قبر السيد المسيح وإزالة ما هو قائم عليه من هياكل و ثنية. (٢٠٠٠)

وما أن صدر ذلك المرسوم الشهير حتى بدأت مدينة إيليا كابيتولينا تشهد تحولا في

مكانتها من مجرد مستعمرة رومانية الى مدينة عظيمة الأهمية بالنسبة للإمبراطورية، حيث بدأت تشهد اهتماما بالغاً وكبيراً من قبل العائلة الحاكمة، ووفود الحجاج والزوار إليها من مختلف المناطق وبأعداد كبيرة (٢٠٠٠)، كما بدأت تشهد حركة عمرانية كبيرة وتوسعاً حضارياً بالغاً. أما بالنسبة لليهود فقد حرّم قسطنطين عليهم الإقامة أو العيش في المدينة في حين سمح لهم بالحج مرة واحدة في السنة الى موقع الهيكل للبكاء على خرابه. "٢٠٠٠)

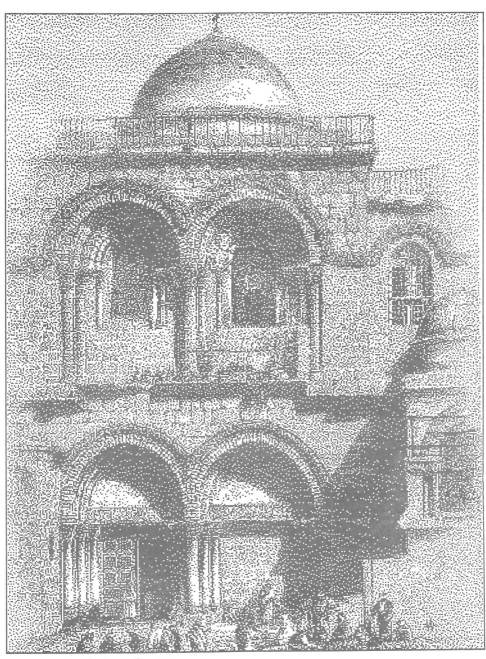
وفي سنة ٣٢٦م قامت والدة قسطنطين الملكة هيلانة بالحج الى الديار المقدسة في فلسطين، وعند وصولها الى مدينة إيليا كانت أعمال الهدم جارية للكشف عن قبر السيد المسيح، فلما حُطمت الأصنام وأزيلت الأنقاض والأتربة ظهرت صخرة الجلجئة (الجلجلة) "" بارزة على هيأها الأصلية وظهرت كذلك مغارة المسيح""، ويُروى أن الملكة هيلانة أسهمت في استخراج الصليب الخشبي """ كما قيل أنما أمرت بجعل موقع الهيكل موضعاً لجمع قمامات المدينة عقابا لليهود على ما فعلوه بمكان الصلب وقبر السيد المسيح. """

#### بناء كنيسة القيامة:

كنيسة القيامة هو المجمع الذي يشتمل الآن على جميع الكنائس والمعابد المشيدة فوق الجلحلة وقبر السيد المسيح والمغارة التي اكتشف الصليب فيها. ('''' وتعتبر كنيسة القيامة أعظم الكنائس المسيحية شأناً وأعظمها قداسة لدى المسيحيين كافة لكونما الكنيسة التي تضم ضريح السيد المسيح عليه السلام.

يقول عارف العارف نقلاعن الراهب ثاوفانوس ( إن قسطنطين لم يبن كنيسة واحدة في ذلك الموضع بل بني ثلاث كنائس هي كنيسة القيامة (القسير المقسلس)، كنيسسة الجلحلة وكنيسة الشهادة (الشهداء).)(٢٠١٠)

وكما تحدثنا سابقا أن أول عمل أحري في الموقع كان في سبيل البحث عن قبر السميد المسيح، ويصفه عارف العارف قائلا (كان قبر المسيح في البدء عبارة عن مغارة محفورة في



نقلا عن كتاب فلسطين تاريخ وحضارة كنيسة القيامة - القدس ١٨٥٠م

الصخر لها حجرة خارجية بمثابة دهليز، ولهذا الدهليز باب منخفض جداً من الجهة الغربية يسده حجر كبير وهو يفضي الى حجرة داخلية ترى فيها عن يمينك حفه محفورة في الصخر وضع عليها رفات المسيح ).(١٢١)

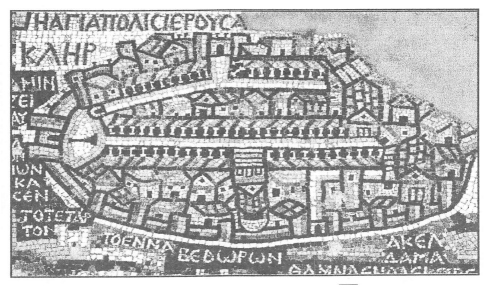
عندما تم العثور على القبر أرسل قسطنطين من عاصمته قسيسا يدعى أوستاتيوس EUSTATHIUS للشروع في بناء الكنيسة...... كما قام أسقف القدس بزخرفة القسبر وأضاف إليه رواقا (١٠٠٠)، ويقول ولكنسون (ان أول كنيسة بناها قسطنطين حملت اسم كنيسة الشهداء (١٠٠٠) MARTYRIUM ولكن المبنى المستدير الذي بُني فوق القسبر لم ينته العمل منه إلا في عام ٣٤٨م) (٢٠٠١) أي بعد وفاة قسطنطين بعشر سنوات.

وهكذا ما أن تم الانتهاء من تشييد كنيسة الشهداء حتى مضى البناءون قـــدما في بــناء كنيسة الجلحلة والقبة فوق القبر، وان أول قيد بإتمام بــناء كنيســة الجلحلة كان في ســنة ٣٤٧م. (٢٢٠)

وفي أواخر القرن الرابع الميلادي امتلأت مدينة القدس بالرهبان والراهبات الذين زهدوا بمتاع الدنيا وتمتعوا بسمعة قدسية، وكانت الصلوات العامة تقام في المدينة بساللغة اليونانية بو جود أحد التراجمة لكي يردد الكلمات بالآرامية .(٢٢٠)

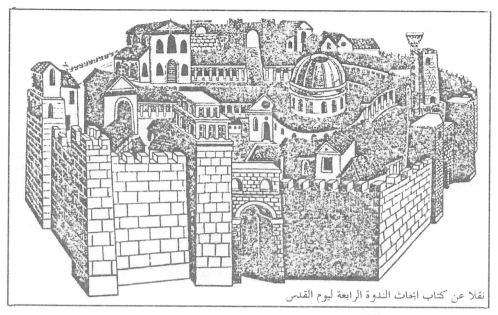
هذا وقد تقلب على حكم الإمبراطورية البيزنطية العديد من الأباطرة منهم الإمبراطور يوليانوس الذي دعا شعبه الى العودة الى الديانة القديمة، كما منح اليهود حق العيش في القدس وسمح لهم بإعادة بناء هيكلهم، وبدأ العمل في إعادة البناء لكنه توقف بسبب زلزال ضرب المدينة، ومع وفاة يوليانوس بعد شهرين تم التخلي عن فكرة البناء وذلك لأن خلفه كان مسيحيا أرثوذكسيا. (٢٣٠)

أما الإمبراطور جوستنيان فقد كان آخر ملك روماني يبني كنيسة في القسلس وهي كنيسة العذراء مريم وكان بناؤها سنة ٤٠ م، وقد ضمت الكنيسة مستشفيين يحتويان على مائة سرير للحجاج المرضى ومائة أخرى للسكان المحليين، ولكن الكنيسة دمرت بفعل زلزال ضرب المدينة (٢٣٠)، وتم الكشف عن أساساتها في الحفريات التي تمت سنة ١٩٧٠م.



٦ الخارطة الفسيفسائية في مأدبا/ الأردن.

ويمكننا التعرف على مخطط مدينة إيلي الذاك من خلال الخريطة الفسيفسائية (١٦٥) وأهم العناصر المعمارية التي كانت موجودة فيها آنذاك من خلال الخريطة الفسيفسائية (١٦٥) التي وحدت في مدينة مادبا في الأردن، وهي أقدم خريطة وحدت للمدينة كما كانت عليه في ذلك الوقت. فالمدينة كانت محاطة بأسوار عالية وقد رتبت بشكل بيضاوي تنقصها الزاوية اليسرى من الأعلى و لا يظهر في الخريطة سوى الحائط الغربي لساحة الهيكل، وللمدينة أربعة أبواب على الأقل وهي الباب الشمالي وهو باب العامود، الباب الشرقي وهو باب الأسباط وثعانبه الباب المغلق الذي يعرف بالباب الذهبي، والباب الغربي وهو باب داود ويعرف اليوم بباب الخليل. ويخترق المدينة شارعان على جوانبهما أعمدة، أحدهما وهو الأكثر انخفاضا وهو الشارع الذي يُعرف اليوم بسوق (خان الزيت) ويمر هذا الشارع أمام وينتهي عند كنيسة القيامة التي تظهر مقلوبة وهي المعلم المركزي في المدينة ثم يمتد الى كنيسة العذراء مريم وينتهي عند كنيسة صهيون. أما الشارع الثاني العلوي فإنه يتجه من ساحة الباب الشرقي (طريق الواد)، وفي و سطه يلتقي بشارع آخر قادم من الشرق ويبدأ من الباب الشرقي. وعند نماية الشارع هناك قوس قرب الباب الشسمالي وهو باب العامود الذي ربما كان هو الباب القديم للسور الذي بناه هيرودس الكبير حول منطقة



٧ مجسم مدينة القدس في العصر البيزنطي

السوق (١٢١٠)، كما يظهر العامود في الساحة الشمالية بالقرب من الباب.

أما الكنائس التي أمكن تحديدها فهي كنيسة الشهداء التي بناها قسطنطين قرب باب الأسباط والتي تشرف على شارع الأعمدة، وكنيسة العذراء مريم التي بناها جوستنيان في الجهة الجنوبية الشرقية، والكنيسة التي تلي الجسر هي كنيسة الحكمة المقدسة وهي المكان الذي أحيا فيه المسيحيون ذكرى محاكمة السيد المسيح أمام بيلاطس البونطي. (١٢١)

ويقول د. مروان أبو خلف (كانت مدينة ايليا (القدس) في العهد البيزنطي مقسمة الى مناطق أو أحياء ، لكن منطقة المسجد الأقصى كانت مهجورة تماما ولم يظهر فيها أي بناء يعود لتلك الفترة الزمنية. في حين كانت منطقة باب المغاربة وهي المنطقة الواقعة في المجهة الشرقية من كنيسة العذراء منطقة سكنية كثيفة لدرجة اعتبرت فيها أكثف منطقة سكنية في المدينة المقدسة خلال تلك الفترة). (١٢٠٠)

لقد قدّر للإمبراطورية الرومانية البيزنطية التي أسسها قسطنطين والتي كانت يونانية في

لغتها ومسيحية في عقيدتها وشرقية في اتجاها، أن تدوم مع ما تخللها من أحداث خطيرة حوالي أحد عشر قرنا من الزمان الى أن سقطت نهائيا في عام ١٤٥٣م في أيدي الأتراك العثمانيين. لكن مدينة القدس استمرت تحت سيطرة الحكم الروماني البيزنطي حتى سينة ١٦٢م حين استولى الفرس بقيادة كسرى الثاني على المدينة بمساعدة اليهود، فترح عنها المسيحيون الذين نجوا من المذبحة التي أعقبت سقوط المدينة وراح ضحيتها تسعون ألف مسيحي (١٦٠٠)، وعمل الفرس على تدمير معظم المباني المسيحية المقدسة في المدينة وعلى رأسها كنيسة القيامة التي جعلوها خراباً، وأخذوا الصليب المقدس ونقلوه الى عاصمتهم المدائن.

إلا أنه في سنة ٢٦٦م تمكن البيز نطيون بقيادة هرقل HERACLIUS من معاودة احتلال المدينة وطرد الفرس منها، كما قاموا بذبـــح اليهود وحـــظروا عليهم دخولها """، وأعاد الإمبراطور الصليب المقدس الى القدس بعد ما ألحقه من هزائم بالفرس.

ومن الجدير بالذكر أن استيلاء الفرس على القدس وتدميرها كان من الحوادث الخطيرة والمهمة في تاريخ هذه المدينة، إذ قضى على الحضارة الهلنستية وأضعف التأثيرات المسيحية فيها، ومهد لبسط السيادة الإسلامية فيها فيما بعد حيث تم خريرها على أيدي المسلمين بقيادة الخليفة عمر بن الخطاب في عام ٦٣٨م.

### هوامش الفصلين الأول والثاني

- ١ ابن منظور اخررجي، معجم لسان العرب، مادة قلس.
- ٣- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الحليل بتاريخ القدس والخليل ، ج١ ، ص٦٠.
  - ٣- عن القرال الكريم ، سورة الحشر ، آية ٣٣.
  - ٤ مصطفى مراد الدباغ، بلادنا فلسطين، ج١، ص٢٤٨.
    - ٥- الموسوعة الفلسطينية، ج٣، ص٥٠٩.
  - ٦ المقدسي ، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ص١٦٥ ١٦٦٠.
- ٧- أ.د محمود عبد الحميد الزعبي، يوم القدس- الندوة السابعة، بحث بعنوان (العرب الكنعانيون بسناة القسدس الأولون
   ومدن فلسطين، ص٧٣-٧٤، عمان ١٩٩٦.

٨١-اكتشفت هذه الرسائل عام ١٨٨٧ في قرية تل العمارنة بمنطقة أواسط مصر، وهي الرسائل التي بعث بما أمراء سوريون الى الفرعون أمنحوتب الثالث وابنه أخناتون يطلبون منه النجدة العسكرية ضد أعدائهم وأعداء مصر، وبلغ عدد هذه الرسائل ٧٧٧رسالة. للمزيد أنظر

#### WILSON, J. THE AMARNA LETTERS A.N.E.T. P 483 ff

- ٩- فيليب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص١٧٣.
  - ١٠ العهد القديم ، سفر إشعباء ، ٣:٢.
  - ١١ عارف العارف ، تاريخ القلس ، ص١٦٧ .
- ١٢ فيليب حتي، تاريخ سورية ولبنان و فلسطين، ج١ ، ص٤٢٣ ـ
- 19 ولد السيد هستندريكوس ياكوبوس فرانكن H. J. FRANKEN في هولندة سنة ١٩١٧ و درس اللاهوت واللغات السامية في أمستردام و لابدن وحصل على الدكتوراه في الفلسفة في دراسات العهد القديم من لابدن حيث أصبح محاضرا من المرتبة العليا في علم آثار فلسطين، وهو أستاذ متقساعد منذ سسنة ١٩٨٤. للمزيد أنظر: د. كامل العسلى، القدس في التاريخ، ص١٧٥-٣٥. (مؤلف ومترجم و عرر)
- ١٤ العموريين: شعب سامي هاجر من شبه الجزيرة العربية في تاريخ مبكر الى بادية الشام، واستقر في مراكز الحضارات المنظررة والمستقرة في العراق وسورية وفلسطين.
  - ه ۱ د. كامل العسلى ، القدس في التاريخ ، ص٣٦. ( مؤلف ومترجم وعور )

    KENYON.K DIGGING UP JERUSALEM . P 78-79.
    - ١٧ د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص٤٧ ٤٨. (مؤلف ومترجم ومحرر)
      - ١٨- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٢٧٨.
      - ١٩ مصطفى مراد الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج٩، ص١٣.
        - ٠٠- محمد أديب العامري ، القدس العربية ، ص ٢- ٢١.

- ٢١- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٩٠٩.
- ٢٢ مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج٩ ، ص٢٣.
- KENYON,K. JERUSALEM EXCAVATING 3000 YEARS OF HISTORY, P 22-24 TT
  - ٢٤ محمد أديب العامري ، القدس العربية ، ص٢٢.
    - ٣٥- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص ١٥٠.
      - ٢٦- ذات المرجع ، ج٤، ص٦٢٦.
- ENCYCLOPEDIA BRITANNICA VOL X. JERUSALEM, P139. (15 TH EDITION). YV
  - ٢٨ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٧ .
  - ٢٩- فيليب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص١٤٣.
  - ٣٠ العبرانيون: نسبة الى إبراهيم عليه السلام الذي نقب بالعبري، إما لعوره هو الأردن أو هو الفرات كما تذكر بعض الروايات، وإما تيمنا باسم أحد أحداده المدعو (عبر) كما تذكر روايات أحرى، ويعد العبرائيون رابع شعب استوطن أرض كنعان بعد العموريين والكنعائيين والأراميين.
  - ٣١- الفلسطيون: وهم من أولى الجماعات التي حلت بأرض فلسطين واستوطنت فيها بعد أن يزحت من موطنها
     الأصلى في جنوب حزيرة كريت ، واشتهروا بالتاريخ بأهم قوما حبارين.
    - ٣٧- البروفيسور يسرائيل فنكلشتاين عالم آثار يهودي وهو رئيس قسم الآثار في حامعة تل أبيب.
- ٣٣- صحيفة الدستور الأردنية، صادرة بتاريخ ٩٨/٤/٢٣ ، عن تقرير للكاتب البكس دورون ، من صحيفة معاريف الإسرائيلية.
- ٣٤ د. توماس ل. طومسون THOMAS L. THOMPSON وهو أستاذ جامعي مختص بعلم آثار التوراة، وقسد عمل حوالي عشرين عاما في إنجاز دراسة تم نشرها سنة ١٩٩٧ تحت عنوان: التاريخ المبكر للشعب الإسرائيلي من المصادر المكتوبة والأثرية .للمزيد أنظر:
- FARLY HISTORY OF THE ISRAELITE PEOPLE from WRITTEN & ARCHAELOGICAL SOURCES.
  - ٣٥- د. توملس ل. طومسون، التاريخ القليم للشعب الإسرائيلي، الفصل الخامس، ص١٧٤ (منرجم) ١٩٩٥.
    - ٣٦- حتي ، حرجي ، حبور ، تاريخ العرب المطول ، ج١، ص١٢.
- ENCYCLOPEDIA JUDAICA, VOL 9, P 1381.
- KENYON K. JERUSALEM EXCAVATING 3000 YEARS OF HISTORY, P 19. "A
  - ٣٩- فيليب حتي ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج١، ص٢٠٤
- KENYON, K. JERUSALEM EXCAVATING 3000 YEARS OF HISTORY, P 54. 45.
  - ٤١- الموسوعة الفلسطينية ، ج١، ص١٨٥.
- 27 صحيفة الدستور الأردنية، صادرة بتاريخ ٩٨/٦/٢٣ ، عن تقرير للكاتب البكس دورون من صحيفة معاريف الإسرائيلية

```
٤٣ - د. توماس طومسون، التاريخ القديم للشعب الإسرائيلي، الفصل السابع، ص ٢١١. (مترجم).
```

٤٤ - ذات المرجع، الفصر التاسع، ص٢٨٤.

ه ٤ - ناجي علوش، الندوة السادسة ليوم القدس، بحث بعنوان:القدس في دراسة أثرية جديدة، ص٥٥. عمان١٩٩٥.

٤٦ –العهد القدم ، سفر صمو ثيل الثان ، ١١:٥

٤٧ - فراس السواح، آرام دمشق وإسرائيل، ص ٤٩ ١.

DE VAUX, ROLAND, ANCIENT ISRAEL, ITS LIFE AND INSTITUTIONS - &A. (TRANS. BY JOHN MC GRAW HILL) P 312.

٤٩ - محمد أديب العامري، القدس العربية، ص٥٢.

DE VAUX, ROLAND. ANCIENT INRAEL, P 312. (TRANS)

٥١ - العهد القديم، سفر صمونيل الثان، ١٣:٧.

٢٥-العهد القديم، سفر القضاد، ٣:٥.

٥٣- محمد أديب العامري، القدس العربية ، ص٤٩.

٤٥٠ الموسوعة الفلسطينية ، ٣٣، ص١٨٥.

٥٥ - فراس السواح ، أرام دمشق وإسراليل ، ص١٤٩.

٦٥ - العهد القليم ، الملوك الأول ، ٢٨:٦.

٥٧ - فيليب حتى، تاريخ سوريا ولبنان وفلسطين، ج١٠ص٠٢٢.

KENYON, K. M. JERUSALEM ENCAVATING 3000 YEARS OF HISTORY, P55 - PA ENCYCLOPEDIA JUDAICA, VOL 9, P 1383.

. ٦ - صحيفة الدستور الأردنية، الصادرة بتاريخ ٩٨/٤/٢٣ عن تقرير ألبكس دورون من صحيفة معاريف الإسرائيلية.

٣١ - عمد أديب العامري، القدس العربية ، ص٥٥.

٦٢ - المُوسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص١٨٥.

-71

٦٣ - محمد أديب العامري، القدس العربية ، ص٥٦٠.

ENCYCLOPEDIA BRITANICA, VOL X, P 139.

٣٥ - فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٧ ، ص٢٥٥.

77 - فراس السواح، أرام دمشق وإسرائيل، ص ١٤٩. ومن أجل الإطلاع على نص حملة شيشنق أنظر كتاب: JAMES PRITCHARD, ANCIENT NEW EASTERN TEXTS, PP 263-264.

٦٧ - فيليب حتى، تاريخ سوريا ولبنان وفلسطين، ج١، ص١٧٩.

٦٨ - د. توماس طومسون، التاريخ القديم للشعب الإسرائيلي، أنظر الصفحات ٢٣٤، ٣٣٧، ٣٣٢، ٣٣٤. (مترجم).

٦٩ - العهد القدم ، سفر الملوك الثاني ، ٦:١٧.

٧٠- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص١٨٦.

٧١- فيليب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص٢١٦.

- ٧٧- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٥٧.
- ٧٣- فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج١ ، ص٥٢.
  - ٧٤- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٥-٢٧.
    - د٧- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢، ص٥٣٩-٥٤٠.
    - ٧٦- العهد القديم ، سفر الملوك الثاني ، ١:٢٥- ١-٧٠
- ٧٧- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل، ج١، ص١٥١.
  - ٧٨- محمد أديب العامري ، القدس العربية ، ص٥٦.
    - ٧٩- سامي حكيم ، القدس ، ص٢٨.
  - ٨- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٨.
  - ٨١- فيليب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص٢٤٣.
- ٨٢- زربابيل: وهي كلمة مشتقة من ZERU BABILI وتعني ذرية بابل. أنظر: عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس، ص٨٨.
  - ٨٣- العهد القدم ، سفر عزرا ، ٣: ٦ -٥٠.
  - ٨٤-فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج١، ص٢٤٢-٢٤٤..
- DE VAUX. ROLAND, ANCIENT ISRAEL, P 324.
  - ٨٦- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٣٠٠.
    - ٨٧- العهد القديم ، سفر نحميا ، ٢٤:١٣
  - ٨٨-ذكرت مرويات التوراة أن عزرا الكاهن والكاتب رجع الى القدس قبل نحميا ليصلح ديانة الشعب اليهودي برخصة من الملك إلا أنه تولى الحكم بعد نحميا.
  - ٨٩- توفي الإسكندر المقدوي بالحمى في قصر نبوخذ نصر في بابل سنة ٣٢٣ ق.م وذلك قبل أن يتم الثالثة والثلاثين من عمره.
- ٩- العصر الهلنسيق وهو اصطلاح تاريخي أطلق على المدة الزمنية الممتدة منذ تاريخ وفاة الإسكندرعام ٣٢٣ق.م
   حتى قيام الإمبراطورية الرومانية على يد أوغسطس عام ٣٠ ق.م. وهي عنوان للدلالة على حضارة القرون الثلاثة السابقة للميلاد والتي كانت تسود فيها الثقافة والحضارة الإغريقية في مصر وفارس وبلاد الرافدين وآسيا الصغرى وسورية وفلسطين بالإضافة الى بلاد اليونان.
- BEVAN. EDWYN ROBERT, THE HOUSE OF SELEUCUS, VOL 2, P 163.
  - ٩٢- الموسوعة الفلسطينية، ج٣،ص٢٦٧.
- B EVAN, EDWIN, ROBERT, THE HOUSE OF SELEUCUS, VOL 2,P 169- 174. ٩٣ ٩٤- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ،ص٢٦٧

```
DE VAUX . ROLAND, ANCIENT HISTORY, VOL VIII, P 517-523.
```

٩٦ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٢٦٧-٢٦٨.

DE VAUX. ROLAND, ANCIENT HISTORY, VOL 9, P 402-403.

٩٨ - د. كامل العسلي، القدس في التاريخ ، ص٩٦. ( مؤلف ومترجم ومحرر)

٩٩ - السنهدرين: وتكتب في بعض الأحيان بالميم خطأ ( سنهدريم ) وهو المجمع الديني الأعلى عند اليهود.

للمزيد أنظر: فيليب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص٠٣١.

JOSEPHUS.F, THE GREAT ROMAN-JEWISH WAR, VOL 1, P 249.

١٠١ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص٩٩ -١٠٠ (مؤلف ومترجم ومحرر).

JOSEPHUS, WAR, VOL 2, P 163-165.

-1.4

١٠٣- د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١٠١- ١٠١. ( مؤلف ومترجم ومحرر)

١٠٤ - فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج١ ، ص٣١١.

١٠٥- الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص٢١٦.

١٠٦- عارف العارف ، المسيحية في القدس ، ص١٥٥.

١٠٧ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١٠٣ .

JOSEPHUS, WAR, VOL 2, P 540.

-1 • 4

١٠٩ - د. كامل العسلى ، القدس في التاريخ ، ص١٠٤ - ١٠٥

١١٠ - فيليب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص٤٢٣.

١١١- الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص١٦٥.

١١٢ - فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج١ ، ص٤٢٣.

١١٣ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١٠٥ . (مؤلف ومترجم ومحرر)

١١٤ - فيليب حتي، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص٤٢٣.

٥١١ - د. فوزي زيادين ، أبحاث الندوة الرابعة ليوم القدس ، ص١١٤.

١١٦ - بركة بيت حسدا: وهو اسم البركة التي تقع عند باب الأسباط ولها خمسة أروقة تحيط بها من جميع الجهات ،
 وهي البركة التي تحت فيها معجزة السيد المسبح بشفاء الرجل المصاب بالشلل ، انظر : إنجيل يوحنا ٥:٢.

١١٧ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١٠٨ - ١٠٩ . (مؤلف ومترجم ومحرر)

١١٨ – د. فوزي الزيادين ، أبحاث الندوة الرابعة ليوم القدس ، ص١١٤.

١١٩ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١٠٩. (مؤلف ومترجم ومحرر)

١٢٠ - فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج١٠ص٣٨٦.

١٢١ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١٠٩ . (مؤلف ومترجم ومحرر)

١٢٢ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٤، ص٢١٧.

١٢٣ - اسكندر ميخاليل مكسى ، القدس عبر التاريخ ، ص ٤٤.

١٢٤ – عارف العارف ، المسيحية في القدس ، ص٦١٦.

٥ ٢ ١ - د. كامل العسلى ، القدس في التاريخ ، ص١١٠ . (مؤلف ومترجم وعرر)

١٢٦ - الجلحثة: وهي كلمة أرامية ، أما الجلحلة فهي كلمة عبرية وتعني الجمحمة ، وهي اسم المكان الذي ذهب إليه

المسيح حاملا الصليب لينفذ فيه حكم الموت ، وكان من عادة الرومان أن يدفنوا أدوات الصلب بجوار قبر الرحل الحكوم عليه بالموت . للمزيد أنظ : عارف العارف ، المسيحية في القدس ، ص ٢١٠.

١٢٧ – د. فوزي زيادين ، أبحاث الندوة الرابعة ليوم القدس ، ص١١٥.

١٢٨ - اسكندر ميخائيل مكسى ، القدس عبر التاريخ ، ص ٤٤.

١٢٩ - عارف العارف، المسيحية في القدس، ص١٤ ٣-٣١٧.

 ١٣٠ - السيد جون ولكنسون JOHN WILKINSON كاهن من هيئة كهان كاندرائية القديس جورج في المدينة المقدسة. أنظر: د. كامل العسلى ، القدس في التاريخ ، ص١١٠. (مؤلف ومترجم ومحرر)

١٣١ – د. فوزي زيادين ، أبحاث الندوة الرابعة ليوم القدس ، ص١١٥ .

١٣٢ - د. كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص١١٠ - ١١٤ . ( مؤلف ومترجم وعور)

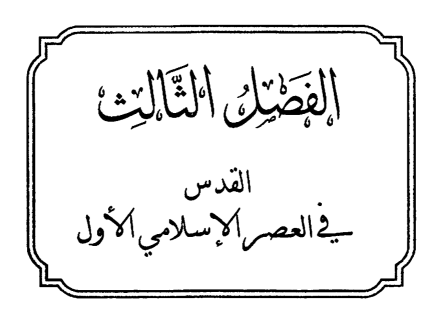
١٣٣- الخريطة الفسيفسائية : وهي أقدم خريطة جغرافية لمدينة القسدس وجدت حسنى يومنا هذا ، ورصفت في عهد ا لإمبراطور الروماني يوستينيانوس حوالي سنة ٥٧٥م ، وتم اكتشافها عام ١٨٩٦م عندما شرعوا ببسناء الكنيسسة الجديدة للروم الأرثوذكس في مدينة مأدبا في الأردن.

١٣٤- د. كامل العسلي، القدس في التاريخ، ص١١٥. (مؤلف ومترجم ومحرر)

١٣٥ - د. مروان أبو خلف ، أبحاث الندوة الرابعة ليوم القدس ، ص٩٦.

GRAY, JOHN, A HISTORY OF JERUSALEM, PP 207-208,

١٣٧ - فيلبب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ج١، ص٣٨٨.



### القدس

# في العصر الإسلامي الأول

### صلة الإسلام الأولى بمدينة القدس:

تفتخر مدينة القدس على غيرها من المدن بأن الرسول محمد عليه الصلاة والسلام قد فتحها بنفسه قبل الفتح العملي للمسلمين لها، وذلك عندما شاءت قدرة الله العلي العظيم بأن تكون مدينة القدس موضع صلة بين السماء والأرض، إذ أسرى بالنبي الكريم إليها ومنها عرج الى السماء. فكان أن اتخذ الرسول الكريم من المسجد الأقصى قبلته الأولى، فصلى نحوه المسلمون زهاء سبعة عشر شهرا إلى أن أمره الله سبحانه وتعالى بالتوجه نحو الكعبة المشرفة.

قال الرسول الكريم ﷺ ( لا تشد الرحال إلا الى ثلاثة مساجد، المسجد الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى.) "'

وفي جمادى الأول من السنة الثامنة للهجرة شرع الرسول الكريم محمد في التمهيد لتطهير بيت المقدس من حكم الرومان، وتأمين ظهر ديار الإسلام بإرسال أول قوة إسلامية الى بلاد الشام وفلسطين، وجعل عليه الصلاة والسلام على رأس تلك القوة زيد بن حارثة وان أصيب فعبد الله بن رواحة. "

سارت القوة الإسلامية وعددها لا يزيد على ثلاثة آلاف مجاهد للاحستكاك بقسوات الروم التي تسيطر على بلاد الشام ومن جملتها شرقي الأردن وفلسطين. وحسينما وصلت قوات زيد بن حارثة الى معان (جنوب الأردن اليوم) علم المسلمون أن هرقل قد حشد في مؤاب (شرقي الأردن) مائة ألف من جند الرومان، وانضم إليهم مثل هذا العدد من قبسائل العرب المحكومة من قبلهم. (7)

أقام المسلمون في معان ليلتين يفكرون في الأمر، واقترح بعضهم أن يكتبوا الى الرسول عليه الصلاة والسلام يطلبون النجدة وأوامر جديدة، فانبرى عبد الله بن رواحــه يشــجع الناس قائلاً (يا قوم والله إن التي تكرهون للتي خرجتم تطلبون الشهادة، وما نقــاتل الناس

بعدد ولا قوة ولا كثرة، وما نقاتلهم إلا بهذا الدين الذي أكرمنا الله به، فانطلق وا فإنما هي إحدى الحسنين: إمّا ظهوراً وإما شهادة ).

تشجع المسلمون و زحفوا نحو الشمال حتى قابلتهم جموع الروم في مؤتة بالقرب من مدينة الكرك الأردنية، و دارت رحى معركة حامية غير متكافئة. فقاتل زيد بن حارثة براية الرسول عليه الصلاة والسلام حتى قتل ثم تسلم الراية جعفر بن أبي طالب فقاتل حتى قطعت عينه، فحمل الراية بشماله فقطعت، فاحتضنها بعضديه حتى قتل، ثم تسلم الراية عبد الله بن رواحه وقاتل حتى قتل، ثم رأى المسلمون أن يتسلم خالد بن الوليد الراية فنفذ خطة حكيمة للانسحاب وأنقذ قوات المسلمين من هزيمة محققة وفناء أكيد، وعاد خالد بسالجيش الى المدينة المنورة.

كانت موقعة مؤتة من عوامل إصرار الرسول الكريم على تأمين حدود ديار الإسلام وتطهيرها من الأعداء المتربصين بها، فأمر عليه الصلاة والسلام بتجهيز جيش يقوده أسامة بن زيد للانتقام لشهداء موقعة مؤتة، لكن الرسول الكريم انتقسل الى الرفيق الأعلى وجيش أسامة يتأهب للسير الى حدود الشام وكان ذلك سنة إحدى عشرة للهجرة. (٢)

# الخلفاء الراشدون ....والقدس

### الخليفة أبو بكر الصديق:

عندما تولى أبو بكر الصديق حلافة المسلمين من بعد الرسول الكريم، عمل على توطيد دعائم الإسلام في الجزيرة العربية بالقضاء على المرتدين عن الدين الإسلامي، ولما استقرت له الأمور في الجزيرة العربية صمم على إرسال الجيش الذي أعده الرسول الكريم قبل وفاته الى بلاد الشام وفلسطين وعلى رأسه أشهر قادة المسلمين، منهم أبو عبيدة بن الجراح ويزيد بن أبي سفيان وشرحبيل بن حسنة وعمرو بن العاص. "

يقول البلاذري في كتابه فتوح البلدان (كانت أول وقعة واقعها المسلمون الروم في خلافة أبي بكر الصديق، أرض فلسطين وعلى الناس عمرو بن العاص.....). " إلا أن أبا بكر الصديق قضى نحبه قبل أن يتم فتح فلسطين.

#### الخليفة عمر بن الخطاب:

هو ثاني الخلفاء الراشدين وأول من تلقب بأمير المؤمنين، ولقّبه النبي الكريم بالفاروق، وتمت له البيعة بالخلافة يوم وفاة أبي بكرالصديق سنة ١٣ هـ / ٦٣٤م، وهو أول من وضع للعرب التاريخ الهجري وكانوا يؤرخون بالوقائع، وهو أول من دون الدواوين في الإسلام، واتخذ بيت مال للمسلمين. (١)

شهدت خلافة عمر بن الخطاب أشد المراحل حسما في تقرير مصير فلسطين، فقد أخذت حشود البيز نطيين تتجمع في منطقة اليرموك للقضاء على المسلمين، فعزل عمر بن الخطاب خالد بن الوليد وولى قيادة الجيوش لأبي عبيدة بن الجراح.

ولما التقى الجمعان في معركة اليرموك في ذات العام ١٣هــ /٦٣٤م وتم النصر المبين للمسلمين وهُزم حيش الروم شر هزيمة، أرسل أبو عبيدة بالبشارة الى عمر بن الخطاب، فرد عليه عمر أن يوجه شرحبيل بن حسنة وعمرو بن العاص الى الأردن وفلسطين.

في سنة ١٥هـــ/٦٣٦م وبعد معركة أجنادين نجح المسلمون بقيادة عمرو بن العاص في

فتح العديد من مدن الشام وفلسطين، فتوجه القائد أبو عبيدة بن الجراح نحو مدينة القدس لحصارها وفتحها، وصادف حصار المسلمين لمدينة بيت المقدس أيام الشستاء والبرد، فظن الروم أن المسلمين لا يقدرون عليهم في ذلك الوقت، إلا أن حصار أبي عبيدة للمدينة استمر أربعة أشهر كاملة، وما من يوم إلا ويقاتلهم قتالاً شديداً. "

ويصف الطبري الوضع في كتابه قائلا: (فلما وجد الروم أن أبا عبيدة غير مقلع عنهم و لم يجدوا لهم طاقة بحربه وحصاره قالوا له نصالحك على مثل ما صالح عليه مدن الشام من أداء الجزية والخراج، على أن يكون تسليم المدينة الى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ..... فقب أبو عبيدة ذلك). (^^)

كتب أبو عبيدة الى عمر بن الخطاب قائلا: (بسم الله الرحمن الرحيم لعبد الله عمر أمير المؤمنين من أبي عبيدة بن الجراح سلام عليك، فإني أحمد الله إليك الذي لا اله إلا هو أما بعد، فإن أقسمنا على أهل إيلياء، فظنوا أن لهم في مطاولتهم فرجا فلم يزدهم الله بحذا الاضيق و نقصاً و هزالاً وذلاً، فلما رأوا ذلك سألوا أن يقدم عليهم أمير المؤمنين فيكون هو الموثوق لهم والكاتب. فخشينا أن يقدم أمير المؤمنين فيغدر القدوم ويرجعوا فيكون مسيرك اصلحك الله - عناء وفضلا، فأخذنا عليهم المواثيق المغلظة بأيما لهم ليقبل وليؤدن الجزية، وليدخلن فيما دخل فيه أهل الذمة، ففعلوا فان رأيت أن تقدم فافعل، فان في سيرك أجرا وصلاحا، أتاك الله رشدك ويسر أمرك والسلام عليك ورحمة الله وبركاته. ""

دعا عمر كبار المسلمين إليه، وقرأ عليهم كتاب أبي عبيدة، فقال عثمان بسن عفان (إن الله قد أذل الروم، وأخرجهم من الشام، ونصر المسلمين عليهم، وقد حاصر أصحابنا مدينة ايلياء وضيقوا عليهم... فان أنت أقمت ولم تسر إليهم رأوا أنك بأمرهم مستخف ولقتالهم مستحقر، فلا يلبنون الااليسير حتى يترلوا على الصغار ويعطون الجزية. "

وقال على بن أبي طالب: (عندي غير هذا الرأي وأنا أبديه لك. فقال عمر وما هو يا أبا الحسن؟ فرد على قائلا: إن القوم قد سألوك، وفي سؤالهم ذلك فتح للمسلمين، وقد أصاب المسلمين جهد عظيم من البرد والقتال وطول المقام، وإني أرى إن سرت إليهم فتح الله هذه المدينة على يديك. "فخرج عمر من المدينة قاصدا بيت المقدس بعد أن استخلف على المدينة على بن أبي طالب."

فكان أول عمل قام به الخليفة عمر بن الخطاب لدى وصوله الى بــيت المقــدس هو أن أعطى أهلها العهد التاريخي المعروف بالعهدة العمرية.

#### العهدة العمرية:

اختلفت الروايات التاريخية حسول من أعطى الأمان من جانب المسلمين لأهل إيلياء (القدس)، وحول من قام من أهل ايلياء بأخذ الأمان، ثم تختلف بعد ذلك في مضمون العهد وشروط الأمان. فقد قيل أن العهد أعطى على يد القادة المسلمين في بلاد الشام، وقيل أنه كان على يد الخليفة عمر بن الخطاب كما ذكر الطبري في كتابه عن خالد وعبادة قسالا: صالح عمر أهل ايلياء بالجابية (وهي منطقة بالشام) وكتب لهم فيها الصلح، ومن ثم فتحوها له. "" لكن ما تجمع عليه غالبية المصادر التاريخية أن الذي أعطى الأمان وكتب لهم هو الخليفة عمر بن الخطاب بنفسه، وأشهد عليه قادة المسلمين.

أما من قام بأخذ الأمان من أهل إيلياء، فقد قيل أنه البطريرك صفرونيوس وذلك كما ذكر الواقدي في كتابه (حينما بلغ عمر سور المدينة مد البطريرك عنقه ونظر إليه وقال: هذا والله الذي صفته و نعته في كتبنا، حينئذ خرج البطريرك يتبعه الأساقفة والقسيسين والرهبان الى حيث يقف الخليفة عمر، فخف عمر للقائهم وقد حياهم بالسلام ثم تحدثوا في شروط التسليم، وكتب لهم وثيقة الأمان. "" وقيل أن الذي تولى مصالحة المسلمين هم العامة من أهل ايلياء، في حين يقول اليعقوبي (والمجمع عليه النصاري). ""

أما بخصوص العهد فقد اختلف العديد من المؤرخين في نص الوثيقة، فاليعقوبي يقدم نصا للوثيقة جاء فيه (بسم الله الرحمن الرحيم هذا كتاب كتبه عمر بن الخطاب لأهل بسيت المقدس، إنكم آمنون على دمائكم وأموالكم ، وكنائسكم لا تسكن ولا تخرب ، الا أن تحدثوا حدثا عاما). ('`` وأشهدوا شهودا عليها.

أما ابن البطريق فقد جاء نصه يماثل تقريباً ما ورد عند اليعقو وبسم الله الرحمن الرحمن الرحمن عمر بن الخطاب لأهل مدينة ايلياء ألهم آمنون على دمائهم وأولادهم وأموالهم وكنائسهم الاتحدم ولا تسكن). ("" وأشهد شهودا .

أما ابن الجوزي فقد أورد نص العهد على النحو التالي: (إني قد أمنتكم على دمائكم وأموالكم وذراريكم وصلاتكم وبيعكم ولا تكلفوا فوق طاقتكم ....ومن أراد أن يلحـــق لأمنه فله الأمان وأن عليكم الخراج كما على مدائن فلسطين).'''

لكن ما أورده الطبري في كتابه فقد جاء بشكل مفصل، وقد أجمع عليه كثير من المؤرخين وهو على النحو التالي :

( بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان، أعطاهم أمانا لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم وصلبالهم وسقيمها وبريئها وسائر ملتها. أنه لا تسكن كنائسهم ولا تمدم. ولا ينتقص منها، ولا من حيزها، ولا من صليبهم ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن إيلياء معهم أحد من اليهود.

وعلى أهل إيلياء أن يعطوا الجزية كما يعطي أهل المدائن. وعليهم أن يخرجوا منها الروم واللصوص. فمن خرج منهم فانه آمن على نفسه وماله حتى يبلغوا مأمنهم. ومن أقام منهم فهو آمن، وعليه مثل ما على أهل إيلياء من الجزية .ومن أحب من أهل إيلياء أن يسير بنفسه وماله مع الروم ويخلي بيعهم وصلبهم، فالهم آمنون على أنفسهم حتى يبلغوا مأمنهم، ومن كان بها من أهل الأرض فمن شاء منهم قسعد، وعليه مثل ما على أهل ايلياء من الجزية، ومن شاء سار مع الروم، ومن شاء رجع الى أهله ، لا يؤخذ منهم شيء حتى يُحصد حصادهم . وعلى ما في هذا الكتاب عهد الله و ذمة رسوله و ذمة الخلفاء و ذمة المؤمنين إذا أعطوا الذي عليهم من الجزية.

كتب وحضر سنة ١٥ هـ، وشهد على ذلك خالد بن الوليد وعبد الرحمن بـن عوف وعمرو بن العاص، ومعاوية بن أبي سفيان. )

وبعد أن تم لعمر بن الخطاب فتح بيت المقدس، أول عمل قام به هو زيارة كنيسة القيامة وفي أثناء الزيارة حان وقت الصلاة، فأشار عليه البطريرك صفرونيوس أن يصلي في داخلها قائلا: مكانك صل، لكن عمر أبي وخرج من الكنيسة وصلى في مكان قريب منها لجهة الجنوب، وبعد أن أتم صلاته قال للبطريرك: (آذن لي أيها الشيخ، أنني لو أقرمت الصلاة في كنيسة القيامة لوضع المسلمون عليها الأيدي من بعدي في حجة إقامة الصلاة فيها، وإني لآبي كنيسة القيامة لوضع المسلمون عليها الأيدي من بعدي في حجة إقامة الصلاة فيها، وإني لآبي المهكل، فوجد المكان مهجوراً الا من بعض الآثار البالية لمبان قديمة يرجع عهدها الى أزمنة بعيدة، ولم يكن هناك أي نوع من أنواع البناء وإنما كان المكان مغطى بالأقسذار لأهم كانوا قد اتخذوه موضعا لجمع قمامات المدينة، فأخذ عمر يعمل على رفعها من مكاها ويلقيها في الأودية ثم اقتدى به قادة المسلمين ورؤساء الجند حتى طهروا المكان، ثم خط بها محراسا من جهة الشرق وهو موضع مسجده فتقدم وصلى هو وصحبه. (١١)

#### مسجد عمر (۱۵هـ/۲۳۲م):

بعد أن منّ الله على المسلمين بفتح بيت المقلس وبسط السيادة الفعلية على المدينة، شرع الخليفة عمر ببناء أول مسجد في المدينة عرف بالتاريخ باسم مسجد عمر.

هناك خلاف بين المؤرخين في تحديد الموقع الذي بني عليه المستحد في ساحة الحرم القدسي. فقد ذكرت بعض الروايات أنه بُني في موقع الصخرة أو قريبا منه ، لكن معظم الدلائل تشير الى أنه بُني في موقع المسجد الأقصى الحالى.

فقد قال المؤرخ كليرمونت جانو CLEARMONT GANNEAU (أن المسجد الذي بناه عمر كان في نفس الموضع الذي يقوم عليه المسجد الأقصى في يومنا هذا). (١٧٠)

كما قال الأستاذ كرزويل CRESWELL ( ان المسجد الأقصى قد بناه عبد الملك بن مروان مكان مسجد الخليفة عمر ). (١٠٠)

كما وصلت من القرن الأول للهجرة رواية شاهد عيان وصف المسجد باقتضاب وهو المطران أركولفوس ARCULFUS الذي زار القدس في عهد خلافة معاوية بن أبي سفيان سنة ٥١هـــ /٢٧٠م وقال إن المسجد كان مبنيا من ألواح الخشـــب وحذوع الأشـــجار وكان بناؤه بسيطا ومربع الشكل ويتسع لثلاثة آلاف من المصلين.

ولما كانت المساجد في صدر الإسلام تبنى من الخشب واللبن ومن بعض المواد الأخرى التي لا تتحمل البقاء كثيرا، لذلك لم يبقَ أي أثر للمسجد الذي بناه الخليفة عمر، وقد زالت معالمه تماما منذ القرن الأول للهجرة. (١٠٠)

وهكذا بدخول الإسلام والمسلمين لمدينة بيت المقدس تغير الطابع الحضاري للمدينة بشيوع العقيدة الإسلامية واللغة العربية فيها، وحل السلام والأمن محل الفوضى والإرهاب. ويذكر الواقدي في كتابه فتوح الشام أن المدة التي أقام بها عمر بن الخطاب في بيت المقدس كانت عشرة أيام. (١٦)

# القدس في عهد الأمويين

# 1 - معاوية بن أبي سفيان: تولى الخلافة في الفترة (٤٠ هــ/٢٦١م- ٦هــ/٢٧٩م)

هو مؤسس الدولة الأموية. وكان أحد قادة الجيش العربي الإسلامي الذين حضروا فتح بيت المقدس، وكان من شهود العهدة العمرية التي أعطاها عمر بن الخطاب لأهل القدس. ولاه عمر بن الخطاب والياً على بلاد الشام وفلسطين سنة (١٨هـ/٦٣٩م) وولاه عثمان بن عفان نفس العمل بعد مقتل عمر، ولما قتل عثمان وتولى على بن أبي طالب الخلافة لم يبايعه معاوية بالخلافة بل راح يطالب بدم عثمان ويتهم علياً بقتله، فقامت بين الرحلين وأتباعهما حرب صفين المشهورة عام (٣٧هـ/٧٥م) كان النصر فيها حليف معاوية، فتولى خلافة المسلمين وأصبح الحاكم المطلق في بلاد مصر والشام والعراق والحجاز بعد أن كان أميراً على بلاد الشام مدة عشرين عاماً.

أما عن تولي معاوية خلافة المسلمين فان هناك اختلافاً بين كل من الطبري والمسعودي في السنة التي بويع بما معاوية بالخلافة في مدينة بيت المقدس.

قال الطبري (وفي هذه السنة أربعين للهجرة بويع لمعاوية بالخلافة بإيلياء. وكان قبل ذلك يدعى أميرا بالشام وكان على عليه السلام يدعى بالعراق أمير المؤمنين، فلما قتل على عليه السلام دعي معاوية أمير المؤمنين). "" بينما يقول المسعودي (بويع معاوية في شوال سنة إحدى وأربعين في بيت المقدس). ""

وبالرغم من اختلاف هذين المؤرخين في تحديد السنة التي بويع بها معاوية بالخلافة، الا أهما يتفقان في أن البيعة تمت في بيت المقلس. لكن معاوية اختار أن يجعل مدينة دمشق عاصمة لخلافته وولى سلام بن قيصر والياً على بيت المقدس.

### القدس في عهد معاوية:

بعد وفاة معاوية، تولى الخلافة كل من ابنه اليزيد ومن ثم معاوية الثاني ومن بعده مروان بن الحكم، لكنهم جميعاً لم تقع في عهودهم أية حوادث هامة في مدينة القدس تستحق الذكر حتى كان عهد الملك عبد الملك بن مروان لتشهد المدينة المقدسة أزهى وأبحى عصورها.

#### ٢ عبد الملك بن مروان: تولى الخلافة في الفترة (٦٥هــ/١٨٤٦م- ٨٨٦م- ٢٨هــ/١٠٠٩).

تمت له البيعة بالخلافة في ٣ رمضان سنة ٦٥هــ/٦٨٤م، وقد شهد عهده العديد من الثورات في أنحاء متفرقة في حسم الدولة الأموية، فقد ثار أهل الحجاز بقيادة عبد الله بسن الزبير وأيدته أقاليم أخرى، كما ثار أهل العراق بقيادة المختار الثقاف، وهاجمه الروم من ناحية السواحل الشامية من جهة البحر. (٢٠٠ لكنه تمكن من القضاء على ابن الزبير فبايعه أهل الحجاز واليمن، كما أحمد فتن العراق وصفا له مُلك مصر والشام والحجاز والعراق واليمن.

لكن أهم حدث حرى في عهده هو بناء قبة الصخرة المشرفة في بسيت المقدس، وهي أعظم أثار بني أمية في فلسطين ، كما شرع في بناء المسجد الأقصى الذي أتم بناءه ابنه الوليد من بعده. كما عمل الخليفة عبد الملك على تعبيد الطرق الرئيسة بين الشام والقدس من أجل تسهيل سبل الزيارة لهذين المسجدين.

## قبة الصخرة المشرفة

### كلمة موجزة عن الصخرة المشرفة:

إن صخرة بيت المقدس المشرفة هي إحدى صخور المرتفعات في المدينة لم تهذب أو جهها وهي شبه مستديرة، ويتجه جانبها المنحدر الى الشرق بينما يتجه جانبها المستقيم المرتفع الى الغرب، وترتفع في بعض نواحيها عن سطح الأرض حوالي متراً، وتبلغ مقايسها الداخلية حوالي  $(00 \times 00)$  م الارتفاع) ومقاييسها الخارجية  $(00 \times 00)$  م  $(00 \times 00)$  السمك).

والصخرة مقدسة منذ أقدم الأزمنة، فقد ذكرت بــعض نصوص التلموذ ( ان الله تعالى خلق الأرض ابتداء من هذه الصخرة). (٢٠٠)

وعند هذه الصخرة المشرفة صعد الرسول محمد عليه الصلاة والسلام الى السماء، ثم عاد الى الأرض في نفس المكان أيضا. وكان المسلمون يتوجهون في صلاقهم ناحية الصخرة الى أن كان أمر الله سبحانه وتعالى أن يتجه الرسول والمسلمون جميعا في صلاقهم نحو الكعبة. قال تعالى: (قد نرى تقلّب وجهك في السماء فلنولينك قبلة ترضاها فوّل وجهك شلطر المسجد الحرام وحيثما كنتم فولوا وجوهكم شطره). (٢٠)

هذا وقد اختلف بعض المؤرخون في الأسباب الحقيقية التي دفعت بعبد الملك بن مروان لبناء مسجد قبة الصخرة ، وقد عزا كل واحد منهم ذلك الى دوافع مختلفة، أذكر أهم ما ورد منها:

قال اليعقوبي (٢٠٠ أن الدافع هو سياسي، وأن الغاية من بناء مستحد الصخرة بهذا الشكل البديع هي للاستعاضة بها عن الكعبة المشرفة بمكة المكرمة بسبب ثورة عبد الله بن الزبير على الأمويين واستقلاله عنهم في بلاد الحجاز سنة ٦١هــ/٠٨٠م، وأن عبد الملك بن مروان أراد أن يصرف الناس عن الكعبة خشية أن يأخذهم ابن الزبير عند الحج بالبيعة.



نقلا عن محلة القدس الشريف

٨ قبة الصخرة المشرفة

لكن اليعقوبي مؤرخ شيعي وكان معادياً لبني أمية، ونستبعد تماما أن الخليفة عبد الملك أراد أن يصرف الناس عن الحج الى الكعبة لأن الحج الى الكعبة بمكة المكرمة ركن من أركان الإسلام، ولا يمكن أن يفكر خليفة من خلفاء المسلمين بتحويل الحج الى بيت المقدس.

ونحن نرى أن رأي المقدسي كان أقرب الى الصواب، فقد قال في كتابه أحسن التقاسيم (أن عبد الملك لما رأى عظم قبة القيامة وهيئتها خشي أن تعظم في قلوب المسلمين، فنصب على الصخرة قبة على ما ترى).(٢٨)

#### بناء قبة الصخرة:

كان من خبر البناء أن عبد الملك بن مروان حين قدم من دمشق الى بيت المقسلس وأمر ببناء القبة على الصخرة الشريفة، بعث المكتب الى جميع عماله والى سائر الأمصار: (إن عبد الملك قد أراد أن يبني قبة على صخرة بيت المقلس تقي المسلمين من الحر والبرد، وكره أن يفعل ذلك دون رأي رعيته، فلتكتب الرعية إليه برأيهم وما هم عليه ..... فوردت الكتب اليه من سائر الأمصار .....، نرى رأي أمير المؤمنين موفقاً رشيداً إن شاء الله يتم له ما نوى من بناء بيته وصخرته ومسحده، ويجري ذلك على يديه ويجعله تذكرة له ولمن مضى من سلفه). "" فشرع عبد الملك بسن مروان الخليفة الأموي الخامس في البناء سنة مرخرفة بالفسيفساء على قناطر التثمينة الوسطى في الناحية الجنوبية الشرقية من الداخل، وبالخط الكوفي المذهب تقول (بني هذه القبة عبد الله عبد الملك بن مروان أمير المؤمنين في سنة اثنتين وسبعين . تقبل الله منه ورضي عنه آمين). ""

أتى الخليفة بالصّناع من مختلف أنحاء البلاد، ووكّل على صرف المال كلا من رجاء بن

حيوة بن جود الكندي وكان من العلماء الأعلام ومن جلساء عمر بن عبد العزيز، ويزيد بن سلام مولى عبد الملك بن مروان وهو من أهل بيت المقلس وولديه. (''')

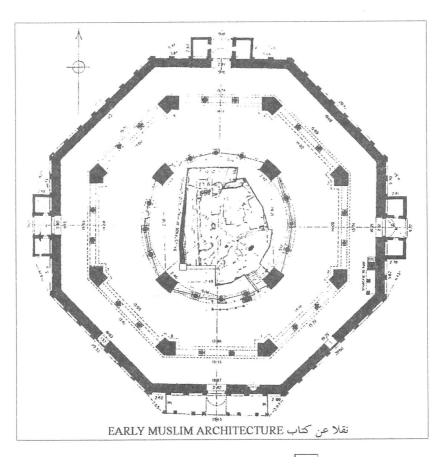
ولما تم الانتهاء من بناء قبسة الصخرة، تبقسى من الميزانية مائة ألف دينار، فكتب رجاء ويزيد الى عبد الملك بدمشق، فرد الخليفة عليهما بتقاسُم المبلغ بينهما، فرفضا قسائلين ألهما أولى بزيادته من حلى نسائهما فضلا عن أموالهما الخاصة لينفقها الخليفة في أحب الأشسياء إليه، فأمر الخليفة بأن تسبك ذهباً وتفرغ على القبة والأبواب. ("")

أما بالنسبة لمواد البناء التي استعملت في بناء مسجد قبة الصخرة، فقد ذكر بعض المؤرخين أن عبد الملك قد استعمل بعض الحجارة والأعمدة التي كانت مستخدمة في كنائس فلسطين المهدمة، والبعض الآخر ذكر بأنه استعمل بقايا حدارة وأعمدة كنائس البيز نطيين التي هدمها الفرس في عهد كسري سنة ١٤ ٦ م (٢٠) أي قبل الفتح الإسلامي بثلاث وعشرين سنة، في حين تجمع الدراسات والاختبارات الأثرية الكثيرة التي أجراها العلماء المختصون على البناء، والتي أثبتت بما لا يدع مجالا للشك أن قبة الصخرة بكامل أساساتها و حدرانها الخارجية هي من إنشاء عبد الملك بن مروان، وأنها بناء متحانس الأجزاء لا يضم أي بقايا من أي بناء قديم كما توهم بعضهم. (٣٠)

# التصميم الهندسي لقبة الصخرة:

لقد روعيت في إنشاء قبة الصخرة اتجاهات دينية في تحديد موقع البناء المباشر فوق الصخرة الشريفة، كما روعيت الاتجاهات الفنية في احتيار الشكل الثماني والقبة المركزية المزدوجة (فهي مكونة من قبتين واحدة داخلية والأحرى خارجية) والأبواب في الاتجاهات الأربعة، والكتابات الإسلامية، واستعمال النسب الهندسية في التصميم والزخرفة.

يتكون المبنى من قبة خشبية قطرها (٢٠،٤٤ م) متكنة على اسطوانة تشـــتمل على ١٦ شباكاً، وترتكز على أربع دعامات و ١٢ عموداً منظمة في شــكل دائري ، بحيث يوجد ٣ أعمدة بين كل دعامتين. (١٦) وتقع القبة في مركز الشــكل الثماني الذي يبــلغ طول ضلعه



٩ التصميم الهندسي لقبة الصخرة

(٢٠،٥٩م) وارتفاعه (٥،٥٠م) وهناك تصوينة فوق الجدران يبلغ ارتفاعها (٢،٦٠م) ويوجد في الجزء العلوي من كل حدار خمسة شبابيك. كما هناك أربعة أبواب في الجدران الخارجية الأربعة الذي يبلغ قياس كل منها (٥٠،٥م العرض ×٣٥،٤م الارتفاع). (٢١٠ أما زخرفة البناء الفسيفسائية فتغطي أكثر من ١٢٠٠م من مساحة الجدران. (٥٠٠)

ومما لا شك فيه أن مسجد قبة الصخرة بقبته الجميلة وبنائه المتين و تكوينه الرائع جاء آية في فن الهندسة المعمارية على مر العصور والأيام، حتى أن الداخل من أي جهة الى المسجد تظهر أمامه جميع أطراف المكان ويرى القسم القريب والبعيد دون أن يقاطع بصره شيء من الأبنية، وهذا ما أكسب البناء روعة وجمالا وأظهره باتساع أكثر مما هو عليه في الحقيقة.

قال الأستاذ هايتر لويس HAYTER LEWIS وهو الأستاذ في فن العمارة الهندسية إن مسجد الصخرة بلا شك من أجمل المباني على سطح الأرض بـــل إنما أجمل الآثار التي خلدها التاريخ). (٢٦)

وقال الأستاذ كريزول CRESWELL (إن لقبة الصخرة أهمية ممتازة في تاريخ العمارة الإسلامية، فقد بحرت ببهائها ورونقها وفخامتها وسحرها وتناسقها ودقة نسبها كل من حاول دراستها من العلماء والباحثين). (٢٧)

### المسجد الأقصى

### مفهوم المسجد الأقصى:

كان اسم المسجد الأقصى يطلق فيما مضى على الحرم القدسي الشريف كله، بما فيه المسجد الحالي الذي ندعوه بالأقصى وقبة الصخرة وما بينهما، وبعبارة أخرى جميع الأماكن والمعابد الإسلامية القائمة ما بين الأسوار. وهذا ما قصدته الآية الكريمة (سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله).

كما ورد في الحديث الصحيح أن الرسول الكريم حينما أخبر قومه عن إسرائه ليلا الى القدس استنكروه وأرادوا أن يمتحنوه بالاستيضاح عن الموقع، فأخذ يصفه لهم ويعد أبوابه بابا بابا، وكانوا يعرفونه فتحققوا من صفة الوصف.

هذا وقد أصدر علماء المسلمين في الضفة الغربية عام ١٩٧٦ فتوى دينية، صرحوا فيها على أن (الأقصى اسم لجميع المساجد مما دار عليه السور) (٢٨)، وذلك استناداً الى نصوص دينية وتاريخية موثقة، وقد أيد هذه الفتوى مؤتمر مجمع البحوث الإسلامية في الأزهر الشريف الذي عقد عام ١٩٦٨م. (٢٦)

وأما في أيامنا هذه فيطلق اسم المسجد الأقصى على المسجد الواقع جنوبي قبة الصخرة في الناحية القبلية من الحرم القدسي الشريف.

## من هو باني مسجدالأقصى ؟؟

ينسب معظم المؤرخين المسلمين بناء المسجد الأقصى الى الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان، ومن هؤلاء المقدسي ومجير الدين الحنبلي والسيوطي، ويقولون أنه بسناه سنة ٧٧هـــ/١٩٦م. في حين ينسبه بعض المؤرخين ومنهم ابن البطريق وابن الأثير الى الوليد بن عبد الملك الذي حكم من سنة ٨٦هـــ/٥٠٧م الى سنة ٩٦هـــ/٧١٤م.



نقلا عن بحلة القدس الشريف المسجد الأقصى المبارك.

ويستدل هذا الفريق على صحة قوله بما جاء في مجموعات من أوراق البردى والتي تضم مراسلات بين قرة بن شريك عامل الأمويين على مصر في عهد الخليفة الوليد بن عبد الملك الى أحد حكام الصعيد بين عاميي (٩٠هـ/٩٠٩م - ٩٦هـ/٤١٧م) وتتضمن ذكر نفقات العمال الذين كانوا يتولون بناء مسجد القدس ""، كما ويطلب منه أن يرسل إليه صناعاً مهرة لمسجد بيت المقدس، وتدل هذه الأوراق بصورة قاطعة على أن العمل في بيناء المسجد كان جاريا حوالي سنة ٩٠هـ/٩٠٧م. ولهذا يميل الاعتقاد بأن الخليفة عبد الملك بن مروان بعد أن انتهى من بناء قبة الصخرة عام ٧٧هـ شرع في بناء المسجد الأقصى الا أن ابنه الوليد أتم بناءه.

#### مكان بناء المسجد الأقصى:

ذكر الأستاذ كرزويل CRESWELL وهو أستاذ في علوم فن العمارة الإسلامية (إن المسجد الأقصى قد بناه الوليد بن عبد الملك بن مروان مكان المسجد الذي بناه الخليفة عمر بن الخطاب). (١١)

وقد حذا حذوه الكثير من المؤرخين العرب فقالوا (إن المسجد الذي بسناه عمر بسن الخطاب يوم الفتح أقيم في نفس المكان الذي فيه المستجد الأقسصى الحالي، أي في الطرف الجنوبي من ساحة الحرم .) في حين ذكر بعض المؤرخين أن المسجد الأقصى بُني في الموضع الذي كانت تقوم عليه الكنيسة التي بناها الإمبراطور البيز نطي جوستنيان عام ٤٣ ٥م، الا أن المؤرخ حيمس فرغسون JAMES FERGSON قد أنكر هذا الكلام بقوله: (إن المسجد الأقصى ليس بكنيسة جوستنيان، ولا صحة أيضا للقسول القسائل أنه بُني في الموضع الذي كانت تقوم عليه تلك الكنيسة فلا القناطر ولا العقسود التي تحمل الأقسصى ولا الأعمدة والتيجان التي فوق الأعمدة من النوع الذي كان معروفا على عهد جوستنيان، وبناء المسجد فاسته أية كنيسة من الكنائس التي بنيت في تلك العهود، كما لم يكن لأية كنيسة من الكنائس التي بنيت في تلك العهود، كما لم يكن لأية كنيسة من الكنائس التي بنيت في تلك العهود، كما لم يكن لأية كنيسة من الكنائس التي بنيت في تلك العهود قبة كقبة المسجد الأقصى). (٢٠)

ويؤيد هذا القول الأستاذ كرزويل CRESWELL بقوله أن منطقة الحرم الشريف لم تُبن

وتعمر منذ تدمير تيطس الروماني للهيكل عام ٧٠ الا في عهد عمر بن الخطاب.(٢٠)

من المؤرخين الذين يؤيدون فكرة عدم وجود أي بناء لأية كنيسة في ساحة الحرم القدسي وأن المسجد الأقصى لم يُبنَ على أطلال كنيسة الأب مرجحي الدومنكي الذي قال: (إن الروم لم يعظموا مكان الهيكل ولم يبنوا عليه كنيسة لقول السيد المسيح في إنجيله (هو ذا يترك لكم بيتكم خرابا ، وقال أيضا: لا يبقى ها هنا حجر على حجر الا ويهدم) ولهذا ترك النصارى هذا المكان خراباً ولم يبنوا عليه كنيسة). (١٠)

### ٣- الوليد بن عبد الملك: حكم في الفترة (٢٨هـ/٥٠٧٩ - ٢٩هـ/٥١٧٩)

بعد وفاة عبد الملك بن مروان تولى الخلافة من بعده ابنه الوليد، وقد اهتم بمدينة بيت المقدس كثيراً، وقيل أنه تقبل بيعة الناس له في مسجد قبة الصخرة. كما بلغت الدولة الأموية في عهده أقصى در جات العز والأمن والاستقرار، فقد تغلغلت حيوشه في بلاد الترك والروم والهند، وفتح موسى بن نصير باسمه الأندلس . أما أهم الأحداث التي جرت في القدس في عهده:

أولا: أنه أتم بناء المسجد الأقصى الذي شرع والده عبد الملك بن مروان في بنائه قبل وفاته.

ثانيا: يقول محير الدين الحنبلي أنه في عهد الوليد بن عبد الملك تمدّم القسم الشرقي من مسجد قبة الصخرة بتأثير العوامل الطبيعية ، و لم يكن ببيت المال حاصل ، فأمر بسضرب ما على القبة من ذهب نقوداً وأنفقه على ترميم ما تمدّم منه. (١٠)

### **٤- سليمان بن عبد الملك:** حكم في الفترة (٢٩هـ/٥ ٧١م- ٩٩هـ/٧١٧م)

تولى الخلافة بعد وفاة أخيه الوليد بن عبد الملك، وقد أتته بيعة الأجناد له وهو في البلقاء (منطقة في الأردن)، ثم سار منها الى بيت المقلس. ويقول مجير الدين الحنبلي عن زيارته تلك ( فأتته الوفود بالبسيعة، فلم يرد وفادة كانت أهنأ من الوفادة إليه .... فكان يجلس في قبة في صحن مسجد بيت المقدس مما يلي الصخرة.... ويبسط البسط، عليها النمارق

والكراسي والوسائد . والى حانبه الأموال وكتاب الدواوين. وقد همّ بالإقسامة في بيت المقدس واتخاذها مترلا ، وجمع الأموال والناس فيها .....) . (١٠٠٠)

و بعد وفاته تمت البيعة لابن عمه عمر بن عبد العزيز سنة ٩٩هـ/٥٧٥م- ١٠هـ/٥٧٩م الذي اشتهر بالعدل والحلم ، وأعقبه العديد من الخلفاء الأمويين الذين لم تحر في عهدهم أية حوادث في بيت المقدس تستحق الذكر.

## نهاية الحكم الأموي:

في عهد مروان بن محمد (١٢٧هـ/٤٤٧م) وهو آخر الخلفاء الأمويين انتشر الفساد وعمت الفوضى وساءت الأحوال في البلاد ، وكثرت الفتن الداخلية وكثر منازعوه على الخلافة . فظل مشغولا بالفتن لا يكاد يطفئ واحدة حتى تستعر الأخرى ، ومن الذين تاروا في وجهه ثابت بن نعيم الجذامي زعيم فلسطين في ذلك الحين ، لكن مروان بن محمد تمكن من القضاء عليه واستقامت له بعد ذلك بلاد الشام . في تلك الأثناء كانت البدايات الأولى للدعوة العباسية بالظهور في أرض الشراة من أعمال البلقاء ، حيث أرسل محمد بن على بن عباس الى العراق وخراسان وأقنعهم بالخروج على الخلافة الأموية ، فتمت البيعة بالخلافة لأبي العباس عبد الله في الكوفة سنة (١٣٢هـ/ ٩٤٥م "" في حين كان لا يزال مروان بن محمد صامداً في الجزيرة الفراتية ، فجمع الخليفة أبو العباس وقتله في قرية بوصير قرب القاهرة وتغلب عليه فهرب مروان الى مصر ، فلحق به أبو العباس وقتله في قرية بوصير قرب القاهرة منذ ١٣٢هـ وهذا قضي على الدولة الأموية قضاء تاما عام (١٣٢هـ/ ٥٧٥م). "" وبدأ عهد جديد في الدولة الإسلامية هو عهد العباسيين .

## القدس في عهد العباسيين

لكن بدايات الحكم العباسي في جنوب بلاد الشام اتسم بالإرهاب والذبح لكبار زعماء الأمويين والتي تولاها عبد الله أبو العباس بنفسه في معسكره، حيث أسفرت عن ذبيح ما يقارب الثمانين منهم، وذلك لاستئصال البيت الأموي وأهله وأنصاره لثلا يظهر منهم أي مطالب للحكم فيما بعد، فظل أهل هذه البلاد يكرهون الحكم الجديد ويعادونه.

وهكذا بعد أن كانت منطقة جنوب الشام تعتبر الإقليم الأول في العهد الأموي والأكثر حظوة ورعاية لم تعد كذلك في عهد العباسيين، إذ لم تخسر مركزها وأهميتها فحسب بل صارت ولاية ثانوية ويشك العباسيون في ولائها، ولهذا لم يعطوا حكمها الا لأمراء البيت العباسي، وغالبا ما كان يضاف حكم فلسطين ومن ضمنها بيت المقسدس والأردن الى دمشق أو الى مصر.

ولكن على الرغم من الموقف العدائي من أهل بلاد الشام للعباسيين وحكمهم، الا أن بعض خلفائهم عملوا على إيلاء مدينة بيت المقدس وما تحتويه من مقدسات عناية خاصة دون غيرها من المدن الشامية، وهؤلاء الخلفاء هم:

### 1 - أبو جعفر المنصور: تولى الخلافة في الفترة (١٣٦هــ/١٥٧م- ١٥٨هــ/٥٧٥م)

هو ثاني الخلفاء العباسيين (١٠٠ وقد اهتم بمدينة بيت المقدس والحرم القدسي الشريف اهتماما بالغاً. حيث قام بزيارة المدينة المقدسة مرتين إحداها سنة ٤٠ هـ (١٠٠ والثانية سنة ١٥٠ هـ (١٠٠ وذلك حسب ما ذكره المسعودي في كتابه (أنه في سينة إحدى وأربعين ومائة، شخص المنصور الى بيت المقدس، فصلى فيه لنذر كان عليه وانصرف). (١٠٠)

اهتم الخليفة أبو جعفر المنصور اهتماما خاصا بتعمير المسجد الأقصى، خاصة بعد حدوث الزلزلة الأولى التي حدثت في عهده وهدمت بعض أقسامه. حيث يقول المقدسي: (وأما المسجد الأقصى فهو على قرنة البلد الشرقي نحو القبلة ..... وقد بني عليه عبد الملك بحجار صغار حسان وشرفوه وكان أحسن من جامع دمشق، ولكن جاءت زلزلة في دولة بني العباس، فطرحت المغطى الا ما حول المحراب، فلما بلغ الخليفة خبره قيل له لا يفي برده الى ما كان عليه بيت مال المسلمين، فكتب الى أمراء الأطراف وسائر القواد أن يسني كل واحد منهم رواقاً فبنوه أو ثق وأغلظ صناعة مما كان). (٢٠)

في حين يذكر بحير الدين الحنبلي عن عبد الرحمن بن محمد ..... أنه قال: (إن الأبواب كلها ملبسة بالصفائح الذهبية والفضية في خلافة عبد الملك بن مروان، فلما قدم أبو جعفر المنصور العباسي كان شرقي المسجد وغربيه قد وقعا، فقيل له يا أمير المؤمنين قد وقع شرقي المسجد وغربيه من الرحفة في سنة ثلاثين ومائة ولو أمرت ببناء هذا المسجد وعمارته. فقال: ما عندي شيء من المال، ثم أمر بقلع الصفائح الذهبية والفضية التي كانت على الأبواب فقلعت وضربت دنانير ودراهم وأنفقت عليه حيق فرغ). (٢٥) وكان تاريخ إعادة تعمير المسجد الأقصى في عهد الخليفة المنصور سنة ١٥٤هـ/٧٧١م. (١٥)

# ٢- المهدي بن المنصور: تولى الخلافة في الفترة (٥٥ اهـ/٥٧٧م- ١٦٩ اهـ/٥٨٧م)

عند تولي المهدي خلافة المسلمين وقع زلزال آخر في مدينة بيت المقدس أدى الى تحدم بناء المسجد الأقصى الذي أقامه أبو جعفر المنصور، كما تسبب هذا الزلزال في انقطاع المصلين عن ارتياد المسجد للصلاة فيه لمدة طويلة ، فأمر المهدي بإعادة بنائه ، وقد ذكر الحنبلي ذلك في كتابه قائلا: (رث هذا المسجد وطال وخلا من الرجال، أنقصوا من طوله، وزيدوا من عرضه) فتم البناء في خلافته سنة ١٦٣هـ/٧٨٠. ("") أ

أما المقدسي فقد قال: (بني المسجد هذه المرة بعناية فائقة وأنفقت عليه أموال طائلة، وكان البناء يتكون من رواق أوسط كبير يقوم على أعمدة من رخام، وتكتنفه من كل حانب سبعة أروقة موازية له وأقل منه ارتفاعا. ("") ومن جهة أخرى علق محمد كرد على على ذلك في كتابه قائلا: أن عمارة المسجد الأقصى قد ازداد على عهد المهدي بما أدخله عليه من تحسينات، حيث أقام به قبة أخذت زينتها من الذهب والأحجار الكريمة الملونة. ("" وقد قام المهدي بزيارة للمدينة المقدسة سنة ١٦٣ هـ.. ("")

## ٣- المأمون بن المهدي: تولى اخلافة في الفترة (١٩٨٨ مــ/١٨١٣م ١٨١٨م مــ/٢١٨م)

في عهده أصاب قبة الصخرة شيء من الخراب، فلما زار الخليفة المأمون بيت المقدس سنة ٥ ٢ ١هــ/ ٨٣١م، لكن الصناع سنة ٥ ٢ ١هــ/ ٨٣١م أمر بترميمها، فتم ذلك وانتهى سنة ٦ ١ ٦هــ/ ٨٣١م، لكن الصناع أرادوا أن يتزلفوا إليه، فاستبدلوا اسم الخليفة عبد الملك بسن مروان بكتابة اسمه على الفسيفساء الموجود على القبسة، ولكنهم غفلوا عن تغيير السنة التي حدث فيها هذا الترميم. (٢٠٠)

ومن عمليات الترميم التي أجريت على قبة الصخرة في عهد العباسيين، هو ما أمرت به أم الخليفة المقتدر بالله حوالي سنة ٢٠٦هــ/٩١٣م بإصلاح قبة الصخرة وأمرت بـــتزويد كل باب من أبوابحا بمدخل خشيي فخم. ("" وفي ربــيع ســنة ٢١٦هــ/أيار ٨٣١م أمر الخليفة المأمون ببناء الأبواب الشرقية والشمالية للحرم القدسي الشــريف. (""كما أجرى البطريرك في القدس في عهده بعض الإصلاحات في القبر المقلس. ("")

وما أن توفي الخليفة المأمون حتى أخذت حالات التمرد والثورات تشتعل ضد نظام الحكم في مناطق متعددة من الدولة العباسية المترامية الأطراف من أهمها في جنوب بلاد الشام ومصر. وفي الوقت الذي كان مركز الخلافة في العراق يعاني من الفوضى العسكرية وضعف السلطة المركزية واضطراب الأوضاع الاقتصادية العامة، كانت منطقة جنوب بلاد الشام ومصر تدخل في عهد من النشاط الاقتصادي والقدرة السياسية التي تمثلت في ظهور أسر حاكمة محلية مستقلة كآل طولون ثم آل الإخشيد.

## القدس في عهد الطولونيين

أحمد بن طولون: حكم في الفترة (١٥٧٠هــ/١٧٨٠ - ٢٧١هــ/١٨٨٨)

هو مؤسس الدولة الطولونية، وُلد في بغداد وأصله يعود الى قوم من المماليك الأتراك. (11) وقد تمكن ابن طولون من جمع المهارة الحربية الى صنوف العلم، واتصل بالقادة الأتراك المتنفذين في الدولة العباسية في بغداد، وتزوج ابنة القائد التركي برقوق، ثم جعله الخليفة المستعين بالله من المقربين إليه لشجاعته. وفي عام ٢٥٢هـ/٨٦٨م وقع عليه اختيار القائد التركي بايكباك كي يحكم باسمه الفسطاط في مصر (11)، ثم استخلفه والد زوجته برقوق على مصر كلها بعد أن آل اليه إقطاع مصر في ذات العام ٨٦٨م، ولما توفي يارجوخ بعد سنتين استقل ابن طولون في حكم مصر (11)

بعد مضى عشر سنوات على حكم ابسن طولون لمصر توجه في مطلع عام ٥ ٢ ٦هـ / ٨٧٨م (١٠) الى احتلال فلسطين ومن ضمنها بيت المقدس ثم دمشق منتهزاً فرصة موت واليها أماجور، ومنها سار الى احتلال باقي مناطق الشام، وقد اعتبر هذه المناطق جزءاً متمماً لولايته فعمل على تنصيب العمال والولاة فيها من قبله، كما نظم أمورها التجارية والحربية (١٠)، وفي عام ٢٧٠ هـ / ٨٨٤م توفي أحمد بن طولون تاركاً حكم مصر وفلسطين وجنوب الشام لابنه خماروية .

استمر حكم الأسرة الطولونية بعد ذلك ٢٦سنة، حيث توالى على الحكم كل من خماروية بن أحمد حتى قتل سنة ٢٨٦هـ/ ٩٨م، ثم ولداه جيش بن خماروية الذي حكم لمدة تسعة أشهر فقط، فلما مات خلفه أخوه أبو موسى هارون الذي يقال أن عمه شيبان قد قتله بعد أن حكم لمدة تسع سنوات في الفترة (٢٨٣هـ/ ٩٨م - ٢٩٢هـ/ ٩٠٥م). (١١)

وبمقتل أبي موسى هارون الهارت الأسرة الطولونية كلها، وحاء الجيش العباسي ليسيطر

على الشام وفلسطين ومصر، وبذلك انتهى حكم الطولونيين لبيت المقلس في تلك السنة لتعود تحت حكم الولاة العباسيين. هذا ولم يكن لمدينة بيت المقدس أية أهمية استراتيجية أو تجارية آنذاك، وما كان الناس يقصدونها الالغايات دينية.

## القدس في عهد الإخشيديين

بعد أن تمكن الجيش العباسي من إعادة حكم مصر و جنوب الشام وفلسطين تحت السيطرة العباسية في بغداد، تولى حكم البلاد ولاة مرسلون من قبلهم فعرفت تلك الفترة بعهد الولاة الذي استمر ما يقارب ٣٠ سنة (٢٩٢هـــ/٥٠٥م- ٣٢٣هـــ/٩٣٥م). (١٠٠

في عهد الخليفة العباسي القاهر بالله بن المعتضد عُهد في سنة ٣٢١هـــ/٩٣٣م الى محمد بن طغج صاحب دمشق ليكون واليا على مصر و جنوب الشام، فكان ذلك بداية ظهور الدولة التي عرفت بالإخشيدية نسبة الى لقب مؤسسها الإخشيدي.

#### ١-محمدبنطغيج:

وهو تركى الأصل (٢٦)، شامي النشأة حيث كبر وتربى في طبرية و حنوب الشام، فأنشسأ دولته في الشام على غرار الدولة الطولونية التي بدأت في مصر، فكان قبام الدولة الإخشيدية دليلا آخر يؤكد انقطاع الحكم المركزي للمناطق خلال عهد العباسيين.

ولما تمكن محمد بن طغج من توطيد حكمه لبلاد مصر أعلن استقلاله بحكمها سنة ٩٣٤هـ ٩٣٤هـ عمد بن طغج من توطيد حكمه لبلاد مصر أعلن استقلاله بحكمها سنة ٣٢٤هـ ٩٣٤هـ وملّكه فوق ذلك سوريا، وفي سنة ٣٣٧هـ ٩٣٠هـ توفي الإخشيدي محمد بن طغج بدمشق وحُمل ليدفن في القدس حسب وصيته.

### ٢- أبوالقاسم محمد:

وهو الملقّب بـــ (أنوجور )، تولى حكم الدولة الإخشيدية بعد أبيه وهو صغير السن لا يتحاوز عمره أربعة عشر عاماً وكان على وصايته أبو المسك كافور وهو مملوك زنجي وكان مخلصا حداً وعاقلاً وحريثاً عرفه التاريخ باسم كافور الإخشيدي.(```

بوفاة مؤسس الدولة الإخشيدية حاول سيف الدولة الحمداني في حلب انتهاز الفرصة لدخول دمشق بجيوشه، فخرج كافور لملاقاته مصطحباً معه أنوجور الصغير والجيوش الإخشيدية فحاربه وهزمه. لكن كافور الإخشيدي كان من الحكمة بحيث عاد لمهادنة ومصالحة سيف الدولة ليسانده في التصدي لعداء البيز نطيين من جهة والقوى العباسية الطامعة من جهة أخرى.

في تلك الفترة الزمنية زار مدينة بيت المقدس الرحالة الفارسي المشهور ناصري خاسرو ووصف المدينة المقدسة في كتابه قائلا: (إن أرضها كلها مبلطة بالحجارة وأنهم سووا الجهات الجبلية، فجعلوها مسطحة بحيث تغسل الأرض كلها وتنظف بعد الأمطار، وأنه يوجد على حافة سهل الساهرة قرافة عظيمة وقبور كثير من الصالحين). (٧٠)

كما زار ابراهيم بن محمد الفارسي الإصطخري بيت المقسدس في عهد أنوجور ووصفها بكتابه قائلا:

(...وبيت المقدس مدينة مرتفعة على حبال يصعد إليها من كل مكان قصد من فلسطين، وكما مسجد ليس في الإسلام مسجد أكبر منه. والبناء في زاوية من غربي المسجد يمتد على نحو نصف عرض المسجد والباقي من المسجد فارغ الا موضع الصخرة فان عليه حسجرا مرتفعا مثل الدكة وفي وسط الحجر على الصخرة قبة عالية جدا .....، وليس ببيت المقدس ماء حار سوى عيون لا تتسع للزروع، وهو من أخصب بلدان فلسطين..... وفي مستجد بسيت المقدس لعامة الأنبياء المعروفين لكل واحسد منهم محراب معروف ..... ويزرع في حبسالها وسهولها أشجار الزيتون والتين والجميز والعنب وسائر الفواكه أقل من ذلك). (١٧)

#### ٣-كافورالإخشيدي:

تولى حكم البلاد رسميا بعد وفاة أبو الحسن الإخشيدي، وقـــد كان هو الحاكم الفعلي للدولة في عهد الأخوين السابق ذكرهما، واستمر في ذلك حتى تاريخ وفاته سنة ٣٥٧هـــ.

بعد تولى كافور الإخشيدي الحكم ولّى على مدينة بيت المقسلس محمد بسن إسماعيل الصنهاجي، وفي زمن هذا الوالي حدثت منازعات بين المسلمين والمسيحيين في المدينة، كان سببها أن الوالي محمد الصنهاجي قد بالغ في طلب المال لكافور الإخشسيدي، فأمره كافور بالكف عن مطالبة البطريرك بالمال ولكن الصنهاجي لم يلتزم بذلك بل عاد للمطالبة بالمزيد من المال، فشكاه البطريرك الى حاكم مدينة الرملة الإخشيدي، مما أسخط والي القلس على البطريرك المذكور فحدثت على أثرها أعمال شغب أدت الى حرق كنيسة القيامة وسقوط قبتها. "" حاول كافور الإخشيدي بعد ذلك إعادة بناء كنيسة القسيامة الى ما كانت عليه لكنه توفى قبل أن يتم ذلك "مرون أنه دفن بالقسدس في حسين ذكر آخرون أنه دفن في مصر. ("")

على أثر وفاة كافور الإخشيدي نشب الخلاف بين الإخشيدين، ولم يكن هناك من له القدرة على تسلم الحكم والإمساك بزمام الأمور في الدولة، فتمكنت القوات الفاطمية من احتلال مصر سنة ٣٥٨هـ وألحقت بها منطقة جنوب الشام باحتلال كل من عسقلان والرملة والقدس وطبرية ثم دمشق في السنة نفسها. وهكذا قضي تماما على الدولة الإخشيدية لتدخل بيت المقلس تحت الحكم الفاطمي.

ولقد كان للقدس مترلة خاصة عند الإخشيديين بدليل أن ملوكهم جميعاً دفنوا فيها بناء على وصاياهم، في حين لم يكن لها أية أهمية أخرى غير مكانتها الدينية، مما اقتصر حال العامة من الناس على الحج إليها كما كان الحال إليه في العهد الطولوني.

## القدس في عهد الفاطميين

قامت دولة الفاطميين في تونس في مدينة أسسها عبيد الله المهدي وأسماها المهدية سنة ٩٦هـ ١٩٩هـ ٩ م (٥٧)، وكان مطمحهم الكبير في احتلال مصر، وتم لهم ذلك سنة ٩٥هـ ١٩٥هـ ٩٥هـ ١٩٥٩ معلى يد القائد جوهر الصقلي الذي بني القاهرة، واتخذها الخليفة الفاطمي المعز لدين الله عاصمة لخلافته سنة ٣٦٦هـ ٩٧٣٥م. (٥٧)

لكن اهتمام الفاطميين لم يقتصر على مصر وحدها، وإنما كانوا يرون في بـــلاد الشـــام امتدادا طبيعيا لمصر ومنفذاً تجارياً لها. كما كانوا يرون في ضرورة القضاء على من تبقى من الإخشيديين في جنوب بلاد الشام والتي كانت تحت حكمهم وسيطرهم أمراً ملحاً بعد أن تم لم القضاء عليهم في مصر. فعمل القائد جوهر الصقـــلي على توجيه حملة في تلك الســنة ٥٣هـــ/٩٦٩ لفتح فلسطين والشام. فدخلت مدينة بيت المقدس تحت حكم الفاطميين في عهد العزيز بــالله الذي خلف المعز لدين الله الفاطمي ســنة ٥٣٩هــ/٩٧٩م (٢٠) وهو خامس الخلفاء الفاطميين.

## ا - أبو المنصور العزيز بالله: تولى الحلالة (٣٦٥هـ/٩٧٥م-٣٨٦هـ/٢٩٩٦)

دخلت مدينة بيت المقدس تحت السيادة الفاطمية في عهد العزيز بالله، وقد اتبع سياسة حسنة بحاه سكان مدينة بيت المقدس من النصارى واليهود حيث كان قد تزوج من امرأة مسيحية من الطائفة الملكية وكان يحبسها كثيراً فاكتسبست نفوذا عنده، وجعل أخويها في مصاف البطاركة واحداً في الإسكندرية والآخر في القدس. (٢٧) كما أقام على فلسطين واليا قبطيا هو أبو اليمن قزمان بن مينا الكاتب. (٨٧)

 (بيت المقدس ليس في مدائن الكور أكبر منها وقصبات كثيرة أصغر منها. لا شديدة البرد وليس ها حر، وقل ما يقع ها ثلج. وسألني القاضي أبو القاسم ابن قاضي الحرمين عن الهواء ها فقلت سحسع، لا حر ولا برد شديد. قال: هذه صفة الجنة. بنياهم حجر لا ترى أحسن منه ولا أتقن من بنائها ولا أعف من أهلها، ولا أطيب من العيش ها ولا أنظف من أسواقها، ولا أكبر من مسحدها، ولا أكثر من مشاهدها عنبها خطير، وليس لمعنقتها نظير، وفيها كل حاذق وطبيب، واليها قلب كل لبيب، ولا تخلو كل يوم من غريب). (٢٠٠)

الا أن المقدسي أشار أيضا الى ما يعتقده أنه من عيوها في زمانه فقال: (الا أن لها عيوبا عدة، يقال أن في التورية (التوراة) مكتوب بيت المقدس طشت ذهب مليء عقبارب ثم لا ترى أقذر من حماماً ها، ولا أثقب مؤنة، قبلة العلماء، كثيرة النصارى وفيهم جفاء، على الرحبة والفنادق ضرائب ثقال على ما يباع، فيها رجالة على الأبواب فلا يمكن أحداً أن يبيع شيئا مما يرتفق به الناس الا هما، مع قلة يسار، وليس للمظلوم أنصار، والمستور مهموم، والغني محسود، والفقيه مهجور، والأديب غير مشهود، لا مجلس نظر ولا تدريس، قد غلب عليها النصارى واليهود، وخلا المسجد من الجماعات والمجالس، وهي أصغر من مكة وأكبر من المدينة عليها حصن بعضه على جبل وعلى بقيته خندق ولها مجانية أبواب حديد باب من المدينة عليها حصن بعضه على جبل وعلى بقيته خندق ولها مجانية أبواب حديد باب عميون باب التيه باب الأسباط باب حب أرميا باب سلوان باب أريحا باب العمود باب عراب داود والماء برك عظيمة بركة بني إسرائيل بركة سليمان بركة عياض .....، غير أها شديدة العمارة، قد رحل إليها خلق كثير من المشرق والمغرب.) " وتوفي العزيز بعد أن دام حكمه عشرون سنة.

## ٢- بو علي المنصور: تولى الخلافة (٢٨٦مــ/٩٩٦م- ٤١١مــ/١٠٢٠)

لما توفي العزيز بالله خلفه ولده المنصور أبو على الملقّب الحاكم بأمر الله . في بداية حكمه كان معتدلا مع المسيحيين الا أنه انقلب عليهم وعلى اليهود سنة ٣٩٨هـ ٣٩٨م واتخذ بحقهم إجراءات قاسية وألزمهم أن يحملوا على ثياهم علامة تميزهم عن المسلمين، وأمرهم بشد الزنانير ولبس العمائم السود، وألغى أعيادهم وحرّم عليهم ضرب الأجراس، وأمر بأن يحمل اليهودي جرسا إذا ما دخل الحمام أما المسيحي فيحمل على صدره صليبا من الخشب،

وحرّم على المسيحيين واليهود ركوب الخيل وسمح لهم ركوب الحمير أو البغال مشترطا أن تكون سروجها من الخشب.(٠٠)

وفي سنة ٩٩ هـ ١٠٠٨ م أمر الحاكم بأمر الله هدم الكنائس ومنها كنيسة القيامة (١٠٠٥ وقد ذكرت الرواية الكنسية المعاصرة أن الحاكم أصدر أمره هدم كنيسة القيامة في صورة موجزة الى والي الرملة بارختكين بقوله: (خرج أمر الإمامة إليك هدم قيامة فاجعل سماها أرضاً وطولها عرضاً.) فقام بارختكين بتنفيذ الأمر حالا هدم كنيسة القيامة وسائر ما اشتمل عليه حدودها سنة ٤٠٠هـ ٩٠٠٠م. (٢٠٠)

ويعلل المؤرخون الأسباب التي دعت الحاكم بأمر الله لاتخاذ مثل هذا الأمر نحو أهل الذمة ، للأسباب التالية :

١- أنه في تلك الفترة الزمنية كانت هناك حروب بين المسلمين والروم، وقام الروم بتخريب
 وحرق جوامع المسلمين ، فانتقم الحاكم بسأمر الله منهم بحرق الكنائس ومنها كنيسسة
 القيامة.

٢- في عهده عمّت شائعة أن القيامة ستقوم في يوم معين، فتقاطرت على مدينة القدس جموع غفيرة من الأوروبيين الذين صدقوا الشائعة ورغبوا في الموت بجوار قبر المسيح. فلما مرّ هذا اليوم دون أن يحدث شيء، غضب الحاكم بأمر الله لاعتقاده بسأن الشسائعة كان القصد منها دفع أعداد هائلة من المسيحيين الى المدينة المقدسة مما يهدد أمنها. (٢٥)

٣- ويقسسال أيضا أن الوزراء والكُتاب الذين انتديهم لحكم المناطق من النصارى غالوا في الاستئثار بسلطاقم واستغلالهم للوظائف الحكومية الهامة وحرّموا ذلك على المسلمين، كما قاموا باختلاس الأموال العامة مما أثار غضبه. (١٠)

ويبدو أن الشدة التي اتبعها الحاكم بأمر الله مع النصارى واليهود قد أحدثت أثراً سيئاً في البلاد، كما جعل النصارى واليهود يفرون من البلاد الى خارجها، الا أن الحاكم بأمر الله ما لبث أن عاد عن سياسته تلك ومنح المسيحيين واليهود الحرية الدينية الكاملة، وسمح لهم ببناء

ما تحدم من مقدساتهم. (^^)

وفي عام ١٠٤هــ/١٠٠٠م اختفى الحاكم بأمر الله، وقيل أن أخته ست الملك أسهمت في قتله مع قائد جيشه على حبل المقطم في مصر، وبعد موته تولت أخته مقاليد الحكم مؤقتا ثم نادت بابنه على أبي الحسن الملقب بالظاهر خليفة على المسلمين. (١٦٠)

7- الظاهر لإعزاز دين الله: تولى الخلافة (١١٥هـ/١٠٢٠- ٤٢٧هـ/١٣٥م).

بعد تولي الظاهر حكم البلاد، حرى في عهده سنة ٤١٣هـــ/١٠٢م ترميم قبة مسجد الصخرة وكانت مغطاة بالرصاص من الخارج و بالفسيفساء من الداخل، فتم تعميرها على يد على بن أحمد المنقوش اسمه على الأخشاب الملصقة في صدغ الدهليز في رقبة القبة. (١٠٠)

وفي سنة ١٨ ٤هـ /١٠٢٧م عقد الظاهر هدنة مع إمبراطور القسطنطينية الثامن، كان من شروطها أن يُطلق الإمبراطور سراح أسرى المسلمين من عنده مقابل أن يمنحه الظاهر الإذن بتحديد عمارة كنيسة القيامة وتعيين بطريرك على القدس، الا أن فقر المسيحيين المحليين حال دون تمكنهم من إتمام بناء الكنيسة. (٨٠)

وفي عِهده تم ترميم سور القـــدس وأخذت الحجارة من العمائر المتهدمة في المدينة نتيجة الزلزال الذي حدث في عهد والده الحاكم بأمر الله. (٨١)

وفي سنة ٥٢٥هـ/١٠٣٤ وقع زلزال آخر في مدينة بيت المقدس كان من نتائجه أن خرّب المسجد الأقصى الذي عمّره المهدي بن المنصور العباسي خراباً ظاهراً، فعمره الخليفة الظاهر في السنة التالية مبقياً ما أمكن إبقاؤه من البناء السابق، حيث لم يغير الخليفة الفاطمي من تخطيطه العباسي سوى تضيقه من الشرق والغرب بحذف أربعة أروقة من كل جانب فأصبح يكتنف الرواق الأوسط الكبير ثلاثة أروقة فقط من كل جانب، والمعتقد أن القبة

الحالية ورقبتها والأبواب السبعة التي في شمال المستحد اليوم هي من صنع الظاهر لإعزاز دين الله، و تعتوي الواجهة الشمالية للعقد الذي يعمل القبة والمحلاة بالفسيفساء الذهبية كتابة بالخط الكوفي تشير الى ذلك التحديد هذا نصها: (بسم الله الرحمن الرحيم. سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله. حدد عمارته مولانا على أبو الحسن الإمام الظاهر لإعزاز دين الله أمير المؤمنين ابن الحاكم بأمر الله صلوات الله عليه وعلى آبائه الأكرمين على يد أبي محمد الحسن بن أبي الحسن الحسين سنة ٢٧٤ها أعانه الله. (١٠٠٠)

#### 3- المستنصر بالله: تولى الحلافة ( ٢٧٥هـ/١٠٣٦ - ٤٨٧هـ/١٩٩٠)

في زمن الخليفة المستنصر بالله اتسع سلطان الفاطميين وامتد من المغرب العربي ومصر الى بلاد خراسان وفارس، ثم عاد ليتضائل من جديد. وفي عهده تجددت المعاهدة بين الفاطميين والبيز نطيين، فأجاز المستنصر للإمبراطور ميخائيل الرابع إعادة بناء كنيسة القيامة شريطة أن يسمح له بناء مسجدين للمسلمين في القسطنطينية، وانتهى بناء الكنيسة في سسنة يسمع امر""

كما ذكر مجير الدين الحنبلي في كتابه قائلا: (في سنة ٢٥٤هـ سقط تنور قبة الصخرة وفيه خمسمائة قنديل، فخاف المقيمون به من المسلمين وقالوا: ليكونن في الإسلام حدادث عظيم، فكان أخذ الفرنجة له). (أن وفي سنة ٤٥٨هـ/١٦٦م أمر الخليفة المستنصر بسالله بتحديد الواجهة الشمالية للمستحد الأقصى. (أن ويقول الحنبلي أيضا: (في سنة ٤٦هـ/١٩ م زلزلت الأرض في بيت المقلس، فانشقت صخرة بيت المقلس ثم عادت فالتأمت بقدرة الله). (ان)

وفي سنة ٥٦٥هــ/١٠٧٢م استولى على بيت المقدس والرملة أحد زعماء السلاحقــة الأتراك وهو أتسز بن أوق الخوارزمي صاحب دمشق، فأقيمت الدعوة العباسية ببيت المقدس وقطعت دعوة الفاطمين.

# القدس في عهد السلاجقة الأتراك

السلاحقة أصلهم فئة من الأتراك خرجوا في أواخر القرن العاشر الميلادي من سهول تركستان، اعتنقوا دين الإسلام وتحمسوا له، وأولاهم الخلفاء العباسيون حكم الولايات حتى أصبحوا أسياد دويلات مستقلة، فراحوا يحكمون صورياً باسم الخليفة العباسي وفعلياً باسمهم الخاص .

بدأ حكمهم الفعلي لبلاد العرب بدخول عظيمهم طغرل بدك مدينة بغداد سنة ولكنه على الله فابقاد ولكنه ولكنه ولكنه ولكنه ولكنه ولكنه ولكنه ولكنه من سواه في الحكم من المتنفذين والقادة.

نافس السلاحقة الأتراك الفاطميين في بسط السيادة على بلاد الشام حتى تحققت لهم السيطرة على شمالي بلاد الشام، في حين كانت الخلافة الفاطمية تفرض سيطرتها على منطقة جنوبي بلاد الشام وهي فلسطين وأعمالها. وهكذا بدأ الصراع السياسي والتراع العسكري بين السلاحقة الأتراك والفاطميين للسيطرة على فلسطين وخاصة مدينة القدس.

بعد وفاة طغرل بك تولى المُلك من بعده ابن أخيه ألب أرسلان للفترة (١٠٦٣- ١٠٧٢)، وقد تمكن أحد زعماء التركمان وهو أتسنز بن أوق الخوارزمي في عام ١٠٧٢هـ ١٠٧٢هم من فتح الرملة وبيت المقدس وأخذهما من الفاطميين. (١٠٠٠ فجعل أتسز الخوارزمي بيت المقدس مركزاً لحكمه وأبطل الدعوة للفاطميين وخطب للخليفة العباسي والسلطان السلجوقي.

من بيت المقدس عمل أتسز الخوارزمي على تعبئة قــواته للاســتيلاء على المدن المجاورة لتوسيع النفوذ السلحوقــي في جنوبي بــلاد الشــام، فتم له الاســتيلاء على مدينة عكا ١٠٧٦هــ/١٠٩م وحاصر دمشق عدة مرات حتى تم له فتحها في عهد السلطان ملكشاه في ذات العام، فباتت مدينة القدس على عهده صاحبة النفوذ الأقوى في جنوبي بلاد الشام.

ونتيجة لانتصاراته بدأ أتسز الخوارزمي في التطلع نحو شمالي بلاد الشام لكنه عاد وترك أمرها للسلطان ملكشاه، فتوجه نحو مصر محاولا ضمها الى نفوذه لكن حملته سسنة امرها للسلطان ملكشاه، فتوجه نحو مصر محاولا ضمها الى نفوذه لكن حملته سلون، ٢٦هـ ١٠٧٦/م أخفقت وتبعته القوات الفاطمية وهو ينسحب حتى الرملة بفلسطين، لكن أهل فلسطين لم يكونوا مرتاحين إليه بسبب تعسفه وهدره الأرواح إضافة الى أن بسلاد الشام ساءت أحوالها الاقتصادية في عهده، مما دفع أهل القسلس لانتهاز فرصة هزيمته أمام الفاطميين فتاروا عليه بزعامة القاضي، وحساول أتسسز مفاوضتهم ثم قسرر محاصرة المدينة واقتحامها، فدخلها عنوة وقتل ما يقرب من ثلاثة آلاف شخص من أهلها. (١٧٠٠)

وفي عام ٤٧١هـ / ١٠٧٨ م قامت الخلافة الفاطمية بمصر بتوجيه حملة عسكرية بقيادة ناصر الدولة الجيوشي للهجوم على فلسطين، فاحتلت القدس ثم تقدمت نحو دمشق حيث كان أتسز الخوارزمي موجودا ، فاتصل بتنش بن ألب أرسلان بحلب مستنجداً به لإنقاذه من الحصار الفاطمي، فتحرك تتش على الفور و دخل دمشق، ولكنه ما لبث أن تخلص من أتسز بقتله وانفرد بالحكم، لكن عهد تتش بن أرسلان لم يكن ليختلف كثيراً عن عهد سلفه أتسز الخوارزمي إذ لم يأمل أهل فلسطين منه خيراً.

اقتطع تتش مدينة القدس وأعمالها الى أحد قادته وهو أرتق بن أكسك التركماني، وحين توفي أرتق بك سنة ٤٨٤هـ/١٩ م تولى الأمر من بعده ولديه ايلغازي وسقمان، ولما قتل تتش صاحب دمشق في سنة ٨٨٤هـ/٥٩ م ١م اقتسم ولداه رضوان و دقاق الحكم وصارت فلسطين تتبع الدقاق، لكن الخلاف نشب بين الأخوين مما دفع الأفضل بن بدر الجمالي أمير الجيوش بمصر للتوجه الى فلسطين ومحاصرة بيت المقدس لمدة أربعين يوماً، فما كان من أهل بيت المقدس الا أن اتفقوا مع الأفضل على منحهم الأمان فأمنهم، وهكذا استولى الأفضل على القدس بالأمان في شعبان سنة ١٨٩هـ/٥٩ م (١٠٥ و بقيت مدينة المقسدس في أيدي الفاطميين حتى سقوطها بأيدي الصليبيين سنة ٤٩٦هـ/٥٩ م.

#### هوامش الفصل الثالث

١ - رواه البخاري ومسلم والنسائي.

٣- ذات المرجع، ج٢، ص٥٢٥.

٥- ذات المرجع، ج٢، ص١٨٨.

٦- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٣٧٨.
 ٧- الواقدي ، فتوح الشام ، ج١ ، ص٥٥٨.

٩- الواقدي ، فتوح الشام ، ج١، ص١٦٣.

١١ - الواقدي ، فتوح الشام ، ج١ ، ص١٦٧ .
 ١١ - اليعقوي ، تاريخ ، ج٢ ، ص١٦٧ .

٢ -ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج٢، ص٥٥ ١ - ١٥٩.

٤ - البلاذري، فتوح البلدان، ج٢، ص٩٤٩ -١٥٠.

٨- البلاذري، فتوح البلدان، ج٢، ص٤٤١-٥١٤.

١٠- الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج١، ص٤٠٤-٥٠٤٠.

```
١٣- ابن البطريق، التاريخ المحموع على التحقيق والتصديق، ج٢، ص٦١.
                                                ١٤ - ابن الجوزي ، فضائل القدس ، ص١٢٣ - ١٢٤.
                                       ١٥- الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج١، ص٥٠٦-٢٤٠٦.
                                                     ١٦- الواقدي، فتوح الشام، ج١، ص١٦٠.
CLEARMONT GANNEAU, ARCHEOLOGICAL RESEARCHES IN PALESTINE,
                                                                                   -14
.Vol 1, P 337.
K.A.C. CRESWELL, EARLY MUSLIM ARCHITECTURE, VOL 2, P 374.
                                                                                  -14
                                                ١٩- الواقدي، فتوح الشام، ج١، ص١٥١، ١٦٣.
                                               ٠٠- الطبري ، تاريخ الرسل والملوك ، ج٢، ص٩٣ .
                                                     ٢١- المسعودي ، مروج الذهب ، ج٥ ، ص٤.
J.R. MACHPHERSON, THE PILGRIMAGE OF ARCULFUS, P 73.
                                                      ٢٣- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٢٤٣.
                                             ٢٤- راثف نجم وأخرون ، كنوز القدس ، ص٧١-٧٢ .
                                                              ۲۵ - تلمو د تو سفتا ، تو ما ،۸:۸٤.
                                                       ٢٦ - رآن الكريم ، سورة البقرة ، الآية ١٤٤.
```

- ۲۷- البعقوي، تاريخ، ج۲، ص۲٦١.
- ٢٨ المقدسي، أحسن التقاسيم، ص٥٩ .
- ٢٩- بحير الدين الحنبلي، الأنس الجليل، ج١، ص٢٧٢.
- ٣٠- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص١٠٨ .
  - ٣١- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الحليل ، ج١ ، ص٢٧٣

RICHMOND, THE DOME OF THE ROCK, P2.

-44

-47

- ٣٣- لموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٢٤.
- ٣٤- رائف نحم وأخرون، كنوز القدس، ص٧١-٧٢.
  - ٣٥- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٢٤
- HAYTER LEWIS, THE HOLY PLACES OF JERUSALEM, P 26.
- K. A. C. CRESWELL, EARLY MUSLIM ARCHITECTURE, VOL 1, PP 65-68.
  - ٣٨ عبد الحميد السائح ، أهمية القدس في الإسلام ، ص٤٧.
    - ٣٩- د. عبد الحميد زايد ، القدس الخالدة ، ص١٨١.
      - وع الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص٤٠٤.
- K. A. C. CRESWELL, EARLY MUSLIM ARCHITECTURE, VOL 2, P374-350. 51
- JAMES FERGSON, AN ESSAY ON THE ANCIENT TOPOGRAPHY OF JERU-SALEM. P 118.
- K. A. C.CRESWELL, *EARLY MUSLIMARCHITECTURE*, VOL 1, P32.
  - ٤٤ أ.س مربحي الدومنكي ، بلدانية فلسطين العربية، ص٤٦ ٪ .
    - ٥٥ بحير الدين الحنبلي، الأنس الحليل، ج١، ص٢٧٣.
      - ٤٦ الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٢٤٤.
    - ٤٧ الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ج٣، ص٩٩ ٥٠.
- 48 أول من تولى خلافة العباسيين هو أبو العباس عبد الله بن محمد الملقب بالسفاح ودام حكمه أربع سنوات (٧٥٠م -
  - 29 الطبري ، تاريخ الرسل والملوك ، ج٣ ، ص١٢٩.
  - ٥٠- ذات المرجع، ج٣، ص٧٧٣. وأنظر: ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ج١، ص٧٩.
    - ٥١- المسعودي ، مروج الذهب ، ج٦ ، ص٢١٢.
    - ٥٢ المقدسي ، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ص١٦٨.
      - ٥٣ بعير الدين الحنبلي ، الأنس الحليل ، ج١، ص٢٨٢.

- ٤٥ عارف العارف ، تاريخ قبة الصخرة ، ص٥٧ ١.
- ٥٥- ذات المرجع، ص٥٥١. وأنظر: الحنبلي، الأنس الجليل، ٢٨٣٠ ص٢٨٣.
  - ٥٦ المقدسي، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، ص١٦٨.
    - ٥٧- محمد كرد على ، خطط الشام ، ص ٢٨١.
      - ٥٨- الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص٢٠٤.
    - ٥٩ عارف العارف ، تاريخ قبة الصخرة ، ص٧٦.
      - ٦٠-ذات المرجع، ص٢٤٨-٢٥٠.

#### VAN BERCHEM, JERUSALEM HARAM, PP 248-249,250.

- -71
- ٦٢ ابن البطريق، التاريخ المحموع، ج٢، ص٥٥ وما يليه.
  - ٦٣ بحير الدين الحنبلي ، الأنس الحليل ، ج١، ص ٢٩٠.
- ٦٤ حرجي زيدان، تاريخ مصر الحديث، ج١، ص٠٢٢٨،٢٠٨ ٢٠٧،١٩٤،١٨٩،١٨٠.
  - ٦٥ الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٢٦٠.
  - ٦٦ أصله انحدر من ملوك فرغانة ، و كلمة الإخشيدي :هي لقب كان يطلق على ملوكهم.
    - ٦٧ جرجي زيدان ، تاريخ مصر الحديث ، ج١ ، ص٢٣٣.
- - ٦٩ جرجي زيدان ، تاريخ مصر الحديث ، ج١ ، ص٢٤٣.
  - . ٧- ناصر خسرو علوي ، صفر نامة (وهي رحلة قام بها ناصر خسرو تفع حوادثها في الفترة الممتدة ٧٤٣هـ/٥٩م-
    - ٧١ أبو اسحق إبراهيم بن محمد الفارسي الاصطخري ، مسالك الممالك ، ص٥٦ ٥٨.
      - ٧٧- د. شفيق حاسر محمود ، تاريخ القدس ، ص٢٣٢.
    - ٧٣ شحادة و نقولا خوري ، خلاصة تاريخ كنيسة أورشليم الأرثوذكسية ، ص ١١ ٦٢.
  - ٧٤- على قول ابن تغري بردى في كتابه النجوم الزاهرة أنه توفي في مصر وحمل الى القدس ليدفن هناك، في حين ذكر ابن خلكان والمقريزي وحرجي زيدان أنه توفي في مصر ودفن فيها.
    - ٧٥- جرجي زيدان، تاريخ مصر الحديث، ج١، ص٢٣٦، ٣٥٠-٣٥١.
      - ٧٦- فيليب حتى، تاريخ العرب المطول، ج٢، ص٧٣٤-٧٣٥.
        - ٧٧- حرجي زيدان ، تاريخ مصر الحديث ، ج١، ص٥٥ ٢.
        - ٧٨ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص١٣١.

٧٩- المقدسي ، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ص١٦٥- ١٦٨٠.

٨٠- حرجي زيدان ، تاريخ مصر الحديث ، ج١ ، ص٢٥٩-٢٦٠.

٨١- ابن خلكان ، وفيات الأعيان ، ج٣ ، ص٥.

٨٢ - عَمد عبد الله عنان ، الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية ، ص٧٥. وأنظر : عارف العارف ، المسيحية في القدس ، ص٢٢١ .

٨٣- شحادة ونقولا خوري ، خلاصة تاريخ كنيسة أورشليم الأرثوذكسية ، ص٦٤-٦٦

٨٤-جرجي زيدان ، تاريخ مصر الحديث ، ج١، ص٢٠٨.

٨٥- اسكندر ميخائيل مكسى ، القدس عبر التاريخ ، ص٣١.

٨٦- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الخليل ، ج١، ص٣٠٥-٣٠٥.

٨٧ عارف العارف ، تاريخ قبة الصخرة ومسجد الأقصى ، ص٧٨.

٨٨- د. شفيق حاسر محمود ، تاريخ القدس ، ص ٢٤١.

٨٩- يحي بن سعيد الأنطاكي ، تاريخ الذيل ، ج٧، ص٧٧٢.

و ٩ - عارف العارف و المفصل في تاريخ القدس و ص١٣٦٠ .

٩١- د. شفيق حاسر محمود ، تاريخ القدس ، ص٢٤٣.

٩٢ - بحير الدين الحنبلي ، الأنس الحليل ، ج١، ص٢٠٤.

٩٣ عارف العارف، تاريخ قبة الصخرة ، ص٥٨ .

٩٤ - بحير الدين الحنبلي، الأنس الجليل، ج١، ص٥٠٥.

ه ٩ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص١٤٢.

٩٦- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص٤٣-٤٤. وأنظر: بحير الدين الحنبلي، الأنس الحليل، ج١، ص٥٠٣.

٩٧- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢ ، ص٤٧٥.

٩٨- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج١ ، ص٣٠٥. وأنظر: ابن قلانسي ، ذيل تاريخ دمشق ، ص١٣٥.



# حالة الوطن العربي في القرن الحادي عشر الميلادي

في القرن الخامس الهجري الموافق للقرن الحادي عشر الميلادي، كانت تسود بلاد المشرق العربي حالة من الفوضى والتمزق والتفكك نتيجة لسوء العلاقات وكثرة الخلافات والمنازعات المذهبية والسياسية بين الخلافة العباسية السنية في بغداد، وبين الخلافة الفاطمية الشيعية في القاهرة. كما كانت أجزاء كبيرة من الحدود الشمالية لبلاد الشام وشمالها الغربي تحت الحكم البيزنطي في آسيا الصغرى، أما الأجزاء الجنوبية من بلاد الشام مع سواحلها فقد كانت خاضعة لحكم الفاطميين في مصر.

ومن ناحية أخرى كانت بعض بلاد المشرق العربي الإسلامي تحكم من قبل حكام غرباء عن أهل البلاد الأصليين وهم السلاحقة "الأتراك. أسلموا فحسن إسلامهم ودافعوا عن الإسلام، فوثق بحم الخلفاء العباسيون، فأولوهم حكم الولايات حتى أصبحوا أسياد دويلات مستقلة، فراحوا يُعكمون صوريا باسم الخليفة العباسي وفعليا باسمهم الخاص، وما كانت هذه الحالة الا نتيجة مؤسفة من نتائج السياسة الفاشلة التي سلكها الخلفاء العباسيون بعد قضائهم على الأمويين وانصرافهم الى حياة اللهو والترف.

نتيجة لضعف الإدارة المركزية في الخلافة العباسية، قامت هناك حرركات انفصالية متعددة عن حسسم الدولة، أدت الى نشوء دويلات ضعيفة وهزيلة أطلق عليها اسسم الأتابكة الله الما الأتابكة الله الله الما الأتابكة الأثابكيات وعلى ولاتما اسم الأتابكة أو قلعة واحدة. كما ألها لا تملك من أسباب القوة غير الدفاع عن نفسها تجاه أبناء البلاد الأصليين. كما أن سادة هذه الدويلات لم تكن لديهم فكرة واضحة عن مفهوم الدولة وكيفية الحفاظ عليها وعلى استمرار وجودها، فكان كل واحد منهم يعتبر الدولة ملكاً من أملاكه الخاصة، يقسمه بين الورثة في حياته أو يتقاسمها الورثة بعد وفاته، وكثيراً ما كانت تنشب الحروب بين الأخوة والأقارب من أبناء الأسسرة الواحدة للفوز بالحكم والغنائم.

ومن أهم تلك الدويلات أو الأتابكيات، أتابكية دمشق ومؤسسها ظهير الدين طغتكين والتي استمرت من عام ٤٩٨ هــ/١١٥ م الى عام ٥٤٩ هــ/١١٥ م أتابكية الموصل برعامة عماد الدين زنكي، وقد امتد نفوذها من شمال العراق الى شمال الشام واستمرت منذ عام ٢٦١هــ/١٢٧م الى عام ٦٦١ هــ/٢٦٢م. "

وفي النصف الثاني من القرر الحادي عشر الميلادي ازداد الصراع والتنافس بين السلاحقة والفاطميين على أراضي بلاد الشام نظرا لأهميتها السياسية والدينية والاقتصادية لكل منهما، فقد كانت الخلافة العباسية في بغداد تريد الحفاظ على الشام كجزء من ممتلكاتها، في حين كان الفاطميون في مصر يرون في الشام امتدادا طبيعيا لمصر، وقاعدة عسكرية يستطيعون بما تأمين حدودهم الشرقية ضد الروم والعباسيين، وليجعلوا منها قاعدة لدعوتهم الشيعية. لكن قوة الفاطميين أخذت بالضعف والانحسار مما أدى إلى تقليص نفوذهم في بلاد الشام إلى أن خرجت من أيديهم عندما تمكن القائد السلجوقي التركماني (أتسز) من فتحها حتى دمشق في ذي القعدة سنة ٢٥ هـ/حزيران ٢٠٠١م، فاستولى عليها أمراء السلاحقة وتم تقسيمها فيما بينهم.

والى جانب القوى العربية الإسلامية هذه في المنطقة، كانت هناك منطقة آسيا الصغرى المي كان يحسب حسساها والتي كانت قبسل القسر ن الحادي عشسر الميلادي من أملاك الإمبراطورية البيزنطية، فكانت مناطق الحدود ساحة قتال دائمة بسين العرب المسلمين والبيزنطيين حتى كان عهد السلاحقة وانتصار ألب أرسلان السلحوقسي على الإمبراطور البيزنطي رومانوس ديوجنيس في معركة ملاذكرت "الشهيرة سنة ٤٦٣ هـ/٧١١م"، فتبعها العديد من الانتصارات والفتوحات للمسلمين حتى تمت لهم السيطرة والسيادة على آسيا الصغرى من الفرات شرقا حتى بحر مرمرة غربا.

رأى كثير من المؤرخين أن ما حدث سنة ١٠٩٥ م من دعوة الغرب الأوروبي للحرب ضد المسلمين، ما هو إلا رد فعل للكارثة التي حلت باللولة البيزنطية سنة ١٠٧١ م، لأن تلك الموقعة وما تبعها من استمرار توسع السلاحقة المسلمين في فتوحاهم كانت دليلا واضحا على نماية دور الدولة البيزنطية في حراسة الباب الشرقي لأوروبا من غزو

الآسيويين الشرقيين، مما أو جب على الغرب الأوروبي أن يقوم هذه الحماية بدلا من اعتماده حتى ذلك الوقت على الإمبراطورية البيزنطية.

إلا أن ما يؤسف له أن الصراع بين الأمراء السلاحقة أنفسهم على السلطة أدى إلى ضعفهم وتفككهم مما كان له أكبر الأثر في نجاح الحملة الصليبية الأولى.

### ماهية الحركة الصليبية

إن الدارس للحركة الصليبية يلاحفظ تعدد وجهات نظر المؤرخين في تعريف وتحديد ماهية الحركة الصليبية، وذلك لاختلاف وجهة نظر كل واحد منهم إلى الأسباب والبواعث المؤدية الى هذه الحركة. إلا أن الدكتور سعيد عاشور تمكن من تعريفها وتحديدها بصورة واضحة وشاملة وذلك حسب ما ورد في كتابه (الحركة الصليبية) وذلك بقوله:

(إن الحركة الصليبية هي حركة كبرى نبعت من الغرب الأوروبي المسيحي في العصور الوسطى، واتخذت شكل هجوم حربي استعماري على بلاد المسلمين وبخاصة في الشرق الأدن بقصد امتلاكها. وقد انبسعثت هذه الحركة عن الأوضاع الفكرية والاجتماعية والاقتصادية والدينية التي سادت غرب أوروبا في القرن الحادي عشر، واتخذت من استغاثة المسيحيين في الشرق ضد المسلمين ستارا دينيا للتعبير عن نفسها تعبيرا عمليا واسمالنطاق). (\*)

وهكذا في غمرة الصراع بين القوى المتعددة الحاكمة للمشرق العربي، واهتمام كل واحدة منها بأوضاعها الخاصة دون النظر الى مصلحة البلاد الإسلامية عامة، تطلع الغرب الأوروبي مدفوعا بأسباب قوية وحقيقية نابعة من صميم مجتمعه الغربي الى بلاد المشرق العربي لينتهز الفرصة الملائمة ليوقع بالمسلمين، وليؤسس له ملكا على أنقاض بنياهم، وليحقق مكاسب كثيرة ومغانم مختلفة، فنشبت الحروب المعروفة في التاريخ باسم الحروب الصليبية، وهي الحروب التي شنتها أوروبا الغربية المسيحية على بلاد الشام خاصة ومصر أحيانا، وقد ارتدت هذه الحروب حالة الدين وحمل أفرادها شارة الصليب، وادعوا أن غايتهم انتزاع الأراضي المقدسة من أيدي المسلمين. (^)

بدأت أحداث الحركة الصليبية بخطبة وجهها البابا أوربسان الثاني من بحمع كليرمونت الفرنسي في السابع والعشرين من شهر تشرين الثاني/ نوفمبر عام ١٠٩٥م، وبحضور أمراء من مختلف جهات أوروبا وعدد كبير من رجال الدين ومندوبين عن الإمبراطور البسيزنطي وممثلين عن المدن الإيطالية. ومن خلال خطبته تمكن الباب من إثارة حماس السامعين، ودعوة المسيحيين جميعا للاتحاد لقتال المسلمين لاستخلاص الأراضي المقدسة من أيديهم، فتردد في أرجاء المجمع هتاف - هكذا أراد الله واستقر الرأي على أن يحيك كل محارب صليبا من القماش الأحمر على ردائه الخارجي من ناحية الكتف رمزا للحركة التي أشترك فيها والفكرة التي خرج ليحارب من أجلها. (1)

وما أن وجه البابا أوربان الثاني دعوته هذه، حتى رحبت القوى الاجتماعية المختلفة في الغرب الأوروبي بهذه الدعوة، لأنها كانت بمثابسة الهدف العام الذي يمكن كل طبقسة من طبقات المحتمع الأوروبي الغربي الذي كان يسوده النظام الإقطاعي، أن تعبر عن نفسها من خلاله. فقد كانت المحتمعات الأوروبية تتألف من ثلاث طبقات:

أ- رجال الدين

ب- النبلاء والفرسان

ج- وأخيرا طبقة الفلاحين ورقيق الأرض

لقد كانت كل من الطبقتين الأولى والثانية تشكل الأقلية في المحتمع، وهي الهيئة الحاكمة والمستغلة، في حين كانت طبقة الفلاحين تمثل الغالبية التي على أفرادها أن يعملوا ويشقوا ليسدوا حاجة أفراد الطبقتين، كما أن أولتك الفلاحين عاشوا مثقلين بمحموعة ضخمة من الالتزامات والخدمات مما جعلهم يعيشون حياة شاقة وفي ضيق دائم.

وهكذا رحب العامة من الناس في أوروب الهذه الدعوة حيث وحدت فيها فرصتها للتخلص من الجوع والفقر اللذين خيما على حياهم التعسة، بإيجاد سبل حياة أفضل (''') لظنهم ألهم سيمضون صوب الأرض التي لا يوجد بها فقراء (''')

أما السبب في استحابة الفرسان الإقطاعيين لدعوة البابا هو أن الكثيرين منهم كانوا يتحرقون شوقا للمغامرة خارج أوروبا(٢٠)، بعد أن باتت فرصة الغزو والتوسع داخلها ضئيلة ومحفوفة بكثير من المخاطر بسبب ثبات حدود الدوقيات والكونتيات الإقسطاعية، كما أن زيادة عدد السكان أدت الى زيادة في عدد الفرسان الذين لا يملكون إقطاعيات، وأولئك هم الذين كانوا على استعداد للمشاركة في الحملة الصليبية أملا في الحصول على الأملاك والضياع في فلسطين (الأرض التي تفيض باللبن والعسل) كما يقول الكتاب المقسس. ("") هذا بالإضافة الى أن بعضهم وحدها فرصة للهروب من العدالة، أو الهروب من الدائنين، في حين انضم آخرون إلى الحملة خوفا من أن يظن الناس أهم كسالى متقاعسون، أو رغبة في صحبة أصدقائهم.

أما البابوية فقد رأت في الحملة الصليبية أداة من أدوات السياسة الداخلية والسياسة الخارجية على حد سواء، إذ كانت تهدف الى فرض سيطرتها على المسيحيين الشرقيين إضافة إلى خشية البابوية من النورمان الذين از داد خطرهم على صقلية و جنوب إيطاليا، فرأت في الحروب الصليبية فرصة لصرفهم عن إيطاليا و توجيه نشاطهم نحو ميدان آخر بعيد. (١٠)

وهكذا يتضح لنا على أنه بالرغم من اتخاذ الغرب الأوروبي للدين سستارا لهذه الحركة الحريية الاستعمارية، إلا أن حقيق تها كانت أبسعد ما تكون عن هذا الدين، لأن الدوافع والأسباب الدنيوية على الأصعدة السياسية والاحتماعية والاقتصادية لدى كافة القوى الاجتماعية هي التي جعلت من أمر الحملة الصليبية أمرا محتملا.

لكننا إذا ما أضفنا كما ورد سابقا كيف أن التنافس والتناحر بين القسوى العربية والإسلامية الحاكمة لبلاد المشرق العربي أدى إلى ضعفهم وتفككهم، فإن واقع الحال العربي الإسلامي هذا كان الحافز والسبب الرئيسي في جعل أمر الحملة الصليبية أمرا واقعا.

#### السير نحو القدس

نتحت عن دعوة البابا أوربان الثاني استعدادات كبيرة على المستويين الشمي والرسمي للإعداد للحملة الصليبية ضد الشرق، مما أدى الى تشكيل قسمين للحملة، ضم القسم الأول منها العامة من الناس وقد عرفت بالحملة الشعبية، في حين ضم القسم الثاني الأمراء.

أما الحملة الشعبية فقد ارتبطت باسم ناسك يدعى بطرس الى حانب زعيم آخر يدعى والتر. (١٠٠ كان الناسك بطرس يتمتع بشخصية قسادرة على التأثير في الجماهير الغفيرة على الرغم من أنه كان ضئيل البنية زري الهيئة.

بدأ الناسك بطرس تحركه خلال الشهور الأولى من عام ١٠٩٦ م في شمال فرنسا مستغلا فصاحته للدعوة للحركة الصليبية، ثم عبر هضبة اللورين إلى آخن وكلونيا التي وصلها قبل عيد الفصح من نفس العام ومعه عشرات الآلاف من الأتباع، كان معظمهم من الفلاحين والمنبوذين والرعاع. وكان على هذه الجموع أن تتحرك باستمرار للحصول على الطعام حيث لم تكن هناك مدينة في العصور الوسطى بإمكاها إطعام زائرين يصل عددهم الى عشرات الآلاف.

وبحلول الربيع رحلت المجموعة الأولى من الحركة الشعبية بقيادة والتر عبر المحر الى أراضي الدولة البيز نطية، وفي الطريق نسيت تلك الجموع ألهم يخترقون بلادا مسيحية، فأحذوا ينهبون ويسلبون ويعتدون على الأهالي الآمنين، ومع ذلك في بادئ الأمر رحب الحكام البيز نطيون في البلقان بتلك الجموع الصليبية رغم مظهرها الرث الذي يدل على سوء تنظيمها وجهل أفرادها أبسط مبادئ القتال.

أما الناسك بطرس فقد غادر كولونيا في نيسان عام ١٠٩٦م على رأس جمع غفير من أتباع الحركة الشعبية، وفي طريقهم عبروا أراضي الدولة الألمانية حستى وصلوا إلى الحدود المجرية، وقبل أن يغادر الصليبيون بلدة (أسملين) المجرية وقع خلاف بسينهم وبسين المجريين

بسبب الحصول على المؤن، فلم يكن من الصليبيين الا أن أحدثوا مذبحة رهيبة في تلك البلدة أسفرت عن قتل أربعة آلاف من أهلها المسيحيين الأبرياء، الى جانب سلب وغب كل ما يصل إلى أيديهم. (١١) فتركت هذه الجريمة البشعة التي أتاها الصليبيون أثارا من الريبة والشك لدى البيز نطيين الذين أخذوا يتشككون في تلك الجموع التي أتت الى الشرق لتحارب باسم المسيح والمسيحية.

استمر أتباع الناسك شق طريقهم في سلب ونهب كل ما يصل الى أيديهم من المدن والقرى حتى وصلت قواتهم إلى البسفور في أواخر حزيران عام ١٠٩٧م، وحينما اصطدموا بالسلاحقة الهزموا هزيمة نكراء، وانتهى أمرهم كحملة منفردة. (١٠٠)

أما القسم الثاني من الحملة وكانت حملة الأمراء، فقد أعدت جيدا وتألفت من بحموعات متعددة لكل منها طابعها المميز الذي لازمها منذ أول الأمر، كما ميز نشاطها في الشرق، أي أن روح الإقطاعية بدت واضحة في القسم النظامي من الحملة الصليبية الأولى. إذ تولى زعامتها عدة أمراء لكل منهم اتجاهاته وجنده وسياسته الخاصة به، مما جعل تلك الحملة في حقيقة أمرها عبارة عن عدة حملات. (١٨)

شكل الأمراء الصليبيون المتحهون إلى الشرق ثلاث مجموعات كبيرة.

المجموعة الأولى: ترأسها غودفري دي بويون وبرفقسته أخوه بسلدوين وهم من فرسسان اللورين.

الجموعة الثانية: ترأسها بوهيموند وابن أحته تانكرد وهم من النورمان.

المجموعة الثالثة: ترأسها ربموند دي تولوز وبصحبته الأسقف أدهمار ليكون مندوب عثل البابوية في زعامة الصليبين في الشرق. (١١) والتقست هذه الجموع الثلاثة في القسطنطينية وكان عددهم يتراوح بين ستين ألفا ومائة ألف. (٢٠)

أقسم جميع زعماء الحملة الصليبية الأولى باستثناء ريموند وتانكرد يمين الولاء والتبعية للإمبراطور البيزنطي الكسيوس كومنين، وتعهدوا له برد كافة الممتلكات البيزنطية القديمة

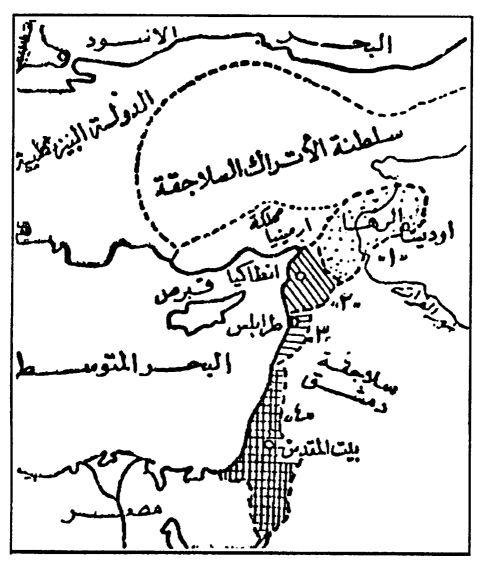
التي يستطيعون استردادها من السلاحقة من نيقية حستى إنطاكية، وفي مقابل ذلك تعهد الإمبراطور البيزنطي بمساعدةم بكل قواه سواء في تقليم المؤن اللازمة لهم، أو بمدهم بفرق من الجيش البيزنطي في حال عدم تمكنه من مرافقتهم شخصياً. (٠٠٠)

واصلت الحملة تقدمها عبر الأناضول، فاحتلوا نيقية ثم هزموا السلاحقة في الموقعة الفاصلة عند (أسكى شهر) واستخلصوا بذلك منطقة غربي الأناضول كلها. "" ثم اجتازوا جبال طوروس وانقسموا إلى قسمين، ترأس أحدهما تانكرد وبلدوين واتجها اتجاه الشسمال الشرقي، في حين اتخذ بقية الصليبين وعلى رأسهم المندوب البابوي أدهيمار وغودفري وبوهيموند وريموند طريقهم إلى بلاد الشام. ""

وصل البعض منهم برئاسة بلدوين إلى القرى والضياع الأرمنية، فرحب بهم الأرمن (٢٠) وبمساعد قم تمكن الصليبيون من احتلال مدينة الرها، وأسسوا فيها أول إمارة صليبية في الشرق سنة ٩١ هـ ١٩٨هـ ١٩٥.

في تلك الأثناء زحف باقي الصليبيين إلى إنطاكية (٥٠٠) واصطفت جموعهم أمام أسوارها، وشددت عليها الحصار مدة تسعة أشهر، ونتيجة للمقاومة الباسلة التي أبداها أهل المدينة بقيادة أميرهم ياغي سيان (٢٠٠ هلك كثير من الصليبيين حتى الموت (٢٠٠ كما فر قسم منهم وعلى رأسهم الناسك بطرس، لكن بوهيموند حاول جمع بقية الصليبيين تحت إمرته ليستخدمهم في تحقيق أهدافه في تأسيس إمارة لنفسه في إنطاكية. (٢٨٠)

وبسبب خيانة أحد حراس السور تمكن الصليبيون من دخول المدينة بعد أن فتح لهم أحد أبوابها، فسقطت بأيديهم في ٣ حزيران سنة ١٠٩٨م (٢١٠)، فقتلوا الآلاف من سكانها قـــدر عددهم بعشرة آلاف مسلم (٣٠٠)، ونهبوا المدينة وخربوها وأقاموا فيها ثاني إمارة صليبـــية في الشرق.



١١ الإمارات الصليبية في الشرق

| (٣) إمارة طرابلس     | (١) إمارة الرها   |
|----------------------|-------------------|
| (٤) مملكة بيت المقدس | (٢) إمارة إنطاكية |

بعد أن تمكن الصليبيون من إقامة إمارتي الرها وإنطاكية، عقدوا بحلسا في محرم سنة 897هـ/ تشرين الثاني ١٠٩٨م بكنيسة القديس بطرس في إنطاكية، حيث أجمع زعماؤهم على استئناف الزحف نحو مدينة القلس. (٢٠ وعلى الرغم من اشتراك بوهيموند أمير إنطاكية في هذا المجلس وإقراره الاشتراك بالزحيف إلى المدينة المقدسة، الاأنه عندما بدأت جحافل الصليبيين بالسير نحو المدينة المقدسة تخلف وفضل البقياء في إنطاكية (٢٠٠)، وكذلك فعل بلدوين أمير الرها الذي كان مشغولا بتنظيم إمارته. (٢٠٠)

قاد ريموند جموع الصليبيين المتجهة إلى القدس في صفر ٤٩٢ هـ/كانون الثاني المدوع المرابط وممشيق، وفي المدوع في بلاد الشام متحاشيا المدن الداخلية الكبرى مثل حلب ودمشيق، وفي أثناء تقدمهم اتصل ريموند ببعض القرى الصغيرة المستقلة وفي بعض مدن الشام مثل حمص وطرابلس وتعهد لهم بسعدم مهاجمتهم إذا قدموا المساعدات للفرنجة، فحصل على موافقتهم. "" ثم واصل الصليبيون تقدمهم عبر إقليم العاصي الى مصياف، ثم إلى بسعرين ومنها إلى سهل البقاع واستطاعوا احتلال حصن الأكراد، ثم حساصروا عرقة في شمال طرابلس، لكنهم تركوها بعد أن استعصت عليهم ""، كما حاصروا جبلة حيث عقدوا اتفاقا مع قاضيها تعهد فيه بدفع الجزية من المال والخيل. "" ثم تابع الصليبيون زحفهم نحو الساحل، فسالمهم أهالي بيروت في حين تعرضت مدينة صيدا لهجومهم وذلك لعدم إعلاها تبعيتها لهم وكذلك استعصت عليهم مدينة عكا. "" واستمر زحف القوات الصليسية نحو الجنوب الى أن وصلوا مدينة الرملة في فلسطين في أوائل حزيران عام ٩٩٠١م وعقدوا فيها المخلوب ناقشوا في القاهرة، الا أنهم في آخر الأمر قرروا الزحف مباشرة نحو المدينة المدينة الماهدة. ""

وفي السادس من حزيران من عام ٩٩ · ١م ترك الصليبيون مدينة الرملة متجهين نحو القدس، و لم يحل يوم ٧ حزيران إلا وكان الصليبيون جميعا أمام أسوار القدس الشريف. (٢٧)

#### حصار مدينة القدس

كانت مدينة القدس حين اتجه الصليبيون نحو الشرق تحت حكم الأراتقة (٢٠٠٠) المسلمين، في ظل سيادة السلاحقة الأتراك، حيث كان السلطان ملكشاه قد ولى الأمير أرتق بن أكسك على مدينة القدس سنة ٤٧٠هـــ/١٠٠١ (٢٠٠٠) ومن ثم ولاه تتش صاحب دمشق على فلسطين كاملة. (١٠٠٠) وهكذا استمر حكمه للمدينة حتى وفاته سنة ١٩٠١م، فخلفه ولداه الأميران سكمان وايلغازي في حكم فلسطين والمدينة المقدسة. (١٠٠)

استغل الفاطميون انشغال السلاحقة الأتراك بالغزو الصليي، فخرج الوزير الفاطمي الأفضل بن بدر الجمالي و كان الحاكم الفعلي لمصر على رأس حيش ضخم من مصر نحو مدينة القدس لمحاصر تما والاستيلاء عليها، فاضطر الأميران الأرتقان بعد حصار دام أربعين يوما إلى الانسحاب من المدينة في شوال ٩١هه ١ مرات ، فما كان من أهل المدينة الاطلب الأمان من الوزير الفاطمي فأمنهم واستولى على المدينة وجعل الأمير افتخار الدولة واليا عليها، و لم تلبث أن سقطت بعد ذلك بقية مدن فلسطين في أيدي الفاطمين. إلا أمم و بعد استر جاعهم للمناطق في فلسطين والساحل لم يدعموا نفوذهم فيها، مما أدى إلى سقوط المدن الساحلية والداخلية بأيدي الصليبين بسهولة ويسر.

لما أدرك الأمير الفاطمي افتخار الدولة تقدم القوات الصليبية نحو القسلس، اتخذ كافة الاحتياطات والاستعدادات لمواجهة الصليبين، حيث اهتم بتقوية التحصينات والتأكد من سلامة الأسوار، وأمر رجاله بأن يقطعوا موارد المياه ويطمروا ما كان من آبار واقعة خارج المدينة، وقيل أنه وضع بها السمم. (ثنا كما زود المدينة بكميات كبيرة من المؤن والماء والأسلحة، وأحضر المواشي من النواحي والقرى المحاورة إلى داخل المدينة، كما دعم أبراجه بالقطن والقش لتصمد أمام قذائف منحنيقات العدو (وكانت تلك هي الطريقة السائدة في ذلك الوقست لصيانة الحصون) كما أمر افتخار الدولة بسياخراج جميع من في المدينة من المسيحسيين خوفا من انضمامهم إلى الصليبين ('') لكنه سمح لليهود بالبقاء داخلها ('')

واعتمد في دفاعه عن المدينة على حامية كبيرة من الجند المصريين والسو دانيين. "``

وفي ٧ حزيران سنة ٩٩ م ١ م احتشدت جميع القوات الصليبية محاصرة لأســوار مدينة القدس وقد بلغت قواتحم حوالي اثني عشر ألفا من الرجالة وبين ١٢٠٠ - ١٥٠ فارس (٢٠٠) وتم نصب خيامهم في مواجهة الأسوار.

عانى الصليبيون كثيرا من حرارة الشمس، وأصبح توفير الماء لهم مشكلة، فقد كان على بعض الفرسان قطع نحو ستة أميال يوميا لإحضار الماء، كما نفذت المؤن ولذلك لم يكن لهم أمل في النصر إلا باحتلال المدينة بأسرع وقت ممكن لمعرفتهم بمعدم قددر هم على الصمود طويلا في حصار المدينة.

في ١٢ حزيران ذهب مجموعة من الأمراء الصليبيين في رحلة حسج إلى حبسل الزيتون، وهناك أمرهم ناسك هرم بمهاجمة أسوار المدينة في صبيحسة اليوم التالي، فعملوا بنصيحسته وهاجموا الأسوار في ١٣ حزيران، لكنهم بعد مرور بضع ساعات من القتال الهزموا وكانت خسائرهم فادحة في الأرواح والعتاد. (١٠٠ وعلى أثر هزيمتهم تلك عقد دوا احتماعا في ١٥ حزيران قرروا فيه حاجتهم الى المزيد من السلالم والمنحنية ات قبل معاودة الهجوم على المدينة.

وبينما كانوا في حيرة من أمرهم في كيفية الحصول على المواد اللازمة لهم وصلت في ١٧ حزيران من ذات الشهر إلى ميناء يافا ست سفن محملة بالإمدادات من طعام ومعدات لصناعة آلات الحرب. (٢٠٠ وعلى الفور بدء العمل في صنع السلالم من الحبال، بينما أشرف القائدان الصليبيان غودفري دي بويون وريموند على صنع القلاع والأبراج الخشبسية المحملة على عجلات. (١٤٠)

وفي أوائل شهر تموز من عام ١٠٩٩م وردت أخبار للصليبيين أن المصريين قرروا تجريد حملة لإنقاذ المدينة المقدسة، وأنما ستصل المدينة في غضون شهر واحد، فتسابق الصليبيون في الاستعدادات لشن هجومهم على المدينة قبل وصول الإمدادات المصرية.''''

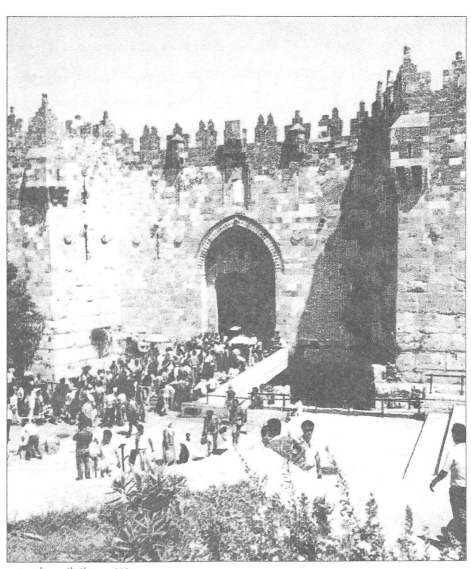
وفي العاشر من تموزتم الانتهاء من إعداد برجين كبيرين تم وضع أحدهما باتجاه السور الشمالي، وتم وضع الآخر فوق حبل الزيتون وذلك استعدادا للحظة المواجهة والقتال.

# سقوط المدينة المقدسة

قرر الصليبيون توقيت الهجوم الشامل على المدينة المقدسة في ليلة ١٤-١ موز من عام ٩ ، ١٩ ، ١٩ هـ بإتباع أسلوب الخديعة ، وذلك عن طريق الإيهام بأن الهجوم سيتم من الجهة الشمالية للسور الغربي، على أن يتم الهجوم الفعلي من الجهة الشرقية للسور الشمالي وجبل صهيون. ('') وجعلوا هدفهم الأساسي إحضار الأبراج الخشبية وإسنادها إلى الأسوار، فتم قضاء يوم ١٤ محوز في إنجاز هذا العمل في حين استمر المسلمون على قذفهم بالحجارة والحمم النارية من خلف الأسوار. وفي مساء ذلك اليوم كان برج القائد ريموند المحمد الدولة قام بقيادة قوات الدفاع بنفسه من تلك الجهة، ولذلك لم يتمكن رجال ريموند من الاقتراب من السور.

في صبيحة اليوم التالي أي في ١٥ تموز تمكن القائد غودفري GODFREY وأخوه يوستاس EUSTACE من إقامة حسر يصل بين برجهم الذي أقاموه وقمة السور الشامالي وعلى بعد قريب من باب الساهرة، وفي منتصف النهار تمكن اثنان من الفرسان الانتحاريان وهما ليتولد LETOLD و جلبرت GILBERT من قيادة فرقة كبيرة عبر الجسر إلى قمة السور وتبعهم بعد ذلك غودفري بنفسه. "" وعند سقوط جزء من السور بأيدي الصليبين، دخلوا المدينة على سلالم من الحبال صنعوها خصيصا لذلك، وفي الحال أخذ غودفري يقسم العمل على الأمراء، فأرسل بعضهم لفتح باب العامود ليدخل منه بقية الصليبين.

ولى المسلمون أدبارهم نحو الحرم الشريف، ولما تحققوا من عدم قدر هم على المقاومة، ووعدهم القائد تانكرد TANCRED بالإبقاء على حياهم، سلموا له. إلا أن الصليبيين لم يفوا بوعد تانكرد للمسلمين وإنما قاموا بذبح كل من كان بالمستجد أن ومن ثم توجهت القوات الصليبية الأخرى عبر الشوارع الرئيسة للمدينة، وضيقوا الخناق على المدافعين عنها في الجهة الجنوبية الغربية حيث كان افتخار الدولة مشتبكا مع قوات ريموند، وعند الظهيرة



نقلا عن محلة القلس الشريف المريف باب العامود (باب دمشق)

توقف افتخار الدولة عن القتال واحتمى في قــلعة المدينة عند بــاب الخليل، وعرض على القائد ريموند تسليم القلعة بكل ما فيها من كنوز، مقابل الســماح له ولمن معه من الحراس مغادرة المدينة.

قبل ريموند شروط التسليم واستولى على القسلعة وسمح لافتخار الدولة بمغادرة المدينة والانضمام إلى الحامية المصرية الموجودة في عسقلان في الفئة الوحيدة من مسلمي القلس التي نجت من وحشية الصليبيين ومن المذبحة التي قسامت في المدينة، حسيث انطلق الصليبيون في شوارع المدينة والى المساجد والمنازل يذبحون كل من صادفهم من الرجال والنساء والأطفال. أما اليهود فقد احتموا جميعا في معبدهم إلا أن الصليبيين أشعلوا النار فيه وأحرقوا جميع من كان فيه. (٢٥)

ويذكر المؤرخ الفرنسي فوشيه الشارتري FULCHER DE CHARTRE الذي كان مرافقا للحملة الصليبية الأولى وأرَّخ لها يوم بيوم، بقسوله: (كانت القسدم تغوص حستى الكاحل بدماء المسلمين). (^^)

أما الدولة الفاطمية فقد تلقت تلك الأخبار في برود شديد وظلت تغط في سباها العميق، وكذلك بغداد حيث اتجه القاضي زين الدين أبو سعد الهروي قاضي دمشق ليخبر الخليفة العباسي بالكارثة التي حلت بالمسلمين في القدس. (٢٠) كما اجتمع المستنفرون من دمشق في بغداد واستغاثوا بالخليفة العباسي لكن الخلافة العباسية لم تحرك ساكنا.

هذا وقد كان لهذه المذبحة أثرها السميء في جميع أنحاء العالم واسماء لها كثير من المسيحيين، مما دفع بعض المؤرخين الأوروبيين المحدثين الى الاعتراف بأن مذبحة تموز من عام ١٠٩٥ م كانت لطخة عار في تاريخ الحملة الصليبية الأولى. (١٠٠)

#### الوصاية على المدينة المقدسة

في يوم ١٧ تموز من عام ١٠٩٩ م بدأ الصليبيون بإخلاء الشوارع والبنايات من الجئث المتراكمة، وبدءوا يتشاورون في أمور عدة منها ترتيبات السماح للمسيحين المحلين بالعودة للمدينة، وكيفية تنظيم الأمور الإدارية فيها، والاستعداد لمواجهة ما يحتمل أن يقوم بسه المصريون من هجوم. إلا أن المشكلة الرئيسة التي واجهتهم هي عدم وجود رئيس أو زعيم يعترفون جميعا بزعامته، فقد توفي المندوب البابوي أدهمار ADHEMAR الذي كان حيى وفاته سنة ٩٩ ١ م يقوم بدور الزعيم الروحي للصليبين، كما أنه كان يؤلف بين أمراء الصليبين تحت زعامته. ("" في حين شاءت الظروف أن يكون كرسي بطرير كية القدس خاليا عند سقوطها بأيدي الصليبين لأن بطريرك المدينة الأرثوذكسي سيمون SIMON كان قد مات في قبرص قبل سقوط المدينة بعدة أيام. ("")

عندما تشاور الأمراء الصليبيون تم استبعاد فكرة إقامة حكومة دينية في القدس وتم الاتفاق على اختيار رئيس علماني لها، فاتجهت الآراء الى أن الحاكم الذي سيتم انتخاب للمدينة المقدسة لابد أن يكون من بين الأمراء الأربعة وهم:

روبرت فلاندرز ROBERT OF FLANDERS

روبرت دوق النورماند ROBERT OF NORMANDY

بينما لم يكن تانكرد TANCRED ويوستاس EUSTACE من المكانة التي تجعلهما ينافسان الأمراء الأربسعة. (٢٠) أما الأمير روبسرت فلاندرز لم يكن طامعا في الحكم وآثر الرجوع الى إمارته بعد أن تم للصليبيين تحقيق ما أتوا من أجله، وشاركه في هذا الموقف أيضا

روبرت النورمندي الذي لم يرغب في البقاء في الشرق. (٢٠٠٠ و بذلك الحصر التنافس على الحكم بين اثنين هما ريموند وغودفري.

كان ريموند الأمير الوحيد الذي استشاره البابا أوربان الثاني حول فكرة استخلاص المدينة المقدسة، كما كان يمتاز بقوة شخصيته ومرونته السياسية إلا أن سياسته في التعاون والتحالف مع الإمبراطورية البيزنطية أثارت استياء كثير من الصليبين. (١١٠) أما غودفري فكان أول أمير يدخل مدينة القدس كما كان شجاعا ومحبوبا من قبل الجميع.

تألفت هيئة الناخبين من كبار رجال الدين وكبار الفرسان و حرى عرض التاج أولا على ريموند فرفضه، لمعرفته أن هذا العرض لم يكن لينال تأييدا عاما، وأعلن أنه لا يرغب أن يكون ملكا في مملكة المسيح الدنيوية، آملا من هذا الرفض أن يمنع سواه من قبول المُلك. ""

ثم توجه الناخبون الى غودفري الذي رفض هو الآخر، لكن بقسية الزعماء أجبروه على قبول حكم المدينة المقدسة في ٢٩ شعبان عام ٤٩٢ هـ/ الموافق ٢٢ تموز ١٠٩٩م. ولكنه أنكر اللقب الملكي وقرر أن يتخذ لنفسه لقب حامي البيت المقسدس أو المدافع عن القسير المقدس. ((۱۰) ADVOCATUS SANCTI SEPULCHRI ومن الواضح أن اختيار غودفري هذا اللقب جاء اعترافا منه بأن الدولة الجديدة ليست لها الصفة السياسية البحستة، وأن لها صفتها الدينية التي تجعل للكنيسة نوعا من الإشراف عليها. (۱۰)

وفي الأول من آب سنة ٩٩ ، ١م اجتمع رجال الكنيسة لاختيار بطريرك القدس، فوقع اختيارهم على أرنولف مالكورن. ARNULF MALECORNE إلا أن البطريرك الجديد كان معتدلا ولم يحاول فرض سلطاته على غودفري وإنما قصر نشاطه على المسائل الكنسية، فقد وجه كل اهتمامه إلى إضفاء الصبغة اللاتينية على الكنيسة، كما استبعد القساوسة الأرثوذكس من الكنيسة مما أثار استياء أهل القدس من المسيحيين المحليين. (١٨٠)

### موقعة عسقلان (١٢ آب سنة ١٠٩٩ م)

على الرغم من استيلاء الصليبيون على المدينة المقدسة، إلا أن هذا النصر لم يكن يعني النجاح الأكيد لهم، فهناك ما زالت القوات الفاطمية تشكل تحددا كبيرا لهم. "" حيث قاد الوزير الفاطمي الأفضل بن بدر الجمالي جيشا كبيرا توجه به من مصر الى فلسطين لمواجهة الصليبيين بعد أن سمع بزحفهم خو بيت المقلس، ولكنه وصل عسقلان في الرابع من آب أي بعد استيلاء الصليبيون على المدينة المقدسة بعشرين يوما. "" وهكذا أصيب الأفضل بخيبة أمل كبيرة بعد أن كان يعتقد أن الصليبيين سيقنعون بالاستيلاء على شمال الشام فقط، ويعرصون على صداقة الفاطميين بوصفهم حلفائهم الطبيعيين ضد الأتراك السلاحقة.

عند وصول الأفضل الى عسقلان أرسل سفارة الى القدس لتطلب من الصليبين الرحيل عن البلاد ('`') إلا أن غودفري خرج بجيشه من القلس في ٩ آب ٩٩ ، ١ م ومعه البطريرك أرنولف مالكورن والأمير روبرت فلاندرز وقصدوا الرملة حيث تأكدوا من وصول الفاطمين إلى عسقلان، كما انضم إليهم يوستاس وتانكرد، ولحق بحما ريموند وروبسرت النورمندي ومعهما رجالهما. (''')

وفي مساء يوم ١١ آب احتشد الجيش الصليبي في سهل المحدل شمالي عسقلان حـــيث يعسكر الوزير الفاطمي الأفضل والذي لم يكن يعلم بوجود القوات الصليبية على مقربـــة منه.

وفي ١٢ آب قامت القوات الصليبية بمباغتة القوات الفاطمية (٢٠) فتشتت شمل القوات الفاطمية حتى أن بعضهم لم يجد مفرا سوى البحر، فألقوا بأنفسهم فيه حتى غرقوا، في حين احتمى جزء آخر بشجر الجميز و كان كثيرا هناك، فأحرق الصليبيون الشجر حتى هلك من كان فيه (٢٠)، أما الوزير الأفضل فقد هرب الى مدينة عسقلان ومعه بسعض رجاله ومنها ركبوا سفينة في البحر فارين إلى مصر. وبذلك أصبح نصر الصليبيون للقلس مؤكدا، و لم يلبثوا أن استولوا على إقليم الجليل وطبرية وحيفا وأرسوف وقيسارية وعكا وغيرها من المدن والقرى الفلسطينية.

#### بطريركية المدينة المقدسة

عندما توفي المندوب البابوي للحملة الصليبية الأولى أدهيمار ADHEMAR، قام البابا أوربان الثاني بتعيين دايمبرت ' DAIMBERT مندوبا بابويا له في الأراضي المقدسة على الرغم مما أحاط به من شائعات عن عدم استقامته وانعراف مسلكه ' فنحرج دايمبرت على رأس أسطول بيزي ( بيزا مدينة ساحلية إيطالية ) يتألف من مائة وعشرين سفينة في صيف عام ٩٩ ١٠ متجها نحو بلاد الشام ' وما أن وصل على رأس سفنه إلى سواحل اللاذقية حتى أسرع بوهيموند النورماني أمير إنطاكية إلى الترحيب به وبالبيازنة، طامعا في استغلال تلك القوة البحرية الكبيرة في بسط نفوذه على الأطراف الشمالية لبلاد الشام. ولتحقيق ذلك عقد بوهيموند اتفاقا مع دايمبرت للاستيلاء على اللاذقية ذات الموقع البحري الهام والتي تتبع الإمبراطورية البيزنطية آنذاك. وتعتبر هذه الاتفاقية الحلقية الأولى من سلسسلة والتي عقدها بيزا مع الصليبين لتحقيق مكاسب واحتكارات تجارية لهم في الشرق. (\*\*)

في ذلك الوقت وصل ريموند وروبرت فلاندرز وروبرت النورمندي إلى حبلة فاستاءوا كثيرا لهجوم بوهيموند ودايمبرت على اللاذقية (٢٠٠٠)، لأن ذلك الهجوم سيؤدي إلى تعكير صفو العلاقات بين الصليبيين والإمبراطورية البيزنطية في الوقت الذي كان فيه الصليبيون بأمس الحاجة إلى معونة البيزنطيين.

ونتيجة لذلك الاستياء الذي أبداه ريموند ورفاقه، اضطر بسوهيموند ودايمبرت إلى رفع الحصار عن اللاذقية، فدخلها ريموند وأعوانه حيث رحب به الأهالي ورفعوا علمه إلى جانب علم الإمبراطورية البيزنطية. (٢٠٠ وما أن وصل بسوهيموند الى إنطاكية عائدا من حصار اللاذقية حتى اصطحب دايمبرت واتجه الاثنان للحج إلى مدينة القدس، وفي طريقهم مرا بجبلة وحينما أدركا بانياس التقيا ببولدوين، ثم استأنف الثلاثة سيرهم حنو با ويتبسعهم عدد كبير من الرحال والنساء حتى قدر موكبهم ببضعة آلاف. (٠٠٠)

في طريقهم صادفوا الكثير من المتاعب بسبب اشتداد البرد في جبال لبنان من جهة، وبسبب الشعور العدائي الذي قوبلوا به من الأهالي المسلمين من جهة ثانية والذي حرمهم من الحصول على ما يلزمهم من المؤن والزاد، واستمر معهم الأمر على ذلك حتى وصلوا إلى مدينة القدس في ٢١ كانون الأول سنة ٩٩ ، ١م. (١٠٠)

سر غودفري كثيرا بسرؤية ذلك العدد الضخم من الصليبيين يصلون إلى المدينة المقدسة، لأنه كان في حساحة ماسة إلى الرجال لتوفير الأمن والحماية للمدينة وأهلها من المناطق الإسلامية المحاورة، حيث أنه لم يتبقى معه من قوات الحملة الصليبية سوى ثلاثة آلاف رجل. "^ وهكذا أخذ غودفري يعمل جاهدا على إقناع بسعض أولئك الصليبين بالبقاء في المدينة بعد الحج، ويبدو أنه نجح في ذلك إلى حد كبير إذ اختار بعض الصليبين أن يظلوا في خدمة غودفري عقب عودة بوهيموند وبولدوين إلى الشمال. "^)

وبوصول دايمبرت إلى مدينة القدس أعلن أن انتخاب أرنولف مالكورن بطريركا عمل باطل وغير قانوني، مما أدى إلى عزله وشغور كرسي بطريركية القدس، وفي أواخر كانون الأول من سنة ٩٩، ٢ تم انتخاب دايمبرت بطريركا للقدس (١٠٩)، ولم يلبست أن ركع غود فري أمامه ليقلده حكم المدينة المقدسة مما جعل البطريرك الجديد السيد الأعلى في البلاد المقدسة.

بعد فترة وحيزة استحكم التراع في المدينة المقدسة بين غودفري ودايمبرت، وذلك عندما أصر دايمبرت على أن يأخذ جزءا من مدينة يافا التي تمكن غودفري بمساعدته والقوات البيزية من تعميرها وتحصينها مما أدى إلى ورود السفن الأوروبية إليها والاتجار عن طريقهها "``` و جزءا آخر من مدينة القدس، و نتيجة لضعف غودفري وقدلة إمكانياته واحتياجه الكبير لدعم الكنيسة من الغرب وافق أن يستولي البطريرك على حكم المدينتين بعد وفاته، أو بعد أن يستولي غودفري على مدينتين بدلا منهما من المسلمين. "``

لكن غودفري لم يلبث أن مرض بالحمى ثم مات في ١٨ تموز سنة ١١٠٥م مما أثار مشكلة كبرى في اختيار من سيحل محله في حكم القدس، لأن حكمه كان بمثابة حل وسط بين النظامين الملكي والثيوقراطي. (٢٠٠)

### تأسيس مملكة القدس

أوصى غودفري قبل وفاته أن يخلفه أخاه بلدوين أمير الرها في حكم القدس (٢٠٠٠)، وعلى الرغم من أن هذه التوصية نالت موافقة جميع الأمراء والفرسان، إلا أنها لم تكن ترضي الأمير تانكرد وبطريرك القدس دايمبرت.

أرسل الأمراء وفدا من قبلهم يضم أسقف الرملة واثنين من الفرسان لمقابلة بلدوين أمير الرها، لمطالبته بالحضور على وجه السرعة ليتسلم مقاليد الأمور في المدينة المقدسة بعد وفاة أخيه غودفري. (^^ ) لكن البطريرك دايمبرت فكر في وسيلة يضيع بما على بلدوين فرصة الاستثنار بحكم القدس، وذلك بأن يعرض الحكم على بوهيموند أمير إنطاكية بوصفه القوة التي يمكنها الوقوف في وجه بلدوين من ناحية، ويمكن مساعدته من ناحية أخرى. إلا أن حامل الرسالة لبوهيموند وقع في أيدي رجال ريموند قرب اللاذقية، وهو المنافس اللدود لبوهيموند وبذلك لم تصل الرسالة. (^^)

غادر بلدوين إمارة الرها تاركا إياها تحت إشراف أحد أقاربه، واتجه إلى القدس مارا بإنطاكية واللاذقية وطرابلس وبيروت وحيفا ويافا. ('') وعلى الرغم من الجهود الذي بذلها دقاق صاحب دمشق السلحوقي في اعتراض طريقه ('')، لكنه تمكن من الوصول الى القدس حيث نادى به جميع أهل المدينة ملكا وسيدا عليهم فما كان من دايمبرت إلا الانسحاب إلى كنيسة حبل صهيون ('') كما أن بلدوين لم يشأ أن يتعجل في عزله عن كرسي بطرير كية القدس وذلك خوفا من أحداث فتنة داخلية.

وفي ٢٥ تشرين الثاني خرج بلدوين على رأس قدوة من ألف و خمسمائة فارس و خمسمائة فارس و خمسمائة فارس و خمسمائة من المشاة لمحاربة العربان الذين دأبوا على تهديد طريق الحجاج الى القسدس. (٢١ وفي ٢١ كانون الأول سنة ١١٠٠ م عاد إلى القدس ليتم الاتفاق بينه و بين البطريرك دايمبرت لتتويجه ملكا على المدينة المقدسة.

وفي يوم عيد الميلاد الموافق ٢٥ كانون الأول عام ١١٠٠ م تم تتويج بـــلدوين ملكا في كنيسة العذراء في بيت لحم ٢٠٠٠، حيث وضع البــطريرك دايمبرت التاج على رأس بـــلدوين ليكون أول ملوك مملكة القدس الصليبية. وبتتويج بلدوين على عرش المملكة تبددت جميع آمال البطريرك دايمبرت وزالت نحائيا فكرة قيام حكومة ثيوقر اطية في القدس. ٢٠٠٠

# ۱-القدس في عهد الملك بلدوين الأول: 1 BALDWIN

كان الملك بلدوين الأول يتمتع بالشجاعة والحكمة وبعد النظر ما جعل منه حاكما ناجحا، فبعد أن تم تتويجه ملكا على القدس وضع خطة استهدفت ضم جميع شواطيء فلسطين المواجهة لمملكته، لتأمين طريق الحجاج القادمين إلى المدينة من ناحية ولتنشيط التجارة مع الغرب من ناحية أخرى، مما يوفر للمملكة الصليبية الناشئة كثيرا من أسباب القوة والمنعة. "" وبالرغم من قلة عدد القوات الصليبية التابعة له لكنه استفاد كثيرا من مساعدات الأساطيل الإفرنجية القادمة إلى الشام في تحقيق هدفه ""، فقد تمكن من الاستيلاء على معظم المدن الساحلية في فلسطين، ومن ثم توسع في فتوحاته في منطقة جنوب شرقي الخليج الأردن إلى أن وصل بقواته إلى إيلة (العقبة) على البحر الأحمر، فاحتل المدينة وبني في الخليج قلعة بحرية (قلعة فرعون) وأخرى برية وأمدهما بالرجال والعتاد ثم عاد إلى القدس. ""

وفي أثناء محاولة بلدوين إحكام السيطرة على فلسطين و جنوب شرقي الأردن بدأ بتنظيم الأمور الداخلية لمملكته، فقد رغب بلدوين التخلص من دايمبرت بطريرك القدس لكثرة ما أحاطت الشبهات تصرفاته وسلوكه، فأرسل البابا باسكال الثاني مندوب له إلى القدس ليحقق في الموضوع، فجاءت هذه الاقمامات مقرونة بالأدلة الدامغة، مما جعل المندوب البابوي يصدر حكمه بإعفاء دايمبرت من منصبه وتم اختيار إبرمار EVREMAR بطريركا جديدا للقدس "كن ابرمار لم يستمر طويلا في منصبه وتم اختيار مندوب البابا جبلين نفسه بطريركا للقدس سنة ١٠١٨م، وكان هذا متقدما في السن، فلم يلبث أن توفي في سنة ٢١١١ (١١٠٠)، فاختير بعده أر نولف مالكورن بطريركا من جديد على القدس "ثابعد أن ظل اثنتي عشرة سنة ينتظر تلك الفرصة ليعود إلى كرسي بطريركية القدس.

بعد إعفاء دايمبرت من بطريركية القسدس غادر إلى إنطاكية حسيث عهد إليه تانكرد برعاية كنيسة القديس جورج في المدينة سنة ١١٠٢ ( ( ( ) ) ، وفي عام ١١٠٤ عاد دايمبرت إلى إيطاليا في سبيل الحصول على تأييد البابوية لإعادته إلى كرسي بطريركية القدس، لكنه توفي في حزيران سنة ١١٠٧م. (( ( ) )

ومن الأعمال الداخلية التي قام بها الملك بالدوين الأول تعمير مدينة القالم بالسكان المسيحيين الشرقيين من الأرثوذكس والسريان، لأن المدينة كانت تشكو فراغا ضخما و نقصا كبيرا من السكان بعد أن فقدت أبناءها المحليين من المسلمين والمسيحيين الشرقيين على السواء ""، هذا بالإضافة إلى أن الصليبيين أنفسهم كانوا قلة، فقد قال وليم الصوري: (إن المواطنين في القلس كانوا قليلي العدد حيى ألهم بصعوبة يملئون شارعا واحدا). ""كما عمل الصليبيون على قمير السكان النصارى من مناطق وادي موسى واحدا). "الكما عمل الصليبيون على قمير السكان النصارى من مناطق وادي موسى وعمان والسلط والبلقاء في الأردن إلى القدس بالترهيب والترغيب. ثم اضطروا فيما بعد السماح للمسلمين بالسكني في المدينة ومنحوهم بعض الحقوق، فاشتغلوا بالتجارة والصناعة. "" وأما اليهود فكان يحظر عليهم في السنوات العشر الأولى من دحول المدينة. ""

وفي شهر آذار من سنة ١١٨ م خرج الملك بلدوين الأول على رأس قوة صغيرة تتألف من سيستمائة رجل في الأراضي المصرية، من سيستمائة رجل في الأراضي المصرية، فو حدوها خالية بعد أن هجرها أهلها، مما هيأ للصليبين سلبها وحرق مساجدها في الأراضي المصرية في ٢ طريق العودة مرض الملك بسلدوين الأول ثم توفي قسر ب العريش في الأراضي المصرية في ٢ نيسان من عام ١١١٨م (١٠٠٠) فحمل إلى مدينة القدس ليدفن فيها.

وهكذا يمكن القول بأن مملكة القدس الصليبية وصلت على يد ملكها بـــلدوين الأول سنة ١١١٨ إلى حدودها التاريخية المعروفة باستثناء عسقلان وصور. ''٠٠٠

# 1- القدس في عهد الملك بلدوين الثاني: BALDWIN OF LE BOURG

بعد وفاة الملك بسلدوين الأول الذي لم يكن له ولد يرثه في الملك، اجتمع أمراء المملكة ومعهم أرنولف مالكورن بطريرك القدس لبحث مشكلة ملء العرش ('``')، فاتحه الرأي نحو استدعاء الأخ الثالث لغودفري وبلدوين الأول وهو الأمير يوستاس البولويي EUSTACE من OF BOULOGNE لكن البعض اعترض على ذلك الرأي بحجة أن أحوال المملكة تتطلب عدم انتظار وصول ذلك الأمير من فرنسا، فنادى البعض بأمير الرها بسلدوين دي بورج BALDWIN OF LE BOURGE لتولي عرش المملكة، وهو ابن عم الملك الراحل والوحيد الذي ما زال على قيد الحياة من كبار الأمراء الذين شاركوا في الحملة الصليبية الأولى. (''')

كان بلدوين دي بورج في ذلك الوقت في طريقه إلى القدس لزيارة ابن عمه المريض الملك بلدوين الأول والحج الى الديار المقدسة، فاستقبله الأمراء بالمبايعة لعرش المملكة. وفي يوم ١٤ نيسان من سنة ١١٨م مقام البطريرك أرنولف بتتويجه ملكا على مملكة القدس في كنيسة القيامة بالقدس (((()) لكن البطريرك أرنولف مالكورن لم يعش طويلا بعد ذلك، فحل محله البطريرك جرموند GORMOND الذي عمل على إيجاد علاقات طيبة بين مملكة القدس الصليبية وروما. ((())

بعد تولي الملك بلدوين الثاني عرش المملكة أخذ يعمل بسرعة في تثبيت سلطانه لا داخل المملكة فحسب بل وفي مختلف الإمارات الصليبية في بلاد الشام وشمال العراق، ففي عهده أخذت الجموع الإسلامية في التحالف بعد سنين طويلة من الشقاق والتراع، فقد تم التحالف بين القاهرة ودمشق، لذلك حاول الملك بلدوين الثاني استرضاء طغتكين في دمشق بأن أرسل إليه يطلب تحديد الهدنة المبرمة بينهما سابقا، لكن طغتكين وافق على مد أجل الهدنة مقابل أن ترد إليه الأموال التي حصل عليها الملك بلدوين الثاني من خراج السلط ومن خراج السلود.""

لم يوافق الملك بلدوين الثاني على طلب طغتكين، فأعلن طغتكين الحرب عليه وذلك بمهاجمة الصليبيين في الجليل وطبرية ( فنهبها وما حولها ثم اتجه إلى عسقلان). ("'' وفي ذلك الوقت أيضا أرسل الوزير الفاطمي الأفضل بن بدر الجمالي أسلطوله إلى صور، وحشد

حيوشه في عسقلان ووضعها تحت إمرة طغتكين الذي اتخذ من عسقلان مركزا للقيادة العليا للحيوش (١٠٢٠)، و بهذا تحققت قيادة إسلامية موحدة جمعت تحت لواتها الفاطميين الشيعة والدمشقين السنين ضد الصليبين مما أنذر بتهديد مملكة القدس تهديدا خطيرا. (١١١)

ونتيجة لموقفه الحرج سارع الملك بلدوين الثاني بالاستنجاد بالصليبين في إنطاكية وطرابلس، ورابط بنفسه في منطقة أشدود شمالي عسقلان في مواجهة الجيش الإسلامي، وبقي الجيشان يرقب كل منهما تحرك الآخر دون اشتباك لمدة ثلاثة أشهر عاد بعدها كل فريق من حيث أتى. ("") إلا أن الملك بلدوين الثاني أراد ألا يترك الأزمة تمر دون أن يثأر من طغتكين، فأغار على منطقة أذرعات واستولى على بعض المواقع شرقي طبرية. ("")

## موقعة البلاط سنة ١١٩م

لم تكد تحل سنة ١١٨م حتى كانت حسلب تحت رحمة النورمان في إنطاكية، الأمر الذي جعل الحلبيون يتجهون نحو إيلغازي الأرتقي طالبين حمايتهم من الأمير روجر الإنطاكي ("")، فسعى إيلغازي إلى تعبئة الجيوش الإسلامية لمواجهة الصليبين، وفي شهر نيسان من سنة ١١٩م تمكن إيلغازي من حشد جيوشه من الأتراك وانضم إليه بسعض الأمراء المسلمين وكذلك طغتكين صاحب دمشق، فكانت قوة الجيش الإسلامي عند تذ تبلغ أربعين ألفا، فطلب الأمير روجر الأنطاكي نجدة عاجلة من الملك بلدوين الثاني وبسونز أمير طرابلس ("")، وفعلا خرج الملك بلدوين الثاني على رأس جيش مملكته لمساندته في صد هجمات المسلمين.

كان إيلغازي قد اختار أن يتجه على رأس القوات المتحالفة إلى الفرات أولا، فهاجم تل باشر والرها(۱٬۰۰۰)، ثم عبر الفرات واتجه إلى قنسرين لينقذ حلب التي لم تفتأ تستغيث به، إلا أن الأمير روجر الأنطاكي لم ينتظر وصول الملك بـــلوين الثاني وإنما تعجل الخروج لصد المسلمين ومعه سبعمائة فارس وأربعة آلاف من المشاة (۱٬۰۰۰)، واستمر في سيره حتى وصل إلى حسر الحديد على غر العاصي قرب (أرتاح)، وكان إيلغازي قد علم بضعف قسوة الأمير روجر، فرأى أن يستغل الفرصة ويعاجله بالهجوم قبسل وصول أية نجدة إليه، وفعلا تقسدم

إيلغازي من قنسرين صوب الجيوش الصليبية، وفي ٢٨ حزيران سنة ١١٩ م (١١٠ دارت موقعة (البلاط) بين الأتراك والدمشقيين السنيين من جهة والصليبيون من جهة أخرى في سهل قريب من أرتاح، والتي انتهت بتدمير الجيش الصليبي المتواجد هناك، حستى أن روجر مات صريعا في المعركة. (١٠٠٠)

كان لنصر المسلمين في تلك المعركة رد فعل قوي عند المسلمين والصليبين على حدد سواء، حيث أن المعركة في حقيقتها قررت بقاء حلب في أيدي المسلمين، في حين أصبحت إنطاكية وهي الباب الشمالي للأملاك الصليبية في بلاد الشام بلا أمير ولا فرسان ولا جيش، وفي ذات الوقت أخذ المسيحيون المحليون بالتآمر للخلاص من حكم الصليبيين الغربيين لمحر. (۱۲۱)

عمل بطريرك إنطاكية على رعاية شؤون المدينة حتى حضر الملك بلدوين الثاني وتسلم الوصاية على الإمارة، وأخذ يعمل بسرعة لتنظيم الأمور وإعداد العدة لصد المسلمين. وقبل أن يستأنف الملك بلدوين الثاني حربه ضد الأتراك، استرد قلعة علاروز غربي البارة، وكفرطاب وسرمين ومعرة مصرين من المسلمين (٢٠٠٠)، وبعد ذلك عاد مسرعا إلى إنطاكية لينظم أمورها ثم قفل راجعا إلى القدس. (٢٠٠٠)

وفي سنة ١١٢٠ غادر إيلغازي بلاده متجها نحو إمارة إنطاكية، فأرسل أهلها يطلبون النجدة من الملك بلدوين الثاني الذي خرج من مملكته على رأس القوات الصليبية لملاقاة الأتراك، لكن الموقف انتهى بين الطرفين بعقد هدنة بينهما، اعترف فيها إيلغازي بحق إمارة إنطاكية في الاحتفاظ بمملكتها شرق فحر العاصي (٢٠١٠)، وبذلك حقق بلدوين الثاني نجاحا كبيرا للصليبيين بدون حرب عاد بعدها إلى مملكته.

وفي ١٨ نيسان سنة ١١٢٥م قام الملك بلدوين الثاني بمحاولة لفك أسر القائد جوسلين دي كورتناي الذي كان حبيس بلك الأرتقي في خرتبرت (١٢٠٠ لكن الظروف شاءت أن يقع الملك بلدوين الثاني نفسه أسيرا أثناء قيامه بتلك العملية. وظل أسيرا في قبضة بسلك الأرتقي الذي نقله من خرتبرت إلى قلعة حران ثم إلى قلعة حلب إلى أن توفي بلك الأرتقسي وآلت حلب الى تمرناش إيلغازي الذي وافق بفضل وساطة أمير شيزر العربي أبو العساكر

سلطان بن منقذ على اطلاق سراح الملك بلدوين الثاني مقابل مائة ألف بيزانت (أي قرابة ممانين ألف دينار)، هذا علاوة على ما تعهد به الملك بلدوين الثاني بوصفه وصيا على إمارة إنطاكية من إعادة المناطق المحاورة لمدينة جلب للحلبيين. وعلى أسباب هذه الشروط تم الإفراج عن الملك بلدوين الثاني في أواخر حزيران من عام ١١٢٤م (١٢١) بعد أن أودع لديهم رهائن لضمان تنفيذ الشروط.

أوفى الملك بلدوين الثاني بدفع المبلغ المفروض عليه لكنه تنصل من تنفيذ وعده باعادة المناطق الى حلب. وبعد فترة وحيزة تمكن بمساعدة دبيس بن صدقة العربي من الوقوف في وحه صاحب حلب وإجباره على إطلاق سراح الرهائن الصليبيين لديه. (١٢٢)

#### سياسة بلدوين الثاني الداخلية:

اهتم الملك بلدوين الثاني في سياسته الداخلية بأمرين أساسيين هما:

أولا: الجانب الاقتصادي. ثانيا: تأسيس الفرق العسكرية.

#### أولا : الجانب الاقتصادي

حرص الملك بلدوين الثاني على إنعاش الأحوال الاقتصادية في مملكته بشكل كبير، فقد أصدر سنة ١٢٠م قرارا يسمح بإعطاء جميع التجار والحجاج والزوار الغربيين الحرية في نقل البيضائع من المملكة وإليها. (١٢٠٠ كما سمح للمسيحيين الشرقيين من السيريان والأرثوذكس وكذلك العرب المسلمين في إدخال الخضار والحبيوب الى المملكة بيدون ضرائب في سبيل تأمين الغذاء لأهل المدينة في سهولة ويسر. (١٢١٠)

#### ثانيا : تأسيس الفرق العسكرية

تمثلت أهم الأحداث الداخلية في مملكة القدس في عهد الملك بلدوين الثاني بتأسيس الفرق العسكرية وازدياد نشاط هيئات الفرسان وبخاصة الإسبستارية والداوية منهم، وكان هدفهم الأساسي هو العناية بمرضى الصليبين ورعايتهم وإرشاد الحجاج المسيحيين

القادمين من الغرب، لكن هذا الهدف لم يلبث أن تحور، واتخذت تلك الهيئات طابعا حربيا وصار عليها أن تدافع عن ممتلكات الصليبيين بالشام وتحمي أماكنهم المقدسة وتحارب المسلمين، حتى حاء وقت أصبح فيه فرسان الداوية والإسبتارية هم حماة الكيان الصليسي بالشام. (۱۳۰)

#### 1 - هيئة الإسبتارية :

يرجع وجودها في المدينة المقدسة إلى ما قبل قيام الحروب الصليبية، وذلك عندما أسس بعض تجار مدينة أمالفي الإيطالية سنة ١٠٧٠م جمعية خيرية وشيدو مستشفى قرب كنيسة القيامة في القلس للعناية بالحجاج الفقراء، ومن ثم أطلق عليهم اسم فرسان المستشفى التي حرفت إلى العربية بالإسبتارية، ولم يلبثوا أن صاروا يتبعون البابا في روما تبعية مباشرة، وبوصول الصليبين إلى القلس قام فرسان الإسبتارية بحكم درايتهم بأحوال البلاد بتقديم مساعدات قيمة للصليبين (٢٠٠٠)، وعرور الوقت أصبح لهم كيان ثابت ومستقل ونظام خاص هم، فضلا عن أن كثيرا من كنائس القلس خصصت عشر دخلها لمساعدةم للنهوض برسالتهم، وهكذا لم تحل سنة ١٣٧١م الا وكان للإسبتارية دور فعال في محاربة المسلمين.

# ٢-هيئة الداوية(١٣٠):

تم تأسيس هذه الهيئة بأسس عسكرية على يد فارس فرنسي اسمه (هيو دي بايتر) HUGH DE PAYENS في عهد الملك بلدوين الثاني وبالتحديد في سنة ١١٨٨م، حسيث اختار ذلك الفارس قسما من المسجد الأقصى ليكون مقرا لمنظمته في القدس، وأطلق على أتباعه اسم فرسان المعبد TEMPLARS التي حرفت إلى العربية بالداوية. وكان أول عمل تعهدت به الداوية للقيام به هو حماية الطريق بين القدس وشاطىء البحسر لحماية الحجاج المسيحيين القادمين الى البلاد وإرشادهم، لكنهم لم يلبثوا أن اسهموا في كل عمل حسربي آخر قام به الصليبيون في بلاد الشام. (١٣٠٠)

ومما لا شك فيه أن تأسيس هيئة الداوية وتحول الإسبتارية إلى هيئة عسكرية، قد هيأ لمملكة القدس قوة حربية دائمة ساعدة افي تحقيق كثير من أغراضها، وقد حظيت بعطف الملك بلدوين الثاني ومساعدته ومساندته مع أنها ظلت مستقلة عن سلطانه و تتبع البابوية، إلا أن هذه الهيئات لم تلبث أن تحولت عن مبادئها الأساسية، وعندما از دادت امتيازاتها وكثرت ثرواتها أخذت في التدخل في كثير من الأمور التي لا تعنيها حتى أصبحت وكأنها كنيسة داخل كنيسة.

ومن الأحداث الداخلية التي جرت في عهد الملك بلدوين الثاني وفاة البطريرك جرموند في أواثل عام ١١٢٨م وتولى البطريرك ستيفن لافرت STEPHEN DE LA FERTE مكانه، إلا أن البطريرك الجديد والذي كان على صلة قرابة مع الملك كانت له أطماع سياسية أدت إلى سوء العلاقة بين الملك والبطرير كية (١٣٠٠)، ولكن بمرض البطريرك وموته السريع، وتولي بطريركا آخر مكانه يتسم بالبساطة الشديدة وقلة الثقافة واستعداده التام لتلبسية رغبات الملك (١٣٠٠)، أدى إلى عودة الأمور إلى طبيعتها بين الملك والبطريركية.

### نهاية بلدوين الثاني:

لم يرزق الملك بلدوين الثاني من زوجته الأرمنية سوى أربع بنات مما دعاه للتفكير كثيرا في مصير عرش المملكة من بعده، وبعد طول تفكير واستشارة بحلسه بعث بسفارة من رجاله إلى ملك فرنسا سنة ١١٢٨م لاختيار أحد النبلاء الفرنسيين ليرثه عرش المملكة (١٢٠٠)، فوقع اختيار الملك لويس السادس على فولك الخامس الأنجوى FULK OF ANJOU لتولي تلك المهمة، وكان في سن الأربعين من عمره ومن أقدر أمراء المملكة الفرنسية عندئذ،

وفي أوائل ربيع عام ١١٢٩ غادر فولك الخامس فرنسا متجها نحو القلس وفي حال وصوله تم عقد قرانه على مليسند الابنة الكبرى للملك بلدوين الثاني في احتفال كبير، وهكذا أصبح فولك الخامس بحكم زواجه من وريثة الملك هو الخليفة المنتظر لعرش المملكة.

أراد الملك بلدوين الثاني أن يمرن خليفته على محاربة المسلمين، فصحبه عقب زواجه في حملة لمهاجمة دمشق التي كان حاكمها طفتكين قد توفي في شباط من عام ١٢٨ ١م، وتاركا

إياها في حالة شديدة من الفوضى بسبب ازدياد نفوذ الباطنية فيها (١٣٠٠)، لكن حملته و هجومه باءا بالفشل.

وفي عام ١٩٣١م أخذت صحة الملك بلدوين الثاني في التدهور وما أن حل شهر آب من ذات العام حتى كان في نزاعه الأخير، فنقل من مكان إقامته الدائمة في قصره الى مسكن البطرير كية تحقيقا لرغبته في الموت بالقرب من القبر المقدس، فكانت وفاته في ٢١ آب سنة المام """، بعد أن حكم ثلاثة عشر عاما.

وبوفاة الملك بلدوين الثاني وابن عمه جوسلين دي كورتناي، انتهى عهد الرواد الصليبين القدامي وتبعهم بعد ذلك ملوك وأمراء صليبين ألفوا الشرق وحياهم فيه.

# ٣-القدس في عهد الملك فولك الأنجوي: FULK OF ANJOU

بوفاة الملك بلدوين الثاني خلفه فولك الأنجوي في حكم المملكة وقد احــــتفل بـــتتويجه ملكا في ١٤ أيلول سنة ١٣١ م في كنيسة القيامة بالقدس.(١٢٨)

حرص الملك فولك على تشييد الحصون والقلاع في أنحاء متفرقة من مملكته حتى يسهل الدفاع عن حدودها من القوى الإسلامية المحيطة بها من كل جانب، كما حفظ بواسطتها الأمن والهدوء داخل المملكة وعلى الطرق التجارية المؤدية إليها، فكانت لهذه السياسيية الأمنية التي اتبعها الملك فولك الأنجوي أثرها الجيد والمساعد في الحفاظ على أمن واستقرار المملكة لفترة أطول من الزمن.

أما من الناحية التجارية فقد سار الملك فولك على نحج أسلافه من الملوك، إلا أنه عقـــد معاهدة تجارية مع تجار مرسيليا تقرر بمقتضاها إعفاؤهم من الرســـوم الجمركية وسمح لهم بامتلاك شارع وكنيسة وفرن في القدس وعكا وسائر الموانئ في المملكة. (١٢٦)

وفي سنة ٣٩هـــ/١١ (١٢٠٠ توفي الملك فولك بعد أن هوى عن فرسه أثناء تجواله في مدينة عكا، فتولت الحكم من بعده زوجته مليسند التي لم يكن لها سوى طفلين صغيرين، بلدوين الثالث وعمره ١٣ سنة وأملريك الأول وعمره ٧ سنوات. لكن الأمراء الصليبيين

رفضوا أن تنفرد مليسند بالحكم مما اضطرها لأن تشرك ابنها بلدوين الثالث معها في ادارة أمور المملكة في الفترة التي استمرت ما بين سنة ١١٤٣م حتى عام ١٥٢م (١٠٠٠)، وحسينما توفيت تولى الملك بلدوين الثالث مهام الحكم بمفرده.

## ٤- القدس في عهد الملك بلدوين الثالث: BALDWIN 111

يبدو أن مملكة القدس في عهد الملك فولك اقتصرت سيادتها على باقي المناطق الصليبية من الناحية النظرية فقط، مما جعل الأمراء الصليبيين لم يهتموا كثيرا بعد موته بسلطة مليسند وابنها، كما لم يكن لها و لابنها القدرة على تسوية التراعات والخلافات التي نشبت بين أمراء الشمال (۱۲۰۰)، مما أضعف من نفوذ المملكة وهيبتها.

وحينما تولى الملك بلدوين الثالث مهام الحكم بمفرده، اتبع سياسة حديدة تحدف إلى توحيد القوى الصليبية المتنازعة في بلاد الشام لتستطيع الوقوف والتصدي لهجمات المسلمين المحيطين بمناطقهم، والتي أخذت بالازدياد في عهده بشكل واضح وكبير. ومع أن سياسته هذه أعادت لمملكته بعضا من نفوذها وقوتما أمام الإمارات الصليبية الأخرى، إلا أن الأوضاع في المنطقة عامة أخذت في التحول نحو منحى جديد بانبعاث حرركة الجهاد الإسلامية بقيادة عماد الدين زنكي ضد الغزاة الصليبيين والتي أدت إلى اضمحلال المملكة وتدهور أوضاعها عبر العقود التالية.

## الزنكيون وتوحيد القوى الإسلامية ضد الصليبيين:

كما أسلفنا سابقا كان لانقسام العالم الإسلامي وتفككه الأثر الأكبر في نجاح الحملة الصليبية الأولى، وامتداد نفوذ الصليبين على الأراضي التي احتلوها وإنشاء إمارات صليبية عليها على الرغم من المقاومة الإسلامية التي لاقوها والتي كانت بمثابة الدفاع الغريزي أو العفوي في الوقوف في وجه العدو بكل الوسائل المتاحة، لكن النجاح والنصر لم يكن حليف المسلمين للأسباب التي ذكرناها سابقا والتي أدت إلى بعثرة قوتهم وإضعافها ولذلك لم يحسنوا الدفاع رغم ما بذلوه من جهود.

لكن في وسط ذلك الغمام الذي مر بالأمة الإسلامية وفي عهد الملك بــلدوين الثالث، انبعثت من حديد حركة الجهاد الإسلامية بظهور القيادات الزنكية في الموصل، والتي سعت إلى توحيد القوى الإسلامية المبعثرة في الإمارات المتناحرة في بــلاد الشــام تحت قــياداتها الموحدة للتصدي للغزاة الصليبين. ومن أهم هذه القيادات الآتابــك عماد الدين زنكي الذي تولى حــكم ولاية الموصل ســنة ٢١ههـ/١١٧م (تأنم)، فعكف على تنظيم إمارته وتقويتها بكل الطاقات والإمكانات المتاحة لديه لتكون ندا قويا للقوى الصليبية في المنطقة، فسعى الى السيطرة على المناطق الإستراتيجية الهامة والمحيطة بــه (تأنم) كما عمل على ضمان ولاء وتبعية حكام المناطق الجبلية المحيطة بالموصل ، كما ضم حلب وقلعتها إلى إمارته ســنة ولاء وتبعية حام المناطق الجبلية المحيطة بالموصل ، كما ضم حلب وقلعتها إلى إمارته ســنة كانت تقف حاجزا يمنع أي اتصال بين حلب والموصل وتحدد دار الخلافة العباسية في بغداد، كانت تقف حاجزا يمنع أي اتصال بين حلب والموصل وتحدد دار الخلافة العباسية في بغداد، فاقتحمتها قواته في ٢٦ جمادى الثاني سنة ٢٩ههـ/٢٢ كانون الأول سنة ٤١١٤ (شنان) وتمكن من استردادها من الصليبيين وأعاد عمارتها ووضع حامية فيها لحمايتها. (منان)

كان لفتح إمارة الرها أصداء هامة في كل من المعسكرين الإسلامي والصليي، فقد تغيرت نظرة العرب والمسلمين إلى الصليبين وانحلت عقدة الخوف لديهم، وتحولوا من حالة الدفاع إلى حالة الهجوم حيث انطلقت القوات الإسلامية بقسيادة عماد الدين زنكي تحاجم القلاع والحصون الصليبية في بلاد الشام مدفوعة إلى ذلك بالدعوة إلى الجهاد. لكن عماد الدين زنكي لم يعمر طويلا بعد فتحه لإمارة الرها إذ قتله أحد غلمانه عام ٢١١٦ م، فتسلم القيادة في الشام من بعده ولده نور الدين زنكي الذي حمل رسالة أبيه في حرصه على مصالح الأمة الإسلامية.

#### الحملة الصليبية الثانية:

اعتبر الغرب الأوروبي سقوط إمارة الرها إيذانا بضياع الإمارات الصليبية في الشرق، فدعاهم الأمر إلى إرسال حملة صليبية ثانية إلى بلاد الشام قادها كل من لويس السابع ملك فرنسا وكونراد الثالث إمبراطور المانيا. (المنافقة الحملة طريق البر دون البحر، فاشترط البيز نطيون مساعدة الحملة بتعهد رؤسائها إعلان تبعيتهم للبيز نطيين من جهة إلى

جانب تسليمهم كل ما يستولون عليه من ممتلكات السلاحقة في آسيا الصغرى من جهة أخرى.

رفض الإمبراطور الألماني كونراد الثالث الاعتراف بالتبعية للإمبراطور البيزنطي ولذلك حُرم من المساعدات البيزنطية، كما أنه أخطأ باحتيازه طريق أواسط آسيا الصغرى فتعرض لمحمات شديدة من قبل السلاحقة أدت إلى فشله في الوصول إلى بلاد الشام (۱۱۱۰)، في حسين أذعن الملك لويس السابع لرغبة الإمبراطور بتقديم الولاء والطاعة و سلك الطريق المحاذي لساحل البحر الأبيض المتوسط حتى أنطاليا ومنها ركب البحر إلى إنطاكية.

حينما وصل الملك لويس السابع مع جنوده إلى إنطاكية وجد نفسه وسط أراء واتجاهات متعارضة يدعو إليها الأمراء الصليبيون، يهدف كل منهم إلى تحقيق أهدافه ومصالحه الخاصة، فتمكن بلدوين الثالث ملك القدس من صرف الملك لويس السابع عن السعي لتحقيق هدفه من الحملة وأقنعه بضرورة مهاجمة مدينة دمشق والاستيلاء عليها (۱۱۶۰ وفي ربيع الأول سنة ٤٣ هـ/١١٨ م (۱۱۴ فرض الصليبيون الحصار على مدينة دمشق، لكن محاولتهم هذه باءت بالفشل الذريع. ونتيجة لفشل الحملة هذه قويت نفوس العرب والمسلمين الذين كانوا يخشون دائما من قدوم حملات صليبية جديدة فتعمل على تأسيس إمارات صليبية جديدة لهم في بلاد الشام، كما أدت إلى انتعاش آمال أهل الشام والوثوق بقادهم، كما عمل نور الدين زنكي في حلب على استغلال الفرقة بين الصليبيين لينفرد بكل إمارة صليبية على حدة.

ولما تمكن الصليبيون من احتلال مدينة عسقلان آخر المعاقل الفاطمية على الساحل الفلسطيني (۱٬۱۰۰)، وأمتد نفوذهم على ساحل الشام وفلسطين من الإسكندرونة في الشمال حسي غزة في الجنوب وانفتح الطريق أمامهم لغزو مصر، كان رد نور الدين زنكي على احتلال عسقلان بضم دمشق إلى سلطانه والقضاء على دولة البوريين في صفر سنة ٤٩ه هم احتلال عسقلان بضم دمشق إلى سلطانه والقضاء على دولة البوريين في صفر سنة ٤٩ه م محت / تموز ١٠٥٣م، وهي الدولة التي كانت تقف حائلا بينه وبين توحيد بلاد الشمام تحت إمرته، فأصبحت مملكته تمتد من الرها والجزيرة شمالا إلى شرقي الأردن جنوب وفي ١٠ شباط سنة ١٩٦١م (١٠٠٠ توفي الملك بلدوين الثالث دون وريث له، فورث حملكة القدس أخوه أموري الأول كونت يافا وعسقلان.

## ه-القدس في عهد الملك آموري الأول: AMALRIC I

كان الملك أموري الأول يمتاز بالحنكة السياسية، فقد جعل من احتلال مصر هدفا إستراتيجيا وعسكريا لمملكته ""، فتسابسق كل من الملك أموري الأول ونور الدين زنكي للسيطرة على مصر، إلى أن تمكن نور الدين زنكي من تحقيق ذلك وتولى قائد جيوشه شيركوه الوزارة الفاطمية في ربيع الثاني سنة ٢٥هه/كانون الثاني ١٦٩ مر""، ثم خلفه ابن أخيه صلاح الدين الأيوبي الذي تمكن من إنهاء الخلافة الفاطمية في مصر في محرم سنة ١٧٥هه/١٧١ م """ وتولى الحكم فيها.

كان لنجاح نور الدين في ضم مصر إلى سلطانه أثره الكبير في قلق الصليبين من قدرات المسلمين، فقد أصبحت مملكتهم في القدس محاطة من الشمال الشرقسي والجنوب الغربي بالمسلمين.

وفي ١١ شوال سنة ٢٩هـ/٥٠ أيار ١٧٤ م (٢٠٠٠) توفي نور الدين زنكي و لم يترك خلفا له سوى ابن صغير هو الصالح إسماعيل وكان في الحادية عشرة من عمره، وبعد حجاج وصراع طويل أجمع أمراء الجيش بدمشق على مبايعة الملك الصالح إسماعيل على الرغم من صغر سنه وأحلسوه مكان أبيه بالقلعة في دمشق. (٢٠٠١)

في تلك الفترة حاول الصليبيون بقيادة أموري الأول انتهاز فرصة وفاة نور الدين زنكي للتدخل في شؤون بلاد الشام واحتلال بعض أراضيها، حيث هجموا على بانياس وحاصروها في أواخر أيار سنة ١٧٤ م، فخرج إليهم ابن المقدم وهو قائد العساكر بدمشق، فهادهم على أن يقدم لهم مبلغا ضخما من المال وأن يطلق سراح اسراهم. ("")

في أثناء عودة الصليبيون من الشام مرض الملك أموري الأول وما لبـــــ أن مات تاركا ولده بلدوين الرابع وعمره اثني عشر عاما، فدب التراع والصراع بين الأمراء والبارونات في القدس بسبب الوصاية على العرش. ولما علم صلاح الدين بشأن المعاهدة التي أبرمها ابــن المقدم مع الصليبين استنكرها بشدة وطلب منهم نقض المعاهدة، لكن الأمراء بدمشــق لم ينقضوها. ولما كان صلاح الدين الأيوبي الوارث الحقيقي لسياسية نور الدين في توحــيد

صفوف المسلمين لمحاهدة الصليبيين استخلف أخاه العادل على مصر وانطلق نحو بلاد الشام وبرفقته سبعمائة فارس، فوصل دمشق في أواخر ربيع الأخر سنة ٧٠هـ/تشرين الثاني ١٧٤ م (٢٠٠٠)، وفيها استقبل استقبالا حسنا وقد خرج كل من بها من العساكر إليه لاستقباله. (٢٠٠٠)

هذا وقد اتبع صلاح الدين في دمشق ذات السياسة التي نفذها في مصر إذ عمد إلى كسب الأهالي إلى جانبه بإصدار أوامره بإنفاق الأموال وتوزيعها على الناس، والمناداة بإزالة المكوس والضرائب (١٠٨٠)، فلما استقر أمره في دمشق أصبح سيد الموقف في بلاد مصر والشام.

# ٦- القدس في عهد الملك بلدوين الرابع: BALDWIN IV

تولى الملك بلدوين الرابع عرش مملكة القدس وهو لا زال طفلا صغير السن لم يتحاوز عمره الاثنى عشر عاما، مما أدى وضعه هذا إلى نشوب التراعات والصراعات بسين الأمراء والبارونات بسبب الوصاية على العرش، وبالتالي انشغال المملكة في مشاكل داخلية كثيرة شغلتهم عن أمور المسلمين من حولهم، مما أتاح الفرصة أمام صلاح الدين الأيوبي للسعي جاهدا إلى تقوية جبهة المسلمين بتوحيد صفوفهم للتصدي للصليبين بكل عزم وقوة.

لما استقر أمر صلاح الدين في كل من بلاد مصر والشام، خرج من القـــاهرة في جمادي الأول سنة ٧٣هـ/١١٧٧م وخيم بظاهر بلبيس قاصدا الهجوم على مملكة القدس (١٠٩٠)، فلما وصل العسكر الأيوبي إلى عسقلان استولى على ما كان بها وقتل عددا من الصليبين. ولما رأى العسكر الأيوبي هدوء الصليبيين وهمودهم انتشروا في معاقسلهم القريبسة لغرض الحصول على الغنائم، وبقى صلاح الدين بقليل من العسكر عند الرملة بالقسرب من (تل الصافية) استعدادا للهجوم على الصليبين، لكن سرعان ما اجتمعت حساميات المدن الصليبية والقريبة حول الملك بلدوين الرابع ملك القدس، وباغتت قــوات صلاح الدين في معركة الرملة فحلت بالمسلمين هزيمة(١٠٠٠)، عاد على أثرها صلاح الدين بما تبقى من قــواته إلى مصر، لكن معركة الرملة هذه أدت إلى رفع معنويات الصليب يسمين ودعمت مركزهم،حيث سعى الملك بلدوين الرابع إلى إنشاء الاستحكامات والحصون القسوية في المنطقة، فاختار بناء حصن قوي عند ( مخاضة الأحزان) في سينة ٧٤هـــ/١٧٨ م وهو يبعد عن دمشق مسافة يوم وبينه وبسين طبرية وصفد نصف يوم. (١٦٠٠) ولما استشمر صلاح الدين خطورة هذا الحصن على بلاد المسلمين توجه لقتال الصليبيين، والتقسى هم عند (تل القاضي) في سهل مرج عيون، فانتصر عليهم وهزمهم وأسر بعضا من فرساهم، منهم مقدم الداوية ومقدم الإسبتارية وأمير طبرية. (١١٠٠ وبعد هذا الانتصار تمكن صلاح الدين من فتح (بيت الأحزان) وهدمه تماما. (١٦٢) ومن ثم عقد هدنة بينه وبين مملكة القدس في عام ١١٨٠م(١٦١) وتبعها كذلك هدنة أحرى مع ريموند الثالث أمير طرابلس، غير أن الهدنة بين صلاح الدين ومملكة القدس لم تستمر إلا سنة واحدة لأن القائد ريجنالد (أرناط) صاحب بارونية الكرك نقضها بالاستيلاء على قـوافل تجارية إسـلامية كانت قـادمة من مصر، فاستولى على ما كان فيها من أموال ومتاع.(°<sup>110</sup> عزم أرناط في تلك السنة أي سنة ٧٧ه هـ /١٨١ - ١٨١ معلى غزو المدينة المنورة بقصد تيماء من أرض الحجاز، غير أن عز الدين فرخشاه صده عن مطلبه ("``)، وبذلك أخفقت حملة أرناط في الوصول إلى الأماكن المقدسة في بلاد الحجاز، كما أسفرت عن عداء شديد بينه وبسين صلاح الدين "``، مما دفع صلاح الدين إلى التصميم على فتح الكرك، فهاجمه في ربيع الآخر من عام ٥٨٠ هـ / آب ١٨٤ م وفرض الحصار عليه و كاد ينجح لولا تدخل ملك القلس الذي أفسد الحصار، مما اضطر صلاح الدين للانسحاب، لكنه انتقم بالهجوم على نابلس وسبسطية و جنين (١٠٠٠)، وبعدها سعى صلاح الدين بكل جهده إلى توحيد كافة القوى الإسلامية في شمال الشام والعراق ومصر قبل البدء في خوض المعارك الفاصلة مع الصليبيين.

في تلك الأثناء وبالتحديد في عام ١١٨٠م تزوجت سيبل ('''' أخت الملك بسلدوين الرابع من أمير فرنسي ضعيف الشأن هو غي دي لوزنيان GUY DE LUSIGNAN رغم معارضة أخيها، فنال غي دي لوزنيان كونتيتي يافا وعسقلان إقطاعا له، كما أصبح له حق شرعى في الوصاية على العرش،

ولما دب التراع بين الملك بلدوين الرابع وغي دي لوزنيان، وقد أصيب الملك بمرض شديد وأشرف على الهلاك، عزله عن الوصاية على العرش وأوصى بالعرش لابن أخته الصغير بلدوين الخامس وجعل الوصاية عليه للأمير ريموند كونت طرابلس.

توج بلدوين الخامس ملكا على القديس وهو لا يزال طفلا في السابعة من عمره في كنيسة القيامة سنة ١٨٥هــ/١١٥ م (١٠٠٠) في حياة خاله الملك بلدوين الرابع الذي توفي بعد أسابيع قليلة من مراسم التتويج، وهو لم يتحاوز الرابعة والعشرين من عمره ، لكن الملك الصغير بسلدوين الخامس ما لبسث أن توفي في عكا في السسنة التالية سسنة التالية سسنة المردد التراع على السلطة بين زعماء الصليبين، فسارعت أمه سيبل وأعلنت نفسها ملكة على البلاد وأيدها في ذلك زوجها غي دي لوزنيان وريجنالد صاحب الكرك والبطريرك هرقل، أما رعوند كونت طرابلس فقد توجه إلى نابلس ودعا إلى عقد الحكمة العليا للبارونات ولحق به أتباعه مستنكرين تتويج سيبل ملكة، الأن في ذلك عخالفة لوصاية الملك بلدوين الرابع، لكن الملكة بعد إتمام مراسم تتويجها قامت بوضع التاج

على رأس زوجها غي دي لوزنيان، وأقسم الجميع يمين الولاء للملكة والملك الجديدين في حين توجه ريموند إلى الجليل رافضا مبايعتهم. لم يمكث الملك غي لوزنيان على عرش مملكة القدس أكثر من عام واحد، حيث أعلن القسائد المسلم صلاح الدين الأيوبي في أوائل عام ١١٨٧ م الجهاد العام ضد الصليبين وأدى إلى سقوط مملكة القدس الصليبية بأيدي المسلمين بعد احتلال دام ٨٨ عاما.

فيما يلي حدولا يبين أسماء ملوك مملكة القسدس الصليبسية وفترة حسكم كل منهم:

# مملكة القدس الصليبية

| الفترة الزمنية | حقه الشرعي في الحكم                | اسم الملك             | الرقم |
|----------------|------------------------------------|-----------------------|-------|
| 111.99         | منتخب<br>                          | غورفري دي بويون       | -1    |
| 1114-11        | شقیق غودفری                        | بلدوين الأول          | -7    |
| 1171-1114      | ابن عم كل من غوردفري وبلدوين الأول | بلدوين الثاني         | -٣    |
| 1187-1171      | زوج أبنة بلدوين الثاني             | فولك الأنجوي          | - ٤   |
| 1107-1128      | ابنة بلدوين الثاني وأبننها         | مليسند قبلدوين الثالث | -0    |
| 1177-1187      | ابن مليسند وفولك الأنجوي           | بلدوين الثالث         | -7    |
| 1178-1174      | شقيق بلدوين الثالث                 | أموري الأول           | -v    |
| 1110-1178      | ابن أموري الأول                    | بلدوين الرابع         | -A    |
| 1117-1110      | ابن شقيقة بلدوين الرابع            | بلدوين الخامس         | -9    |
| FALL-VALL      | ابنة أموري الأول وأم بلدوين الخامس | سيبل وغي دي لوزنيان   | -1.   |

# الوضع العام لمملكة القدس في العهد الصليبي

أشرنا فيما سبق كيف تم احتلال المدينة المقدسة، وكيف تأسست أول مملكة صليبية في الشرق فيها وعن أهم الملوك الذين اعتلوا عرشها، ولاستكمال الصورة عن المدينة المقدسة في تلك الفترة الزمنية لابد لنا من التعرف بشكل واضح على وصف المدينة آنذاك ونظام الحكم والقضاء اللذان كانا متبعان فيها، بالإضافة الى مختلف مناحي الحياة من احتماعية واقتصادية وسياسية وإدارية وغيرها من الأمور.

### وصف المدينة المقدسة:

إن أفضل من حدثنا عن المدينة المقدسة في تلك الفترة الزمنية هو القسيس الفرنسي فولشيه الشار تريFULCHER DE CHARTRES الذي رافق الحملة الصليبية الأولى الى الشرق، وأقام في مملكة القدس وأرخ لها في كتب ثلاث منذ عام ١٠٩٥م وحتى عام ١١٢٧م حين انقطعت كتاباته إما بوفاته أو بسبب مرض أقعده عن الكتابة (١٢٠٠)، وصف المدينة قائلا:

- ١) تقع القدس في منطقة جبلية خالية من الأشجار والينابيع والجداول باستثناء عين سلوان (سلوام) التي تبعد مسافة رمية سهم عن المدينة، وقد يتوفر فيها الماء في بمعض الأحيان أو يشح بسبب قلة الجاري. وتقع هذه العين في الوادي على سفح جبل صهيون من تيار جدول قدرون. وهذا الجدول يطفو عادة ويفيض في فصل الشتاء وسط وادي يهوشفات.
- كافية من المياه. كما يوجد خارج المدينة أحواض أخرى لإنعاش الناس والحيوانات.
- ٣) من المسلم به أن المدينة منبسطة انبساطا متناسبا، فلا هي صغيرة ولا هي كبيرة، عرضها
   من السور الى السور أربع رميات سهم. وفي غرها يقع برج داود يحفه السور على

- الجانبين. وفي جنوبها يقع جبل صهيون على بعد أقل من رمية سهم، وفي شرقها يقـــع جبل الزيتون على بعد ألف خطوة خارج المدينة.
- ٤) وبرج داود هذا مبني من حجر صلب في نصفه الأعلى قــوالب ضخمة مربعة مختومة بالرصاص المصهور. وبوسع شمسة عشر أو عشــرين رجلا، اذا ما توفر لهم الغذاء أن يدافعوا عنه ضد هجمات أي عدو.
- ه) وفي المدينة نفسها يقع هيكل الرب وهو مستدير الشكل، وقد بني حيث شيد سليمان في
  قديم الزمان هيكله البديع، ومع أنه لا تجوز مقارنة البنيان الحالي بالقديم، الا أن منظره
  فائق الروعة يدل على مقدرة مذهلة بالعمار. (٢٧١)
- ٦) وكنيسة القيامة مستديرة الشكل أيضا وقد بقيت قمتها مفتوحة لتسمح بدخول الضوء من كوة دائمة، حذق في بنائها معماري ماهر.
- ٧) لا أقدر، لا أجرؤ، ولا أدري كيف أعدد الأشياء التي تحتويها، أو احتوتها في الماضي، لئلا أضلل أولئك الذين يقرعون أو يسمعون عن هذه المسألة. بعد أن دخلنا الهيكل ولمدة خمس عشرة سنة اثر ذلك (١٧٣٠)، كانت هناك صخرة محلية في وسطه. وقيل أن تابوت العهد ومعه الجدث وصحائف موسى قد حفظت في داخلها، وأن يوشع ملك يهوذا أمر بوضعها هناك قائلا: (لن تستطيع أن تنقلها من هذا المكان) ((٣٥٠٣ ARALIP))) إذ أنه تنبأ بمستقبل السبى.
- ٨) ولكن ذلك يتنافى مع ما نقرأ في وصف أرميا في كتاب المكابيين الثاني بأنه قد خباها
   بنفسه في بلاد العرب قائلا إلها لن تكتشف حتى يجتمع خلق كثير. وكان أرميا معاصرا
   ليوشع. ولكن الملك يوشع مات قبل أرميا.
- ٩) قيل أن ملاك الرب وقف أمام الصخرة المذكورة (صموئيل الثاني ٨:٢٤ ٢٥) وأهلك
   الناس بسبب حماقة داود في إحــصائهم مما أغضب الرب(صموئيل الثاني ٢:١٠٠ ٢، ٥ ١٠٧) ولما كانت هذه الصخرة قــد شــوهت الهيكل فانه تم تغطيتها وتبــليطها
   بالرخام. وقد وضع فوقها مذبح الآن، وعليه وضع الكهنة جوقة المرتلين.

كان الشرقيون يكنون فائق الاحترام لمعبد الله وقد فضلوا اداء صلاتهم هنا عن أي مكان آخر، .... و لم يسمحوا للمسيحيين بدخول الهيكل.

١) وهناك معبد آخر فخم ورائع البنيان يدعى هيكل سليمان، ولكنه ليس الهيكل الذي بناه سليمان و لم نستطع بسبب ضيق ذات اليد، أن نحافظ عليه في ذات الحالة التي و جدناه فيها. لذا فقد تلف جزء كبير منه. (١٧١)

١١)كانت هناك بحار في شوارع المدينة يغسل فيها ماء المطر كل الأوساخ.

۱۲) كان الإمبراطور ايليسي هدريان قد زين هذه المدينة وزادها بهاء، وجمّل شدوارعها وميادينها بالأرصفة. وقد سميت القدس على اسمه (ايليا) ولهذا السبب، وكثير غيره عظم شأن القدس واشتهر صيتها). (۱۲۸)

هذا وقد ورد وصف آخر للمدينة في العهد الصليبي من خلال تقرير لحاج غير معروف الاسم ألف كتابا تحت عنوان مدينة أورشليم (١٥٠٠) LA CITE DE JERUSALEM ذكر فيه أنه كان للمدينة أربعة أبواب رئيسة، وأحد هذه الأبواب هي البوابة الذهبية وكانت تفتح مرتين في السنة أيام الصليبين، في حد السعف (الشعانين) وفي العيد الخاص بذكرى العثور على الصليب في القرن الرابع. كما يصف هذا الحاج شوارع المدينة، منها شارع كان يسمى شارع جبل صهيون لأنه يؤدي الى جبل صهيون، وطريق مغطى يسمى شارع الأعشاب حيث تباع فيه كل الأعشاب وكل الفواكه، وذكر أنه عند قمة هذا الشارع يباع السمك، وخلف السوق ميدان واسع يباع فيه الجبن والدجاج والبيض، وعلى يمين هذا السوق حوانيت تجار الذهب من السورين.

# طبيعة المجتمع السكاني

عرفنا مما سبق كيف أن الفراغ السكاني الذي عانت منه مملكة القسدس في أوائل العهد الصليبي كانت من أكبر المشاكل التي واجهت ملوك الصليبيين الأوائل، مما حدا بملوكهم الأوائل الى حل هذه المشكلة السكانية بإعادة توطين السكان في المملكة وذلك من خلال تشجيع سكانها الأصليين من المسيحيين الشرقيين للعودة الى المدينة والإقامة فيها، كما حثوا الحجاج الغربيين القادمين الى المدينة لزيارة الأماكن المقدسة بالبقاء والاستقرار فيها، فقد قال فولشيه الشارتري واصفا الوضع: (بقي بعضهم بعد ذلك في الأراضي المقدسة وعاد الآخرون الى موطنهم وقد بقيت أراضي القدس خالية من السكان لهذا السبسب، لم يتوافر فيها من الناس من يدافع عنها...). (١٧٠٠)

وكذلك عرفنا كيف عملوا على تمجير السكان النصارى من مناطق وادي موسسى وعمان والسلط والبلقاء في الأردن الى المدينة المقدسة بالترغيب حينا وبسالترهيب أحسيانا كثيرة، لكنهم اضطروا فيما بعد السماح للمسلمين بالسكن في المدينة ومنحوهم بسعض الحقوق، أما اليهود فقد حظر عليهم في السنوات العشر الأولى دخول المدينة المقدسة. (٧٧٠)

وهكذا تغيرت الطبيعة السكانية لمدينة القدس في العهد الصليبي بحيث أمكن تقسمها على النحو التالي :

١-الفرنجة اللاتين: وهم الذين قدموا الى المدينة مع الحملة الصليبية الأولى واستقروا فيها، وكانت بأيديهم مقاليد الحكم وتسيير الأمور في المملكة، لكنهم كانوا قليلي العدد حسيت كانت نسبة الوفيات فيما بينهم كبيرة في حين كانت نسبة المواليد عندهم ضئيلة نسبيا.

۲-المهاجرون الفرنجة الجدد: وهم الذين قدموا من غرب أوروبا عبر العقسود المتتالية واستوطنوا القدس، وكثيرا ما أدى ذلك الى وقوع الخلاف والعداء بينهما.

٣-التجار الإيطاليون: وهم من ساهموا بشكل كبير في إرساء دعائم الوجود الصليبي في

المنطقة ككل، وكانت مواقفهم تتفق مع المستوطنين القدامي في السعي لإقامة علاقسات حسنة مع المسلمين في سبيل تثبيت وجودهم واستقرارهم في المنطقة.

٤-المسيحيون الشرقيون: وكانوا مغلوبين على أمرهم ويعاملوا كمعاملة المسلمين تماما.

٥-المسلمون واليهود: وكانوا يمثلون نسبة ضئيلة بالنسبة لجموع المسيحيين ومغلوبين على أمرهم.

ولما كانت طبيعة الغزاة الصليبيين تغلب عليها الطبيعة البربسرية والهمجية التي بسدت واضحة جلية لما أظهروه وأبدوه من تصرفات همجية حال وصولهم للمدن الشرقية وبخاصة حال استيلاتهم على مدينة القدس، الأمر الذي جعل ملوكهم الأوائل يُجدون صعوبــة في إنجاد حد معين من الاحترام بين السكان المحليين (٧٠٠)، ولكن بمرور السنوات على وجودهم بين الشعوب العربية واستقرارهم في المدن التي كانت تفوق على جميع المدن الغربية بالتطور والتقدم والنظافة، تأثروا تأثرا كبيرا بعادات وسلوك ومظاهر حياة أهل الشرق التي هذبت ولطفت من أساليبهم وعاداهم كثيرا، حتى امتد تأثير حيضارة الشيرق عبرهم إلى العالم الغربي (١٧٨) و من خلال استقرار الصليبيون في المنطقة سنحت الفرصة أمام الشعوب الغربسية للقدوم الى الشرق والتعرف على حضارته الغنية واقتباس الكثير منها سبل العيش الرغيدة والمترفة كثيرا بالنسبة لهم، فقد اقتبسوا عادة تكرار الاستحمام وضرورة نظافة الأبدان، واستخدام العطور وارتداء أفخم الملابس والمصنوعة من الأنسجة الحريرية الناعمة، والنوم على الأرائك، وتناول الأطعمة المتنوعة والتزين بالجواهر، حتى نساءهم اتخذن طريقة نسساء أهل الشرق في عدم الخروج من بيوتهن سفور ومكشـوفات الوجوه فعملن على ارتداء الحجاب، وأما السيدات النبيلات والأكثر ثراء كن يقبعن في بيوقمن ولا يُخرجن الا قـــليلا، وكن دائما محاطات بالخدم والحرّاس. كما تعلم الفرنجة أيضا ضرورة احترام النساء وكيفية التعامل معهن بلطف واحترام تماما كما يفعل المسلمون مع نسائهم، وهو الأمر الذي كان مفقو دا في الغرب آنذاك. (١٧٨)

#### السياسة التنظيمية

عندما احتل الصليبيون مدينة القدس وغيرهامن المدن والمناطق العربية الإسلامية واستقروا فيها، لم يكن لديهم الوقت أوالقدرة أوحتى الوسائل الكفيلة لتغيير النظم الإدارية المتبعة في البلاد العربية وفقا لأنظمتهم المتبعة في الغرب الأوروبي والتي كان يغلب عليها النظام الإقطاعي، ولذلك فان الظروف الاستثنائية للوجود الصليبي في المنطقة العربية بشكل عام وفي القدس بشكل خاص أوجب اتباع سياستين مختلفتين للتنظيمات الإدارية في داخل المحتمع المحلى الواحد وهما:

## أولا-التنظيم الإداري التقليدي( العربي التقليدي):

وكان ينظم جميع أمور السكان المحلين وقضاياهم، حتى أنه بمرور الوقت أصبحت كثير من القطاعات الإدارية في الدولة تدار بأيدي المسلمين أنفسهم، وكانت لغة الإدارة في الدولة هي اللغة العربية السائدة بين كافة قطاعات السكان المحلين، في حين كان على الفرنجة أنفسهم أن يحاطوا بالمترجمين ومساعدين لهم من أصل محلي نتيجة لاتصالاهم المتكررة بالمحتمع المحلي. (١٧٨)

## ثانيا: التنظيم الإقطاعي

وكان يحكم وينظم مجتمع الفرنجة اللاتين وجميع الأمور المتعلقة بمم من خلال كل من ١- السلطة الملكية و ٢- الجلس الأعلى للدولة.

#### ١ - السلطة الملكية:

وهي ممثلة في الملك الذي هو على رأس التنظيم، وكان الملك اذا ما اعتلى العرش تصبح المملكة وكأفا إقطاع له، شأنه في ذلك شأن النبلاء في إقطاعياهم، حيث كان ملك القدس علك كلا من القدس وعكا ويافا وعسقلان والمناطق المحيطة ها (١٧٨٠)، في حين كان الملك في الغرب الأوروبي لا يملك الا إقطاعا صغيرا (١٧٨٠) كما كان ملك القسدس مفوضاً بستوزيع الإقطاعيات التي تتبع أملاكه الخاصة أو التي اقتطعت منها، ويتبسع هذه الخاصية أن له الحق

في إقرار زواج الوريثات للإقطاعيات لمن يجده مناسبا، وكثيرا ما سبب هذا الأمر للمملكة منازعات وخلافات كثيرة، كما كان له الحق أيضا في منع الإقطاعيين من بيع الأملاك اذا ما وجد أن عملية البيع تلك ستؤثر على مصالح الدولة (٢٧٠٠).

وأما عن علاقة ملوك القلس بأمراء الإمارات الصليبية الثلاث (الرها - إنطاكية - طرابلس) لم تكن ذات سلطة مركزية ونفوذ مباشر عليهم، وإنما كانت ذات سياسة تنسيقية وتوفيقية فيما بينهم في سبيل التمكن من الوقوف في وجه القوى الإسلامية المحيطة هم، وعليه كان الأمراء يتصرفون في إماراهم باستقلال تام فقد كان لكل أمير منهم قوانينه الخاصة به. (٢٧٠) و كثيرا ما عقد بعضا منهم معاهدات مع المسلمين أو عملوا على مهاجمتهم على الرغم من وجود معاهدات بين ملك القدس والمسلمين .

لكن حقوق ملك القدس كانت أكثر ما تتضح عند خلو إمارة من الحاكم بوفاته دون أن يترك وريثا في سن الرشد أو أن يتولى حكم إحدى الإمارات أمير صغير السن، فيصير من حق ملك القدس الوصاية على الإمارة والأمير.(١٨٠٠)

ومن ناحية أخرى كان من حق ملك القسدس إعطاء الحق لأي قسادم من الغرب الى الشرق الإسلامي أن يمتلك ما يستولي عليه من قلعة أو مدينة بشرط أن يترل بها حامية ويرفع علمه عليها، وذلك من أجل تشجيع قيام إمارات متعددة في نواحسي مختلفة في فلسطين. ومثال على ذلك حصن الشوبك وقلعة الكرك. وهكذا نشأت الأرستقراطية الإقطاعية في المنطقة. (۱۸۱۰)

وأما عن السلطة الملكية في الأمور الإدارية داخل التنظيم الإقطاعي فقد كانت محدودة نسبياً، فهو من يأمر الجيش، وكذلك يترأس مجلس النبلاء والمحاكم، وهو من يقوم بتعيين الرجال في أعلى مناصب الدولة، وكذلك كان يحق له أن يفرض ضرائب معينة بسبسب الحروب، لكنه لم يكن له الحق في اتخاذ أي قرار بمفرده، وأما في المحاكم فقد كانت أراءه ورغباته ثانوية بالنسبة للقضاة.

#### ٢- المجلس الأعلى للدولة:

وهو بمثابة حكومة الدولة، وكان مؤلفا من كبار البارونات ومن أصحاب المقامات الكنيسة الرفيعة وممثلين عن الجماعات الأجنبية وكبار قادة الجيش والفرسان، وبشكل عام كانت قرارات الجيش تتخذ يوميا في هذا المجلس، وأما الملك فلم يكن يطاع في هذا المجلس الا اذا كانت شخصيته قوية ولديه قدرة كبيرة على الإقناع لدرجة تقنع المجلس بالموافقة على خططه، لذا كان هذا المجلس يُحظى بامتيازات كبيرة حيث كان أشب ما يكون بالبرلمان بالنسبة لممالك القرون الوسطى. (١٨٠٠)

## نظام القضاء

كان يوجد في مملكة القدس ثلاثة محاكم رئيسة تمارس القضاء وهي:

المحكمة العليا: وهي الخاصة بطبقة النبلاء والبارونات، وكانت تفصل في القضايا التي تتعلق بالتراع بين الملك وأسويائه من أمراء الإقـطاعيات والنبـلاء، وكذلك كانت هذه المحكمة تعتبر المصدر الأكبر للقضاء عند الطبقة الحربية، كما أها كانت تحدد سـلطة الملك فيما يتعلق في الأمور العسكرية، كما أها الجهة المسؤلة في قرار انتقال لقب الملك. (١٨٢)

1-المحكمة الوطنية: وهي المحصصة لسائر الفرنجة وكانت تتألف من اثني عشر مشرعا يختار رئيسها من طبقة الفرسان، وأما اختصاصاها فكانت النظر في كل ما يجري بين الفرنجة وأهل المدن من المعاملات والعهود وامتدت سلطاها الى القصضايا الجنائية المتعلقة بسأهل المدن. (۱۸۲۰)

٣-المحكمة الكنسية: وكانت تفصل في الأمور الدينية والعلاقات الزوجية، وكانت تتمتع باستقلالية تامة عن باقي المحاكم في المملكة، وتمتعت بامتيازات وإعفاءات مالية كبسيرة لدرجة أصبحت فيها أملاكها واسعة ومواردها هائلة تفوق ما يرد الحكومة ذاقها. (١٨٢)

#### القوات العسكرية

وكانت تتألف القوات العسكرية لمملكة القسمس الصليبية من فئات متعددة وهي:

#### ١- الجيش الإقطاعي:

كان يعتبر الفرد فيه تابعا ومُلزما بأن يؤدي الخدمة العسكرية طوال السنة وليس لفترة محدودة، الا أنه غير ملزم بأن يؤدي الخدمة ما لم يتقاضى أجرا على ذلك، وليس هناك ما يعفي الملك من الالتزام بدفع الأجور لأفراد هذا الجيش سوى حدوث مجاعة أو قيام المسلمين بغارات عليهم، وكذلك كان من واجب الملك توفير الخيل لأفراد هذا الجيش بما أقامه من النظام المعروف باسم التعويض أو البدل (۱۸۲۱) RESTOR، فإذا فقد التابع حصانه بشرط ألا يكون ذلك نتيجة خطأ ما ارتكبه فانه يحصل على حصان غيره من بيت المال الذي اشتهر باسم سكريتم (۱۸۲۱) SECRETUM.

## ٢- الجيش المأجور: SOUNDOYERS

كان لدى مملكة القدس جيشا آخر الى جانب الجيش الإقطاعي وهو من المأجورين ويحصلون على ما يتحصل من الإقطاعيات من أموال.

## ٣-التركبولي: TURCOPOLI

وهي فئة من الفرسان المتخفيين وجرى تجنيدهم من أصل غير إفرنجي أي من السسريان مثلا ودرجوا على استخدام الأساليب المعروفة عند المسلمين.

#### ٤- فرسان الطوائف الدينية:

و جيوشهم مؤلفة من السكان الوطنيين ومقدمو هذه الطوائف يعتبرون من الأمراء وعتازون بالاستقلالية التامة.

٥- فئة المشاة: وكانوا من الأرمن ويعتبروا من خيرة جنود الشرق.

٦- فئة الرماة: وكانوا من المارونيين.

وهكذا نجد أنه على الرغم من القوة العسكرية الهائلة التي كانت تمتلكها مملكة القددس الصليبية والتي قدر عدد أفرادها بنحو ٢٥ ألف رجل، وذلك في سبيل الحفاظ على وجودها واستمرارها في الشرق، الا أن المحتمع الصليبي بقي على مر السنين منعز لا الى حدد كبير ومتأثرا وليس مؤثرا في المحتمع المحلي بدليل ما سبق ذكره، ولذلك ما أن تجمعت القدوات العربية الإسلامية واتحدت حتى تمكنت من القضاء عليها وإحراجها من المدينة المقدسة.

## هوامش الفصل الرابع

١- السلاحقة: أصلهم فنة من الأتراك خرجوا في أواخر القرن العاشر الميلادي من سهول تركستان، وحملوا السلاح للغزو، ودخلوا الحروب للمغانم، وكان على رأسهم ابن زعيم من زعمائهم اسمه (سلجوق) واعتنق هؤلاء الأتراك دين الإسلام وتحمدوا للدين، فانقلبوا من فئة الى قبلة، ومن قبلة الى أمة، وقد أولاهم الخلفاء العباسيون حكم الولايات حتى أصبحوا أسياد دويلات مستقلة، فراحوا يُعكمون صوريا باسم الخلفة العباسي وفعليا باسمهم الخاص، وقد بدأ حكمهم الفعلي لبلاد العرب بدخول عظيمهم (طغرل بك) مدينة بغداد سنة ٤٤٧هـ/٥٠٥ م، وكان في بغداد يومئذ الخليفة العباسي القائم بأمر الله فأبقاه ليحكم صوريا، لكنه قضى على من سواه في الحكم من المتنفذين والقادة.

٢- الأتابسك: لفظ تركى مكون من (أتا) أي الأب المربي ، و (بسك) أي الأمير ، ومعنى ذلك أنه مربي الأمير أو الملك ،
 وكان آل سلحوق اذا امتاز أحد قادهم و أرادوا تشريفه أضفوا عليه هذا اللقب تكريما له. انظر: د. سعيد عاشسور ،
 الحركة الصليبة ، ج١ ، ص ١٥ - ١١ .

٣- د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص٩٠.

٤- انظر: حب - هاملتون ، صلاح الدين ، ص٤٦ - ٤٨.

٥ - عن معركة ملاذكرت أو مناذكرد، أنظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج٠١، ص ٦٥-٦٨.

٦- د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوي، ص١٣.

٧ - د.سعيد عاشور، الحركة الصليبة ، ج١ ، ص ٢٦.

٨- د . أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ١٤.

٩- د. سعيد عاشور، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ١٣٤.

W.B. STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P.5.

١١ - د.سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص١٣٧.

١٢ - د. سعيد عاشور ، أوروبا في العصور الوسطى ، ج ١ ، ص ٤٢٩.

SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF CRUSADES, Vol. 1, P 29

١٤- د. سعيد عاشور ، أوروبا في العصور الوسطى ، ج ١ ، ص ٤٣٩.

٥١ - د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوي ، ص ١٩

RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, VOL 1, PP 183-184

١٧- د. سعيدعاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ١٣٥ - ١٤٠.

١٨ – د.أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ٢٠.

۱۹ - د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ۱ ، ص ١٥٦ - ١٥٠٠.

٣١- د. سعيد عاشور، الحركة الصليبة ، ج١، ص ١٦٥-١٦٦.

٢٢-د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ٢١.

٢٣- هاجر الأرمن من بلادهم حول بحيرة فان إلى كليكية هجرة كبيرة في القير ن الخامس الهجري / الحادي عشير
 الميلادي، وذلك أمام غزوات السلاحقة ، أنظر: د.سعيد عاشور ، الحركة الصليبية، ج ١ ، ص ١٧٣.

RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, PP 294-295.

٢٥ كانت مدينة أنطاكية حين حاصر تما الجيوش الصليبية بيد السلاحقة منذ أن انتزعها سليمان بن قستلمش سلطان سلاحقة الروم من البيز نطيين سنة ٧٧٤هــ/١٠٨٥م ، ثم أصبحت من أملاك تنش الذي سلمها لأحسد رجاله من التركمان المعروف باسم ( ياغي سيان ) سسنة ٤٧٩هــ/١٠٨٧م . للمزيد أنظر : ابسن الأثير ، الكامل في التاريخ ، التركمان المعروف باسم ( و ص ١٤٧ - ١٤٨٠ .

٢٦ - ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق ، ص ١٣٢.

٣٧ - أبو الفداء ، المختصر في أخبار البشر ، ج ٢ ، ص ٣١٠ .

٢٨ - د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ٢٢.

٢٩- الموسوعة الفلسطينية ، ج ٣ ، ص ٤٤٣.

٣٠- د. صعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ٢٠٥.

٣١- د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ٢٧.

٣٢- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ٢٢١-٢٢٤.

RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, PP 376-377,382-383.

٣٤- د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ٢٧.

٣٥- ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١٠ ، ص ٢٨٣.

٣٦- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص ٢٤٢.

W.B. STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P33.

٣٨- الأراتقة: وترجع تسميتهم إلى زعيمهم الأمير (أرتق بن أكسسك) التركماني الأصل والذي يعتبر مؤسسس دولة الأراتقة سنة ٧٦- ١م، وكان يعمل أميرا في حيش السلاحقة وتمكن من الاسستيلاء على المدينة المقدسسة من أيدي الفاطمين.

٣٩- ابن خلكان ، وفيات الأعيان ، ج١، ص ٨٥.

٤ - د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ١٠.

٤١ - ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠، ص ٢٨٧ - ٢٨٣.

٤٧ - ابن القلانسي ، ذيل تاريخ دمشق ، ص ١٣٥

| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES. VOL 1, P333.                | - 27                       |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| ميد زايد ، القدس الخالدة ، ص٣٣ .                                         | ٤٤ - د.عبد ال <del>ح</del> |
| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, VOL 1, P333.                | - 50                       |
| شور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ٢٤٣.                                     | ۶۱ - د. سعید عا            |
| SETTON & BALDWIN, Vol 1, P333.                                           | - 4 ٧                      |
| STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P33-34.                            | - ٤٨                       |
| SETTON & BALDWIN, Vol 1, P 335.                                          | - 19                       |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADERS, Vol 1, P 336.                      | -0.                        |
| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol1, P 336.                | -01                        |
| الكامل في التاريخ ، حوادث سنة ٤٩٢هــــ                                   | ٥٢ - ابن الأثير،           |
| SETTON & BALDWIN, Vol 1, P336.                                           | -07                        |
| STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, PP 34-35.                          | -01                        |
| الكامل في التاريخ ، حوادث سنة ٩٦ ٤هـــ.                                  | ٥٥- ابن الأثير،            |
| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADERS, Vol 1, P337.               | 70-                        |
| نحوم الزاهرة ، ج ٥ ، ص ١٥٠ . وأنظر: ابن قلانسي ، ذيل تاريخ دمشق ، ص١٣٧ . | ٥٧- أبو المحاسن، ال        |
| FULCHER OF CHARTRE, A HISTORY OF THE EXPEDITION TO JERU                  | SALEM, -0A                 |
| NEW YORK 1973, P186.                                                     | bil                        |
| اد العسلي ، فوشيه الشارتري ، تاريخ الحملة إلى القدس ، ص ٧٥.              |                            |
| ، مرآة الزمان ، حوادث سنة ٤٩٢هـ.<br>                                     |                            |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, P 278.                       | -7-                        |
| مطينية ، ج٣ ، ص ٥٤٣ .                                                    |                            |
| شور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص ٢٥١.                                      | ۲۲- د. سعید عا             |
| SETTON & BALDWIN, Vol 1, P338.                                           | - 77                       |
| شور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص٢٥٢.                                       | ۲۶- د. سعید <i>ع</i> ا     |
| SETTON & BALDWIN, Vol 1, P339.                                           | -70                        |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, P 292-293.                   | -77                        |
| STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P36.                               | -17                        |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, P294.                        | -7.                        |

| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADE                            | S, Vol 1, P299.                           | -٧٦           |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------|
|                                                               | شور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ٢٧٤–٢٧٥.  | ۷۷- د.سعیدعان |
| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE                            | CRUSADES, Vol 1, P374.                    | -٧٨           |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADE                            | S, Vol I, P301.                           | -٧٩           |
| FULCHER OF CHARTRES, A HISTORY OF TI<br>JERUSALEM, PP322-326. | THE EXPEDETION TO                         | -4.           |
| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE C                          | CRUSADES, Vol 1, P375.                    | -41           |
| STEVENSON, THE CRUSADES IN THE EAST                           | ,P39.                                     | -44           |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADE                            | CS,P303.                                  | -22           |
| ۲.                                                            | عاشور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص٧٩        | ۸۶-د. سعید    |
| SETTON & BALDWIN, Vol 1, P 376-379.                           | الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٤٤٤ . وأنظر:          | ٨٥- الموسوعة  |
| والمرتبط مباشرة بالكنيسة.                                     | يوقراطي : هو الحكم الخاضع لرحال الدير     | ٨٦- الحكم الث |
| STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAS                           | ST, P 42.                                 | -44           |
| 7.                                                            | عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص٨٦       | ۸۸ – د. سعید  |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADI                            | ES, Vol 1, PP 318-319.                    | -89           |
|                                                               | الفلسطينية ، ج ٣ ، ص ٥٤٣.                 | ۹۰ لموسوعة    |
| .7.                                                           | ۔<br>عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ١٢ | ۹۱-د. سعید    |
| STEVENSON , THE CRUSADERS IN THE EA                           | 1 <i>ST</i> , P44.                        | - <b>9</b> Y  |
| SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE                            | CRUSADES, Vol 1, P382.                    | -94           |
|                                                               | الفلسطينية ، ج ٣ ، ص ٥٤٣.                 | 9 4- الموسوعة |
|                                                               |                                           |               |

حامرت: هو رئيس أساقفة مدينة بيزا الإيطالية ، وكان قد وقف إلى حانب البابا أوربان الثاني في مشسروعه
 الصليعي لاحتلال الأراضي المقدسة في الشرق ، كما أثبت كفائة سياسية عالية ومهارة نادرة جعلته يحتل مكانة

SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, P335.

-19

٧٠ - ابن عسقلان ، ذیل تاریخ دمشق ، ص ۱۳۷.
 ٧١ - د. عبد الحمید زاید ، القدس الخالدة ، ص ۱۲۰.

۷۷- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ۱ ، ص ۲۰۹. ۷۳- ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، حوادث سنة ۹۲ هـ.. ۷۶- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ۱ ، ص ۲۰۹.

ظاهرة في الأحداث التي أخذت تجري في هاية القرن الحادي عشر.

```
RUNCIMAN . A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol. 2, P7.
                                                                             -90
STEVENSON. THE CRUSADERS IN THE EAST, P47.
                                                                             -97
                                                   ٩٧- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٤٤٥
SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, P 383-384.
                                       ٩٩- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص٣٤٠.
RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, PP 81 - 82.
                                       ١٠١- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص ٣٠٦.
RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, P 100.
                                           ١٠٣ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٥٤٤ - ٥٤٥.
                                           ١٠٤- د ، عبد الحميد زايد ، القدس الخالدة ، ص ٢١٧.
STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P66.
                                     ١٠٦- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص٣٣٥.
STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P66.
RUNCIMAN . A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, P82.
                                    ١٠٩- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ٥٠٧.
RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, PP 143-144.
SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1., P 411.
                                                                           -111
RUNCIMAN, Vol 2, P 146.
                                                                           -114
                    ١١٣ - ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، حوادث سنة ١١٥ هـــ،، ج ١٠، ص ٣٨١-٣٨٣.
SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, PP 411-412.
                                                                           -112
                                 ٥١٠ - ابن الأثير، الكامل في التاريخ، حوادث سنة ١٢٥ هـ.، ج١٠.
                                       ١١٦- د ٠ سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١ ، ص ٥١٦.
                                                  ١١٧- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٠.
RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, P 149.
                                                                             -114
                                        ١١٩- د • سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج١ ، ص ١٧٥.
RUNCIMAN, Vol 2, PP149-150.
                                                                             -11.
STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P 104.
                                                                             -111
                                             ١٢٢ - ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج. ١، ص ٣٦.
```

| RUNCHWAN, A HISTORI OF THE CRUSADES, VOI 2, P154.                                           | -171       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| اوية : أصلها كلمة سريانية تعني الفقراء ،أي فرسان المسيح الفقراء.                            | ١٣٢ – الدا |
| NEW YORK, WILLIAM OF TYRE, A HISTORY OF DEADS DONE BEYOND                                   | -177       |
| THE SEA, Vol 1, PP 520-521.(1943)                                                           |            |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol. 2, P 176-177.                                     | -172       |
| سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١، ص ٥١٤-٥١٥.                                              | ه۱۳۰ - د.، |
| الأثير، الكامل في التاريخ، حوادث سنة ٢٣هـــ. وأنظر: ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق، ص١٢٠-١٢١. | ۱۳۲ - ابن  |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, VOL 2, P 185.                                          | -177       |
| ميد عاشور ، الحركة الصليبية ص٤٦ .                                                           | w -17A     |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, P 231-232.                                      | -179       |
| ENCYCLOPEDIA BRITANNICA, Vol6, P 830.WILLIAM BENTON                                         | -11.       |
| PUBLISHER.LTD                                                                               |            |
| RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, P 231.                                          | -121       |
| ، الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج . ١ . وأنظر : ابن خلكان ، وفيات الأعيان ، ج ٢ ، ص ٣٢٨.     | ۱٤۲ – ابن  |
| رة الرها : وهي أول إمارة صليبية أسست في الشرق ، وكانت تعتبر من أقوى الحصون وأمنعها.         | ١٤٣ - إما  |
| عاضي شهبة ، الكواكب الدرية في السيرة النورية ، تحقيق محمود زايد ، ص ١١٥.                    | ۱۶۶-ابن    |
| القلانسي ، ذيل تاريخ دمشق ، ص ٢٧٩.                                                          | ه ۱۵ – این |
| سعيد عاشور ، أوروبا في العصور الوسطى ، ص ٤٥٢-٤٥٣ .                                          | ۲31-د.     |
| أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ٥٧.                                                 | ٧٤٧ – د٠   |
|                                                                                             |            |
|                                                                                             |            |

SETTON & BALDWIN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 1, P414.

WILLIAM OF TYRE, A HISTORY OF DEEDS DONE BEYOND THE SEA.

RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, Vol 2, P 156.

WILLIAM OF TYRE, Vol 1, PP 534-535.

Vol 1, PP 534-535

١٢٤ - د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١٠ ، ص ٥٢٨ - ٥٢٩.

١٣٠- د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ١، ص ١١٥-١١٥ وانظر:

١٢٥ - ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج، ص٣٩٧-٣٩٨.
 ١٢٦ - د. سعيد عاشور، الحركة الصليبية، ج١، ص ٥٣٣.
 ١٢٧ - ابن الأثير، الكامل في التاريخ، حوادث سنة ١٥٨ه.

-179

- ١٤٨ أبو شامة ، تاريخ الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية ، ج ١ ، ص ٤٨.
- ١٤٩ ابن القلانسي ، ذيل تاريخ دمشق ، ص ٣٦١-٣٣٢٣. وأنظر: ابن الأثير ، الكامل في التاريخ، ج ١١ ، ص ١٨٨
- ZOE OLDENBURG, THE CRUSADES, Trans. From French by ANNE -\o. CARTER, NEW YORK, P 360, 361-362.
  - ١٥١ أبو شامة ، تاريخ الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية ، ج ١ ، ص ١٥٨.
    - ١٥٢ ابن واصل، مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، ج١، ص٢٠١.
      - ١٥٣ ابن شداد ، النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية ، ص ٤٧.
        - ١٥٤- ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٢، ص٢٩٦
- STEVENSON. THE CRUSADES IN THE EAST, P 213.
  - ١٥٦- ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج ١١ ، ص ٤١٧.

-100

- ١٥٧ ابن واصل، مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، ج ٢ ، ص ١٩ ٠ ٢ ، وأنظر: ابن الأثير الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٤١٧.
  - ١٥٨ أبو شامة ، تاريخ الروضتين في أخبار الدولتين ، ج ١ ، ص ٢٣٦.
    - ٩٥١ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج ١١.
    - ١٦٠ د ، سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ٢، ص ٧٥٧ ٧٥٨.
  - ١٦١ ابن واصل، مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، ج٢، ص٧٧
  - ١٦٢ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١. وأنظر : ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص٧٥-٧٦
  - ١٦٣ أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج ٢ ، ص ١١ . وأنظر: ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ،ص ٨٢ .
    - ١٦٤ د. سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج ٢ ، ص ٧٦٣.
- ١٦٥- ابن كثير ، البداية والنهاية ، ج ١٢ ، ص٣٠٩ . وأنظر: ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج ٢ ص ١٠١-١٠
  - ١٦٦ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١.
  - ١٦٧ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص ١٢٨ .
  - ١٦٨ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج ١١. و أنظر: أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج ٢ ، ص ٦٥.
- ١٦٩ كانت سيبل أرملة (وليام دي مونتفرات) الذي تزوحته في عام ١٧٦ م ولكنه توفي في السنة التالية تاركا
   وراءه طفلا صغيرا سمى بلدوين الخامس وقد أصبح ملكا فيما بعد.
- ZOE OLDENBOURG, THE CRUSADES Trans. From the French by ANNE -\V. CARTER NEW YORK, P403-405.
  - ١٧١ فوشيه الشارتري، تاريخ الحملة الى القلس، ترجمة د. زياد العسلى، ص ١١.

١٧٢ - ويقصد كما قبة الصخرة، المسجد العظيم المثمن الأضلاع الذي بناه الخليفة عبد الملك بن مروان سنة ٦٩١هـ فوق الصخرة المشرفة التي صعد منها الرسول محمد صلى الله عليه و سلم الى السماء في إسسرائه الليلي ، انظر: القران الكريم ، سورة الإسراء والمعراج.

١٧٣ - يعلق الدكتور زياد العسلي قائلا: بأنه قد تدل هذه الجملة على أن فوشيه كان قسيس الملك بسلدوين الأول لمدة خمس عشرة سنة ، مما أتاح له الدخول الى الهيكل في تلك الفترة

172 - ويقصد به المسجد الأقصى ، ثالث الحرمين الشريفين ، وسبب التلف الذي لحق به هو أن الملك بلدوبسن الأول نزع الرصاص عن سقفه و باعه ( يذكر فوشيه ذلك في نسخته الأولى فقط ) وأصبح فيما بعد مركزا لقيادة الفرسان الميكليين ، أنظر :د. زياد العسلى، فوشيه الشارتري و تاريخ الحملة الى القدس ، ص٩٦ ، ٧١ - ٧٢.

١٧٥ - د.عبد الحميد زايد ، القدس الخالدة ، ص٢١٦.

١٧٦ - فوشيه الشارتري، تاريخ الحملة الى القدس، ترجمة د. زياد العسلي، ص١١٢.

١٧٧- د.عبد الحميد زايد ، القدس الخالدة ، ص٢١٧.

THE CRUSADES, BY ZOE OLDENBURG, Trans. From The French by

ANNE -CARTER, NEW YORK, P 473,476-477,483-488.

١٧٩ - أرنست باركر ، الحروب الصليبية ، ترجمة العريني ، ص٥٥.

١٨٠- ومثال على ذلك أن الملك بلدوين الثاني أعتبر وصيا على إمارة إنطاكية خلال سنتي ١١١٩ م و ١١٣٠ م.

١٨١ - أرنست باركر ، الحروب الصليبية ، ترجمة العريني ، ص٥٥.

ZOE OLDENBOURG, THE CRUSADES, Trans. by ANNE CARTER, P485. - ۱۸۲ - ۱۸۳ - ۱۸۳ - ۱۸۳ مد أحمد يوسف، بيت المقدس من العهد الراشدي وحتى نماية الدولة الأبوبية، ص ١٩١٥ - ١٨٠ - ١٨٠٠

LA MONTE, PP 120-121,167-168.



# صلاح الدين الأيوبي

# أصله ونشأته:

صلاح الدين الأيوبي هو يوسف بن أيوب بن مروان بن شاذي من بـــلدة دوين (''، في آخر أعمال أذربيجان ('').

لقد اختلف المؤرخون في أصل الأسرة الأيوبية، فمن قائل بألها من الأكراد الروادية "، كابن الأثير وأبو شامة وغيرهم"، ومنهم من يرى أن أصلهم يعود إلى بلدة صغيرة في بلاد العجم"، هذا وقد جعل البعض أصلهم من العرب المهاجرين من الجزيرة العربية ونسبوهم إلى بين أمية"، ويبدو أن هذا النسب أورده من أراد التقرب منهم حين أضحوا ملوكا وسلاطين، والأرجح أن نسبهم يعود إلى الأكراد، وأنه لم يعرف بالضبط أحد بسعد (شاذي) "، ومما يؤيد ذلك النسب ما ذكره ابن خلكان وغيره من ألهم تتبعوا نسب صلاح الدين فلم يجدوا أحدا ذُكر بعد شاذي أبا آخر".

ومهما كان أصل الأيوبيين، فالمهم هو أن أسرقم دخلت كنف الحياة الإسلامية في الدول العربية كبغداد وتكريت وبعلبك ودمشق، وتثقفت بالثقافة العربية الإسلامية في وقت كان فيه الدين الإسلامي هو شعار الحياة العامة ويجمع بين القوميات المختلفة لقوله تعالى (إن أكرمكم عند الله أتقاكم). ولقول رسوله محمد ولا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى).

ذكر ابن شداد ولادة صلاح الدين فقال: (كان مولده رحمه الله على ما بلغنا من ألسنة الثقات الذين تتبعوه حتى بنوا عليه تسيير مولده على ما تقتضيه صناعة التنجيم، في شهور سنة اثنتين وثلاثين و خمسمائة وذلك بقلعة تكريت، وكان والده أيوب بن شاذي رحمه الله تعالى واليا بها، وكان كريما أريحيا حليما حسن الأخلاق. مولده ببدوين ثم اتفق له الانتقال من تكريت إلى الموصل المحروسة وانتقل ولده المذكور معه، وأقام بها إلى أن ترعرع) (١٠).

وحينما فتح عماد الدين زنكي بعلبك سينة ٥٣٤هـــ/١٣٩ م وكان عمر صلاح

الدين سنتين، ولىّ عليها نجم الدين أيوب (والد صلاح الدين) درزداراً أي صاحب القلعة، كما قلّد عمه شيركوه قيادة الجند.

لبث صلاح الدين مع أسرته في بعلبك حتى بلغ السابعة من عمره سنة ٤١هـ./ ١٤٦ م حيث قُتل في ذلك العام عماد الدين زنكي، فتم انتقال نجم الدين أيوب مع أسرته إلى دمشق تاركا بعلبك. فنشأ صلاح الدين في دمشق ودخل مع أبيه وعمه شمير كوه في خدمة نور الدين محمود بن زنكي صاحب دمشق وحلب والموصل.

وهكذا بمكن القول أن صلاح الدين نشأ وتربى بين أحضان أسرته، وأخذ عن أبيه نجم الدين أيوب براعته في السياسة، واكتسب من عمه شيركوه الشجاعة في الحروب، فنشا متشبعا بالدهاء السياسي والروح الحربية، كما تعلم علوم عصره فحفظ القرآن ودروس الفقه والحديث. " وتتلمذ على أيدي كبار العلماء وأساتذة منطقة الشام والجزيرة منهم الشيخ قطب الدين النيسابوري ""، الذي قال عنه المقريزي بأنه جمع لصلاح الدين عقيدة تحوي جميع ما يحتاج إليه في أمور دينه، وأنه من شدة حسرصه عليها كان يعلمها لصغار أولاده"".

وعندما شبّ وكبر صلاح الدين عمل في جيش نور الدين وتحت إمرة عمه شــــيركوه الذي كان له دورا بارزا في ضم مدينة دمشق لنور الدين، ونتيحة لإقدام شيركوه وشحاعته جعله نور الدين قائدا لحملاته الثلاث التي أرسلها الى مصر والتي انتهت باعتلاء شـــيركوه الوزارة الفاطمية.

# صلاح الدين في الوزارة الفاطمية:

بعد وفاة أسد الدين شيركوه في مصر، علم الخليفة الفاطمي العاضد بساجماع الأمراء النورين (۱۱) على صلاح الدين الأيوبي ليخلف عمه في الوزارة الفاطمية في مصر. وكسان صلاح الدين قد كسب محبة العاضد ووقع منه موقعاً حسناً كما يقول أبو شسامة (عوقسع أعجبه عقله وسداد رأيه و شجاعته....) (۱۱)، فبسعث اليه الخليفة العاضد بمنشور الوزارة

الصادر باسمه وبرفقـــته خلعة الوزارة(١٠٠٠ التي كانت ثمينة للغاية، ولقّبـــه بــــالملك الناصر.

عند تولي صلاح الدين الوزارة الفاطمية كان في سن الثانية والثلاثين من عمره، فقام بتنفيذ أعمالا عديدة كانت أولها العمل على تثبيت مركزه في مصر، وذلك من خلال تفقد قوات الجيش والعمل على التخلص من الأمراء المصريين والعربان والأرمن والسودانيين، في حين عمل على ضم الفرق الأسدية التي أنشأها عمه شيركوه في مصر، وكذلك ضم الأمراء الأكراد الى تلك القوات. ولم تنقض سنة على توليه الوزارة الاوكان قد شكل فرقة خاصة من الحرس تدعى الصلاحية، كما استعان صلاح الدين بالمماليك الأتراك. "" وبعد أن تمت له السيطرة الكاملة على القوات والجيش توجه الى عامة الشعب المصري، ووجد في حسل مشاكلهم الاقتصادية خير وسيلة لكسبهم الى جانبه. ""

## إسقاط الخلافة الفاطمية على يدصلاح الدين:

بعد بحاح صلاح الدين في تثبيت سلطاته في مصر وكسب محبة المصريين وميلهم إليه، أخذ نور الدين الزنكي صاحب حلب ودمشق والموصل يلح عليه بضرورة العمل على إسقاط الخلافة الفاطمية، وكذلك كان الخليفة العباسي المستضيء بالله يرسل لنور الدين معاتبا على تأخير إقامة الخطبة العباسية بمصر، فأرسل نور الدين لصلاح الدين والده نجم الدين أيوب ليحثه على ذلك (١١).

سارع صلاح الدين الى التمهيد لذلك ببعض الأعمال منها التقرب الى الأهالي برفع جميع المكوس بديار مصر وأبطلها (۱٬۰۰۰) كما عزل قضاة مصر من الشيعة واستناب على سائر البلاد قضاة شافعية، وأزال أصول المذهب الشيعي مثل الآذان (حي على خير العمل) كما أثار قضية التشكيك بنسب الفاطميين وأهم من نسل المجوس وان زعموا أهم علويون. (۱٬۰۰۰) وكان صلاح الدين قد أجهز على قوات الفاطميين العسكرية وقضى على أمراء القصصر والجند السودانيين كما أسلفنا سابقا.

وحينما وحد صلاح الدين أن أقدامه أصبحت ثابتة في مصر، أراد تنفيذ خططه في الإجهاز على الخلافة الفاطمية دون تقديم أية ضحايا ومن غير إثارة المصريين عليه، بأن

طلب من الأمراء (القادة) الشافعيين أن يمضوا الى بيوت الأمراء الفاطميين في الليل، وأن يقف كل أمير منهم بجنده على باب كل أمير من أمراء مصر، فإذا خرج الأمير الفاطمي للخدمة قبض عليه واحتاط على داره وما فيها وأخذها لنفسه. ('') فلما أصبح الصباح وخرجوا على عادهم أحاطوا بمم الأمراء الأيوبيون من كل جانب، وقبسضوا عليهم واستولوا على دورهم وذخائرهم.

وقد ساعد صلاح الدين على إتمام خطته بالكامل مرض العاضد الذي غلّب الظن أنه لن يُشفى منه، فحمع صلاح الدين أصحابه إليه واستشارهم في ذلك، فاختلفوا، وكان في مصر في ذلك الوقت رجل أعجمي اسمه الخبوشاني (۱۰۰)، أعلن استعداده لإعلان سقوط الخلافة الفاطمية فألقى بالفسطاط أول خطبة باسم الخليفة العباسي المستضيء بنور الله في أول جمعة من محرم سنة ٦٧٥هـ/١٧١م (۱۲۰)، ولم يُحتج أحد على ذلك. وكان العاضد قد اشتد به المرض فتوفي بعد ثلاثة أيام دون أن يدري بشيء مما حدث، فقد منع صلاح الدين رجال العاضد من إزعاجه أثناء مرضه وبذلك سقطت الخلافة الفاطمية (۱۱).

كان لسقوط الخلافة الفاطمية صدى بالغ الأثر في نفوس المصريين خاصة، والأمة الإسلامية عامة، وكان حدثًا تاريخيا هاما و خطيرا في تاريخ الأمة الإسلامية، حيث عادت وحدة الخلافة السنية التي يوليها المسلمون كامل ولائهم الدين، فأقيمت بهذه المناسبة الاحتفالات ببغداد عاصمة العباسيين (٢٠٠)، وعلى أثر ذلك أرسل الخليفة العباسي المستضيء بنور الله الخلع الثمينة الى كل من نور الدين محمود وصلاح الدين الأيوبي، كان من بسينها سيفان أحدهما قلّد به الشام لنور الدين والثاني مصر لصلاح الدين على أن يكون صلاح الدين نائبه فيها. (٢٠٠)

## توحيد مصر والشام على يد صلاح الدين:

حينما توفي نور الدين زنكي في بلاد الشام لم يترك له خلفاً سوى ابن صغير هو الملك الصالح إسماعيل وكان في الحادية عشرة من عمره، فأجمع الأمراء بدمشق بعد حسجاج وصراع طويل على مبايعة الملك الصالح إسماعيل على الرغم من صغر سنه (٢٠٠)، ثم قساموا بإرسال كتب التعزية بوفاة نور الدين والتهنئة بستولي الملك الصالح وذلك لإعلام الأمراء ذوي العلاقة خارج منطقة دمشق لإقامة الخطبة باسم الملك الصالح، فلما وصل كتاب الملك الصالح الدين، حلس للعزاء ثلاثة أيام وفي اليوم الثالث أمر بإقامة الخطبة بسالديار المصرية للملك الصالح. (٥٠٠)

حاول الصليبيون بقيادة آموري ملك بيت المقلس انتهاز فرصة وفاة نور الدين للتدخل في شؤون بلاد الشام واحتلال بعض أراضيها، حيث هجموا على بانياس وحاصروها في أواخر شوال سنة ٢٩هــ/١٧٤ م فخرج اليهم ابن المقدم وهو قائد العساكر بدمشــق وهادهُم على أن يقدم لهم مبلغا ضخما من المال وأن يطلق سراح أسراهم.(٢٦)

فلما علم صلاح الدين بشأن المعاهدة استنكرها أشد استنكار وبعث إليهم بكتاب يطلب الغاءها، الا أن الأمراء بدمشق لم ينقضوا المعاهدة، مما دعا صلاح الدين الى الاستعانة بعلماء الدين لتحريك الرأي العام ضد أو لتك الأمراء، كما استخلف أخاه العادل على مصر وانطلق نحو بلاد الشام وكان برفقته سبعمائة فارس، وهو في طريقه اليهم بعث برسالة الى الخليفة العباسي معلنا فيها أنه إنما خرج لإنقاذ الملك الصالح إسماعيل من أطماع المحيطين به، وللإشراف بنفسه على تربيته وتدبير مُلكه والقصفاء على الفرقة التي أطمعت الفرنحة في بلاده، ولتوحيد ممتلكات نور الدين التي أضحت تمتد من حلب الى اليمن لما في هذا التوحيد من فائدة في تحرير بيت المقدس من الصليبيين. (٧١)

فلما وصل صلاح الدين الى بصرى الشام، خرج منها الى صلخد وسار معه حــاكمها الى الكسوة (٢٠٠٠ وفيها نظم صلاح الدين أمر دخوله الى دمشق التي وصلها يوم الثلاثاء أو اخر ربيع الآخر سنة ٧٠هـــ/١٧٤ م (٢٠٠)، وفيها استقبل استقبالا طيبا، وقد خرج كل من كها

من العسكر إليه لاستقباله، فدخل البلد ونزل دار والده المعروفة بدار العقيقي. (٠٠٠)

ولما استقر أمره في دمشق ترك فيها أخاه سيف الإسلام طغتكين يحكمها باسم الملك الصالح إسماعيل. وبسعد عودته الى مصر ثار الأمراء الزنكيون محاولين استرداد نفوذهم وسلطاقم في البلاد، لكن صلاح الدين عاد أدراجه الى بلاد الشام وتمكن من التغلب عليهم وأعلن نفسه حاكما على مصر والشام وتخلى عن تبعيته للملك الصالح، كما قام الخليفة العباسي بإرسال الخلع السنية والتشريفات العباسية بالإضافة الى التوقيع من الديوان بالسلطنة على بلاد مصر والشام. (٢٠) و هذا التقليد أصبح صلاح الدين سلطاناً شرعياً بنظر المسلمين ووارثا حقيقيا لدولة نور الدين وجهاده.

# صلاح الدين وإعلان الجهاد العام ضد الصليبيين

# الموقف العام بعد إتمام الوحدة:

في الفترة التي كان يسعى فيها صلاح الدين الى توحيد البلاد الإسلامية تحت إمرته بامتلاك مصر وبلاد الشام والجزيرة، اقتصرت سياسته مع الصليبيين على التصدي لهجماهم على المناطق التابعة له، أو في الإغارة على بعض معاقلهم وحصوهم المتفرقة في المناطق المختلفة والموافقة على مهادنتهم دون الدخول معهم في مواجهة كبيرة وشاملة، ليتم له توحيد القوى الإسلامية والتعبئة الشاملة التي تمكنه من إحراز النصر المؤزر عليهم.

فلما تم له إتمام الوحدة بين المناطق الممتدة من النيل الى الفرات وأتم توحسيد قسواها وطاقاتها البشرية والمادية تحت إمرته، بلغت قوته ذروتها وبذلك أصبح مرهوب الجانب في داخل البلاد وخارجها على السواء.

ففي الداخل أصبح أمراء المسلمين ومعهم الخليفة العباسي يؤيدونه ويساندونه بكل طاقاتهم بعد أن كسب محبة وثقة الجماهير الإسلامية لقوته وشمحاعته وكرم أخلاقه. وفي خارج البلاد الإسلامية استطاع صلاح الدين فرض هيبته، حيث سعت الإمبراطورية البيز نطية الى عقد صلح معه لتنهى علاقتها العدائية معه. (٢٦)

أما بالنسبة للصليبيين فقد ساءت أحوال بيت المقدس في تلك الفترة بوفاة الملك بلدوين الرابع واعتلاء الملك بلدوين الخامس العرش من بعده الذي ما لبث أن مات، فتلاه غي دي لوزنيان الذي لم يكن على مستوى مسؤولية الحكم مما أدى الى تخبط الصليبيين في مشاكل داخلية.

وبسنهاية عام ٥٨٢هـ ١١٨٦/م كانت جميع الأمور والظروف قسد قيأت لصالح السلطان صلاح الدين الذي كان ينتظر الفرصة المناسبة لإعلان الجهاد العام ضد الصليبيين

ومحاربتهم على الرغم من محافظته على شروط المعاهدة المبرمة بينه وبين ملك القدس سنة ومحاربتهم على الرغم من محافظته على شروط المعاهدة المبرمة بينه وبين ملك القدس سنة المحاهدة مستغلا موقع حصنه الواقع على عندما نقض أرناط صاحب بارونية الكرك تلك المعاهدة مستغلا موقع حصنه الواقع على خط التجارة بين مصر والشام والحجاز واستولى في سنة ٥٨٢هـ /أوائل سنة ١١٨٧ على قافلة تجارية قادمة من القاهرة الى دمشق، فأخذها بأسرها وأسسر جنودها المرافقين وأخذ خيلهم وعدهم وسامهم العذاب. (١٦)

على أثر سماع صلاح الدين لذلك الأمر، أرسل الى ملك بيت المقدس يذكره بالهدنة المبرمة بينهما وطلب منه إعادة ما سلب أرناط وفصله، فطلب الملك غي دي لوزنيان من أرناط ذلك لكن أرناط رفض ذلك معتبراً نفسه مستقلا وليس بينه و بين صلاح الدين أية هدنة (۵۰)، فرد الملك على صلاح الدين بعجزه عن فصله أو رد ما سلب. (فنذر السلطان دمه)(۵۰) ودعا صلاح الدين الى إعلان الجهساد العام، وأسرل الى جميع الأطراف والبلاد الإسلامية للتعبئة العامة لجميع القوى الإسلامية من موارد بشسرية ومادية للسير لجرب أرناط.

كان صلاح الدين آنذاك بدمشق، فخرج مسرعا الى الجنوب متحها الى قصر السلام القريبة من بصرى، ليمنع اعتداء أرناط على قوافل الحجاج القادمة من مكة والتي قسيل أن أخته كانت فيها، ٢٠٠٥ وكان ذلك في محرم سنة ٥٨٣هـــ/١٨٧ م بعد أن ترك ابسنه الأكبر الأفضل عند رأس الماء في حوران والقريبة من دمشق لتتجمع القوات عنده.

تمكن صلاح الدين من منع أرناط وقواته من الاعتداء على قافلة الحجاج، وتوجه بعد ذلك نحو الكرك لمهاجمتها ومشددا الحصار عليها، لكن صلاح الدين لم يتمكن من فتحها بسبب تحصينها الجيد وقلعتها المنيعة، فأمر برفع الحصار عنها وعاد الى رأس الماء في حوران ليلتقي بقوات ابنه الأفضل هناك وقد تجمع اثني عشر ألفا من المقاتلين. (٢٠٠) ثم خرج صلاح الدين بتلك القوات في يوم الجمعة ١٧ ربيع الآخر سنة ٥٨٣هـــ/١٨٧ م وسار جم الى الأردن ثانية و نزل بثغر الأقحوان وأقام كما خمسة أيام ليعين مواقع القتال ومواقف الأمراء في حين كانت جميع قواته قد أحاطت ببحيرة طبرية. (٢٠٠)

#### استعدادات الصليبيين:

عندما علم الصليبيون باجتماع قوات صلاح الدين الأيوبي عند طبرية أدركوا خطته في أنه لا بد قاصدا محاربتهم، فتداعى ملوك وأمراء الصليبيين وقادهم في المنطقة، ووحدوا صفوفهم، وتناسوا أحقادهم وحشدوا جيوشهم في صفورية، وعقدوا اجتماعا للحرب في عكا(٢٠٠) لبحث الموقف ومناقشة الأمر فيما بينهم.

تحدث ريموند الثالث أمير طرابلس وقدم عرضاً عن قوة المسلمين التي أخذت تتجمع، وقدم خطة عسكرية تقضي بعدم مغادرة قواتهم لصفورية نظراً لما تتمتع به من موقع جغرافي ممتاز وبسغزارة مياهها حستى في زمن الصيف ولخلو المناطق الأخرى من الماء (١٠٠٠)، كما كان الأمير ريموند يقدر قوة صلاح الدين و يُخشى مواجهته. (١٠٠)

غالبية ملوك وأمراء الصليبيين عارضوا خطة ريموند الثالث، وتوصلوا الى أن خير وسيلة للدفاع هي الهجوم، وقدموا خطة بديلة تقضى بتحميع أقوى وأفضل القــوات الصليبــية والسير كانت قوات صلاح الدين مرابطة فيها، ومهاجمته والقضاء عليه وعلى قواته.

تمكن الصليبية والمه على حسد حيش كبير في صفورية، يمثل كافة الممالك والإمارات الصليبية والدقوامه على حسين ألف مقاتل وفارس. (أنا كما تقرر حضور البطريرك هرقل من مملكة بيت المقدس للاشتراك في الحرب بصحبة الصليب الصلبوت المقلسيس المختور فأرسل الصليب الى أسقف عكا ((()) كما عينوا هيئة لقيادة المعركة مع المسلمين من غي دي لوزنيان ملك بيت المقدس وريموند الثالث أمير طرابلس وأسقف عكا.

ومن خلال دعوة الصليبين للبطريرك للاشتراك في الحرب بصحبة الصليب الصلبوت يتبين لنا أنهم كانوا يخططون لحرب شاملة ضد قوات صلاح الدين وما تمثله من قوق للمسلمين وأنها لم تكن مجرد معركة عابرة وعادية.

## معركة حطين:

بعد أن أصدر الملك غي دي لوزنيان أوامره للجيوش المحتشدة في صفورية بالتقدم والسير نحو قوات صلاح الدين عند طبرية، تعرضت هذه الجيوش الصليبية أثناء سيرها شرقا لكمائن المسلمين، كما عانت من وعورة الطريق وحرارة شمس الصيف.

وفي الأول من تموز سنة ١٨٧ ام ورد الى مسامع صلاح الدين من عيونه في المنطقة بشروع الصليبين في الزحف إليه، فاطمأن الى نجاح خطته في استدراج الجيش الصليبي إليه وقال: ( جاءنا ما نريد ونحن أولو بأس شديد وإذا صحت كسرهم، فطبرية وجميع الساحل ما دونه مانع ولا عن فتحه وازع). (٥٠)

ترك صلاح الدين قوة صغيرة تحاصر طبرية، وانسحب على رأس قواته نحو خمسة أميال ليرابط غربي طبرية عند قرية حطين، وهي قرية صغيرة تقع في منطقة غنية المرعى ووفيرة الماء، وقد حرص صلاح الدين على أن يقف رحاله بحيث يحولون بين الصليبيين والوصول الى الماء في طبرية في وقت اشتد فيه الحر والعطش.

وفي صبيحة يوم الجمعة ٢٤ ربيع الآخر سنة ٥٨٣هــ ٣/ تموز ١١٨٧م وصل الجيش الصليي الى سطح حبل طبرية، وهي منطقة مرتفعة على شكل هضبة ولها قــمتان أشبــه بالقرنين مما جعل العرب يطلقون عليها اسم (قرون حطين)، فلما وحد الصليبيون أهم لا يقوون على متابعة السير لشدة الإنحاك والعطش الشــديدين الذي أصاب حندهم قـروا المبيت فوق الهضبة بعيدا عن خطر المسلمين.

وعندما أشرقت شمس اليوم التالي السبت ٤ تموز عام ١١٨٧م (٢٠٠)، اكتشف الصليبيون أن صلاح الدين استغل عتمة الليل ليضرب الحصار حولهم وقد أحاطت بهم قواته، وبدأ بالهجوم على قواتهم الصليبية بعد أن أمر بإشعال النار في الأعشاب والأشواك التي تكسو الحضبة، وكانت الريح باتجاه الصليبيين فحملت حسر النار والدخان اليهم (٢٠٠)، وبذلك تمكنت قوات صلاح الدين من سحق قواقم، وإبادة أكبر حيش حشده الفرنجة في بدلاد الشام، وانتهت المعركة باستسلام القادة (٢٠٠). بمن فيهم ملك بيت المقسدس غي دي لوزنيان

وأرناط وغيره (٢٠٠)، وكذلك عدد كبير من البارونات وفرسان الداوية والإسبارية، ولم يستطيع النجاة من أمراء الصليبيين سوى ريموند الثالث أمير طرابلس الذي هرب الى صور في بداية المعركة مع قلّة من رجاله.

بعد انتهاء المعركة أدى صلاح الدين صلاة الشكر لله على نصره، ومن ثم جلس في خيمته وطلب إحضار ملوك الصليبيين ومقدميهم، وبادر بإعطاء الملك لوزنيان ماء ليشرب بعد أن أنحكه العطش، ثم نهض صلاح الدين نحو أرناط وعدّد عليه إسماءاته وأفعاله وذكّره بجرائمه ثم ضربه بسيفه وقتله، كما أمر بقتل فرسان الداوية والإسبستارية لسفكهم لدماء المسلمين، بينما طمأن بقية الملوك والأمراء على حياقم وأمر بنقلهم الى دمشق حيث جرى الاحتياط عليهم.

والحق أن معركة حطين كانت بالنسبة للصليبين أضخم من كارثة حربسية، فلم ينتج عنها أيضا نقص عنها فلم ينتج عنها أيضا نقص واضح في الفرسان المحاريين بعد سقوط أفضل فرساهم بين قستلى وأسسرى في هذه المعركة الفاصلة والخالدة.

أما من جهة أخرى فقد كان لانتصار صلاح الدين في معركة حطين صدى بالغ الأثر في نفوس المسلمين عامة، وأهالي دمشق خاصة حيث كانت دمشق في تلك الآونة مركزا ومقرا لقيادة صلاح الدين، وفيها قضاته و كتّابه الذين كانوا طوال أوقات المعركة ساحدين الله يدعونه لنصرة صلاح الدين على أعدائه، فلما سمعوا بنبا الانتصار العظيم قمللت وجوههم فرحاً، وتساقطت دموعهم من شدة الفرح، وقد جاء بنص الكتاب الذي أرسله القاضي الفاضل من دمشق الى صلاح الدين ما يدل على ذلك (ليهن المولى أن الله قد أقام به الدين القيم، وأنه كما قيل أصبحت مولاي ومولى كل مسلم ..... الرؤوس الى الآن لم ترفع من المعودها والدموع لم تمسح من خدودها ..... وللألسنة بعد هذا الفتح شرح طويل وقول حليل....). (10)

و بعد أن منّ الله على صلاح الدين بهذا النصر المظفر، أراد تتويج جهاده العظيم بتحرير المدينة المقدسة وطرد الصليبيين منها، الا أنه لم يتجه نحوها مباشرة، وإنما اختار التوجه لفتح

المدن والحصون والقلاع الصليبية المنتشرة على الساحل ضمن خطة تكفل استتراف قواتهم و تمنع وصول الإمدادات إليهم من أوروبا.

في يوم الأحد ٢٥ ربيع الآخر سنة ٥٨٣هـ/١٨٧ م توجه صلاح الدين قاصدا طبرية واستولى على قلعتها، ثم تقدم نحو عكا (٥٠) وما أن وصلها حيى خرج إليه أهلها يتضرعون ويطلبون الأمان، فأمنهم على أنفسهم وأموالهم (٥٠) ، فكان لهذه السياسة السمحة التي اتبعها صلاح الدين معهم فوائد كثيرة حيث ساهمت في تسهيل مهمة فتح المدن الصليبية الأخرى دون مقاومة تذكر، ثم انطلق لفتح المعاقل القريبة مثل الناصرة ، قيسارية ، حيفا ، صفورية ، الشقيف ، الفولة ، الطور وغيرها من المدن المجاورة (٥٠) منها مدن صيدا وبيروت ومنطقة حبيل (٥٠) ، وقرر صلاح الدين أن يكون فتح مدينة صور بعد فتحه لمدينة بسيت المقسس، ولذلك أراد التوجه نحو عسقلان لأن أمرها أيسر (٥٠) وفي طريقه الى عسقلان استولى على الرملة و حصن تبنين وبيت لحم والخليل واستسلمت له عسقلان في رجب سنة ٥٨هـ المرملة و حصن تبنين وبيت لحم والخليل واستسلمت له عسقلان في رجب سنة ٥٨هـ /أيلول سنة ١١٨٧ م . (٥٠) كما فتح مدن غزة والداروم وأرسوف واللطرون وبيت حبريل، كما زحف العادل أخو صلاح الدين من مصر واستولى على يافا، وبذلك سقطت المدن كما زحف العادل أخو صلاح الدين من مصر واستولى على يافا، وبذلك سقطت المدن والحصون الداخلية ما عدا الشوبك والكرك اللتان بقيتا على المقاومة.

وهكذا دخل الساحل برمته تحت امرة صلاح الدين من بيروت الى يافا ما عدا مدينة صور التي دخلها المركيز كونراد دي مونتفرات في ذلك الوقت، وكان شديد القوة كثير الحيلة والمال، فشرع بتحصين المدينة وأمر بتجديد حفر الخندق حولها استعدادا لملاقاة صلاح الدين ومن عن مدن الساحل قد تجمعت صلاح الدين ومدينة صور بعد أن ترك لها صلاح الدين حرية الاختيار بين الرحيل الى بيت المقدس أو مدينة صور، فقصد معظمهم صور.

# صلاح الدين وتحرير بيت المقدس

## حصار بيت المقدس:

بعد أن تم لصلاح الدين الأيوبي تحقيق النصر المؤزر على الحشود الصليبية في معركة حطين، وأعقبها بسلسلة من الانتصارات عليهم مكنته من إدخال الساحل الشامي بسرمته تحت إمرته وسلطانه، أراد تتويج جهاده باستعادة بيت المقدس وطرد الصليبين منها، بعد أن تمكن من استتراف كامل قسواهم مع منعه لوصول أية إمدادات اوروبية اليهم عن طريق البحر. ولما احتمعت عليه عساكره التي كانت متفرقة في الساحل والمناطق المختلفة، توجه صلاح الدين بقواته نحو المدينة المقدسة التي وصل ظاهرها يوم الأحسد ١٥ رجب سسنة صلاح الدين بقواته خو المدينة المقاسبة التي وصل ظاهرها يوم الأحسد ١٥ رجب منها ٥٨٠هـ/، ٢ أيلول ١١٨٧ م ونزل الجانب الغربي منها ٥٠٠٠، فأخذت حيوشه مواقعها على مشارف المدينة وفرض حصارا عليها.

بقي صلاح الدين خمسة أيام يطوف حول المدينة لينظر من أين يبدأ القتال لأها في غاية الحصانة والامتناع و لم يجد موضع قتال إلا من جهة الشمال نحو باب العامود، فانتقل إلى هذه الناحية في يوم الجمعة ٢٠ رجب ٥٨٣هـ "" الموافق ٢٦ أيلول ١١٨٧م، وأقام الأبراج في مواجهتها ونصب المجانيق، وفي تلك الليلة بدأ يمهاجمة الأسوار حتى تمكن جيشه من الاقتراب كثيرا من سور المدينة ونقبوه عند باب العامود، واشتبك الفريقان في قاتال عنيف ومات خلق كثير من الجانبين. ""

لما رأى الصليبيون شدة بأس المسلمين في هجومهم، وأصاهم اليأس من تحقيق الانتصار عليهم، أرسلوا رسلهم إلى صلاح الدين يعرضون عليه تسليم المدينة مقابل منحهم الأمان، فرفض صلاح الدين ذلك في بادئ الأمر، ثم عادوا فأرسلوا باليان دي ابلين وهو أحد قادهم المشهورين وكان يتكلم العربية لمفاوضة صلاح الدين على تسليم المدينة بشروط العفو والأمان التي منحها إلى جميع المواقع الصليبية التي سلمت إليه، لكن صلاح الدين لم يجبه إلى طلبه، بل صمم على فتحها بالسيف قائلا له : ( لا أفعل بكم إلا كما فعلتم باهله حين

ملكتموه سنة إحدى وتسعين وأربعمائة، من القتل والسبي و جزاء السيئة بمثلها). (١١٠)

عند سماع باليان لذلك اضطر إلى الكشف عن خطته قائلا: (إذا رأينا الموت لا بد منه فوا الله لنقتلن أبناءنا و نسساءنا ونحرق أموالنا وأمتعتنا، ولا نترككم تغنمون منها دينارا ولا درهما، ولا تسبون و تأسرون رجلا ولا امرأة. فإذا فرغنا من ذلك أخربنا الصخرة والمسجد الأقصى وغيرهما من المواضع، ثم نقتل من عندنا أسرى المسلمين وهم خمسة آلاف أسير، ولا نترك لنا دابة ولا حيوانا إلا قتلناه، ثم خرجنا إليكم كلنا نقاتلكم قتال من يريد أن يحمي دمه ونفسه وحينئذ لا يقتل الرجل حتى يقتل أمثاله ونموت أعزاء ..... أو نظفر كراما). "" ثم ناشده باليان قائلا: (امنحنا الأمان نسلمك المدينة دون أن يمسها أحد من الطرفين بسوء).

جمع صلاح الدين الأمراء والقادة ورجال الرأي، واتفق المؤتمرون على أن تسلم المدينة صلحا، على أن يرحل عنها الفرنجة اللاتين غير العرب وذلك خلال أربعين يوما ويحملوا معهم جميع نفائسهم وأموالهم في نظير فدية يدفعو لها قدرها عشرة دنانير للرجل وخمسة للمرأة وديناران لكل طفل (۱۲)، أما الفقراء والشيوخ من الرجال والنساء فقد تقرر إعفاؤهم من الدفع. (۱۲)

## الفتح العظيم لبيت المقدس الشريف:

في يوم الجمعة ٢٧ رجب سنة ٥٨٣هـ (٢٠٠ الموافق ٢ تشرين الأول سنة ١١٨٧م، وفي يوم ذكرى ليلة الإسراء والمعراج الشريفين، عاش العرب والمسلمون أمجد أيام تاريخهم عندما وقع ملوك وأمراء وقادة الصليبيين على اتفاقية تسليم المدينة المقدسة إلى البطل الفاتح صلاح الدين الأيوبي والرحيل عنها مقابل الأمان.

في ذلك اليوم الجيد تدفقت جموع العرب والمسلمين إلى البطل الفاتح صلاح الدين تقدم له التهاني على النصر، الذي أعاد به للأمة شرفها، وغسل فيه عارها، وبذات اليوم بدأت ححافل الصليبيين المهزومين بالرحيل مكسورة ذليلة من باب داود، يتقدمهم هرقل بطريرك اللاتين الذي خرج حاملا معه ما استطاع حمله من الذهب والفضة (٢٠) و لم يدفع غير عشرة دنانير.

ولما أشار العماد الكاتب الى ما حمله البطريرك من التحف والجواهر والمصوغات الذهبية والفضية التي نزعها من كنيسة القيامة، والتي لا ينطبق عليها الاتفاق، أراد صلاح الدين أن يلقن الصليبيين درسا في التسامح والسخاء بأن رد قاتلا: (نحن نحيبهم على ظاهر الأمان ونغريهم بذكر محاسن الإيمان).

وبعد أن فتح الله على المسلمين بدخول بيت المقدس انتشر جنود صلاح الدين في شوارع المدينة وأحيائها يحفظون الأمن والنظام، كما رفعت الأعلام الإسلامية على أسوار المدينة. وكان أول عمل قام به صلاح الدين أن ذهب إلى المسجد الأقصى وقبة الصخرة وأزال ما بهما من آثار نصرانية من نقوش وصلبان مرسومة على جدران الصخرة الداخلية، وغسل الصخرة عاء الورد.(١١)

وفي يوم الجمعة الثانية لفتح المدينة المقدسة وكان ذلك في ٤ شعبان ٥٨٥هـ (٥٠) الموافق ٩ تشرين الأول ١١٨٧م، أقيمت في المسجد الأقصى أول صلاة للجمعة بعد هذا الاحتلال الطويل، وعلا على المآذن صوت التكبير والتهليل بحضور صلاح الدين الأيوبي وجميع الأجناد والعلماء والمسلمين الذين كانوا في المدينة، فتقدم صلاح الدين من الإمام القاضي محي الدين محمد بن زكي الدين على القرشي وطلب منه أن يخطب أول خطبة لأول صلاة الجمعة تقام في المسجد الأقصى بعد فتح بيت المقدس، كما ألبسه العماد الكاتب جبة سوداء من تشاريف الخلافة العباسية. (١٠) وفيما يلي أذكر بعض ما ورد في نص تلك الخطبة:

(.... فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين وصدق الله العظيم .... أيها الناس ابشروا برضوان الله الذي هو الغاية القصوى والدرجة العليا لما يسره الله على أيديكم من استرداد هذه الضالة من الأمة الضالة، وردها الى مقرها من الإسلام بعد ابتذالها من أيدي المشركين قريبا من مائة عام .....وهو (أي بيت المقدس) موطن أبيكم إبراهيم، ومعراج نبيكم محمد عليهما السلام وقبلتكم التي كنتم تصلون اليها في ابتداء الإسلام، وهو مقر الأنبياء .... وهو أول القبلتين، وثاني المسجدين، وثالث الحرمين، لا تشد الرحال بعد المسجدين الا إليه .... جددتم للإسلام أيام القادسية والوقعات اليرموكية والمنازلات الخيبرية والمحمات الخالدية .... أليس هو البيت الذي أمر الله تعالى موسى أن يأمر قومه باستنقاذه

فلم يجبه الا رحلان، وغضب عليهم من أحله، وألقاهم في التيه عقوبة العصيان ؟.... فاحفظوا - رحمكم الله - هذه الموهبة فيكم، واحرسوا هذه النعمة عندكم بتقوى الله التي من تمسك كما سلم، ومن اعتصم بعروبتها نجا وعصم، واحدروا من اتباع الهوى .... وإياكم أن يستذلكم الشيطان وأن يتداخلكم الطغيان، فيخيّل اليكم أن هذا النصر بسيوفكم الحداد، وبخيولكم الجياد وبجلادكم في موضع الجلاد، والله ما النصر الا من عند الله، إن الله عزيز حكيم ... واحذروا عباد الله بعد أن شرفكم الله كله أن الفتح الجليل أن تأتوا عظيما من معاصيه، فتكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة انكاثا.... والجهاد الجهاد، فهو أفضل عباداتكم وأشرف عاداتكم، انصروا الله ينصر كم ... حدوا في حسم الداء، وقطع شأفة الأعداء، وتطهير بقية الأرض التي أغضبت الله ورسوله، واقطعوا فروع الكفر واحتنوا أصوله ... واعلموا رحمكم الله أن هذه فرصة فانتهزوها ومهمة فاخر حوا اليها هممكم وأبرزوها .... (إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين) صدق الله العظيم..) (١٠)

مكث صلاح الدين في مدينة بيت المقدس ثمانية وعشرين يوما، عهد خلالها بإدارة المدينة إلى أخيه العادل أبو بكر سيف الدين فاتخذ هذا دير القديسة مريم على حبل صهيون دارا للحكم ونزلها هو وجنده. (١٦)

و بدخول المسلمين إلى المدينة المقدسة عاد إليها طابعها العربي الإسلامي الأصيل واستتب الأمن فيها والسلام، الأمر الذي ترتب عليه نشاط وازدهار واضحين في الحياة الاقتصادية للمدينة حيث قصدها الزوار من مختلف البلاد، وغدا المسجد الأقصى مرة أخرى مقصد العلماء والفقهاء والمحدثين ورجال الدين من المعلمين والمتعلمين، كما بقي في المدينة المقدسة المسيحيون الأرثوذكس واليهود.

ولما وصل إلى مسامع الإمبراطور البيزنطي اسحاق أنجيلوس أنباء انتصار صلاح الدين هنأه وطلب منه إعادة الأماكن المقدسة المسيحية إلى الكنيسة الأرثوذكسية، فاستحاب صلاح الدين لطلبه ووافق على تسليم كنيسة القيامة للأرثوذكس، وفي مقابل ذلك وافق البيزنطيون على وصاية صلاح الدين على الجالية الإسلامية في القسلطنطينية (١٢٠)، فعمل

الأخير على إرسال الخطباء والمؤذنين والقراء إلى مسحد المسلمين هناك.

بعد أقل من عام على خروج الصليبيين مهزومين من المدينة المقدسة، حاولوا الغدر بصلاح الدين، ففي ليلة من شهر شوال من عام ٥٨٤هـــ/١١٨٨م قام الصليبيون بمهاجمة قلعة (كوكبة) المطلة على مدينة طبرية، والتي كان صلاح الدين قد فتحها قبل فتح بسيت المقلس وسلمها للأمير سيف الدين، فتمكنت القوات الصليبية التي تدفقت على القلعة الحصينة من كل جانب من اقتحامها وقتل كل من فيها. (٠٠٠)

لما جاء الخبر لصلاح الدين عظم عليه الأمر كثيرا، فولى على إدارة المدينة المقدسة أحد قادته الأمير حسام الدين ساروج التركي (٢٠) و توجه و معه أخوه العادل من القدس إلى قد لعة كوكبة التي عاود الصليبيون تحويلها إلى حصن منيع، فقاتل قواهما أشد قتال، و بقسى صلاح الدين ملازما الحصن بالرمي حتى تهدم معظم بنائه، و بذلك تمكنت قواته من استرجاع الحصن وإخراج الفرنحة منه و غنم أموالهم و سلاحهم، و بعد أن ولى عليها قايماز النجمي و هو أحد رجاله الأشداء تحول إلى أرض بيسان ثم سار ومعه أخوه العادل إلى القدس وصلى في الصخرة و نحر الأضحية شكر الله على نصره. (٢٠)

و بفتح المسلمين لمدينة بيت المقلس أصبحت معظم المدن في شمال الشام في أيديهم، و لم يبق من مملكة بيت المقلس في أيدي الصليبيين غير مدينة صور وبعض القلاع التي لم يتمكن صلاح الدين من فتحها حيث كان رجاله قد أصابهم التعب بعد الحروب الطويلة.

#### الحملة الصليبية الثالثة:

غضب الغرب كله لسقوط مدينة بيت المقسدس في أيدي المسلمين، فأراد الفرنجة أن يحتفظوا بوجودهم على أرض فلسطين، فعملوا على جمع الأموال والرحال في سبيل استرداد المدينة المقدسة، فكانت الحملة الصليبية الثالثة برعامة فريدريك بربروسا إمبراطور ألمانيا وفيليب أغسطس ملك فرنسا وريتشارد قلب الأسد ملك إنجلترا.

حشد الصليبيون جيوشهم وأساطيلهم على مشارف الشام وسواحل فلسطين، وتمكنوا من دخول مدينة عكا في شهر تموز من عام ١٩١١م (١٠٠ إثر غدرهم ونقضهم لاتفاق كان قد تم عقده مع أهل عكا يقضي بالسماح لحاميتها بالخروج من المدينة مقابل فدية قدرها مائتا ألف دينار وتحرير ألفين و خمسمائة من أسرى الصليبيين فضلا عن رد صليب الصلبوت. (١٠٠ لكنهم نقضوا شروط الصلح (فأسروا من فيها من المسلمين و كانوا ألوفاً). (٥٠٠ فأثار دخول الصليبيين إلى مدينة عكا موجة من الحزن والأسى لدى كافة المسلمين في مشارق الأرض ومغارها.

على أثر احتلافهم لمدينة عكا فكر ريتشارد في استرداد الشاطئ الفلسطيني من عكا حتى عسقلان، فبدأ زحفه في أوائل آب من عام ١٩١١م بمحاذاة الساحل وكانت تسانده السفن الحربية من جهة البحر، ولما علم صلاح الدين هذه التحركات الصليبية رحل في أثرهم وانقضت قواته على مؤخرة الجيش الصليبي قرب عكا واستمرت الاشتباكات بين الطرفين، لكن الصليبيون استمروا في زحفهم واستولوا في طريقهم على حيفا التي أخلتها حاميتها الإسلامية، ثم استأنفوا زحفهم نحو قيسارية واستولوا عليها في هاية آب ١٩١١م حيث وجدوها مخربة تماماً، ثم اتجهوا إلى أرسوف وهناك طلب ريتشارد من صلاح الدين فتح باب المفاوضات.

تظاهر صلاح الدين بقبول التفاوض ريثما تصله الإمدادات من القوات التركية، وأناب أخاه الملك العادل في مفاوضتهم (٢١٠)، وهنا أصر الملك ريتشارد على طلبه بإعادة مملكة بيت المقدس إلى سابق حدودها قبل حسطين قسائلا: (القساعدة أن تعود البسلاد كلها إلينا)

فرفض العادل (۱۹۰۷)، وهكذا عاود الطرفان القتال في موقعة أرسوف في شهر أيلول من عام ١٩٩١م (٢٠٠٠) تم النصر فيها للصليبين، فكان لانتصارهم هذا نتائج عميقة الأثر فقد بسعثت لديهم من جديد الشعور بالثقة بسعد الهزائم التي توالت عليهم بسعد معركة حطين. أما المسلمون بسعد تلك المعركة عملوا على إخلاء مدينة عسقللان واتجه صلاح الدين إلى بيت المقلس للإشراف على الدفاع عنها لعلمه ألها غاية الصليبيين ومقصدهم، وفي طريقه مربالرملة فحرب تحصيناتها كما خرب اللد. (٢٠٠)

وفي نماية شهر تشرين الأول من عام ١٩١١م تحركت جيوش ريتشارد من يافا إلى اللطرون في طريقهم إلى بيت المقسلس (١٠٠٠)، وعندما علم صلاح الدين اتجاه ريتشارد نحو اللطرون أسرع إلى هدمها واتجه مسرعا نحو بيت المقدس لتقوية استحاماتما وإعدادها للدفاع (فوقع الاهتمام في عمارة سور بيت المقسلس وحفر الحندق). (١٠٠٠ وكان صلاح الدين يشارك بنفسه ومعه أو لاده وأجناده والقضاة والعلماء والفقهاء في تجديد السور حتى اطمأن إلى قوة تحصين المدينة، كما عمد إلى إفساد المياه الموجودة في ظاهر القسس بحيث لم ييق حول القدس ما يشرب أصلاً. (٢٠٠١ كما أحذ صلاح الدين يعمل من أجل رفع الروح المعنوية للمقاتلين ودفعهم للقتال بحزم وقوة عن طريق تذكيرهم باليوم الآخر والجهاد في سبيل الله، وقام بتعيين الأمراء وتسليمهم مهمة الدفاع عن أبراج سور المدينة وحمايتها. (٢٠٠١)

تمكن ريتشارد من احتلال اللطرون، فملأ الفرح قلوب الصليبين لاقـــتراهم من المدينة المقدسة، إلا أن ريتشارد عارض بشدة حصار مدينة بيت المقــدس لعلمه بقـــوة تحصينها وبسبب الطقس الحار الذي كان شديدا في ذلك الوقت من السنة، كما أن البدو والأعراب أخذوا يغيرون على مؤخرة الجيش الصليي (١٠٠) ويقطعون عليه خطوط مواصلاته وإمداداته، ومن أجل ذلك دعا الملك ريتشارد إلى عقد المفاوضات مع المسلمين وناب فيها العادل عن أخيه صلاح الدين. (٥٠)

على الرغم من فشل المفاوضات بين الطرفين أرسل ريتشارد إلى صلاح الدين كتاب جاء فيه: (إن المسلمين والفرنجة قد هلكوا، وخربت البلاد وتلفت الأموال والأرواح وقد أخذ هذا الأمر حقه، وليس هناك حديث سوى القدس والصليب، والقدس متعبدنا ما نترل

عنه ولو لم يبق منا واحد، وأما البلاد فيعاد إلينا ما هو قاطع الأردن، وأما الصليب فهو خشبة عندكم لا مقددار له، وهو عندنا عظيم، فيمُن السلطان علينا ونستريح من هذا العناء الدائم). (٢٨)

فجاءه رد صلاح الدين ( القدس لنا كما هو لكم، وهو عندنا أعظم مما هو عندكم، فإنه مسرى نبينا ومجتمع الملائكة، فلا يتصور أن نترل عنه، ولا نقدر على التلفظ بذلك بين المسلمين، أما البلاد فهي لنا في الأصل، واستيلاؤكم كان طارئاً عليها لضعف من كان ها من المسلمين في ذلك الوقت، وأما الصليب فهلاكه عندنا قربة عظيمة، ولا يجوز لنا أن نفرط فيه إلا لمصلحة راجعة إلى الإسلام هي أوفى منها). (٢٠٠)

في تلك الفترة أصبح الملك ريتشارد الزعيم الأوحد للصليبيين وخصوصا بعد مقتل المركيز كونراد دي مونتفرات في ١٣ ربيع الآخر سنة ٨٨ههـ (٢٠٠ وانضمام أتباعه لقوات ريتشارد الصليبية. ونتيجة لفشل المفاوضات بين الصليبيين والمسلمين قرر الصليبيون السير نحو بيت المقدس لتخليصها من أيدي المسلمين في حين كان صلاح الدين قد ألهى استعداداته للدفاع عن المدينة وقد اجتمعت عليه العساكر من مختلف الأطراف والنواحي لمساندته في دفاعه عن المدينة المقدسة.

لكن في صبيحة يوم السبت ٢١ جمادى الثاني / ٤ تموز ١٩٢م وردت الأخبار الطيبة إلى مسامع صلاح الدين تفيد بأن الصليبين مختلفون فيما بينهم (١٩٠٠ وأهم قرروا الرحيل عن القدس دون مهاجمتها، وتم انسحاهم إلى مدينة الرملة في أواخر تموز من عام ١٩٢ م.

## صليح الرملية:

في أو اخر تموز من عام ١٩٢ م أتم الصليبيون انسحاكم من أمام أسوار بيت المقدس إلى مدينة الرملة بعد فشلهم في الاتفاق على مهاجمة المدينة والاستيلاء عليها. ومن هناك من مدينة الرملة بعثوا الرسل إلى صلاح الدين طالبين الصلح معه، ومع أن صلاح الدين كان كارها لعقد مثل هذا الصلح مع الصليبين، إلا أنه و جد نفسه بحكم الظروف المحيطة بم مرغما عليه، وقد أسر إلى صديقه و جليسه القاضي بن شداد بقوله له: (متى صالحناهم لم تؤمن غائلتهم، فإني لو حدث لي حادث الموت ما تكاد تجتمع هذه العساكر، ويقوى الفرنجة، والمصلحة ألا نزال على الجهاد حستى نخرجهم من الساحل، أو يأتينا الموت). (مم ويعلق ابن شداد قائلا: (هذا كان رأيه وإنما غلب على الصلح).

وفي ٢٢ شعبان سنة ٨٨ههـــ/٢ أيلول ١٩٢ م تم صلح الرملة ( ١٠ من الملك ريشارد قلب الأسد ملك إنجلترا وبين السلطان صلاح الدين، وقـــد نص الصلح على أن يكون للصليبيين المنطقة الساحلية من صور إلى يافا بما فيها قيسارية وحيفا وأرسوف، وأن تكون عسقلان للمسلمين في حين تكون الرملة واللد مناصفة بين المسلمين والصليبين. ( ١٠٠ مناصفة بين المسلمين والصليبين. ( ١٠٠ مناصفة بين المسلمين والصليبين.

أما بخصوص الأماكن المقدسة المسيحية فقد نصت الاتفاقية على أن يكون للمسيحيين حرية الحج إلى بيت المقدس دون مطالبتهم بأية ضريبة، كما أعلن صلاح الدين في الوقست نفسه (أن الصلح قد انتظم، فمن شاء من بلادهم أن يدخل بلادنا فليفعل، ومن شاء من بلادنا أن يدخل بلادهم فليفعل). أما مدة الصلح فقد اتفق على أن تكون ثلاث سنوات وثلاثة أشهر، وهي المدة التي أجمعت عليها مختلف المصادر التاريخية.

وهكذا عقد السلطان صلاح الدين هذا الصلح وهو واضع نصب عينيه بعض الأمور الهامة منها أنه رأى في تلك الهدنة مصلحة للمسلمين حيث أصاهم الضعف والوهن بعد كثرة الحروب وقلة الموارد وشوق المحاهدين الى أوطاهم وعائلاتهم. كما أنه ساوم الفرنجة على الأرض المحتلة شبراً شبرا حسى اللحطة الأخيرة. كما أنه ترك الفرنجة في المنخفضات الساحلية بحيث لا يكون لهم شأن في المناطق الجبلية المرتفعة. فقو بل صلح الرملة بسارتياح

شديد من قبل المسلمين والمسيحيين على السواء، وهذا الصلح انتهت سلسلة الحروب الطويلة بين صلاح الدين والصليبين على أرض فلسطين بعد أن دمرت البلاد وخربت وكلفت المتحاربين الأموال والأرواح.

يقول المؤرخ العربي المقريزي (كان يوم الصلح يوما مشهودا عمّ فيه الطائفتين الفرح والسرور لما نالهم من طول الحرب). (١١)

بعد الصلح أخذ النشاط يدب في مدينة بيت المقلس من جديد، حيث يقسول المؤرخ العربي أبو شسامة عن الموقسف غداة صلح الرملة: (اختلط العسكران وذهب جماعة من المسلمين إلى يافا في طلب التجارة ووصل خلق عظيم إلى القدس للحج، وفتح لهم السلطان الباب لذلك ونفذ معهم الخفراء يحفظوهم حتى يردوهم إلى يافا.) (٢٠٠)

وفي ٩ تشرين الأول عام ١٩٢ م غادر ريتشارد قلب الأسد عن طريق البحر عائدا إلى الغرب الأوروبي. (٩٢)

وهكذا كان الاختلاف كبيراً بين مملكة الصليبيين في فلسطين وعاصمتها بيت المقلس، والتي كانت تمتد من شرقي الأردن إلى البحر الأحمر ثم إلى البحر الأبيض لتشمل الساحل الشامي بأكمله، وبين مملكة تمتد على الشريط الساحلي لفلسطين فقط وعاصمتها عكا.

و تجمع مختلف المصادر التاريخية على أن هذه المملكة ولدت هزيلة دون ركائز ثابستة تدعم و جودها في المنطقة، حيث تحول الصليبيون فيها من مرحلة الهجوم إلى الدفاع، إضافة إلى أن التجار الإيطاليين الذين احتفظوا بمراكز قوية لهم في موانى و فلسطين صارت لهم كلمة نافذة في توجيه سياسة المملكة الصليبية في عكا<sup>(۱۱)</sup>، مما جعل طابعها تجاري واقتصادي أكثر مما هو ذو طابع سياسي و حربي، إضافة الى أن الفرنجة أنفسهم لم يحاولوا الانخراط والاندماج مع السكان العرب المحلين بسبب نظر قم الاستعلائية مما أبقاهم منعزلين تماما عن أصحاب الأرض و سكافها الأصليين، كما لم يُقِم الفرنجة الصليبيون أية مؤسسات تعليمية أو حضارية

أو ثقافية تعمل على صهر مجتمعهم المؤلف من عناصر إفر نجية مختلفة في بوتقة واحدة تجمعهم وتوحد أفكارهم وأهدافهم لتثبت دعائم وجودهم وبقائهم، لذا أدت هذه الأسباب وكثير غيرها الى ضعفها وسرعة زوالها عن الوجود بعد أن استمر حكمهم في تلك المملكة مائة عام أخرى.

أما صلاح الدين وبعد توقيعه على صلح الرملة سنة ٥٨٨هـ ١٩٢/م ولّى الأمير عز الدين جرديك على مدينة بيت المقدس (٥٠)، ورحل عنها متجها إلى دمشق وكان يجبها كثيرا ويؤثر الإقامة فيها على سائر البلاد (٢٠)، وظل مقيما فيها إلى أن توفي في شهر آذار سنة ١٩٣/م ودفن في قلعة دمشق، ثم نُقل رفاته إلى شمال الجامع الأموي في دمشق، وكان عمره سبعا و همين سنة و ترك من الأولاد سبعة عشر ذكراً و بنتاً و احدة صغيرة، و لم يخلف في خزانته سوى سبعة وأربعين درهماً.

# آثار صلاح الدين ومؤسساته في بيت المقدس

عندما فتح صلاح الدين الأيوبي مدينة بيت المقلس بعد ٨٨ عاما من الاحتلال الصليي، كانت المدينة قد فقدت طابعها العربي الإسلامي الى حد بسعيد ، كما لم يكن هناك في المدينة المقدسة أية مؤسسات إسلامية من أي نوع. حتى المسجدان الكبيران قبة الصخرة والمسجد الأقصى حولا إلى كنائس ومنازل للفرسان الإسبتارية وفرسان الداوية وإسطبلات لخيولهم. وفي ذلك يقول المؤرخ المقدسسي د. كامل العسلي (كانت مهمة صلاح الدين الأولى في القدس عقب الفتح، مهمة ذات شقين :إعادة الطابع العربي الإسلامي الى المدينة، وفي الوقت نفسه الدفاع عن المدينة إزاء محاولات الصليبيين إعادة الاحتلال). (١٧)

ففي سبيل إعادة الطابع العربي الإسلامي الى المدينة كان أول عمل قام به صلاح الدين بعد فتحها مباشرة أن بادر الى إعادة القدسية لأهم معلمين إسلاميين لا في القدس وحدهاو إنما في العالم أجمع، وهما قبة الصخرة والمسجد الأقصى التي انتهك الصليبيون المحتلون حرمتهما وقدسيتهما. كما سعى الى إعادة السكان المسلمين الى المدينة وإسكان عدد من القبائل العربية فيها، فقد حدثنا المؤرخ المقدسي عارف العارف أن صلاح الدين أسكن قبيلة بني حارث خارج المدينة قرب قلعة داود، وأسكن بني مرة شمالي غرب المدينة، كما أسكن بني سعد في حارة السعدية، وبني زيد قرب باب العامود. (١٩٥٠)

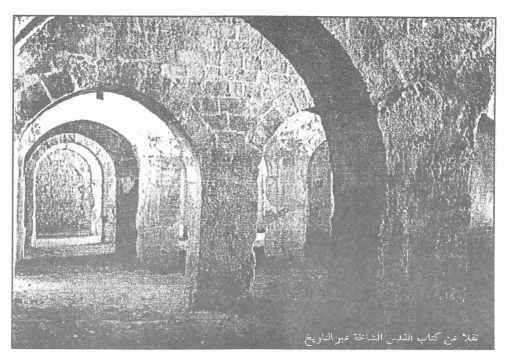
وأما في سبيل الدفاع عن المدينة، فكانت من أوائل الأعمال التي أهتم بها صلاح الدين هو تحصين المدينة، وتمثل ذلك في حفر خندق عميق، وإنشاء وتعمير سور المدينة، وإقسامة أبراج حربية عليه من باب العامود حتى باب الخليل، وأنفق على ذلك أموالاً كثيرة، ويذكر لنا المؤرخون أن صلاح الدين كان يحمل الأحسجار بنفسه ويشسارك العمال في البسناء والتعمير. (11)

وقبل الحديث عن المؤسسات الجديدة التي أقامها وأنشاها صلاح الدين في المدينة المقدسة، لابد من الإشارة الى أهم التعميرات التي تمت على المعلمين المقدسين وهما المسحد الأقصى وقبة الصخرة المشرفة.

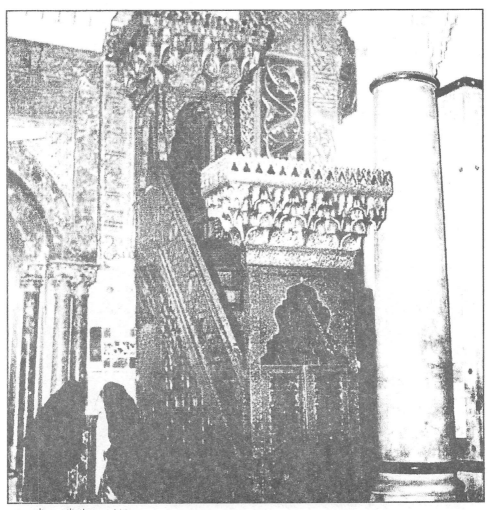
# المسحد الأقصى الشريف:

كان الصليبيون قد منعوا المسلمين من أداء شعائرهم الدينية فيه، وغيروا الكثير من معالمه، واتخذوا جانباً منه كنيسة والجانب الآخر مسكنا لفرسان الداوية، وأضافوا إليه من الناحية الغربية بناءا جديدا جعلوه مستودعا لذخائرهم (''')، وأما السراديب القديمة التي كانت تحت المسجد فقد اتخذوها إسطبلا لخيولهم. (''')

فلما تم لصلاح الدين تحرير الأقصى من الغزاة المحتلين، أمر بإصلاحــه وترميمه وإعادة البناء إلى ما كان عليه قبل الاحتلال، وكسا قبة المسجد بالفسيفساء (١٠٠٠)، كما أمر بــترخيم المحراب، وأتى بالمنبر الخشبي المرصع بالعاج والأبانوس الذي أمر نور الدين محمود بن زنكي بصنعه في حلب عام ٢٥٥هـ/١١٦٨م ١١٦٥، ووضعه في المسجد الأقصى رمزا للنصر، كما أزال ما كان أحدثه فرسان الداوية والإسبتارية من تغييرات في المسجد الأقصى، فعاد إلى ما کان علیه.



١٣ سراديب المسجد الأقصى



نقلا عن بحلة القلس الشريف الله منبر صلاح الدين قبل حرقه

## قبة الصخرة المشرفة:

كان الصليبيون قد حولوا قبة الصخرة إلى كنيسة أسموها TEMPLUM DOMINI وانشئوا على الصخرة نفسها مذبحا، كما وضعوا حول الصخرة سياحا من الحديد المشبك، وكسوا الصخرة بالرخام ونصبوا فوقها صليبا كبيرا("'')، فسارع صلاح الدين بسعد الفتح مباشرة إلى إزالة الكنيسة بما فيها من المذبح والصور والتماثيل من داخلها، كما أمر بإزالة البناء الذي أقامه الصليبيون فوق الصخرة، وأمر بقلع الصليب الكبير من فوقها("'')، ورتب لها إماما ووقف عليه داراً وأرضاً. ("'')

هذا وقد بنى القائد صلاح الدين في ساحة الحرم القدسي الشريف القبة المعروفة بقبة يوسف سنة ١٩١١م، كما أمر بنقل المصاحف الشريفة إلى قبة الصخرة والمسجد الأقصى، كما كان يشارك العلماء في محالسهم فيهم. (١٠٠٠) وبذلك أعاد إلى هاتين المؤسستين الدينيتين العريقتين نشاطهما القديم في خدمة الدين والعلم.

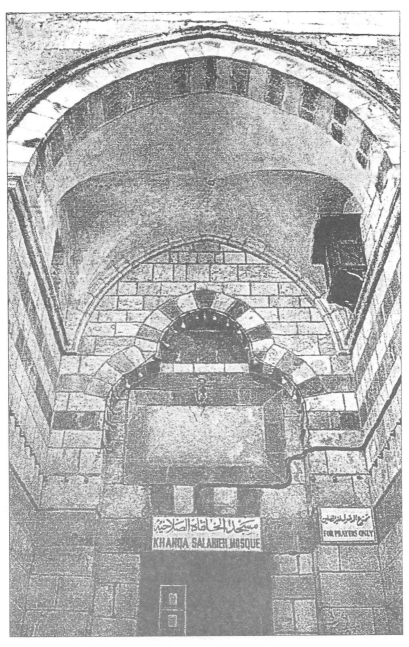
بعد ذلك مضى السلطان صلاح الدين قدماً في بناء مؤسسات جديدة في المدينة خلال السنوات الست التي بدأت مع فتح بيت المقلس سنة ١١٨٧م وانتهت بوفاته سنة ١٩٣٨م. ومن أهم المؤسسات التي أقامها هي:

#### ١ - الخانقاة الصلاحية:

( الخانقاة : كلمة فارسية تطلق على المباني التي كانت تقام لإيواء أهل الصوفية الذين يحلّون بما للعبادة.)

والخانقاة الصلاحية هي أقدم خوانق القدم المعروفة، وصلاح الدين الأيوبي هو أول من أحدث الخوانق في بلادنا فلسطين، حيث كانت الخانقاة الصلاحية في الأصل تعرف بدار البطرك) القريبة من كنيسة القيامة، لكن صلاح الدين أمر بتحويل هذا المبين إلى خانقاة سنة ١٨٩هـــ/١٨٩ م، إلا أن وقفية الخانقاة مؤرخة في سنة ٥٨٥هـــ/١٨٩ م. (١٠٠٠)

وقد وقفها صلاح الدين على ( السادة المشايخ الصوفية الشيوخ والكهول والشبان



نقلا عن كتاب كنوز القدس الحانقاة الصلاحية/ واجهة أمامية

البالغين المتأهلين والمحردين من العرب والعجم). ((()) وكان من شروط السكن في الدار الاجتماع في أوقات محددة لقراءة القرآن الكريم وكلام الأثمة الصوفية، والدعاء للواقفة المحبس المذكور (صلاح الدين) وللمسلمين أجمعين. ((()) وفي مقابل ذلك كان أهل الصوفية يقيمون في الدار ويأكلون مجاناً من ربع وقف الخانقاة، وكان صلاح الدين قد وقف الما أوقافاً شاسعة للإنفاق عليها، تضم عدة عقارات في حارة البطرك (حارة النصارى اليوم) بما فيها طاحونة وفرن ودور وإسطبل والبركة المعروفة حتى يومنا هذا باسم بسركة البطرك وحوانيت مجاورة لها، وبظاهر القدس أراضى البقعة وبركة ماملا. (())

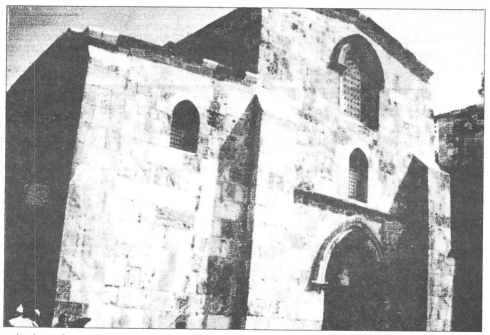
كانت الخانقاة الصلاحية من مراكز الصوفية الكبيرة في بيت المقسدس، يقيمون فيها للصلاة والاذكار ويدرسون بها، وكانت مشيختها من المناصب الدينية الرفيعة بمدينة القدس، وكان شيخها يعين بمرسوم من السلطان يتلى في حفل يحضره ناظر الحرمين الشريفين ونائب السلطان والقضاة. (() وكان أول من تولى مشيخة الخانقاة الصلاحية الشيخ غانم بن على بن حسين الأنصاري الخزرجي (() وتوارث المشيخة من بعده كثيرون من بني غانم، أشهرهم الشيخ برهان الدين ابراهيم بن غانم الذي تولى مشيخة الخانقاة سنة من بني غانم، أشهرهم وأقام نظامها وعمر مئذنتها، وهي مئذنة جميلة مربعة الشكل على طراز المذن الملوكية عامة، وكان تعميرها بين سنتي ١٩٨ هـ و ١٩٨ هـ و ١٩٨ هـ و على الخانقاة شيوخ من الشيخ برهان الدين للخانقاة الذي توفي سنة ١٩٨ هـ بالقسس. (()) وفي خلال القرن التاسع الهجري الموافق للخامس عشر الميلادي ومن بعده تعاقب على الخانقاة شيوخ من أفراد بني جماعة (الخطيب حالياً). (())

ولا يزال مبنى الخانقاة قائما حتى يومنا هذا على بعد أمتار قليلة من كنيسة القسيامة، وبوابة الخانقاة التي تطل على طريق الخانقاة قبل التقائها بطريق حارة النصارى بقسليل هي بوابة جميلة من أجمل البوابات في مدينة القدس، أما أجزاء الخانقاة فتتمثل في مسحد صغير بي حديثا في صدرها، وفي الطابق الثاني يوجد إيوان كبير، أما باقي الأجزاء فهي مساكن أكثرها خال الآن وبحاحة ماسة إلى التعمير والترميم، ويقوم على أمر الخانقاة حساليا آل العلمي كما كانوا يفعلون منذ مئات السنين. (١١٦)

### ٢- المدرسة الصلاحية:

وهي أشهر مدارس القدس الإسلامية وأطولها عمراً، وقد ظلت مدرسة زهاء ستة قرون من سنة ٥٨٨هـــ/١٩٢ م حتى أواخر القرن الثاني عشر الهجري الموافق للثامن عشر الميلادي. (١١٢)

كان صلاح الدين قد قرر إنشاء هذه المدرسة والخانقاة سينة ٥٨٣هــ/١١٨٥ م (١١٠٠)، وقد أسسها صلاح الدين الأيوبي في كنيسة تعرف باسم كنيسة القديسة حنة. (١١٠٠)



من و ثائق د. كامل العسلي

١٦ المدرسة الصلاحية

و تقع هذه المدرسة داخل سور القدس وعلى بعد قليل من باب الأسباط شمال الطريق التي تعرف باسم طريق المحاهدين. لكن المدرسة لم يتم افتتاحها فعلاً إلا بعد مضي خمس سنوات، وذلك كما يدل النقش الماثل على بابها الرئيسي، وقد بدأ التدريس فيها في تلك السنة أيضاً.

أما مشيخة الصلاحية فقد كانت من الوظائف السنية بمملكة الإسلام، وشرطها أن تكون لأعلم علماء الشافعية في بسلاد العرب وعلوفتها كل يوم مثقال من اللهب المولون وكان شيخ الصلاحية يعين بتفويض من السلطان، كما كان أحد ثلاثة أشمحاص ليتولون السلطة الفعلية بالقدس إلى جانب نائب السلطان و ناظر الخرمين الشريفين. وكثيراً مما كان الشريفين. وكثيراً مما كان شيخ الصلاحية كثيراً مما يجمع يعهد إلى قاضي الثنافعية بتولى هذا المنصب الكبير، كما كان شيخ الصلاحية كثيراً منا يجمع بين وظائف القضاء و تدريس الصلاحية وخطابة المسجد الأقصى """

كان مدرسو الصلاحية من العلماء الكبار في زماهم وذوي التأليف، فكان منهم علماء من أهل القدس وآخرون قدموا إليها من مختلف البلدان الإسلامية. وهكذا تعاقب على مشيختها أجلاء الشيوخ وكان أول من تولى مشيختها القاضي بهاء الدين أبو المحاسن بسن تميم. ((۱۱) أما الدروس التي كانت تلقى فيها كانت تشمل علوم الدين، اللغة العربية، التاريخ والرياضيات.

وضع صلاح الدين الأساس المادي لنمو المدرسة وازدهارها بالأوقاف السنجية التي وقفها عليها، واشترط في وقفيته أن تكون أوقاف المدرسة على الفقهاء المشتغلين بالفقه الشافعي. ومن جملة الأوقاف التي وقفها على المدرسة قرية سلوان وقرية القسطل، وقرية صوبا، وأرض الجسمانية، وبستان بير أيوب، و ٨١ دكاناً في سوق العطارين، و ١٢ دكاناً بياب خطة، ودكاناً بياب السلسلة، وحمام بساب الأسساط، وفرناً بيساب خصطة وغير ذلك المناسبة على المسلمة والمحام بساب الأسساط، وفرناً بيساب خصطة وغير

وفي خلال ٢٠٠ عام التي ظلت فيها مدرسة الصلاحية بيد الإسلام حرت على مبناها تصليحات وتعميرات في فترات مختلفة بإذن من الحاكم الشرعي في القدس. (١١٠٠ للكل يبدو أن المبنى قد هُمرَ في القرن الثامن عشر (١١٠٠)، وفي أوائل القرن التاسع عشر كان بناء المدرسة قد آل إلى الحراب والانحيار خصوصا بسعد الزلزال الذي حسدت بسين عامي ١٨٢١م و مدر المراب والانحيار من حدرانه، وبعد احتلال ابراهيم باشا لمدينة القلس سسنة المدرسة أراد هذم البناء لاستخدام حجارته في بناء ثكنة عسكرية لجنده وبدأت أعمال المدم فقلا لولا احتجاج الرهبان القرنسيسكان جعله يوقف الهدم.

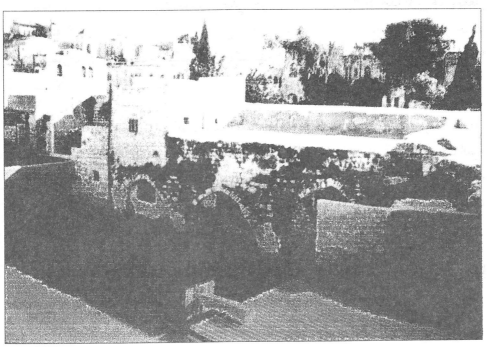
وفي سنة ٥٥٥ م طلبت الحكومة الفرنسية من السلطان عبد الجيد العثماني أن يسلمها الصلاحية، فوافق السلطان وأصبحت الصلاحية بعد ذلك بأيدي الرهبان البيض للروم الكاثوليك، حيث سلم متصرف القدس كامل باشا المكان إلى الفرنسيين بالفعل سنة الكاثوليك، حيث سلم متصرف القدس كامل باشا المكان إلى الفرنسيون في تعمير البين تعميراً شاملاً، ودامت أعمال التعمير ستة عشرة سنة، وفي سنة ١٨٧٨ دخلها أول أربعة رهبان من الروم، وفي سنة ١٨٨٦م أسست فيها مدرسة القديسة حنة، وفي شباط سنة ١٩١٥ كانت بداية الحرب العالمية الأولى فأعاد جمال باشا الصلاحية كلية إسلامية أسماها كلية صلاح الدين الأيوبي واستمرت كمدرسة حتى التاسع من كانون ثاني سنة المين، وأعاد هؤلاء فتح المدرسة الاكليركية وانشئوا فيها مكتبة ومتحف. (١٨١٠)

وهكذا ظلت الصلاحية منارة علم وحضارة في بيت المقدس زهاء ستة قرون من الزمن، فكانت ذو أثر بارز كمعهد من معاهد العلم الكبيرة في العالم الإسلامي، أما اليوم فهي دير يعرف باسم دير الصلاحية.

# ٣- البيمارستان الصلاحي (المستشفى):

قرر صلاح الدين الأيوبي إنشاء هذا المستشفى الكبير في السنة نفسها التي قرر فيها إنشاء كل من الخانقاة والمدرسة الصلاحية وهي سنة الفتح ٥٨٣هـــ/١١٨٧م، وعهد بـــإدارته لبهاء الدين بن شداد الذي كان قد أسند إليه أيضا مشيخة المدرسة الصلاحية. (١١١)

قال العماد الأصفهاني في شأن تأسيس البيمارستان: (وأمر بأن تجعل الكنيسة الجحاورة لدار الإسبتار بقرب القيامة بيمارستانا للمرضى واتخذ فيه بيوتا فيها حاجات أصحاب الأمراض على اختلافها تقضى، ووقف مواضع عليها وسير أدوية وعقاقير عزيزة الوجود إليها). (۱۲۰۰ و بالنسبة لقول العماد فإن الكنيسة المحاورة لدار الإسبار التي كان يقيم هما الفرسان الصليبيون المعروفون بالإسبتارية كانت تقع في الحي المعروف اليوم بحي الدباغة. لذا يكون البيمارستان قدتم إنشاءه في المنطقة الواقعة إلى الجهة الجنوبية الشرقية من كنيسة



١٧ البيمارستان الصلاحي (المستشفى)

القيامة، وهي المنطقة الممتدة بين سوق البازار وسوق أفتيموس للروم الأرثوذكس وكنيسة الدباغة ((۱۲)، وكان البناء يغطي مساحة واسعة من الأرض وفيه العديد من البيوت أو ما يسمى الآن بالأجنحة والأقسام، والتي كانت تشمل فيما تشمله قاعة للجراحين فيما كان يسمى بدار الشفاء ويشرف عليها جراح أو جراحون، وقاعة الكحالين أي أطباء العيون ومرضاهم وقاعة للمجانين وغيره من الأقسام. (۲۲۰)

أما فيما يتعلق بالأوقاف، فقد وقف صلاح الدين أوقافا عديدة على البيمارستان وزاد من أتى بعده على هذه الأوقاف، وكانت تشمل ٣٩ بيتا في أحياء مختلفة في القدس، و٥١ دكان ومخزن، ومعصرة وأرض كرم قرب باب العامود ومزرعة في حارة بني سعد ومجموعة من الأقبية.

يبدو أن البيمارستان بقي في مبناه الأصلي حوالي ٣٠٠ سنة، إلا أن هذا المبنى تمدم بفعل زلزال سنة ٨٦٢ هـ / ١٤٨٥ م (٢٠٠٠)، ولكن يبدو أن المؤسسة ظلت تعمل في مبنى آخر حيث كان البيمارستان مؤسسة طبية كبرى تقدم العلاج والأدوية مجانا، كما كان مركزا لتدريب الأطباء.

وفي سنة ١٨٦٩ وهب السلطان عبد العزيز العثماني أرض المستشفى و حراباته إلى الدولة الألمانية بمناسبة زيارة ولي عهدها لمدينة القدس، فبنى عليها الألمان كنيسة تعرف اليوم (كنيسة المخلص الإنجيلية أو اللوثرية) وافتتحها الإمبراطور الألماني غليوم الثاني لدى زيارته القدس سنة ١٨٩٨م وقد اكتشف الألمان حجارة نقش عليها اسم صلاح الدين وخلفائه، وهم يحقرون أساسات هذه الكنيسة. (١٢١)

ويظهر أن هذه المنطقة من القدس كانت منذ القدم مركزا طبيا للمدينة، فقد بين فيها الصليبيون أيضا مترلا كبيرا لفرساهم وكان يضم مستشفى ( دار الاسبتار ).

## ٤- دار الكتاب:

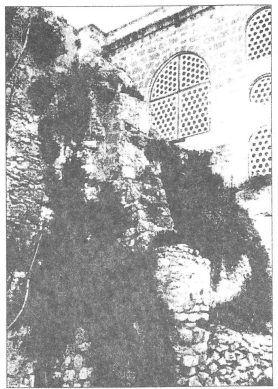
إضافة إلى المؤسسات الثلاثة الكبيرة التي أنشاءها صلاح الدين، فقد أنشـــــأ (كتّابــــا) لتعليم القرآن الكريم مقابل المسجد الأقصى، ووقف عليه دارا للإنفاق عليه.

#### ٥- الزاوية الختنية:

هي مدرسة وزاوية أسسها صلاح الدين الأيوبي خارج السور الجنوبي للمستحد الأقصى ولها باب بجوار المنبر، ووقفها على رجل من أهل الصلاح هو الشيخ الزاهد العابد محمد بن أحمد الشاشي (١٠٠٠ ثم من بعده على من يحذو حذوه، وكان تاريخ وقفها سنة مد المداشي (١٠٠١ وإن اسم الزاوية والمدرسة كما سماها مجير الدين الحنبلي (الحثنية) غير أن الاسم الصحيح للمدرسة هو (الحتنية) نسبة إلى الشيخ الحتني الذي كان شيخا لهذه الزاوية في القرن الثامن الهجري. (١٢٠٠)

أما بناؤها فهو قديم منذ زمن الرومان كما يقصول مجير الدين الخنبلي، وقد طرأت عليه تغييرات وإضافات كثيرة كان من بينها غرف مستجدة وأخيرا دورة مياه. (١٢٨)

وقد استمرت الزاوية (المدرسة الختنية) في تأدية عملها العلمي في القرن الثاني عشر الهجري الموافق الثامن عشر الميلادي (١٢٨٠)، ولا تزال أجزاء من هذه الزاوية ماثلة حتى اليوم من عقود وشبابيك. (١٢١٠)



نقلا عن كتاب كنوز الفلس

١٨ الزاوية الختنية

#### ٦- الزاوية الجراحية:

وهي من المؤسسات التي أقيمت في مدينة بيت المقدس زمن صلاح الدين الأيوبي بظاهر القديمة من جهة الشمال و تعرف بزاوية الشيخ جراح، و تقع على جانب طريق نابلس، ومنشئها الأمير حسام الدين بن شرف الدين الجراحيي وهو أحد أمراء صلاح الدين، و توفي سنة ٥٩٥ هـ/١٩٨م.



من وثائق د. كامل العسلي الراوية الجراحية

## القدس في عهد ورثة صلاح الدين

امتازت الدولة الأيوبية في عهد صلاح الدين الأيوبي بأنه كان هو الرجل القــوي على رأس الدولة، فخافه الأعداء واحترمه الأصدقاء، وكان من حوله أبناؤه واخوته وأبناء اخوته وأهل بيته، كل منهم التزم حدوده التي رسمها له كبـــيرهم صلاح الدين مما أضفى جوا من الانضباط على الدولة الأيوبية.

و بالرغم من الصعاب التي واجهت صلاح الدين في أواخر سيني عمره مما اضطره إلى عقد صلح الرملة مع الصليبيين والاعتراف لهم بدولة على ساحل فلسطين، إلا أن وحدة الدولة الأيوبية ظلت قائمة ماثلة تفرض نفسها بزعامته.

ومن المعروف أن صلاح الدين اعتمد في إرساء دعائم دولته في المراحل الأولى من حياته على اخوته وأبناء اخوته وأبناء عمومته واختصهم بالمناصب الكبرى والولايات الرئيسة، لكنه لم يلبث بعد ذلك أن بدّل سياسته فجعل لأبنائه المكانة الأولى ووزع عليهم المناصب الكبرى، ثم استبقى لاخوته وأقاربه المراكز الثانوية.

فقد جعل فلسطين وبيت المقدس بالإضافة إلى بعلبـــك وصلخد وبـــصرى وبـــانياس وهونين وتبنين إلى الداروم قرب حدود مصر من نصيب ابنه الأكبر الأفضل نور الدين علي.

وجعل مصر من نصيب ابنه الثاني العزيز عماد الدين عثمان، أما حلب وشمالي الشام من نصيب ابنه الثالث الظاهر غازي، أما أخوه العادل محمد بن أيوب فقد منحه الكرك والأردن فضلاً عن الجزيرة وديار بكر وكلها إقطاعات ثانوية متفرقة لا تتناسب مع أهمية العادل التي ستزداد ظهورا مع مضى الوقت. (۱۳۱)

وبوفاة السلطان صلاح الدين في ٢٧صفر سنة ٨٩هـــ/ آذار ١١٩٣م (١٢٠ ترك دولة كبيرة مترامية الأطراف امتدت من النيل إلى الفرات، و لم تلبث أن نشبت حرب الوراثة بين

أبناء البيت الأيوبي، فلاح في الأفق شبسح الانقسسام مما شسجع الفرنحة ثانية على مهاجمة المسلمين ومحاولاتهم الجديدة الرامية لدخول بيت المقدس مرة أخرى.

# ١ – القدس في عهد الأفضل نور الدين علي:

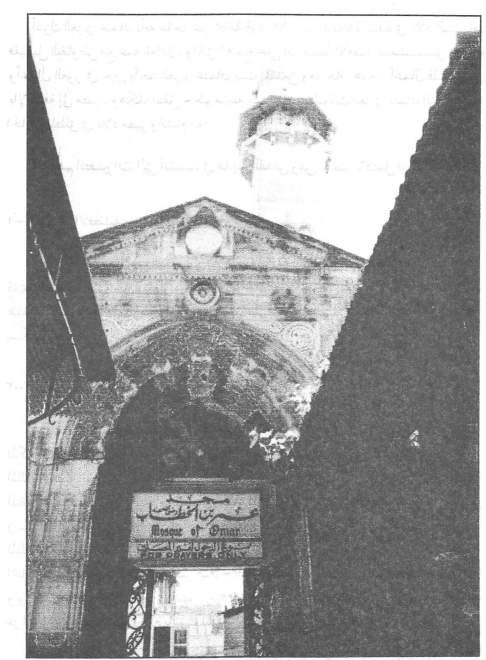
بعد وفاة السلطان صلاح الدين، تولى السلطنة من بعده ابنه الأفضل نور الدين صاحب دمشق وفلسطين وذلك كما أوصى له والده وأن تكون له السلطة العليا في بقية أنحاء الدولة الأيوبية.

كانت مدينة القدس تابعة للأفضل فاعتنى فيها كثيرا وعمّرها، كما أولى عناية خاصة بمقدساتها وأحوالها، ويذكر المؤرخون أن الملك الأفضل أنفق الكثير من الأموال على المدينة المقدسة التي ازدهرت في فترة حكمه القصيرة والتي لم تتعدى الثلاث سنوات.(١٣٢٠)

لكن مدينة القدس خرجت من حوزة الملك الأفضل بعد أن أرسل كتابا لأخيه الملك العزيز عثمان تنازل له فيه عن القدس، ووافق على إلحاقها بمصر سنة ٩٠٥هـ/١٩٤م، وذلك بعد أن شعر الملك الأفضل أن بقاءها في حوزته يستوجب الدفاع عنها، وهذا بدوره يحتاج إلى كلفة مادية وعسكرية وقد ظن أن ليس بمقدوره ذلك.(١٣١)

سر الملك العزيز عثمان بذلك وأرسل مع متولي القدس آنذاك (عز الدين جرديك النوري) عشرة آلاف دينار لينفقها على عسكر القدس، فخطب له ها، ثم أرسل إليها جندا آخرين خشية أن ينقض الفرنجة الهدنة. (۱۲۰۰ إلا أن الملك الأفضل أراد التراجع عن فعلته هذه وأن يعيد القدس إليه وأعادها فعلا. (۱۲۰۰)

تنافر الأخوان، وخرج العزيز من مصر على رأس قـــــواته في صيف ســــنة • ٩٥هــ/١٩٤ م ١٩٤ م ١٩٤ عازما على أخذ بلاد الشام من أحيه الأفضل، فاســتنجد الأفضل بعمه العادل لمساعدته في التخلص من الحصار (١٢٠٠)، فوجد العادل في ذلك فرصة سائحة له، فاستجاب لنداء ابن أخيه وغض طالبا مساعدة الأمراء الأيوبيين في أرجاء الشام وحسلب وحمص وحماه وأوغر صدورهم ضد العزيز عثمان.



نقلا عن مجلة القدس الشريف

٢٠ المسجد العمري

أدرك العزيز عثمان بأنه عاجز عن مجاهة قوى الأيوبيين المتحدة ضده في بلاد الشام، فقيب التفاوض مع عمه العادل، واتفق الجميع على أن يحتفظ الأفضل بدمشسق وطبرية وأعمال الغور في حين يأخذ العزيز عثمان بيت المقدس وما جاورها من أعمال فلسطين بالإضافة إلى مصر، وهكذا انتقل حكم مدينة بيت المقدس للملك العزيز عثمان الذي أصبح الحاكم المطلق في بلاد مصر والشام معا.

من أهم التعميرات التي أنشنت في مدينة القنس زمن الملك الأفضل نذكر منها:

## ١ - المدرسة الأفضلية:

وهي من أقدم مدارس القدس الإسلامية وبنيت في عهد الملك الأفضل، وكانت تعرف قديما بالقبة وتقع في حارة المغاربة (١٣٠٠)، ولا يوجد في المراجع ما يشير إلى الفترة التي بقي فيها هذا البناء يستعمل كمدرسة، أما في سنوات الستينات من القرر العشرين فكانت دارا يسكنها بعض فقراء المغاربة.

#### ٢- المسجد العمري:

وهو من المساجد القديمة في المدينة، ومن المرجح أنه بني في الفترة الإسلامية الأولى وفي المكان الذي صلّى فيه الخليفة عمر بن الخطاب أمام كنيسة القيامة وفي باحستها، وقسد أمر الملك الأفضل نور الدين على بتعميره سنة ٥٨٩هـ/١٩٣م. (١١٠ وقد بيّن هذا الكتابسة المنقوشة على حجر من الرحام مثبت في جدار المسجد وقد كتبت بالخط النسسخي الأيوبي (بسم الله الرحمن الرحيم.... أمر بعمارة هذا المسجد الشريف والدرجة المباركة مولانا الملك الأفضل نور الدنيا والدين خادم بيت الله المقدس وحسافظه من المردة الكافرين أبسو المحاسن على بن مولانا الملك الناصر صلاح الدنيا والدين يوسف بن أيوب، قدس الله روحه ونور ضريحه ابتغاء رضوانه، في شهور سنة تسع وثمانين وخمسمائة بتولي الفقير إلى رحمة الله عز الدين جرديك متولي الحرم بالبيت المقدس). (١١٠٠)

وللمسجد العمري مئذنة حميلة تقابل مئذنة الخانقاة الصلاحية وتشبهها كثيرا من حيث خطة البناء ، وكلا المئذنتين تحيطان بكنيسة القيامة من الشمال والجنوب.

## ٢- القدس في عهد العزيز عثمان:

بعد أن استتب الحكم للملك العزيز عثمان في بلاد مصر وفلسطين معا، نزل الى بيت القدس في رمضان سنة ٩١ ه هـ ١٩٤ م (١٠٠٠) وأقام على ولايتها الأمير شمس الدين سنقر الكبير (١٠٠٠) و كان الملك العزيز كريما وعادلا، فأبطل بعض الضرائب والرسوم التي كانت تجيى من الناس في عهده ومنع استخدام أهل الذمة في شئ من الخدم السلطانية.

بقيت مدينة القدس في حسورة العزيز عثمان إلى أن توفي سنه ٥٩٥هــ/١٩٨، فانتقل ملكه إلى ولده محمد الملقب بالسلطان المنصور ناصر الدين وكان صغيرا لم يتحاوز عمره التسع سنين وبضعة أشهر (٢٠٠٠)، فأقيم الأمير بهاء الدين قراقوش الأسدي أتابكا أي وصياً على العرش وقائدا للحيش، وقد كان هذا مكروها بين الأمراء.

على أثر ذلك قامت في مدينة القدس مؤامرة بين عدد من الأمراء منهم الأمير فخر الدين جهاركس وهو من أمراء الدولة بمصر، والأمير زين الدين قراجا، والأمير أسد الدين سنقر، والأمير شجاع الدين طغرل السلحدار، والأمير عز الدين أسامه، واشترك فيها والي القدس آنذاك الأمير صارم الدين صالح (١٠٠١)، وكاتب هؤلاء الملك العادل وكان يومئذ في دمشق يستدعونه لأتابكية الملك المنصور (٢٠٠٠)، لكن الملك الأفضل سار إلى مصر واستولى على أمور الدولة ولم يبقى للمنصور غير الاسم.

باستيلاء الملك الأفضل على مصر انقسمت البلاد إلى قسمين، قسم بمصر يؤيد المنصور بوصاية الملك الأفضل، وقسم بدمشق يؤيد المنصور بوصاية الملك العادل في حين كانت مدينة القدس في هذا الصراع تميل إلى المعسكر الشامي وتسانده بصفة فعالة، فاستنجد الملك العادل بالمماليك الناصرية بالقدس أيام كان الأفضل فيها محاصرا لدمشق فأنجدوه ودخلوا دمشق في سنة ٥٩ هه/١٩ ٩ مراثنا، الأمر الذي جعل الأفضل يتحلى عن حصار دمشق والعودة إلى مصر (۱۱۹، وكذلك آزروا العادل في سنة ٩٥ هه/١٩ ٩ مرادا الماتلاكه لمصر من يد الأفضل.

بدخول الملك العادل الى مصر أقام على أتابكية (وصاية) الملك المنصور ثم خلعه في نفس السنة وتولى السلطنة بدلا منه، وقد برر خلعه للسلطان المنصور بقوله: (أنه قبيح بي أن أكون أتابك صبى مع الشيخوخة والتقدم، والملك ليس هو بالإرث، وإنما لمن غلب.)(١٩٨٠)

# ٣- القدس في عهد العادل أبو بكر محمد بن أيوب:

انتقل حكم يبت المقدس إلى السلطان العادل في سنة ٩٩هـ/١٩٩ ١م، ولم تنته تلك السنة إلا وكان العادل قد نجح في توحيد الدولة الأيوبية تحت زعامته، فصار سلطان البلاد حميعها وبيده ملك مصر وبيت المقدس ودمشق، في حين اعترف الظاهر غياث الدين غازي في حلب بسيادة عمه العادل الأول ("")، وباتساع مملكة العادل عمل على إنابة أولاده في الحكم على المناطق التابعة له، فقسمها كما يلي:

and the second of the second

and Barrier and

حكم مصر لابنه الكامل ناصر الدين محمد على ، وحكم دمشق لابنه المعظم شرف الدين عيسى، وحكم حران لابنه الأشرف مظفر الدين موسى، وحمل ابنه الأوجد نجم الدين أيوب على ميافارقين.

أما السلطان العادل فقد ترك لنفسه الإشراف العام على جميع تلك الأنحاء وصار ينتقل في ممالك أولاده. ("") وبذلك تم إعادة توحيد الجبهة الإسلامية مرة ثانية في وجه الفرنحة بيد رجل من أقوى رجال عصره وأكثرهم حبرة بالفرنحة في حالتي الحرب والسلم.

ومن آثار الملك العادل في القسدس سقساية الحرم القدسسي والمطهرة سسسنة ٩٩٥ هـ هـ /٢٠٢م، ويدل على ذلك النقش المحفور على حجر من زحام بالخط النسخي الأيوبي القدم وبأحرف صغيرة، التكلمات التالية: (بسم الله الرحمن الرحيم و و أمر بعمل هذه السقاية ألمباركة السعيدة مولانه السسيد الأجل الملك العادل المطفر الممام ناصر الإسسلام غيات الأنام سيف الدنيا والدين ، سلطان حيوش المسلمين أبو بكر محمد بستن أيوب خليل أمير المؤمنين، أدام الله قدر ته وأعلا أبدا كلمته و نصر في الخافقين أعلامه وألويته عحمد واله

أمير المؤمنين، أدام الله قدرته وأعلا أبدا كلمته ونصر في الخافقين أعلامه وألويته بمحمد وآله وذريته، في شهرشوال سنة تسع وتسعين وخمسمائة. والحمد لله وصلواته على سيدنا محمد وسلم تسليما).(١٠١)

ولما توفي الملك العادل سينة ٥ ٦ ٦هـــ/١٢١٨م ترك في خزائنه سبعمائة ألف دينار، استولى عليها ابنه الملك المعظم عيسي وكانت القدس من أعماله.

## ٤- القدس في عهد المعظم عيسى بن العادل:

لما توفي الملك العادل سنة ٥ ٦ ٦هــ/١ ٢ ١ م استقل ابنه الملك المعظم عيسي بُملك المعظم عيسي بُملك المدن الشام التي تمتد من حمص إلى العريش ومن ضمنها القدس، وكان يدير المدينة بالنيابة عنه الأمير عز الدين عمر بن يغمور المعظمى وكان يلقب بالمتولي، ثم أدارها الأمير بسدر الدين المكاري. (١٠٠١)

كان الملك المعظم عيسى يحب مدينة القدس، فأولاها عناية فائقة وأنشا بها كثيرا من المعاهد والمدارس، كما وقف على العلم ووجوه البر فيها أوقافا كثيرة، وكثيرا ما نزلها متفقداً أحوالها، وقيل أن الملك المعظم عيسى عندما قاتل الفرنجة في الساحل وانتصر عليهم بعث بالأسرى إلى بيت المقدس منكسى الأعلام. (٢٥٠١)

وفي عام ٥ ٦ ٦هـ / ٢ ١ ٨ م كان الصليبيون يهاجمون أرض الدلتا بمصر، فرأى الملك المعظم عيسي في دمشق أن يواصل هجماته على الفرنجة ليخفف ضغطهم على مصر، وبالرغم من ذلك خشي الملك المعظم من عاقبة انتصار الصليبيين في مصر، فسارع في سنة ٦ ١ ٦هـ / ٢ ١ ٩ م إلى تدمير عدة حصون قوية في فلسطين خشية وقوعها في أيديهم (١٥٠٠) حيث انتشرت في تلك الفترة عادة تخريب الحصون وأسوار المدن خشية استيلاء الأعداء عليها.

ولما بلغ الملك المعظم اعتزام الفرنحة على أخذ مدينة القسدس، واستشار الأمراء في تخريبها، فأشاروا بتخريبها قاتلين (قد خلا الشام من العساكر، لو أخذ الفرنحة القسدس

وهكذا بعد أن كانت مدينة القدس موضع عناية وتعمير، أمر الملك المعظم بستخريب أسوارها وكثير من مبانيها حشية استيلاء الفرنجة عليها مرة ثانية وذلك لشعوره بالعجز في المحافظة على المدينة. (١٠٠٠) فشرعوا بستخريب سور المدينة أول يوم من محرم سنة ١٦ه ١٦ه ١٢١م، كما حرّب معه الكثير من معالم المدينة الأخرى، ونقلل ما كان في القدس من أسلحة وآلات قتال، ويصف أبو الفدا الوضع قائلا: (خرج كثير من سكان القدس بعد خراها وتركوا أموالهم وامتلأت بهم الطرقات، فتوجه بعضهم إلى مصر وبعضهم إلى الكرك وبعضهم إلى دمشق. ومات كثير من الناس جوعا وعطشا .....

ومنذ تلك السنة التي خرب فيها الملك المعظم سور مدينة القدس، بقي السور خرابا زهاء ٣٣٠ سنة ما عدا مواضع قليلة منه لا تذكر . (١٠١٠)

والواقع أن الملك المعظم عيسى لم يكن مبالغا في مخاوفه، لأن أخاه الكامل محمد في مصر على الفرنجة عندما أدرك سوء موقفه أمامهم الجلاء عن مصر مقابل إعطائهم القدس وعسقلان وطبرية و جبلة واللاذقية وسائر ما فتحه السلطان صلاح الدين من بلاد الساحل، أي أنه أراد إعادة مملكة بيت المقدس إلى ما كانت عليه في فلسطين قبل معركة حطين سنة محمد المرك والشوبك. (١٥٧)

لكن الصليبيين رفضوا ذلك العرض وطمعوا في مصر كلها فضلا عن فلسطين، إلا أهم وقعوا في عدة أخطاء استراتيجية، كما حدثت انقسامات بين زعمائهم مما أدى إلى فشلهم وجلائهم عن الدلتا سنة ١٨٨هـ ١٢٢١م بعد أن عقدوا مع الأيوبيين هدنة مدتما ممان سنوات تنتهى سنة ٢٢٦هـ ١٢٢٩م.

وما كادوا أبناء السلطان العادل يجتمعون في مواجهة الخطر الصليي حسى عادوا إلى الفرقة واستحكم الخلاف بين الكامل محمد في مصر وأحيه المعظم عيسى في دمشق، وتمثلت الخطورة الناجمة عن ذلك الخلاف في أن كل طرف منهما استعان بقوة حارجية، فاستغاث الملك المعظم عيسى بالخوارزمية، في حين استنجد الملك الكامل محمد بامبراطور الغرب

فريدريك الثاني في صقلية. وقبل أن يحدث الصدام الفعلي بين الأخوين مات الملك المعظم عيسى سنة ٣٦٣هـ/٢٢٦م، فصار ملكه على بلاد الشام وفلسطين ومن ضمنها مدينة القيدس لولده الملك الناصر صلاح الدين داود، فتولى الملك الناصر داود وهو شياب لم يتحاوز الحادية والعشرين من عمره. (١٠٥٠ ولما كان هذا صغيراً وعاجزاً عن تدبير شيؤون الدولة، عمد عمّاه إلى اقتسام أملاكه وإعطائه جزءا منها هي (الكرك والبلقاء والسلط والأغوار والشوبك). وبسذلك آل حكم مدينة القيدس للملك الكامل محمد سينة والأغوار والشوبك).

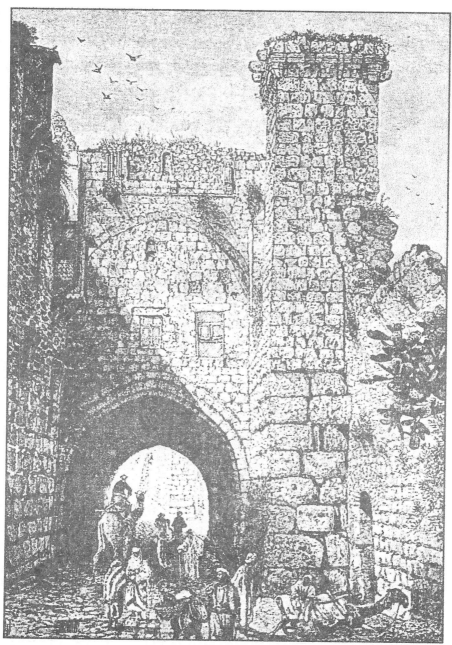
# أهم أثار الملك المعظم عيسى في المدينة المقدسة:

كان الملك المعظم عيسمى من الملوك العلماء وكان يهتم كثيرا بالفقمه الحنفي واللغة والنحو، ولحبه الكبير للمدينة المقدسة خصها بعنايته وأنشماً بما كثيرا من المعاهد والمدارس نذكر منها:

## ١- المدرسة المعظمية (الحنفية):

كانت هذه المدرسة من المدارس الشهيرة ذات الأثر البارز والكبير في حـــياة القـــدس الثقافية خاصة في القرنين الثامن والتاسع الهجريين(""، أوقفها الملك المعظم عيســـي على الفقهاء الحنفية سنة ٢١٤هـــ.("")

تقع هذه المدرسة على الجانب الشمالي من طريق المجاهدين تجاه تقاطع الطريق مع طريق باب العتم أو شرف الأنبياء، ولا تزال أجزاء من مبنى المدرسة وأهمها إيوان المدرسة الشمالي قائم حتى يومنا هذا، وإن كان معظمه خرابا، وجانب آخر من المدرسة معمور تسكنه عائلة محمد دعسان العجلوني، وكان يسكنها قبل ذلك جماعة من آل جار الله . أما الجانب الأكبر من المدرسة فهو خرائب وأنقاض فيها حاكورة (ساحة) تضم قبور بعض المجاهدين الذين يقال أهم من الأكراد الذين قدموا مع صلاح الدين وحضروا فتح بيت المقلس، كما تضم قبور بعض العلماء الذين علموا في المدرسة ومنهم شمس الدين بن رزين البعلبكي. "تنم قبور بعض العلماء الذين علموا في المدرسة ومنهم شمس الدين بن رزين البعلبكي. "وإلى هؤلاء المجاهدين تنسب المدرسة والمسجد حيث تسمى اليوم بمسجد المجاهدين.

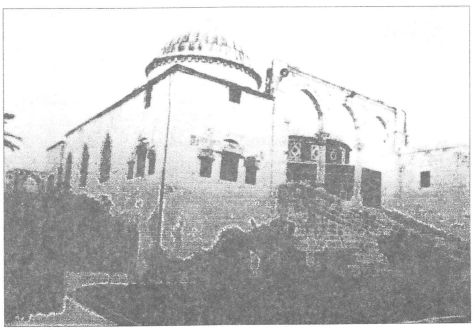


نقلا عن كتاب فلسطين تاريخ وحضارة [٢٦] المدرسة المعظمية/ مسجد المجاهدين

#### ٢- المدرسة النحوية:

تقع المدرسة النحوية أو القبة النحوية في أقصى الطرف الجنوبي الغربي من صحن الصخرة المشرفة، وقد أنشأها الملك المعظم عيسى سنة ٤٠ هـ (١٢٠٠)، وتولى عمارتما الأمير حسام الدين أبو سعيد عثمان بن عبد الله المعظمي متولى القدس الشريف. (١٦٠٠)

كانت المدرسة النحوية كما يدل عليها اسمها مختصة بتعليم علوم العربية من أدب و نحو وغير ذلك، ويقول د. العسلي أن ابن فضل الله العمري وصف مبنى المدرسة كما كان في القرن الثامن وإن أسماها بالمعظمية نسبة الى المعظم إلا أنه كان يقصد المدرسة النحوية قائلا:



من وثائق د. كامل العسلي ٢٢

( ورتب الملك المعظم لها إماما مفردا يصلي الصلوات الخمس ورتب بها خمسة وعشرين نفرا من طلبة النحو وشيخا لهم، وشرط أن يكونوا حنفية من جملة طلبة مدرسته.) (۱۲۰ ويقول ابن واصل أن الملك المعظم وقف على القبة النحوية وقفا جليلا وشرط أن لا يصرف من وقفها شيء إلا للحنفية فقط.

#### ٣- المدرسة النصرية:

هي على الأرجح أقدم مدارس القدس، وقد سميت بهذا الاسم نسبة إلى مؤسسها الشيخ نصر المقدسي ويسميها بحير الدين الحنبلي (الناصرية)، ومن المرجح أن المدرسة أسست حوالي سنة ، ه ٤ه... (۱۲۰۰) والمدرسة النصرية تعرف أيضا بالزاوية النصرية، وكان موقعها على برج باب الرحمة، وهو من أبراج سور الحرم الشرقي (۱۲۰۰)، وقد اندثرت المدرسة تماما قبل عهد بحير الدين الحنبلي. وعندما تولى الملك المعظم حُكم بيت المقدس أنشأ المدرسة من حديد و جعلها زاوية لقراءة القرآن والاشتغال بالنحو ووقف عليها كتبا من جملتها إصلاح المنطق، والوقف مؤرخ ٩ ذي الحجة سنة ، ٦١هـــ/١٢١٣م. (۱۲۱)

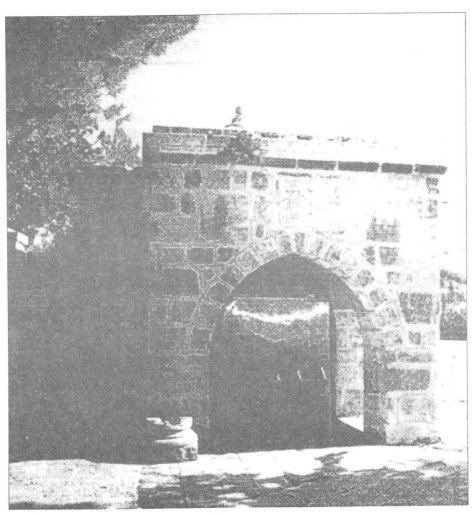
كما قام الملك المعظم عيسى بالتعميرات التالية في مدينة القلس:

## ١ - برج القلعة:

أمر المعظم عيسى ببناء برج لقلعة القدس الواقعة بالقرب من باب الخليل، وعلى أحدد حدر انه حجر كلسى، نقشت عليه بالخط النسخي الأيوبي الكلمات التالية: (بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحيم ، ، ، ، لا إله إلا الله محمد رسول الله ، ، ، عمل هذا البرج المبارك بأمر مولانا الملك المعظم شرف الدنيا والدين أبي المظفر عيسى ابن الملك العادل سيف أبي بكر محمد بن أيوب بن شاذي. وتولى عمارته عز الدين عمر بن يغمور المعظمي في شهور سنة عشر وستماية والحمد لله رب العالمين) ، ٢١٣هـ/١٢١٣م.

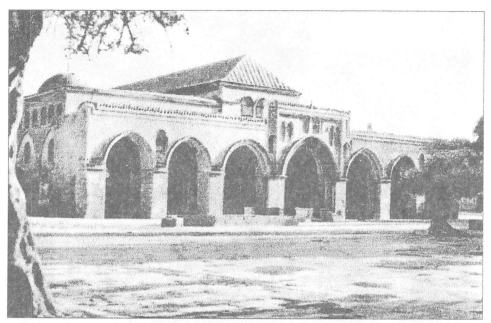
#### ٢ - سبيل شعلان:

وهو آخر الأسبلة التي بناها الأيوبيون في القدس، وهو يقع في ساحــة الحرم القدســي الشريف في أسفل الدرج الشمالي من الجهة الغربية لصحن الصخرة المشرفة، وقد تم إنشاؤه سنة ٦١٣هـــ/٢١م. (١٦٨)



نقلا عن كتاب من اثارنا في بيت المقدس .

۲۳ سبیل شعلان



نقلا عن بحلة القدس الشريف المسجد الاقصى المبارك ويظهر الرواق الذي بناه الملك المعظم عيسى.

## ٣-تعمير أروقة الأقصى:

في سنة ٦١٤ هـــ/١٢١٧م أنشأ الملك المعظم عيسى الرواق الشمالي للمسجد، وهو يمثل سبعة أقواس تقابل أبواب المسجد السبعة. (١٦٩)

## ٥-القدس في عهد الكامل محمد:

بعد استيلاء الملك الكامل محمد صاحب مصر على معظم دولة الملك الناصر داود، أصبحت مدينة القدس تابعة له، إلا أن امتلاك الملك الكامل للمدينة المقدسة لم يطل كثيرا حيث وصل في ذات العام ٥٦٥هـ/ ١٢٢٨م إلى عكا الإمبراطور فريدريك الثاني وهو على أمل أن يحصل على بيت المقدس حسب وعد الكامل له مقابل مساعدته (۱۲۲۰، وكان أن تعير الملك الكامل فلم يمكنه رده ولا محاربته بسبب ما كان بينهما من اتفاق، فجرت مفاوضات بين الطرفين، ولما غلبت صفة التسامح على الملك الكامل والتي بسلغت درجة التفريط، تخلى الملك الكامل عن المدينة المقدسة للإمبراطور فريدريك الثاني بموجب صلح التفريخ سنة ٢٦٦هـ/١٢٩م ومدته عشر سنوات. (۱۲۲۰)

و بموجب هذا الصلح منح الكامل الفرنجة بيت المقدس و بيت لحم والناصرة و تبنين وصيدا بأكملها. كما اشترط الصلح أن تبقى مدينة القدس على ما هي عليه من الخراب و لا يجدد سورها، وأن الحرم القدسي بما حواه من الصخرة والمسجد الأقسصى يكون بسأيدي المسلمين، وأن تكون سائر قرى القدس للمسلمين لا حكم فيها للفرنجة. (١٧١)

وهكذا استطاع الفرنحة أن يستعيدوا بيت المقدس دون حرب ولا قتال، الأمر الذي أثار شعور الاستياء العام عند المسلمين، ويصف الحنبلي واقعة تسليم القسدس للإمبراطور فريدريك بقوله: (تسلم الإمبراطور القدس ..... على القاعدة المذكورة، وعظم ذلك على المسلمين وحصل به وهن شديد وإرجاف في الناس.... وارتفع بكاء الناس وضحيحهم لذلك، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.)(٢٧٠)

دخل الإمبراطور فريدريك الثاني المدينة المقدسة وفيها توج نفسه ملكا على مملكة بيت المقدس في كنيسة القيامة، ولم يكتف بذلك بل زار المسجد الأقصى بعد أن اسستأذن الملك الكامل بذلك. (١٧٣)

لكن الفرنجة لم يفوا بالعهد الذي وقعوا عليه مع الملك الكامل، بل اغتنموا فرصة انشغال الملوك الأيوبيين في قتال بعضهم بعضا عند تسلمهم المدينة المقدسة، فعملوا على تعمير

القلاع فيها خلافا لما نصت عليه شروط الصلح، وبنوا قلعة عسكرية في غربي المدينة.'"''

توجه الملك الناصر داود صاحب الأردن والكرك بقواته إلى القدس، ونازل القلعة الجديدة حتى سلمت إليه فهدمها، ثم استولى على القدس وأخرج منها الفرنحة سنة ٦٣٧هـ/٢٣٩ م. ٢٣٩ ولكن الملك الكامل كان قسد توفي قبسل ذلك سسنة ٦٣٥هـ/٢٣٧ م فتولى الحكم من بعده ابنه الملك الصالح نجم الدين.

حدث خلاف كبير بين الزعماء الأيوبيين، فقد اتفق الناصر داود صاحب الأردن والكرك والقدس مع الصالح إسماعيل صاحب دمشق على محاربة الملك الصالح نجم الدين أيوب بعد أن طلبا من الفرنجة مساعدةما ضد الملك نجم الدين مقابل أن يسلما إليهم القدس وطبرية وعسقلان. فتم للفرنجة ما أرادوا عندما تمكن الناصر داود وحليفه من أسر الملك الصالح نجم الدين وحبسه في سحن الكرك. وهكذا عادت بيت المقسدس مرة أخرى إلى الفرنجة سنة ٦٣٧هـ/١٣٩٩ م ((()))، ومن ثم انقشعت سحب الخلاف بين الأيوبيين لفترة قصيرة حين أفرج الناصر داود عن الملك الصالح نجم الدين من حبسه في الكرك، ثم توجها معا إلى مصر حيث تسلمها الملك الصالح نجم الدين بمقتضى اتفاق سابق بين الملكين، غير أن هذا الوفاق بينهما لم يطل أمده، إذ تجدد الخلاف بينهما وانتهى بالقستال من حديد، واستطاع الملك الصالح نجم الدين بمساعدة القبائل الخوارزمية من الاستيلاء على مناطق من بلاد الشام وأن يهزم الفرنجة ويخرجهم من بيت المقدس سنة ٣٤ ٢هـ/٢٥ ٢٥ م ((٢٠٠٠) و بذلك عادت مدينة بيت المقدس مائيا إلى المسلمين.

# ٦- القدس في عهد الصالح نجم الدين أيوب:

بعد أن تمكن الملك الصالح بحم الدين أيوب من استرجاع مدينة القدس وإيقاع الهزيمة الساحقة بالفرنجة ومعاقبة الصالح إسماعيل وحسليفه الناصر داود، قام في سنة ٥٤ هسا/٢٤٧ م بزيارة إلى المدينة المقدسة وأمر بإعادة عمارتها، وقبل أن يرحسل عنها وزّع على أهل المدينة أموالا كثيرة. (٥٧٠)



نقلا عن محلة القدس الشريف

٢٥ المكتبة الخالدية (تربة الأمير بركة خان)

ومن أهم الآثار الباقية في المدينة منذ عهد الملك الصالح نجم الدين أيوب، البناء الأثري القديم تربة الأمير بركة خان(١٧٦) وولديه وقد سميت فيما بعد (المكتبة الخالدية):

وهي تقع في حي السلسلة عند ملتقى شارع باب السلسلة بعقبة أبو مدين التي تتجه إلى حارة المغاربة، واستخدم البناء فيما بعد مكتبة عامة وعليه لوحة كتب عليها اسم (المكتبة الخالدية) وقد تم تأسيسها سنة ١٣١٧هـ/١٩٠٠ معلى يد الشييخ راغب الخالدي الذي كان من أعيان القدس ورئيسا لمحكمة الاستئناف الشرعية فيها، وقد أصدرت المكتبة عقب تأسيسها دليلا لقرائها أسمته (برنامج المكتبة الخالدية العمومية) وقد نص برنامج المكتبة (أن تكون دارا عمومية لمن يرغب في المطالعة من أي فرد كان .... وهي مفتوحة الأبواب لجميع الطلاب كل يوم من الصباح إلى المساء ....) كما اشترط مؤسسها كما جاء في هذا البرنامج (أن لا يخرج منها كتابا حرصا على المنفعة العامة ....) و تعتبر هذه المكتبة من أشهر المكتبات الإسلامية في القدس، والمبنى الآن هو وقف لآل الخالدي. (١٧٠٠)

بقيت مدينة القيدس في يد الملك الصالح نجم الدين أيوب إلى حين وفاته سينة الحكم إلى ولده غياث الدين توران شاه الملقب ١٤٧هــ/٢٤٩ م ٢٤٩م الملقب الملك المعظم الذي دام حكمه سبعين يوما فقط، حيث قتل في محرم سينة ١٤٨هــ/٠ ٢٥٩م على يد مماليك أبيه الملك الصالح نجم الدين أيوب.

وبتنصيب المملوك عز الدين أيبك التركماني سلطانا على مصر، انفصلت بلاد الشام عن مصر واستقل بحكمها الأمراء الأيوبيين (٢٠١٠)، لكن الحرب استمرت سجالا بين مماليك مصر من ناحية والأمراء الأيوبيين من ناحية أخرى، إلى أن تم الصلح بين الفريقيين سنة ١٥٦هـ/٢٥٣ م ٢٥٣هـ ١٥١ مصر ١٥ وعوجب هذا الصلح تم الاتفاق على سيادة المماليك على مصر وبلاد الشام حتى نهر الأردن، كما اعترف المماليك بسيادة الأيوبيين على بقية بلاد الشام، وأن يدخل في حوزة المماليك غزة والقدس ونابلس والساحيل كله، وهذا الاتفاق دخلت مدينة القلس تحت حكم المماليك. (١٥٠٠)

## هوامش الفصل الخامس

- ١- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ١١، ص ٣٤١.
  - ٧- ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٦، ص ١٤٠
- ٣- الروادية: وهي بطن من الأكراد الهذبائية ، انتشرت حول منطقة حنة ذالواقعة بين شروان وأذربيجان. للمزيد أنظر:
   ياقوت الحموي ، معجم البلدان ، ج٣، ص ١٥١.
  - ٤- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ١١، ص ٣٤١.
  - ه ابن تغري بر دي ، النجوم الزاهرة ، ج ٦ ، ص ٤ .
  - ٦- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج١ ، ص ٠ ٢١ . وانظر : ابن تغري بردي ، النحوم الزاهرة ، ج٦ ، ص ٣.
  - ٧- ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج ١١ ، ص ٣٤١. وانظر : ابن كتبر ، البداية والنهاية ، ج ١٢، ص ٢١٣.
    - ٨- ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٦، ص ١٤٠.
      - ٩- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٢.
- ١٠ النيسابوري : هو أبو المعالي مسعود بن محمد الفقيه الشافعي ، قدم الى دمشق سنة ٤٠هـــ بعد أن كان قد درس القرآن في نيسابور، وكان عالما صالحا و توفي سنة ٧٧ههـــ في دمشق . للمزيد أنظر: ابن خلكان ، وفيات الأعيان ، ج٨، ص١٩٦ ١٩٧ .
  - ١١ المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ص ٤٢ -٤٣.
- ١٢ الأمراء النوريين: هم الأمراء الشاميون الذين قدموا الى مصر، وقد سموا بالنوريين نسبة الى محمود نور الدين زنكي
  - ١٣ أبو شامة ، تاريخ الروضتين في تاريخ الدولتين ، ج١٠ص١٧٠ .
- 31 يقول أبو شامة ((وكانت خلعة الوزارة عمامة بيضاء نيسي بطراز ذهب، وثوب دبيقي بطراز ذهب، وجبة تحتها سقلاطون بطراز ذهب، وطيلسان دبيقي بطراز دقيق ذهب، وعقد حوهر قيمته عشرة آلاف دينار، وسيف محلى بحوهر قيمته همسة آلاف دينار، وفرس حجر صفراء من مراكب العاضد قيمتها نمائية آلاف دينار، لم يكن بالديار المصرية أسبق منها، وطوق و تخت وسرفسار ذهب بحوهر .... ومع الخلعة عدة بقج وعدة من الخيل وأشسياء أخر، ومنشور من الوزارة ملفوف بثوب أطلس أبيض، وكان ذلك يوم الاثنين الخامس والعشرين من جمادى الأخر سنة أربع وستين و حمسمانة )) للمزيد أنظر: أبو شامة، تاريخ الروضتين، ج١، ص١٧٣. وانظر: ابن كثير، البسداية والنهاية، ج١، ص١٢٣. وانظر: ابن كثير، البسداية والنهاية، ج١، ص١٢٣.
  - ١٥ دريد نوري ، سياسة صلاح الدين في مصر والشام ، ص٩٧.
    - ١٦٠ أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج١ ، ص١٨٤ .
    - ١٧ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج١ ، ص٧٠٠.
      - ١٨– المقريزي ، انعاظ الحنفا ، ج٣ ، ص٣١٩.

- ١٩- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج١ ، ص٢٠٢.
- ٢٠ المقريزي ، انعاظ الحنفا ، ج٣ ، ص ٣٦ ٩ ، ٣٢ ٣٣٠ .
  - ۲۱ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج۱ ، ص۲۰۱.
- ٢٢- ابن كثير ، البداية والنهاية ، ج١٦ ، ص٢٦٤. وانظر: المقريزي ، السلوك لمعرفة دول الملوك ، ج١ ، ص ٤٤.
  - ۲۳ این تغری بر دی ، النجوم الزاهرة ، ج٦ ، ص٦٤ .
    - ٢٤- ابن كثير ، البداية والنهاية ، ج١٦ ، ص٢٦٩.
  - ٢٥ البنداري ، سنا البرق الشامى ، ج١ ، ص٥٦ ١٥٩ -
- STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, P213.
  - ٧٧- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٠٥. وانظر : أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج١ ، ص ٢٤٦-٢٤٢.
    - ۲۸ البنداري ، سنا البرق الشامي ، ج۱ ، ص۱۷۷.
    - ٢٩- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٤١٧.
    - ٣٠- ابن واصل، مفرج الكروب، ج٢، ص١٩-٢٠.
    - ٣١ البنداري ، سنا البرق الشامي ، ج١ ، ص١٩٢ ١٩٣.
      - ٣٢- د. أمينة البيطار، تاريخ العصر الأيوبي، ص١٣٢.
- ٣٣- اجتمع أمراء الإمارات الصليبية في مملكة بيت المقدس، وأقروا عقد هدنة مع صلاح الدين مدها أربع سنوات تبدأ من تاريخ ابرامها، وقد أتاحت هذه الهدنة للصليبيين فرصة لتصفية كثير من مشاكلهم الداخلية التي نشبت بسبنهم بعد وفاة الملك بلدوين الرابع. للمزيد انظر: د.سعيد عاشور، مصر والشام في عصر الأيوبيين والمماليك، ص٥٠.
  - ٣٤- أبوشامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص٧٠. وانظر : ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١ ،ص٧٢٥.
    - ٣٥- ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص١٨٥.
    - ٣٦- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص٧٥ . وانظر : ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٧٤-٧٥.
      - ٣٧- ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص١٨٦-١٨٧.
        - ٣٨ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٧٥ ٧٦.
        - ٣٩- د. أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ١٣٩.
- STEVENSON, THE CRUSADERS IN THE EAST, PP 244-245.
  - ٤١ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١ ، ص٥٣٣.
  - ٤٦ المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ص٩٢.
- ٤٣ صليب الصلبوت: هو صليب من الخشب يعتقد الصليبيون أن المسيح عليه السلام كان قد صلب عليه ، ولذلك أصبح مقدسا عندهم.
- ٤٤ دريد النوري ، سياسة صلاح الدين في بلاد مصر والشام ، ص ٢٩٠ . نقلا عن CROUSSET, opcit. 11. P787.

- 20 أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص٧٦.
  - ٤٦ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٧٥.
- ٤٧- ابن واصل، مفرج الكروب، ج٢، ص١٨٩. وانظر: ابن شداد، النوادر السلطانية، ص٧٦-٧٩.
  - ٤٨ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٧٧. وانظر : العماد الأصفهاني ، الفتح القسي ، ص٢٣.
    - ٤٩ ابن واصل، مفرج الكروب، ج٢ ،ص ١٩٤ .
- ٥٠ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٧٨ ٧٩. وانظر : ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١ ، ص ٥٣٥ ٥٣٨.
  - ٥١- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص٨٦-٨٣.
- ٥٦ عكا: مدينة واسعة كثيرة الضياع، ولها مرسى مأمون حيث كانت ترسو عنده السفن المسافرة الى أطراف القدس،
   وعن طريقها كان يرد الحجاج الغربيون الى بيت المقدس.
  - ٥٣ ينفرد ابن شداد بالقول أن صلاح الدين دخل عكا بعد أن قاتلها ، أنظر : النوادر السلطانية ، ص٧٩.
    - ٤٥ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص ٢٠٢.
    - ٥٥- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص٨٩-٩٠.
      - ٥٦- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٨٠- ٨١.
    - ٥٧ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص٢٠٨ ٢٠٩.
      - ٥٨ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص٨١.
      - ٥٩- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ٥٤٧.
        - ٣٠- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٨١.

-11

- ٦١- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ١١، ص ٤٨- ٩٤٥.
- RUNCIMAN, A HISTORY OF THE CRUSADES, P 109.
  - ٦٣ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١، ص ٤٩ ٥ ١٥٥ . وأنظر : ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٨٢.
    - ٦٤ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٨٢.
    - ٦٥- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ١١، ص ٥٥١.
      - ٦٦ أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج ٢ ، ص ١١٠ .
- ٦٧ للتعرف على النص الكامل للخطبة ، انظر : أبو شمامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص ١١٠ ١٢٠ . وانظر : ابسن واصل ، مفر ج الكروب، ج٢ ، ص ٢١٨ ٢٢٨.
  - ٦٨ -عارف العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص ١٧٧.
    - ٦٩ د. عبد الحميد زايد ، القدس الخالدة ، ص ٢٢٦.
    - ٧٠- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص٥٥٥.
  - ٧١ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٧٧ .

٧٢ - بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج ١ ، ص ٣١٦.

٧٧- د. سعيد عبد الفتاح عاشور ، الحركة الصليبية ، ج٢ ، ص ٨٣٤.

٧٤ - ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص ٣٥٩ -٣٦٠.

٧٥- المقريزي ، السلوك لمعرفة دول الملوك ، ج ١ ، ص ١٠٥.

٧٦- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج ٢ ، ص ١٩١.

٧٧- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٢٩٦.

٧٨- د ، سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج٢ ، ص ٨٤١.

٧٩- ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص ٣٧٠-٣٧١.

٨٠- د • سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج٢ ، ص٨٤٤.

٨١- المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ص ١٠٧.

٨٧- أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢، ص ١٩٨. وانظر: ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢، ص ٣٨٥.

٨٣- د . سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج٢ ، ص ٨٤٥.

٨٤- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ١٩٢ – ١٩٣.

٨٥- د • سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج٢ ، ص ٨٤٦.

٨٦- ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٢ ، ص ٣٧٢-٣٧٣.

٨٧ - ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١٢ ، ص ٧٨ - ٧٩.

٨٨- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٢٠٣،٢١٧.

٨٩- العماد الأصفهاني ، الفتح القسى في الفتح القدسي ، ص ٣٤٣.

٩٠ - ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج ٢ ، ص ٤٠٣.

٩١- المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ص ١١٠.

٩٢ - أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص ٢٩٣.

٩٣- د ، سعيد عاشور ، الحركة الصليبية ، ج٢، ص ٨٦٤.

٩٤ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٢٤٦.

ه ٩ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٧٧.

٩٦- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٢٤١.

٩٧ - عن مقال للدكتور كامل العسلي في ندوة ( يوم القدس) سنة ١٩٨٩ ، ص٧١.

٩٨ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص١٧٦.

٩٩- العماد الأصفهاني ، الفتح القسى ، ص٥٦٥، ٨١٥ - ٢١٠،٥٨٢.

١٠٠ - الموسوعة الفلسطينية ، ج ٤ ، ص ٢٠٤.

- ١٠١ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٥٨ .
  - ١٠٢-م. والف بحم، كنوز القدس، ص ٢٨.
  - ١٠٣- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص ٥٣٤.
  - ١٠٤ الأصفهاني ، الفتح القسى ، ص ١٣٧ ١٤١ .
- ٥٠١- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٥٧ ١٧٥٠.
- ١٠٦ عن مقال للدكتور كامل العسلي في ندوة (يوم القدس) سنة ١٩٨٩ ، ص٧٥.
  - ١٠٧ عبد اللطيف البغدادي ، عيون الأنباء في طبقات الأعيان ، ص ٦٨٧ ٦٨٨.
    - ١٠٨ الوقفية المسجلة في سجلات المحكمة الشرعية ، السجل ٩٥، ص ٤٢٣.
      - ١٠٩- د. كامل العسلي ، معاهد العلم في بيت المقدس ، ص ٣٣٢.
- ١١٠ من الوقفية المسجلة في سجلات المحكمة الشرعية بالقدس، السجل ٩٥، ص ٤٢٤.
  - ١١١ بحير الدين الحنبلي، الأنس الحليل، ج٢، ص٣٠٣، ١٤٦، ١٧١.
    - ١١٢- د . كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص ٣٣٧، ٥٣٥ ع ٥.
- ١١٣ العماد الاصفهالي ، الفتح القسي ، ص ١٤٥ . وانظر : مجير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢، ص ٣٤.
  - ١١٤- د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص ٥٥-٥٦.
  - ١١٥ بحير الدين الخنبلي ، الأنس الخليل، ج٢ ، ص ٤١.
- ١١٦- د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص ٦٦-٦٧. عن دفتر تحرير الأراضي العثمان ، رقم ٢٢٥ ، ص ٢١.
  - ١١٧ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ٢٣٦.
    - ١١٨- د ، كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص ٥٧ ٥٩.
      - ١١٩- ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٢٣٩.
      - ١٢٠ العماد الأصفهاني ، الفتح القسى ، ص ٢١٢.
  - ١٢١ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٧٨.
  - ١٢٢ عن مقال للدكتور كامل العسلي في ندوة (يوم القدس) عام ١٩٨٩ ، ص ٧٩ ٨٠.
    - ١٢٣ أحمد عيسى ، تاريخ البيمار ستانات ، ص ٢٣١.
      - ١٢٤ د ٠ كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ٢٦٧ .
    - ١٢٥ نسبة إلى شاش وهو الاسم القديم لمدينة طشقند.
    - ١٢٦ بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص ٣٤.
      - ١٢٧ مسالك الأبصار ، ج١، ص١٦.
    - ١٢٩ د ، كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ١٠٠ ١٠٣.
- ١٢٩ المكتب المعماري الهندسي لإصلاح واعمار الصخرة المشرفة (مباني الحرم القدسي الشريف) ، ص ٤١ .

- ١٣٠ بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص ٤٨.
  - ١٣١ الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٢٤٧.
  - ١٣٢ ابن شداد ، النوادر السلطانية ، ص ٢٤٦ .
    - ١٣٢ الأصفهاني ، الفتح القسى ، ص ٤٨ .
- ١٣٤ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٣، ص ١٤ ١٥.
- ١٣٥ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٨٣.
- ١٣٦ المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ص ١١٥.
  - ١٣٧ أبو شامة ، تاريخ الروضتين ، ج٢ ، ص ٢٢٩.
- ١٣٨- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١١، ص ١٠٩-١١.
- 1٣٩ حارة المغاربة: في خلال القرن الخامس الهجري كان في مدينة القدس عدد من أئمة المغاربة مثل أبي بكر الطرطوش وكان المغاربة يزورون القدس أثناء رحلة الحج ومنهم من كان يستقر 18 وفي سنة ١٨٩هـــ وقف الملك الأفضل بن صلاح الدين البقعة (التي أعتاد المغاربة أن يجاوروا فيها) عليهم ذكورا وإناثا ومن بعده قام أثرياء المغاربة بإنشاء زوايا ومساجد وأوقاف في تلك البقعة لينفق ربعها على فقراء المغاربة المجاورين في القدس.
  - ٠١٠ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٨٢.
    - ١٤١ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٣ ، ص ٧٠.
  - ١٤٢ أقيم الأمير سنقر على ولاية القدس بدلا" من أبا الهيجاء السمين الذي تولى القدس بعد إقالة الأمير حرديك.
    - ١٤٣ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٣ ، ص ٨٧.
    - ١٤٤ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٨٣.
    - ١٤٥ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١ ، ص ٢٤٣ ٢٤٤.
      - ١٤٦ ابن واصل ، مفرج الكروب ، ج٣ ، ص ٩٩ ١٠٠
    - ١٤٧ ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١٢ ، ص ٢٤٤ ٢٤٥، ٢٤٩.
      - ١٤٨ د أمينة البيطار ، تاريخ العصر الأيوبي ، ص ١٧٠.
        - ١٤٩ الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص ٢٤٨.
        - ١٥٠ ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٤، ص ١٦٨.
      - ١٥١ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٨٤.
        - ١٥٢ ابن تغري بردي ، النحوم الزاهرة ، ج٦ ، ص ٢٢٣.
          - ١٥٣- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٢٤٩.
      - ١٥٤- ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة ، ج٦، ص ٢٤٤-٢٤٥.
        - ٥٥ ١ أبو الفدا ، المختصر في أخبار البشر ، ج٣، ص ١٢٢.

١٥٦ - عن مقال للدكتور كامل العسلى ، مجلة القدس ( العدد ٥) ، ص ٤٧.

١٥٧- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٢٤٩.

١٥٨ - ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج١٦، ص ٤٧٢، ٤٧٧.

٥٩ - د ، كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ٢٧٣.

١٦٠- الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص ١٧١-١٧٢.

١٦١- د ، كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ١١٠.

١٦٢ - بحير الدين الحنبلي، الأنس الجليل، ج٢، ص ٣٣، ٢٠٧.

١٦٣ - د ، كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ١٠٦.

١٦٤ - ابن واصل، مفرج الكروب، ج٤، ص ٢١١.

١٦٥- د • كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص ٩٦ ، . وانظر : معجم البلدان ، ج٤ ، ص ١٠-٦٠.

١٦٦ - بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص ٣٤

١٦٧ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ١٨٥ . .

١٦٨ - د • كامل العسلى ، من آثار نا في بيت المقدس ، ص ٢٣٦.

١٦٩ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص١٦٩

١٧٠ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٢٤٩.

١٧١ - ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج١١ ، ص ٤٨٦ -٤٨٣ .

١٧٢ - بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص ٢٥٨-٥٩٩.

١٧٣ - ابن الجوزي، ذيل مرآة الزمان، ج٨، ص ٦٥٦ - ٢٥١، ٧٤١.

١٧٤ - المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج٢، ص ٣١٥.

١٧٥ - ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج٨، ص ٧٢٤-٧٢٧، ٧٦١-٧٦٤.

١٧٦ - الأمير بركة خان من الأمراء الخوارزمية الذين ساعدوا الملك نجم الدين أيوب على استرداد القدس من الصليبسيين حوالي عام ١٤٠هــــ/١٢٤٢م.

۱۷۷ - د • كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ٣٧٩.

۱۷۸ - ابن الجوزي، ذيل مرآة الزمان، ج٨، ص ٧٧٥.

١٧٩ - ابن كثير ، البداية والنهاية ، ج١٣ ، ص ١٧٩، ١٨٤.

١٨٠ - أبو الفدا، المحتصر في أخبار البشر، ج٣، ص ١٨٦.



## القدس

# في عهد المماليك

## نبذة تاريخية عن المماليك:

المماليك هم طائفة من الأرقاء أو ممن كانوا يؤسرون في الحروب أو يستدعون للحدمة في الجيش ('')، وكانوا خليطا من الأتراك والشراكسة وغيرهم من الأجناس.

يرجع ظهور المماليك في العالم الإسلامي الى ما قبل قيام دولتهم بمصر بأمد طويل، وكان أول من استخدمهم الخليفة المأمون العباسي خلال فترة حكمه الممتدة بين السنوات ١٩٨هـ/١٨٩هـ ٢١٨م - ٢١٨هـ/٨٣٣م، إذ كان في بلاطه بعض المماليك المعتقين. " ثم الخليفة العباسي المعتصم بالله الذي استخدم فرقا من الشباب الأتراك في جيشه لتدعيم سلطانه وذلك لقلة ثقته بالعرب"، ومن ثم أخذ بمبدأ استخدام المماليك ولاة مصر من الطولونيين والإخشيديين والفاطميين ثم الأيوبيين الذين أكثروا من شراء المماليك الترك، وألفوا منهم فرقا عسكرية خاصة."

ولعل اسمهم (المماليك) الذي ينبئ بالعبودية ويستخدم للتعريف هم والإشارة الى عهدهم، لا يعطى صورة حقيقية لهم، ولا يدل على دورهم الكبير في القضاء على بقال الفرنجة الصليبين والوقوف في وجه التتار، ولا يعرف بدورهم الحضاري الظاهر، حيث يعتبر قيام دولة سلاطين المماليك في منتصف القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلادي بداية مرحلة جديدة لها طابعها الخاص في تاريخ مصر والشام والذي يتصف بالأمن والاستقرار والثراء والازدهار، حصوصا بعد سيطرة التتار الوثنيين على بغداد وسقوط الخلافة العباسية فيها ، كما أخذت دولة المسلمين في الأندلس في ذلك الوقت بالانحسار سياسيا وحضاريا بعد أن اشتدت عليها وطأة الفرنجة. (1)

أحس المماليك منذ البداية أنهم محرجون بسبب أصلهم غير الحر، فضلا عن ألهم ظهروا

على المسرح السياسي في صورة من استولوا على الحكم من سادهم بني أيوب، لذلك سلك المماليك ثلاثة اتحاهات لمحو هذه الصورة عن الأذهان، والتي تركت كلها أثارا إيجابية ومباشرة في الأوضاع العامة لمدينة القلس بشكل خاص، وهذه الاتجاهات هي:

١- اتخذ المماليك الجهاد أداة لإثبات جدار هم بالحكم ولحماية المقدسات الإسلامية، مما
 أدى الى ثبات الأمن والاستقرار في ظل حكمهم.

٢- بإحياء المماليك للخلافة العباسية في القاهرة، أضفوا على الحكم صفة الشرعية، وذلك
 بوصفهم مفوضين بحكم المسلمين من قبل الخلافة العباسية وهي أعلى سلطة شرعية في
 البلاد.

٣- استغل المماليك جزءاً كبيراً من ثرواقم الضخمة في العناية بالمنشآت الدينية في الأماكن المقدسة و خصوصا في مدينة القدس، مما زاد من مكانة هذه المدينة المقدسة في عصرهم لدى المسلمين. ويقسم العهد المملوكي الى قسمين:

## أولا- عهد المماليك الأتراك أو المماليك البحرية:

وهم من حند الملك الصالح بحم الدين الأيوبي، ويسمون المماليك البحسرية لأن الصالح أسكنهم ثكنات في حزيرة الروضة في بحر النيل. (°)

## ثانيا- عهد المماليك الشراكسة أو المماليك البرجية:

وهم من جند السلطان المنصور قلاوون المملوكي التركي، وكانوا يسكنون في أبــراج القلعة في القاهرة فعرفوا بالبرجية. (°)

## القدس

# في عهد المماليك البحرية

١- السلطان عز الدين أيبك التركماني: حكم للفترة (١٢٥٨هـ/١٥٥٠م- ١٥٥٨هـ/١٢٥٨م).

هو أول سلاطين المماليك الأتراك، وكان في حسرس الملك الصالح بحم الدين أيوب وتزوج بعد وفاته زوجته شجرة الدر، ونصّب نفسه سلطانا بسعد أن خلع الوريث الأيوبي الأشرف وعرف بلقب المعز.

على أثر تولى الملك عز الدين أيبك عرش مصر، انفصلت الشمام عن مصر واستقل بحكمها الأمراء الأيوبيون ''، فراح الفريقان يقتتلان الى أن تم الصلح بين الفريقين سمنة ١٥٦هـ ١٥٣هـ ١٥٦هـ ١٥٠ م، وبموجب هذا الصلح دخلت مدينة القدس تحت الحكم المملوكي ''. لكن السلطان عز الدين أيبك قُتل بمكيدة دبر هما زوجته شجرة الدر، فخلفه ابنه الصغير نور الدين على.

٢- السلطان قطز بن عبد الله المعزّي: حكم في الفترة (١٥٥٨مـ/١٥٥٨م-م٥٢٨مـ/١٢٦٠م).

وهو من مماليك السلطان عز الدين أيبك، وبعد وفاته نصّب نفســـه وصيا على الملك الصغير نور الدين على، وما لبث أن خلعه واستولى على العرش (٧).

في عهده اجتاحت جحافل التتار بلاد الشام من شمالها الى جنوبها، وشاء الله أن ينقذ بيت المقدس من همجيتهم، وكان واضحا أن حملتهم الأولى على بلاد الشام عبرت في جوهرها عن هجمة صليبية شرسة خطط لها ملك أرمينية الصغرى المسيحي هيثوم الأول مع هو لاكو، وطلب الأخير من حليفه أن يلتقي به عند الرها ليرافقه الى مدينة القدس ليخلص الأراضي المقدسة من قبضة المسلمين ويسلمها للمسيحين. (^^)

بعد استيلاء التتار على دمشق و تدميرها سنة ٥٨ هـ/٢٦٠م (١٠)، قرروا التفرغ

لمواجهة خطر المماليك في مصر، فأرسل هو لاكو الى السلطان قطز طالبا منه التسليم، قطز الأمراء واتفقوا جميعا على محاربة التتار وإعلان التعبئة العامة.

سيّر قـطز الجيوش المؤلفة من العرب والأتراك و نزل مدينة غزة "، ثم سار بمحاذاة الساحل الى أن التقـيى الجمعان عند عين حالوت في ٢٥ رمضان سيبرس، ١٣٦٠م. " وتولى السلطان قطز بنفسه قيادة الجيش ومعه الأمير ركن الدين بيبرس، وانتهت المعركة بنصر حاسم للمماليك على التتار الذين قتل قائدهم كتبغا والهزم حيشهم شر هزيمة ، فكانت تلك المعركة فاصلة في تاريخ الشرق مما أنقذ بيت المقدس والشام كلها من براثن التتار، كما ترتب على تلك المعركة امتداد سيطرة المماليك على بلاد الشام وانحسار النفوذ الأيوبي عنها، وهكذا عادت وحدة مصر والشام في ظل حكومة مركزية قوية مما أشاع قدرا من الاستقرار لأول مرة في بلاد الشام بوجه عام، وفي بيت المقدس بوجه خاص. ""

بعد انتهاء المعركة الحاسمة وبينما كان قطز في طريق عودته الى مصر انحرف مع بـعض أصحابه للصيد فقتله بعض خواصه، وقيل أن الظاهر بيبرس البندقداري قتله بـيده ومن ثم استولى على الملك من بعده. (١٠٠)

**٣-الملك الظاهر ركن الدين بيبرس البندقداري:**حكم للفزة (١٥٨هــ/١٢٦٠م- ٢٧٢ هــ/١٢٧٠م)

كان الملك الظاهر ركن الدين بسيبرس في خاصة خدم الملك الصالح بحم الدين أيوب ثم أعتقه (١٠٠ وارتقى حتى أصبح (أتابك) أي قائد العساكر بمصر في أيام قطز، وتولى سلطنة مصر والشام من بعده.

يعد الظاهر بيبرس أول المماليك العظماء، ومؤسس سلطاهم الحقيقي وتستند عظمته الى الحملات الموفقة التي جردها على الصليبين ومهدت السبيل للانتصارات التي جناها حلفاؤه من بعده. حيث قضى على مملكة إنطاكية الصليبية عام (٦٦٦هـ/ ٢٦٨م)(""، واستولى على كثير من مواقع الصليبين وقلاعهم، وفتح قيسارية وصفد وهو نين وتبنين

والرملة وقلعة شقيف، كما هاجم مدينتي صور وعكا أكثر من مرة، حتى سعى إليه الفرنجة ليعقدوا معه الصلح، فوافق على عقد هدنة معهم مدتها عشر سنين وعشرة أشهر وعشر ساعات تبدأ من ٢١ رمضان من عام ٦٧٠هـــ/ ٢٧٢م). (١١)

والى جانب المآثر الحربية، اهتم الظاهر بيبرس بتحديد الخلافة العباسية في القاهرة لإعطاء الصفة الشرعية لسلطنتهم الوليدة، فكان بيبرس أول من تلقب برر قسيم أمير المؤمنين) من قبل الخليفة، وهذا اللقب أجّل الألقاب.

كما اهتم الظاهر بيبرس بتعمير البلاد التي دخلت في حوزته وبتدبير شؤوها، كما أولى مدينة القدس عناية كبيرة لما لها من مكانة خاصة ومقدسة لدى المسلمين جميعا، وتمثل ركيزة دينية هامة من الجانب الديني في سياسته.

## ومن أهم التعميرات التي تحت في عهده في المدينة المقدسة نذكر منها:

## ١- عمارة قبة الصخرة المشرفة:

في سنة ٦٥٩هـــ/١٢٦٠م جهز الظاهر بيبرس الأموال والآلات والصناع لعمارة قبة الصخرة التي كانت قد تداعت للسقوط.(١١)

#### ٢- تجديد قبة السلسلة وزخرفتها:

وهي القبــــة الموجودة داخل الحرم القدســـي الشـــريف وتم ذلك في ســـنة ٢٥٩هـــ/٢٦٠م. (١٠٠)

## ٣- رباط البصير:

وهو من العمائر ذات الصبغة الدينية المهمة التي أقيمت في عهد السلطان الظاهر بيبرس في مدينة القدس، وقد عمره الأمير علاء الدين ايدغيدي البصير (``` ووقف عليه أوقافا كثيرة سنة ٦٦٦ هـ (٢٦٠ م (١٠٠٠) كما أقام الأمير علاء الدين أبسنية أخرى منها المطهرة بجانب المسجد الأقصى، وكذلك بلّط صحن الصخرة المشرفة (١٠٠٠)

وقد قام الظاهر بيبرس بزيارة مدينة القدس عدة مرات، كانت على التوالى:

الزيارة الأولى: تمت في عام ٦٦١هـ /١٢٦٢م وهو في طريق عودته من الشام الى مصر، فكان أول من زار المدينة من سلاطين المماليك، فاطلع على أحوالها و نظم أوقافها، ثم أمر بترميم المسجد الأقصى و خصص له في كل سنة خمسة آلاف درهم. (١١٠)

الزيارة الثانية: وقد تمت في سنة ٦٦٦هـ /٢٦٣م، أمر خلالها بإنشاء خان السبيل ""، ولما تم بناء الخان نقل إليه باب قصر من قصور الفاطميين معروف بالقاهرة باسم قصر باب العيد). "" وبنى بالخان مسجد وطاحونة وفرن ""، ولما تم بناء هذا الخان أوقف عليه أوقافا عدة على أن يصرف ربع هذه الأوقاف على من يرد هذا الخان من المسافرين المشاة، للإنفاق عليهم في خبزهم وإصلاح نعالهم وغير ذلك. ""

الزيارة الثالثة: تمت في سنة ٦٦٤ هـــ/١٢٦٥م.('``

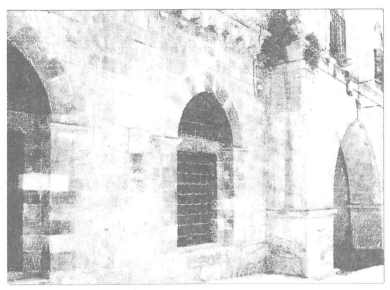
الزيارة الرابعة: وهي الزيارة الأخيرة التي قام بها الظاهر بيبرس للقدس، وتمت في عام ١٢٧٨هـ/ ٢٧٠ م و جدد خلالها الفصوص التي على الرخام في مسمحد الصخرة المشرفة. (٢٠٠ كما أمر في نفس السنة بوضع الدرابزين (٢٠٠ حول الصخرة المشرفة وعمل فيها منبرا و سقفه بالذهب. (٢٠٠)

وفي سنة ٦٧٦هـ / ٢٧٧م توفى الملك الظاهر بيبرس في دمشق (٢٠٠ بعد أن ملك مصر والشام سبع عشرة سنة وشهران. (٢٠٠ و تولى الملك من بعده ابنه الملك السعيد ناصر الدين محمد ثم ابنه الثاني الملك العادل بدر الدين سلامش، و لم يذكر التاريخ أنهما قاما بعمل في القدس، وقد ترك الملك كلاهما خلعا. (٢٠٠)

### ٤- السلطان قلاوون بن عبد الله: حكم في الفترة (٢٧٩ هـ/١٢٨٠م- ١٨٩ هـ/١٢٩٠م)

هو السلطان المنصور سيف الدين قلاوون، وكان يلقب بالصالحي الألفي، وقد برز في أواخر عهد الأيوبيين و خلع ابن الظاهر بيبرس سلامش وبويع بالسلطنة. (٢٨٠) كان على ما وصفه المؤرخون فارسا شجاعا لا يحب سفك الدماء، واهتم بجمع المماليك من كل جنس، وفي أيامه عرفت جماعة المماليك البرجية. (٢٩٠)

اهتم الملك المنصور قلاوون بمدينة القدس كثيرا وأقـــام فيها أعمالا عمرانية تدل على اهتمامه بها، نذكر منها:



نقلا عن بحلة القدس الشريف [77] الرباط المنصوري

### ١-الرباط المنصوري:

ويقع في الجهة الجنوبية من طريق باب الناظر المؤدي الى الحرم القدسي، قبالة رباط علاء الدين البصير، وقد أمر ببنائه السلطان قلاوون سنة ٦٨١هـــ/١٢٨٨م وأوقفه على الفقراء وزوار بيت المقدس. (٢٠٠)

والرباط المنصوري من المؤسسات السلطانية القليلة التي بنيت خارج الحرم، لأن السلاطين كانوا يقيمون منشآتهم داخل الحرم نفسه. وقد أشرف على بنائه علاء الدين ايدغدي بعد بناء رباطه.

#### ٢- المسحد القلندري:

في عهد السلطان قلاوون وتحديدا في سنة ٦٨٦هــــ/١٢٨٧م أحددت عمارة هذا المسجد، وهو واقع على طريق دير اللاتين في الناحية الجنوبية من المدينة المقدسة، و لم يبق منه اليوم إلا الاسم.

وقد زار السلطان قللاوون فلسطين أكثر من مرة ونزل في مدينة القلس سنة ١٨٢هـــ/١٢٨٣م مكانه نجم الدين ابن أبي القاسم وأقلم مكانه نحم الدين السونجي. (٢٠٠)

و بعد أن توفي السلطان قلاوون تولى ابنه الملك الأشراف صلاح الدين خليل، ثم ابسنه الثاني السلطان الملك الناصر محمد بسن قسلاوون، ثم الملك المنصور حسام الدين لاحين المنصوري المعروف بالصغير، و بعد مقتل الملك المظفر المنصور لاجين تولى الملك للمرة الثانية الملك الناصر محمد بن قلاوون ثم تسلطن الملك المظفر ركن الدين بيبرس المنصوري، ثم عاود للمرة الثالثة.

### ٥- الملك الناصر محمد بن قلاوون:

تولى الملك الناصر محمد حكم السلطنة ثلاث مرات:

الأولى: دامت حوالي ثلاث سنوات في الفترة (٣٩٦هــ/٢٩٤م-٣٩٦هــ/٢٩٦م). الثانية: وكانت مدتما عشر سنوات في الفترة(٩٨هههــ/٢٩٨م - ٧٠٨هــ/١٣٠٨م). الثالثة: وهي الأخيرة وقد دامت أكثر من ثلاثين سنةامتدت للفترة (٧٠٩هــ/١٣٠٩م - ٧٤١هــ/١٣٤١م).

وهكذا امتاز عهد الملك الناصر محمد بدوراته الثلاث، والذي دام قرابة خمسة وأربعين عاما والذي عرف بأنه أطول عهود السلاطين المماليك.

في عهده بلغت المناوشات بين المماليك والتتار أشدها، إذ استولت قوات غازان التتاري على دمشق، واجتاحت منطقة الأغوار ونحبت مدينتي القدس والكرك'''، ومن ثم انتهت بحزيمة التتار في مرج الصفر جنوب دمشق. (''')

ولقد اشتهر عهد الناصر محمد بإنشاء الأبنية الكثيرة والمآثر الحضارية المختلفة، فشهدت المدينة المقدسة على يده ويد نائبه بالشام الأمير تنكز (٢٠٠٠ حركة عمرانية لا مثيل لها في كامل العهد المملوكي، ومن هذه المنشآت التي قامت في القدس في عهده:

### ١- رباط الكرد:

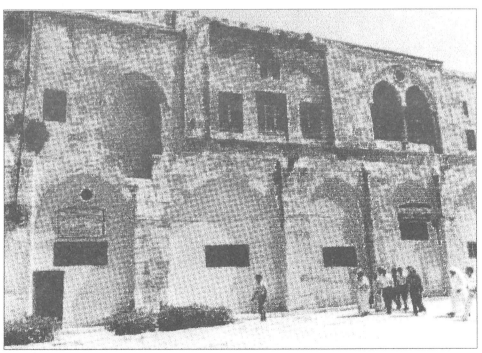
ويقع في الجانب الشمالي من طريق باب الحديد تجاه المدرسة الأرغوانية، وملاصقاً لسور الحرم وعلى يمين الخارج منه من هذا الباب، وقد أنشأه المقر<sup>(٢٨)</sup> السيفي كُرد صاحب الديار المصرية سنة ٣٩٦هـ/٣٩٦م.<sup>(٢١)</sup> وكان السيفي كُرد من مماليك السلطان قلاوون، وقد أسس رباطه في القلس عندما كان ساقي السلطان. ويسكن رباط الكرد الآن جماعة من آل الشهابي وهو يعرف عمم.<sup>(١٠)</sup>

### ٢- المدرسة الدويدارية (الدوادارية):

وتقع هذه المدرسة على يمين الخارج من الحرم القدسي الشريف من باب العتم أو كما كان يسمى قديما بباب شرف الأنبياء، والذي أطلق عليه أيضا اسم باب الدويدارية نسبة الى هذه المدرسة الكائنة شرقى هذا الباب. (١٠٠)

أما تسميتها بالمدرسة الدوادارية فترجع الى منشئها وواقفها الأمير علم الدين أبو موسى سنجر الدوادار ('`) الصالحي النجمي، الذي أوقف عليها أوقاف الفاكثيرة في مناطق متعددة في فلسطين ('`) وكانت عمارتها في سنة ٩٥ هــ/٩٥ م. (٢٠)

المدرسة الدوادارية هي وقف إسلامي، كانت في السابق خانقاة للصوفية من العرب والعجم وكانت تدعى بدار الصالحي، وهي ما تزال مدرسة حتى يومنا هذا، ويشغلها حاليا المدرسة البكرية الابتدائية للذكور.



نقلا عن بحلة القدس الشريف [٢٧] المدرسة الدوادارية الواقعة ما بين باب حطة وباب فيصل

### ٣- التربة الأوحدية:

وتقع على ميسرة الخارج من الحرم من باب حطة، وواقفها هو الملك الأوحد نجم الدين يوسف بن الملك الناصر صلاح الدين داود بن الملك المعظم عيسسى سنة ١٩٧هـ/ ٢٩٨م. (١٠٠)

### ٤- المدرسة السلامية (الموصلية):

وتقع خارج الجهة الشمالية للحرم والى الشمال من المدرسة الدوادارية بباب العتم أو باب شرف الأنبياء، وواجهتها الرئيسة على الجانب الشرقي من طريق باب العتم المعروف بطريق المحاهدين والمؤدي الى باب سور القدس المعروف بباب الأسباط.(٢١)

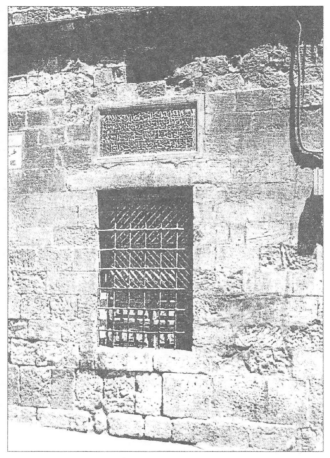
والمدرسة عبارة عن بناية ضخمة، وفيها بوابة تمتاز بروعة جمالها، وتعلوها المقــرنصات وعلى جانبي قوس البوابة النقش التالي: لا اله الا الله على جانبي قوس البوابة النقش التالي: لا اله الا الله

كلف بناء هذه المدرسة أموالا طائلة، وواقف المدرسة هو الخواجا مجد الدين أبو الفدا إسماعيل السلامي وكان تاجرا كبيرا في القاهرة، وتاريخ المبنى والوقف غير معروف بوجه الدقة، ويقول مجير الدين الحنبلي ألها وقفت بعد السبعمائة للهجرة.(١١)

### ٥– زاوية المغاربة :

وهي تقع بأعلى حارة المغاربة في الجهة الغربية خارج الحرم، وواقفها هو الشيخ عمر بن عبد الله ووقفها على المفراء والمساكين في سنة ٧٠هـ ١٣٠٣م. وأوقاف هذه الزاوية كانت تشمل على حوانيت في سوق القصاص وحسر الليمون وفرن موجود بحارة المغاربة وطاحونة قرب المنطقة ذا هما بالإضافة الى بيت في حارة الشرف.

وفي سنة ١٩٦٧ قامت سلطات الاحستلال الإسسرائيلي باسستملاك هذه الزاوية وهدمتها.(<sup>دُنّا)</sup>



نقلا عن كتاب أجدادنا في ثرى بيت المقدس م اجهة الجالقية

### ٦- التربة الجالقية:

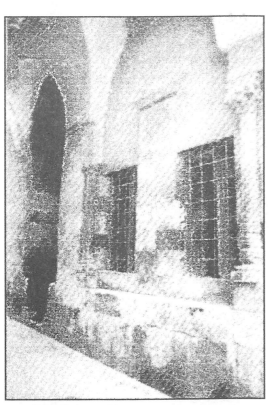
و تعرف اليوم بدار الخالدي. وموقعها بالزاوية الشمالية الغربية عند ملتقيى طريق الواد بطريق باب السلسلة. وواقفها هو ركن الدين بيبرس بن عبد الله الصالحي النجمي المعروف بالجالق (ومعناه الحصان القوي الشديد المراس)، وكان من جملة الأمراء بالشام، وقد توفي في الرملة سنة ٧٠٧هـــ/٣٠٧م ودفن في تربته بالقدس. (٧٠)

#### ٧- جامع قلعة القدس:

بني الجامع بداخل القلعة عند زاويتها القبلية الغربية، وقد كتب على عتبة بابـــه العليا أن الجامع أنشأه الملك الناصر محمد بن قلاوون سنة ٧١٠هــــ/١٣١٠م. (٧١)

#### ٨ - التربة السعدية:

و تقع بطريق باب السلسلة تجاه المدرسة التنكزية بالقرب من باب الحرم الرئيسي المعروف بباب السلسلة لجهة الغرب، وو اقفها هو الأمير سعد الدين مسعود بن بدر سنقر عبد الله الروحي الحاجب بالشام في دولة الملك الناصر محمد بن قسلاوون سنة



نقلا عن محلة القدس الشريف [٢٩] التربة السعدية

### ٩- المدرسة الكريمية:

تقع في منطقة باب حطة شمالي الحرم، وعلى يمين الخارج من الحرم من الباب مباشرة، وواقفها هو كريم الدين عبد الكريم بن المعلم هبة الله بن مكانس ناظر الخواص الشريفة بالديار المصرية، أي أنه كان من أصحاب السلطة والنفوذ في دولة السلطان الناصر محمد (١٠٠٠) وكان ذلك في سنة ١٨٧٨هـ/١٩٩٩م. (٢٠٠٠)



نقلا عن مجلة القدس الشريف

٣٠ بوابة المدرسة التنكزية

#### 10- المدرسة التنكزية:

وهي من المدارس الشهيرة في القدس، وتقع على يمين الداخل الى الحرم الشريف من باب السلسلة وهو باب الحرم الرئيسي، ومبناها متقن البناء ولا يزال قائم حتى يومنا هذا، ولقد وصف محير الدين الحنبلي هذه المدرسة قائلا: (هي مدرسة عظيمة ليس في المدارس أتقن من بنائها، وهي بخط باب السلسلة، ولها مجمع راكب على الأروقة الغربية للمسجد).(11)

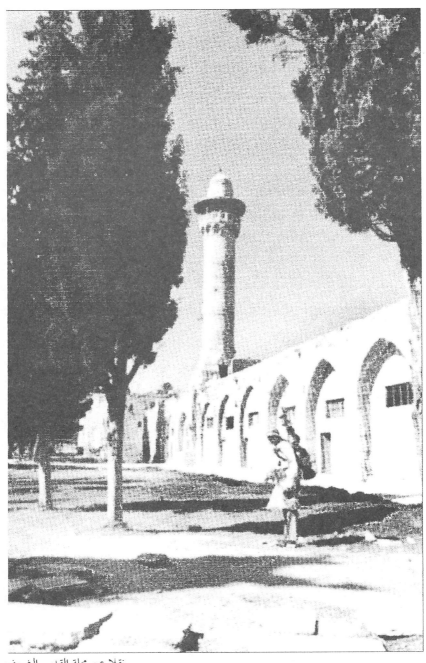
أما واجهة المدرسة الشمالية فهي تطل على ساحة صغيرة بباب السلسلة وواجهتها الشرقية تطل على رواق الحرم، والواجهة الجنوبية تشرف على حائط البراق، والواجهة الغربية تطل على المباني المحاورة لها. (٠٠)

عمر هذه المدرسة سيف الدين تنكز نائب السلطنة بالشام، وكان من أشهر نواب السلاطين الذين حكموا الشام في عصر المماليك وكان ذلك سنة ٧٢٩ هـ ١٣٢٨م، ويقول د. كامل العسلي: (يتضح من الوقفية أن الصرح الذي شيده سيف الدين تنكز كان في الواقع مجمعاً مؤلفاً من عدة أجنحة، وكان البناء يشتمل على مدرسة وخانقاة للصوفية ودار حديث ورباط للعجائز من النساء، وكانت المدرسة تشغل الطابق الأرضي، أما الخانقاة فكانت كما هو ظاهر فوق رواق الحرم الملاصق لمبنى المدرسة وكان في علو المدرسة أحد عشر بيتاً للصوفية. وكان هناك فوق سطح المدرسة بيت كبير مخصص لرباط النساء في المدرسة). ("")

# ١١- تعميرات في المسجد الأقصى:

من الآثار التي تمت على يد الأمير تنكز نائب السلطنة في الشام، الرخام المبني في الحائط الجنوبي للمسجد الأقصى عند المحراب لجهة الشرق، كما بني أيضا الحائط الغربي للمسجد الأقصى. ("")

كما تم في عهده بناء أروقة في ساحة الحرم القدسي، وهي محكمة البناء وممتدة من جهة القبلة الى جهة الشمال، وأولها عند باب الحرم المعروف بباب المغاربة وآخرها عند باب



نقلا عن بحلة القدس الشريف ٢٦ الأروقة الشمالية في ساحة الحرم الشريف

الغوانمة وكلها عمرت في عهد الملك الناصر محمد بن قلاوون في فترات مختلفة، وعلى النحو التالى:

أ - الرواق الممتد من باب الناظر الى قرب باب الغوائمة، عمّر سنة ٧٠٧هــ/١٣٠٧م. ب- الرواق الممتد من باب المغاربة الى باب السلسلة، عمّر سنة ٧١٣هــ/١٣١٣م. ج- الرواق الممتد مما يلي منارة باب السلسلة الى قرب باب الناظر، وقد عمّر سنة ٧٣٧هــ/١٣٣٧م. (١٠٠)

#### ١٢ - قناة السبيل:

وهي القناة الواصلة من منطقة العروب الى مدينة القدس، وقد أمر بتجديدها الأمير تنكز، فابتدأ عمارها سنة ٧٢٧هـــ/١٣٢٦م، ووصلت الى القدس ودخلت الحرم الشريف سنة ٧٢٨هـــ/١٣٢٧م. (٢٠)

### ١٣- المدرسة الأمينية:

وتقع على الجانب الغربي من الطريق المؤدي الى باب الجرم المعروف بباب شرف الأنبياء. ومبناها الذي ما يزال قائماً مؤلف من طابقين، وقد كانت المدرسة في الطابق الأرضي، أما الطابق العلوي فقد بني جزء منه فوق رواق الحرم وجزء آخر فوق باب العتم (الدوادارية). (٢٠٠)

كان شيخ هذه المدرسة يعين بتوقيع من نائب السلطنة في دمشق، وواقفها هو الصاحب أمين الدين عبدالله في سنة ٧٣٠هـــ/٩٣٤٩م. (١٠٠)

والمدرسة الأمينية اليوم عامرة ومسكونة من قبل آل الامام ، فقدكانت هذه المدرسة وقفا لهذه العائلة المقدسية منذ عدة قرون، وقد سكنها أفراد هذه العائلة لعدة أجيال متعاقبة. (\*\*\*)

#### ١٤ - الخانقاة الفخرية:

وهي بداخل سور الحرم في أقصى الجنوب الغربي منه، وبابما عند الباب الذي يخرج منه المارة الى حارة المغاربة، وواقفها هو القاضي فخر الدين أبو عبد الله محمد بن فضل الله ناظر الجيوش الإسلامية، وكانت وفاته سنة ٧٣٢هـــ/١٣٣١م. (٢٠٠)

كانت في البداية مدرسة ثم أصبحت خانقاة للصوفية. وفيها مسجد وأماكن لإقامة الأذكار وأماكن أخرى خاصة لتهجد الصوفيين. وقد هدمتها السلطات الإسرائيلية سنة (٥٠٠)

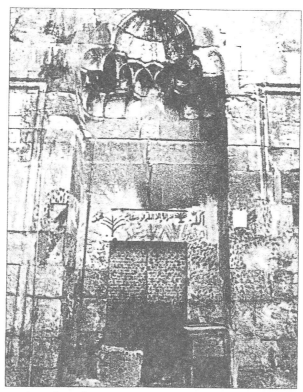
#### ١٥ - سوق القطانين:

يبلغ طول هذا السوق ١٠٠ متراً وعرضه ١٠ أمتار، وعلى جانبيه دكاكين، وكانت عند إنشائها سنة ٧٣٧هـ/١٣٣٦م (٥٠) معدة لبيع جميع أنواع الأقمشة والبيضائع التي كانت تعملها القوافل التجارية من الهند الى القدس عن طريق بيصرى وبغداد والموصل، ولكن أهمية هذا السوق تضاءلت عند اكتشاف طريق رأس الرجاء الصالح سنة ٤٩٧م، ومن ثم أهمل هذا السوق تماما في أواخر العهد العثماني. (٥٠)

### ١٦- المدرسة الملكية (المالكية):

وهي تقع في الجهة الشمالية من الحرم ومجاورة للمدرسة الأسعردية من جهة الشرق، وقد ذكرها مجير الدين الحنبلي قائلا: (عمّرها الحاج الجوكندار. "وكان بناؤها في سلطنة الناصر محمد بن قلاوون في مستهل محرم سنة إحدى وأربعين وسبعماية. وأما الوقف عليها فانه من زوجته ملك بنت السيفي قلطقتم الناصري. وتاريخ وقفها في السادس عشر من ربيع الآخر من سنة همس وأربعين وسبعماية. والظاهر أن زوجها عمرها لها من مالها والله أعلم). ""

أما د. كامل العسلي فقد قال فيها: ( يبدو أن المدرسة المالكية كانت تعرف قديما باسم



نقلا عن كتاب كنوز القدس الخارجي والمدخل الجدار الخارجي والمدخل

القبة، فالسجل ٢٠٢ من سجلات الأراضي في استنبول يذكر وقف المدرسة المالكية المعروفة بالقبة، وتاريخ سجل محضر الوقف في سنة ٧٧٠هـ). (١١) والمدرسة المالكية أصبحت في وقتنا الحاضر كمعظم المدارس دار للسكن، ويسكنها هذه الأيام جماعة من آل الخطيب، وفي المدرسة ضريح السيدة ملك السابق ذكرها. (١١)

#### ١٧ - خان تنكز:

و يقع في الجهة الجنوبية من سوق القطانين، والمرجح أن الباني لهذا الخان هو الأمير تنكز نائب الشام وقام ببنائه عندما بني سوق القطانين وفي نفس العام ٧٣٧هـ..(١٢)

#### ۱۸- بناء حمام:

وهو واقع على يمين الداخل الى سوق القطانين من طريق الواد ويعرف اليوم بحمام العين. (١٢٠)

هذا وقد قام الملك الناصر محمد بزيارة لمدينة القدس الشريف وقد ذكرها ابن تغرى بردى قائلا: (بدأ زيارته في يوم الخميس رابع جمادي الأولى سنة ٧١٧هـ/١٣١٧م، وقد سار معه خمسون أميرا و ناظر الخواص كريم الدين الكبير، وفخر الدين ناظر الجيش، وكتب الى الأمير تنكز نائب الشام أن يلقاه لزيارة القدس، فقام بنزيارة معالم المدينة ثم زار الكرك، وعاد الى الديار المصرية وكانت غيبته أربعين يوماً). (١٣)

ويبدو أن مدينة القدس على الرغم من قدسيتها، كانت تعتبر يومئذ منفى للذين يحل عليهم غضب السلطان، فقد حدثنا تغري بردى عن ذلك أيضا قائلا: (أن بعض الأمراء وشوا عند السلطان محمد بن قلاوون بمماليكه الذين يناوئنهم السلطة والنفوذ، فقام السلطان بنفيهم الى مدينة القدس.

بعد وفاة الملك الناصر محمد بن قلاوون تسلطن ثمانية من أولاده، ولم يأت واحدا منهم بأي عمل يذكر لا في مدينة القدس ولا في غيرها من البلدان، إذ ما كان يأتي الواحد منهم الى الملك حتى يقوم أخوه عليه أو أحد أقاربه فيقتله أو يخلعه عن العرش وينتزع السلطة من يده، وكذلك كان الوضع على أيام المماليك الذين تسلطنوا من بعدهم، لم يحدث أي تغيير له صلة بمدينة القدس سوى أن حاكم القدس وكان يدعى الوالي أصبح بعد سنة ولا ١٣٧٦هم يدعى النائب أي نائب السلطان، وكان هذا يخابر السلطان رأساً. وبقى الحال هكذا الى أواخر عهد الملك الصالح حاجي بن شعبان (٧٨٣هم ١٣٨١م) وهو آخر من حكم من دولة المماليك البحرية أو التركمانية.

### القدس

# في عهد المماليك الشراكسة

المماليك الشراكسة أو الأبراج، وأصلهم من بلاد القفقاس وبـــلاد الشـــراكس وقـــد استقـــدمهم الملوك العرب وأكثر من اســتخدامهم العباســيون والأيوبــيون والمماليك البحرية، وفي عهد السلطان المنصور قـــلاوون التركي كثر عددهم حـــــى وصل الى ٣٧٠٠ عارب، وكانوا يسكنون في أبراج قلعة القاهرة فعرفوا بالبرجية. (١٦٠)

امتد نفوذ الدولة الشركسية ومقرها القساهرة الى جميع المناطق التي كانت بحوزة الدولة المملوكية السابقة، ومنها مصر وبلاد النوبة وسورية الطبيعية ومناطق كيليكيا وجبال طوروس الوسطى ومدائن صالح والحجاز حتى عسير من شبسه الجزيرة العربية. وكان لفلسطين شأن خاص عند السلاطين الشراكسة لقدسيتها وموقعها الهام، وكانت نيابة القدس من المناصب التي يتنافس عليها كبار القادة والأمراء.

بلغ عدد السلاطين الشراكسة ٢٤ سلطانا، أولهم الملك الظاهر سيف الدين برقوق وأخرهم الملك الأشرف طومان باي، وقد حكم خمسة منهم ٨٩ سنة من أصل ١٣٥ سنة دامت فيها دولتهم (٢٠)، وهؤلاء هم: الظاهر برقوق، والأشرف برسباي، والظاهر حقمق، والأشراف قايتباي، والظاهر قانصوه الغوري.

كان تنصيب السلاطين يتم بانتخاب أكثر المرشحيين كفاية، وكان يعاولهم في الحكم محلس سلطنة يتألف من كبار القادة والأمراء ويسمى أعضاؤه أصحاب السيف وهم الذين ينتخبون السلطان ويبايعونه، ثم يبارك البيعة الخليفة العباسي وقضاة المذاهب الأربعة، وبذلك لم يكن هناك مكان للحكم الوراثي في عهدهم كما كان الحال عند المماليك الأتراك.

1- الملك الظاهر سيف الدين برقوق: حسكم للفترة (٧٨٤هــ/١٣٨٦م- ١٩٧٩مــ/١٣٨٩م) وحكم للمرة الثانية (٧٩١هــ/ ١٣٨٩مــ/١٣٩٨م

يعد الملك الظاهر برقوق مؤسس دولة المماليك البرجية، وهو من موالي بين قلاوون و تمكن من القضاء على دولة المماليك البحرية وتولى الحكم عام (٧٨٤هـ/٧٨٢م) وأقره الخليفة العباسي المتوكل على الله، ويذكر بحير الدين الحنبلي أنه تولى الحكم مرتين ودام حكمه سبعة عشر عاما. (٧٠٠)

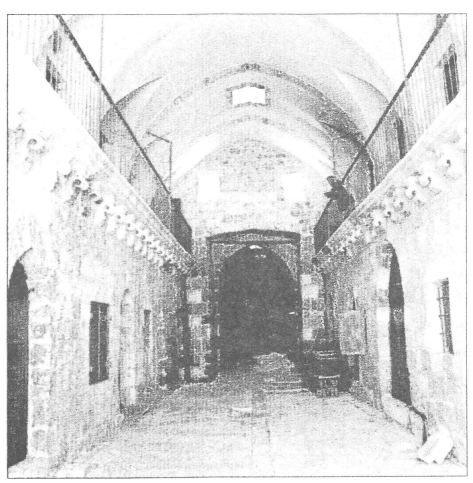
زار الملك الظاهر مدينة القدس وأبطل المكوس والمظالم والرسوم التي أحدثت من قبله في مدينة القدس (١٠٠)، كما رد الأمير شهاب الدين أحمد اليغموري ناظر الحرمين الشريفين و نائب السلطنة بالقدس والخليل الى القدس الشريف. (١٠٠) كما أقسيمت في عهده بسعض المنشآت الهامة نذكر منها:

### ١-خان السلطان:

وهو أشهر خانات القدس على الإطلاق، وقد عرف أيضا بدار الوكالة (١٠٠٠)، ويقع الخان قرب طريق باب السلسلة، ويتوصل إليه من زقاق قصير يمتد من طريق باب السلسلة الى جهة الشمال، وهو قريب من سوق الخواجات (أي التجار) الذي يقع غربي الخان. والخان عبارة عن مبنى مؤلف من طابقين وله ساحة كبيرة نسبسياً وهي محاطة بالحواصل والدكاكيين والعنابر، وهذه كلها تقع في الطابق الأول.

أما في الطابق الأرضى للخان، فيوجد قاعات كبيرة تقوم على دعامات مربعة، وكان هذا الطابق يستعمل لتخزين البضائع ولإجراء المعاملات التجارية. الا أن مبين هذا الخان حالياً في وضع مهمل بعد أن كان فخماً في قديم الزمان. (١١)

وفي الجهة الغربية من الزقاق المؤدي الى هذا الخان، يوجد لوحة من الرخام مكتوب عليها بالخط النسخي المملوكي ( بسم الله الرحمن الرحيم، حدد هذه القيسارية (٢٠٠٠ المباركة وقف حرم القدس الشريف مولانا السلطان الملك الظاهر أبو سعيد برقوق خلد الله ملكه.



نقلا عن محلة القدس الشريف

٣٣ مدخل خان السلطان

بنيابة مولانا ملك الأمراء كافل الممالك بالشام عزّ الله أنصاره، أنشاءه الفقـــير الى الله تعالى السيفي أصبغا بن بلاط ناظر الحرمين الشريفين في سنة ثمان وثمانين وسبعماية). (٧١)

#### ٢- بركة السلطان:

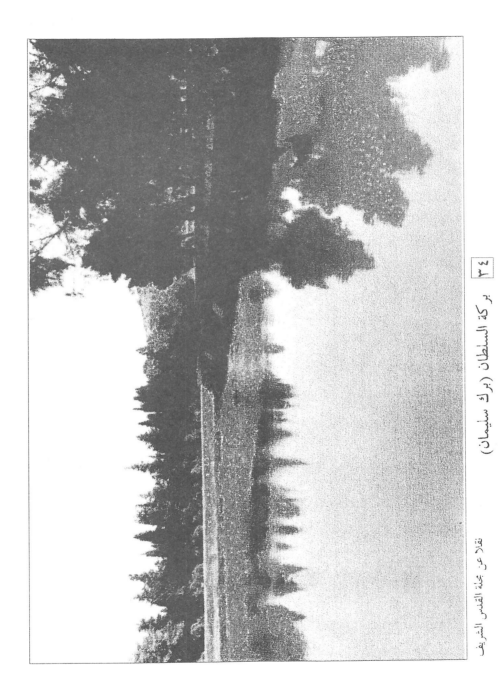
وهي تقع مقابل حبل صهيون الى جهة الغرب، وتعتبر أكبر برك القدس مساحة إذ يبلغ طولها ١٧٠ متراً وعرضها ٨٠ متراً ومساحتها حوالي ١٤ ألف متر مربع.(٢١)

من خلال الدراسات التي نشرت عن المواقع والأثارات المقدسية تدل على أن البركة قديمة جداً وألها كانت موجودة منذ أن دمر تيطس الروماني المدينة سنة ٧٠م، وقـــد جرى تعميرها عدة مرات إحـــداها كان في ســنة ٨٠١هـــ/٣٩٨م أي في عهد الملك الظاهر برقوق.

#### ٣- دكة المؤذنين:

في عهده أيضا تم تجديد دكة المؤذنين الكائنة داخل قبة الصخرة تجاه المحراب، ويظهر أن هذه الدكة قديمة البناء وقد نقش عليها: بسم الله الرحمن الرحيم، حددت هذه السسدة المباركة بالصخرة الشريفة في أيام مولانا السلطان الملك الظاهر ابن سعيد برقوق ... تاريخ مستهل شوال ٧٨٩هـــ/١٣٨٧م. (٢٧)

٤ - م**سطبة الظاه**ر: وهي الكائنة أمام باب الغوانمة وتم تعميرها سنة ٧٩٥هــــ/٣٩٣ م.<sup>(٢٢)</sup> وبوفاة الملك الظاهر برقوق تسلطن ولده الملك الناصر فرج.



-779-

۲- الملك الناصر فرج بن برقوق: حكم في الفترة (۸۰۳هـ/۱٤۰۰م- ۸۰۸هـ/۱٤۰۰م) وحكم في الفترة (۸۰۸هـ/۱٤۰۰م- ۱۸۰۵هـ/۱۶۱۲م)

تولى الملك الناصر فرج والمعروف بأبي السعادات زين الدين الحكم مرتين، وعلى الرغم مما الشتهر به في التاريخ من سوء السيرة الا أنه في عام ٥ ١٨هـ/١٤١٦م قام بنزيارة لدينة القسيلس ونزل بالمدرسية التنكزية، ووزع على الناس خمسية آلاف دينار وعشرين ألف فضة (٢٠٠)، وهو مبلغ كبير بالنسبة لمقايس ذلك العصر. ومن جملة الأمور التي نظمها في مدينة القدس أن لا يكون نائب القلس هو نفسه ناظر الحرمين الشريفين. (٥٠٠)

وبعد وفاة الملك الناصر فرج تسلطن العديد من المماليك البرجية الا أنه لم يحدث في القدس أية حوادث تستحق الذكر الى أن تسلطن الملك الأشراف برسباي.

### ٣- الملك الأشرف برسباي الظاهري: حكم في الفترة (٥٨٠هــ/١٤٢٧م- ١٤٨٨هــ/١٤٣٧)

وهو من عتقاء الملك الظاهر برقوق، وكان يلقب بأبي النصر البرسباي الدقماني، وقد بويع بالسلطنة عام ٨٢٥ هـ/ ١٤٢٢م ودام في الحكم ستة عشر سنة. وأقيم في عهده إنشاءات عديدة كانت أهمها على الإطلاق بناء وتشييد المدارس في المدينة المقدسة منها:

### 1-المدرسة الباسطية:

وهي تقع شمالي الحرم بالقرب من باب شرف الأنبياء (باب العتم). ويلاصق بـعضها المدرسة الدوادارية من جهة الشمال الشرقي. وواقفها هو القاضي زين الدين عبد الباسـط بن خليل الدمشقي ناظر الجيوش المنصورة وعزيز المملكة.

أول من اختط أساس المدرسة وقصد عمارتها شيخ الإسلام شمس الدين محمد الهروي شيخ المدرسة الصلاحية وناظر الحرمين الشريفين، الا أنه توفي قبل إتمام عمارتها، فعمرها القاضي زين الدين عبد الباسط المذكور ووقفها على الصوفية سنة ٨٣٤ هـ/ ١٤٣١م (٥٠٠) وهي ما تزال عامرة حتى يومنا هذا حيث يشغل جزءاً منها دار للسكن والجزء الآخر يؤلف مع المدرسة الدوادارية المدرسة البكرية للبنين. (٢٠٠)

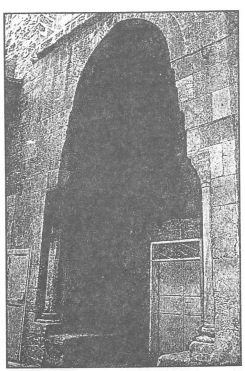
#### ٢- المدرسة الغادرية:

وكانت تقع في الجهة الشمالية من ساحة الحرمين الشريفين بين باب حطة ومئذنة باب الأسباط. وواقفها هو الأمير ناصر الدين محمد بن دلغادر بسعد أن عمر تما زوجته (مصر حاتوم) سنة ١٤٣٦هـ/٢٥ م (٢٧)، وقد وصفها الشيخ عبد الغني النابلسي في أواخر القرن الحادي عشر قائلا: (ثم توجهنا و دخلنا المدرسة الغادرية فو جدناها عظيمة البنا و اسعة الفنا مشتملة على أشجار الورد ولها الرونق واليها بين المدارس كالعلم الفرد....). (١٨) أما اليوم فقد استحالت المدرسة الى خرابة.

### ٣- المدرسة الحسنية:

وهي آخر المدارس في الجهة الشمالية من ساحة الحرم، وتقع عند باب الأسباط بالضبط. (^^›) وحدثنا مجير الدين الحنبلي عنها قائلا: (أنه لم يتحقق من أمرها ولكنه أخبر أن واقفها هو شاهين الحسني الطوشي من دولة الملك الناصر حسن المتوفي سنة ٧٦٢هـ).

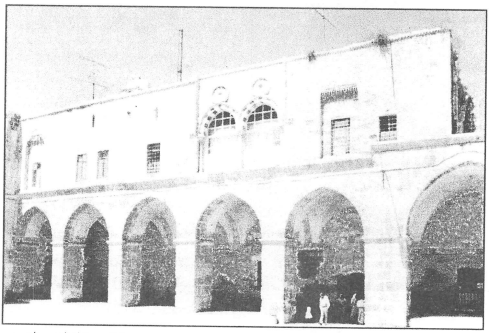
ويقول فيها د . كامل العسلي ( الظاهر أن الإجراءات الخاصة بوقف هذه المدرسة لم تتم لأن الواقف توفي قبل ذلك ولهذا فإنما لم تصبح مدرسة بالفعل فصارت دار سكن، وأصبح ربعها يستوفى لجهة أوقاف المسجد الأقصى). (^^^ وبذلك يكون بناؤها حوالي العام ٢٦٠هـ.



نقلا عن كتاب كنوز القدس صلى المدرسة الحسنية (المدخل الرئيسي)

### ٤ - المدرسة العثمانية:

وهي واقعة على يسار الخارج من الحرم من باب المطهرة (باب المتوضأ قديما) وكانت المدرسة العثمانية من المدارس الهامة في القسدس، ويظهر ذلك من أسماء الذين تولوا التدريس فيها، وأكثرهم من كبار علماء الحنفية في القدس منهم: الشيخ الامام سراج بن مسافر بسن يحيى عالم الحنفية بالقدس الشريف، وهو رومي الأصل وقدم الى مدينة القدس سنة ٨٢٨ هـ. (١٠) والشيخ سراج الدين عمر بن أبي اللطف المفتي بالديار المقدسية سنة ٩٩٠ هـ والشيخ حار الله بن أبي بكر بن محمد المعروف بابن أبي اللطف مفتي الحنفية بالقدس، وقد توفي سنة ٨٢٨ هـ. (٢٠)



نقلا عن محلة القدس الشريف

٣٦ المدرسة العثمانية

واقف المدرسة العثمانية هي امرأة من أكابر الروم واسمها أصفهان شاه خاتون، وتدعى خانم، وقد عينت لها أوقافا كثيرة ببلاد الشام وغيرها من البلاد، وقد توفيت الخاتون بالقدس ودفنت بالتربة المحاورة لسور المسجد الأقصى الشريف. وعلى مدخل المدرسة نقسش يفيد بأن بناء المدرسة كان سنة ٤٠٨هــ/٤٣٧ ام ٢٠٠٠ والمدرسة اليوم هي دار للسسكن وتعرف بدار الفتياني حيث يسكنها جماعة من آل الفتياني.

وفي عهد الملك الأشرف برسباي تم وضع مصحفاً كبيراً تجاه محراب المسجد الأقصى، ووقف على هذا المصحف مالا لمن يقوم بالقرأة فيه، ومالا لخادم يسهر على سلامته من التلف. (١٨٠) كما اشترى الأمير أركاس الجلباني نائب السلطان بالقسدس ضياعا للوقف على مصالح المسجد الأقصى والصخرة المشرفة، وقد نُقش بذلك على رخامة الصقت بحائط الصخرة. (٥٠) كما تم تجديد سبيل علاء الدين البصيري والكائن غربي الحرم سنة ٩٣٨هـ/ ١٤٣٥م. (٢٥)

### الملك الظاهر جقمق: حكم في الفترة (٨٤٢ هـ/ ٤٣٨ م- ١٤٥٨هـ/ ١٤٥٣)

كان الملك الظاهر على قدر عظيم من الديانة والعفة والشجاعة، وقد أنعم على أوقاف القدس والخليل في زمن الناظر شمس الدين الحموي الظاهري بمبلغ ٢٥٠٠ دينار ذهبا و ٢٢٠ قنطارا من الرصاص برسم العمارة. (١٠٠٠ وفي أيامه كان القاضي عز الدين خليل السخاوي هو ناظر الحرمين الشريفين بالقسدس الشريف والخليل، فأقام الحرمين الشريفين ورتب فيهما الوظائف. (١٠٠٠)

وفي عهده وبالتحديد في سنة ٨٥١ هـ /١٤٤٧م حُرق جانب من سقف الصخرة الشريفة، فأمر بتعمير السقف فكان تعميرها بأحسن مما كان. (٢٠٠٠ كما وقع الحادث الآتي في عهده : كان الملك حقمق قد أرسل خاصكيا اسمه اينال باي وزوده بأمر ملكي للشيخ محمد المشمر أحد جماعة الشيخ شهاب الدين بن أرسلان يطلب فيه الكشف على الأديرة، فهدم ما استجد بدير صهيون وغيره، وانتزع قير داود من أيدي النصارى، كما قلع الدرابزين المستجد بكنيسة القيامة وكان ذلك في سنة ٨٥٦هـ / ١٤٥٢م. (٢٠٠٠)

### ٥- الملك الأشرف اينال: حكم ف الفترة (٧٥٨هـ/١٤٥٣م-٥٦٨هـ/١٤٦٠م)

تم في عهده في عام ٨٦٥هـــ/١٤٦٠م تعمير المسجد الأقصى وكان ذلك على يد ناظر الحرمين الشريفين الأمير عبد العزيز العراقي المشهور بابن المعلاق. (٨٨)

# ٦- الملك الظاهر خوشقدم: حكم في الفترة (٥٦٥هــ/١٤٦٠م- ٢٧٨هــ/١٤١٨)

تم في عهده إبطال المظالم التي كانت في القدس، ونُقش بذلك رخامتين الصقـــتا بحائط المسجد الأقصى من جهة الغرب(^^^)، ووضع في مسجد الصخرة الشريفة مصحفاً كبـــيراً، كما شرع بتعمير قناة السبيل الواصلة من منطقة العروب الى القدس.(^^^)

### ٧- الملك الأشرف قايتباي الظاهري: حكم في الفنرة (٢٧٨هـ/٢١٤١٦- ٩٠٠٢هـ/ ٢١٤١٧)

وهو من مماليك السلطان الأشرف برسباي ثم انتقل الى خدمة السلطان الظاهر حقمق فأعتقه، وقد بويع بالسلطنة بحضرة أمير المؤمنين المستنجد بالله أبي المظفر العباسي وكان يلقب بخادم الحرمين الشريفين المسجد الأقصى ومسجد الخليل، وقد دام في الحكم قرابة ثلاثين عاما، وكان يحب مدينة القدس كثيراً وله فيها أصدقاء وذلك لقضائه فيها زهاء خمسة أعوام منفياً ومغضوباً عليه من السلطان قبل توليه السلطنة. (١٠٠)

ولقد شهدت المدينة المقدسة في عهده عدة حوادث هامة كانت لها انعكسات واضحة وهامة على الحياة الاجتماعية والحضارية لسكان المدينة نذكر أهمها:

الحادثة الأولى: حدثنا بحير الدين الحنبلي في كتابه الأنس الجليل: أن الملك الأشرف قايتباي عندما تسلطن أمر بالإفراج عن الأمراء المقيمين بالقدس في زمن السلطان الظاهر خوشقدم، وهم بيبرس خال العزيز وبيبرس الطويل وجابي بك المشد وغيرهم، ثم عاد فاعتقلهم. (۱۱)

الثانية: في سنة ٨٧٣ هـــ/١٤٦٨ م وقــع خلاف بـــين بـــرديك التاجي ناظر الحرمين

ودمرداش العثماني نائب السلطنة بالقدس، وسرى الخلاف الى السكان في المدينة فانشطروا الى قسمين، قسم يؤيد هذا و آخر يؤيد ذاك، و نتيجة لاختلاف رجال الحكم اختل الأمن في المدينة وكثرت السرقات وانتشر قطاع الطرق في مختلف المناطق.

الثالثة: في سنة ٨٧٤ هـ / ٢٦٩م نزل بالقدس بأمر من السلطان أحد الخزندارية بالخدمة الشريفة الأمير ناصر الدين محمد النشاشيي لإصلاح ما اختل من نظام أوقاف الحرمين (''') فنظر في صالح الأوقاف وعمر المسجد الأقصى.

الرابعة: في سنة ٨٧٥ هـ استقر الأمير ناصر الدين محمد النشاشسيي في نظارة الحرمين بالقدس والخليل. وكان دخوله الى القدس الشريف في يوم الجمعة ١٨ محرم وكان يوما مشهودا فقريء توقيعه بعد صلاة الجمعة، وأوقد المسجد في تلك الليلة، وشرع في عمارة الأوقاف بعفة وشهامة، وكان يكثر من مجالسة العلماء والفقهاء ويحسن اليهم. (١٠)

وفي سنة ٨٧٧ هـ شرع الأمير ناصر الدين النشاشيبي في عمارة الدرجة المتوصل منها الى صحن الصخرة الشريفة تجاه باب السلسلة المحاورة للقبة النحوية، وكان قبلها درجة ضيقة عليها قبو معقود وكان يسمى زقاق البؤس، فسدّه وبنا فوقه درجة جديدة وعمل لها قناطر على عُمد كبقية الأدراج التي بالصخرة. وحصل لها ابتهاج لكولها تقابل باب السلسلة وهو عمدة أبواب الحرم. (١٠)

كما عمّر الأمير ناصر الدين المسجد الأقصى وصرف المعاليم وباشر تدبير الأمور حتى صلح منها ما فسد في زمن برديك التاجي، وتقدمت أحوال بيت المقدس الى الخير وتباشر الناس بالفرج بعد الشدة.(١١)

الخامسة: في سنة ٨٧٨ هـــ/٤٧٣ م حدثت فتنة في مدينة القدس بدأت بخلاف وقع بين جماعتين قاطنتين بالقدس، جماعة الدارية وجماعة الأكراد، ثم تطور هذا الخلاف الى قـــتال نتج عنه مقتل ثمانية عشر نفرا من الفريقين ((۱۰)، و لم ينته الخلاف عند هذا الحد بل استنفرت كل من الجماعتين من ينتصر لها من عشائر البـــدو، فأغاروا على المدينة وعملوا فيها نهبــا وتخريبا، ويصف الحنبلي ما حصل من جراء هذه الغارة بقوله ( فدخلوا الى المدينة و فهبوا ما

فيها عن آخره الا القليل منها و خربت أماكن .... وكانت حادثة فاحشة لم يسمع مثلها في هذه الأزمنة). ""

السادسة: في سنة ٨٨٠ هـــ/٥٧٤ م زار السلطان الأشــرف قايتبـاي الظاهري مدينة القدس، وعلى الرغم من أن زيارته للمدينة لم تتجاوز الثلاثة أيام فقد أزال ما كان في مديني القدس والخليل من مظالم وتصدق فيها بستة آلاف دينار. (٢٠)

السابعة: وفي العام ٥٨٥ هـ/ ١٤٨٠ م حصلت بالقدس فتنة، كان سببها أنه في هذه السنة أراد نائب القدس ناصر الدين بن أيوب أن يضع حداً لغارات البدو والعشائر على المدينة، فقبض على جماعة من بني زيد وقتلهم أن غير أن هذا الأجراء من قبل نائب القدس لم يكن رادعا للبدو كما كان متوقعا، بل أدى الى ثورة بني زيد للانتقام، فهجم عدد كبير منهم على المدينة وراحوا يضيقون الخناق على النائب لقتله، ولما علم النائب ناصر الدين بسن أيوب بما يُجري في المدينة فر من مترله الا أنه و جد نفسه محاطا بالقوم و لم ينج الا بعد أن اجتاز المسجد الأقصى و هو راكب حصانه الى خارج المدينة أن منه توجهوا الى السحن و كسروا بابه وأخر جوا المسجونين منه، ثم تفرقوا في الشوارع والأسسواق للنهب والسلب، ويقول مجير الدين الحنبلي واصفا الوضع على ما كان عليه (شرع العرب في قطع والسلب، ويقول مجير الدين الحنبلي واصفا الوضع على ما كان عليه (شرع العرب في قطع الطرق وايذاء الناس، وحصل الإرجاف في الناس وأغلقت الأسواق والمنازل خشية النهب الطرق وايذاء فاحشة). (١٠٠٠)

ومن المنشآت الهامة التي أقيمت في المدينة المقدسة في عهده نذكر منها:

### ١- الرباط الزمني:

في سنة ٨٨١ هــ/١٤٧٦ م أسس الخواجكي (١٠) شمس الدين محمد بن الزمن أحسد خواص الملك الأشرف قايتباي هذا الرباط الكائن على يمين الخارج من الحرم من باب المطهرة (المتوضأ قديما) تجاه المدرسة العثمانية وهو فوق الإيوان الذي بباب القطانين وبابه من داخل الحرم (١٠٠٠) ودار الرباط تابعة لدائرة الأوقاف الإسلامية في القسدس، ويسكنها جماعة من آل العفيفي وهي تعرف هم. (١٠٠)

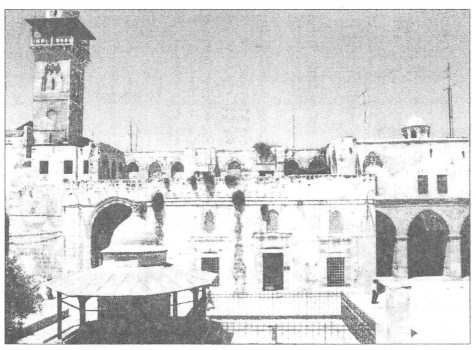
#### ٢- مدرسة الأشرفية :

في سنة ٥٨٥ هــ/١٤٨٠م أمر الملك الأشرف قايتباي بتعمير المدرسة المعروفة باسمه (الأشرفية) والكائنة على ميسرة الداخل الى الحرم عند باب السلسلة، وقد بناها في الأصل الأمير حسن الظاهري باسم الملك الظاهر خوشقدم سنة ٥٧٥ هــ/١٤٧٠م، ولكنه لم يتم بناءها إذ توفي الملك الظاهر فقدمها الأمير حسن الى الملك الأشرف قايتباي فنسبب إليه وسماها الأشرفية. (١١٠)

ولهذه المدرسة شهرة خاصة بين مدارس القدس لكونها أفخم مدارس القدس بناءً، فقد وصفها مجير الدين الحنبلي بقوله (كانوا يقولون قديما مسجد بيت المقدس به جوهرتان هما قبة الجامع الأقصى وقبة الصخرة الشريفة. فقلت: وهذه المدرسة صارت جوهرة ثالثة فإنها من العجائب في حسن المنظر ولطف الهيئة). (٩٠)

والواقع أن هذه المدرسة بنيت ثم هدمت ثم بنيت مرة ثانية، فقد قيل ألها بنيت لأول مرة حوالي سنة ١٨٠ هـ وبانيها هو الأمير حسن الظاهري ناظر الحرمين الشريفين ونسبسها للملك الظاهر خوشقدم، وقد أنفق الأمير الظاهري على المدرسة من ماله الخاص وافتتحت للتدريس لأول مرة في سنة ١٨٧ هـ، واستمر التدريس فيها لفترة ربما حتى عام ١٨٠هـ، وفي تلك السنة زار السلطان قايتباي القدس و لم تعجبه المدرسة فأمر بهدمها وتوسيعها، وفي سنة ١٨٥ هـ هُدم البناء القديم وبدأ العمل في حفر أساس المدرسة الجديدة. (١٠٠ وفي سنة ١٨٥ هـ) سير السلطان الى القدس الشريف من القاهرة جماعة من المعماريين والمهندسين والحجارين لعمارة مدرسته، وكان المتولي لذلك القساضي فخر الدين بن نسيبة الخزرجيي. (١٠٠ وفرغ من بناء المدرسة سنة ١٨٥ هـ فجاء البناء الجديد للمدرسة آية في الفخامة والبهاء فاقت كل ما سبقه وما تلاه من مدارس القدس.

كانت المدرسة تتألف من طابقين، ولها مدخل جميل مصنوع من الأحجار الملونة يعقبه دركاة ... وكان التدريس في الطابق العلوي، حيث كان هناك أربعة أواوين متقابلة أكبرها الإيوان القبلي والذي كان بصدره محراب ... وكانت معظم أحجار المدرسة من الرخام



نقلا عن محلة القدس الشريف

٣٧ الواجهة الأمامية للمدرسة الأشرفية بالقدس الشريف

ووضع على ظاهرها الرصاص المحكم كظاهر المسجد الأقصى، وفي أيامنا هذه لم يبقي من المدرسة الأشرفية الا بقايا قليلة فقد هدمت أجزاء كثيرة منها بسبب طول العهد والزلازل والإهمال.

### ٣- سبيل قايتباي:

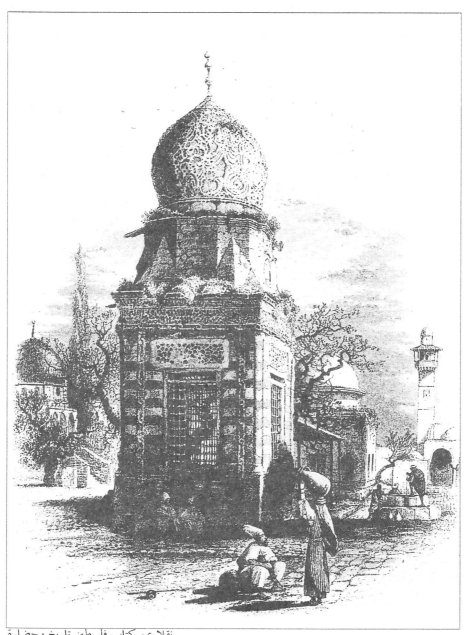
في عام ٨٨٧ هـ/١٤٨٢ م (٩٥٠) أمر السلطان الأشرف قايتباي ببناء السبيل المعروف بسبيل قايتباي ، الذي يقع في الساحة الكائنة بين باب السلسلة و باب القطانين وعلى بسعد خمسين متراً من جدار الحرم الغربي بين درج صحن الصخرة الغربي الأو سط و المدرسة العثمانية (دار الفتياني) وهو يقوم على مسطبة مكشوفة وفيها محراب في الزاوية الشمالية الغربية من المصطبة.

### ٤- مأذنة الجامع العمري:

أمر السلطان قايتباي في ذات العام ١٨٨٧هـ/١٤٨٦م ببناء مأذنة الجامع العمري المعروف اليوم بجامع عمر بجوار كنيستة القيامة.



نقلا عن مجلة القدس الشريف [٣٨] مأذنة الجامع العمري



نقلا عن كتاب فلسطين تاريخ وحضارة

٣٩ سبيل قايتباي

في عهد السلطان الأشرف قايتباي تقلب على نيابة بيت المقلس عدد من النواب الذين ساءت سيرتهم و كثر ظلمهم للناس، ومنهم النائب السيفي خضر بك الذي كان ظالما للناس ومصادراً لأموالهم وسفاكا لدمائهم، فساءت سيرته كثيراً و كثر المشتكون منه للسلطنة، فأمر الأمير تغري ورمش دوادار المقر السيفي بالتحقق من أفعاله و حرى التحقيق في عام ١ ٨٩٨ هـ / ١ ٨٩٨ م عند المحراب في داخل المسجد الأقصى ثم بالمدرسة الأشرفية والمدرسة العثمانية و دام التحقيق عشرة أيام، ومن ثم رفع الدوادار تقريره الى السلطان الذي استحضره الى مصر وضربه وأمره برد كافة ما أخذه من الناس، ثم أقاله من عمله و سجنه. (١٠٠٠)

بعد أن أقيل خضر بك من نيابة السلطنة بالقسدس تولاها الأمير دقسماق سسنة ٨٩٣ هـ /١٤٨٧ م و لم يكن هذا بأفضل من سابقه، فقد كان ظالما عسوفا و كثرت السرقسات وحوادث القتل في عهده، كما اختل نظام المستجد الأقسصى فرفع الناس شكواهم الى السلطان، فأرسل خاصكيا اسمه (أزبك) الى مدينة القدس بقصد التحقيق، وبعد التحقيق أمر الخاصكي بكف يد النائب عن العمل ورفع تقريره الى السلطان، الاأن التقرير وقع في يد الدوادار الكبير وكان من أنصار النائب فلم يصل التقرير الى السلطان، و لم يقسر الدوادار الخاصكي في عمله بل عنفه من أجل توقيفه النائب عن عمله، فعاد الأمير دقسماق الى عمله وراح ينتقم من الناس أشد انتقام، الاأن المقدسيين ثابروا على رفع شكواهم ضد النائب الى المقامات العليا حتى أقيل النائب من منصبه سنة ٨٩٦ هـ / ١٤٩٠ م. (١٠٠٠)

### نهاية الدولة المملوكية:

حدثتنا كتب التاريخ أن صلات المماليك بالدول المحاورة في مطلع القرن العاشر للهجرة الموافق للخامس عشر الميلادي كانت سيئة للغاية ولا سيما مع الأتراك العثمانيين. ففي عهد السلطان قايتباي و بالتحديد في عام ٨٨٩ هـ ١٤٨٤ م بدأ الخلاف بين دولة المماليك بزعامة السلطان قايتباي من جهة و دولة الأتراك العثمانيين بزعامة السلطان بايزيد خان من جهة أخرى، وأخذت كل دولة منهم بحشد جيوشها على الحدود لقــتال جارتها، الاأنه لم تجرأية مناوشات بين الفريقين. (١٠٠)

وفي عام ٥٩٥ هــ/١٤٨٩ م اشتدت الأزمة بين البلدين حـــــــــــــــــــ اضطر فيها الســـلطان قيتباي أن يصدر أوامره لقادة حيشه بأن يكونوا على أهبة الاســـتعداد للهجوم، لكن الأمور عادت وهدأت بينهما في سنة ٨٩٦ هـــ/١٤٠٠ م واصطلح الفريقان.

عاش السلطان قايتباي بسعد مصالحة الدولة العثمانية خمس سسنوات الى أن توفي عام ١ . ٩ هـ / ١ . ٩ هـ / ١ . ٩ م ومن بعده سادت الفوضى في البلاد و دامت خمس سسنوات، فلا يكاد يعتلى العرش سلطان حتى يثور ضده مماليكه وأعوانه فيخلعونه أو يقتلونه، حستى كان عام ٦ . ٩ هـ / . . ٥ ١ م وتولى الملك السلطان الأشرف قانصوه الغوري وقسد دامت سلطنته خمسة عشر عاما تقريبا.

الا أن السلطان قانصوه الغوري اقترف خطأ بأن رحب بــ (قورقود) شقيق السلطان سليم بــن يزيد العثماني الذي اختلف مع أخاه من أجل الملك وفّر منه والتجأ الى مصر، و لم يكتف قانصوه الغوري بالترحيب به بل جهزّه بعشرين بارجة بحرية لفتح القسطنطينية، الأمر الذي أغضب السلطان سليم وجعله يفكر في فتح مصر، فسار اليها، وفي معركة مرج دابق (٩٢١هــ/١٥٦م) قرب حلب تغلب على المماليك وقتل سلطاهم قانصوه الغوري، وبانتصاره هذا وضع السلطان سليم العنماني حداً لحكم المماليك في بالاد الشام، ثم تابع زحمه حنوبا نحو مصر وانتصر على المماليك ثانية خارج القاهرة في عام ٢٢٩هــ/ ١٥١٧م المماليك الشراكسة وبدأ عهد حديد في تاريخ بالاد الشام وفلسطين وغيرها من الدول العربية وهو العهد العثماني.

# سكان القدس في عهد المماليك

امتازت مدينة القدس عبر تاريخها الطويل باهية دينية وحسضارية فريدة بحكم صلة الديانات السماوية الثلاث بها، الإسلامية والمسيحية واليهودية، لذا كانت مدينة القدس في زمن المماليك تضم أبناء الديانات السماوية الثلاث باعتبارها مقدسة عندهم جميعاً، وعلى هذا الأساس نستطيع تقسيم السكان الى ثلاث قطاعات دينية كبرى:

## أولا: القطاع الإسلامي

لا نستطيع تقدير عدد المسلمين في مدينة القدس في تلك الفترة بشكل دقسيق، الا أننا نستطيع القول أغم كانوا يشكلون الأغلبية الساحقة للسكان، والقطاع الإسلامي شمل العديد عما يمكن تسميتهم تجاوزا عناصر سكانية مختلفة حسيث ضم المماليك وعرب الجزيرة العربية ومغاربة وأكراد وهنود.

#### ١- المماليك:

يأتي المماليك على رأس القطاع الإسلامي في مدينة القدس باعتبارهم يشكلون الطبقة العسكرية الحاكمة ومعظمهم من الأتراك والشراكسة، وعلى الرغم من الرابط الديني الذي يجمع بينهم وبين العامة من الشعب، الا أن الشعب ظل بعيداً عنهم، وظل محتمع المماليك منغلقا على نفسه تقريبا، وقد اعتمدت تلك الطبقة بشكل رئيسي على تدعيم نظامها العسكري، وكان على أفراد هذه الطبقة عبء الدفاع عن البلاد ضد الأخطار الخارجية من جهة، وحماية عرش السلطان ضد الأخطار الداخلية من جهة ثانية.

وبما أن المماليك كانوا يمثلون الطبقة الحاكمة، فان الأرض كانت توزع عليهم ليحنوا منها نفقاهم كل حسب مرتبته ومكانته وعدد مماليكه الذين يتبعونه، مما أدى الى هيمنتهم على الحياة الاقتصادية إضافة الى سيطرهم على الحياة الدينية بتعيينهم لرجال الدين، وبذلك امتد نفوذهم على كامل المحتمع الإسلامي في ذلك العصر

### ٢- القبائل العربية:

وهم الذين يرد اسمهم تحت اسم (العشيرة أو البدو أو العربان) ويرجع استيطان جماعات القبائل العربية في مدينة القدس والمناطق التابعة لها الى بداية العهد الإسلامي حين تم الفتح العمري لمدينة القدس سنة ٦٣٦م وبدأت السيادة الفعلية للمسلمين العرب على هذه المدينة.

كانت هذه القبائل العربية الضاربة في المناطق المتاخمة لمدينة المقسدس مصدراً للاضطرابات ومنبعا للفتن، ويبدو أن تلك الاضطرابات التي كانوا يقومون بما كانت وسيلة لكسب الرزق يلجئون اليها، والدليل على ذلك ما يذكره المقريزي في حديثة عن سنة الكسب الرزق يلجئون اليها، والدليل على ذلك ما يذكره المقريزي في حديثة عن سنة ١٣٤٨هـ/٥٢٨ م عندما انتشر الغلاء وارتفعت الأسعار في المناطق الجاورة للقدس، قام هؤلاء البدو بغارات شديدة على مدينة القدس ذاتما وأحدثوا فيها من النهب والسلب شيئا كثيرا.

أما عن الالتزامات الحربية التي كانت مفروضة على هؤلاء البدو فيؤ كدها لنا ابن شاهين بقوله بأن هؤلاء العرب كانوا يُستجلون في ديوان الجيش لمعرفة قبائلهم وأعدادهم والخدمات الحربية التي يمكن أن يقدموها للدولة. (١٠٠١)

وأما بالنسبة للالتزامات الغير حربية فيحدثنا عنها المقريزي قاتلا أن الظاهر بيبرس ألزم أمراءهم القيام بالعداد، والعداد هي زكاة مفروضة سنويا للسلطان على قطعان القبسائل العربية والتركمانية وتقدر بالآلاف، كما اشترط عليهم حدمة البريد وحصر الخيل برسمه. (١٠٠)

### ٣-المغاربة:

ترجع هجرة المغاربة الى الشرق بــوجه عام الى أيام الدولة الفاطمية، ومن المعلوم أن

الفاطميين قد اعتمدوا في تأسيس دولتهم في المغرب على قبائل البربر المستعربة، وكان في حيشهم فرقا منها، وبما أن بيت المقلس قد خضعت للفاطميين في مصر، فمن المرجح أن تكون هجرات المغاربية الى المدينة ترجع الى هذا العهد ""، ومن المرجح أيضا أن عدد المغاربة في مدينة القلس قد از داد بعد الفتح الصلاحي لها نظراً لما تمتع به هؤلاء المغاربة من امتيازات في عهده، فضلا عن رغبة الكثيرين منهم في الإقامة بها بعد قضائهم مناسك الحج.

وتؤكد بعض المراجع التاريخية أنه عقب وفاة صلاح الدين وفي أيام ابنه الأفضل كانت لهم في تلك المدينة حارة خاصة بهم، وهو الذي وقفها عليهم وتنسب اليهم ويسكنوها، كما كانت لهم زاوية تعرف باسمهم وكان لهم جامع ولا يزال يطلق عليه اسم جامع المغاربة، ولهم فيه إمام وهم ينتمون الى مذهب المالكية. وفي أيام المماليك ازداد تدفق أعداد المغاربة القادمين الى المدينة بسبب سوء الأحسوال السياسية التي مرت بها بسلدان المغرب العربي والأندلس في تلك الفترة. (١٠٠٠)

و نلاحظ مما سبق و كما تؤكد الكثير من المراجع أن المغاربة في بيت المقدس قد عاشوا في شبه عزلة عن غيرهم من الجماعات و كعنصر منفصل عن السكان.

### ٤-الأشراف:

يفهم مما رواه بحير الدين الحنبلي في حديثه عن الأشراف أنه كان بالقدس وبظاهرها بوادي النسور الذي يبعد قليلا عن القدس عدد من السادة الأشراف الذين ينتسبون الى نسل الرسول والله على نسل الحسين بن على، وكانت لهم زاوية يقيمون بما ويزورهم الناس للتبرك بهم، وكانوا يُحظون برعاية سلاطين المماليك ونوابهم. (^``` كما حرص سلاطين المماليك على التقرب من هؤلاء السادة الأشراف بتقليدهم بعض المناصب الدينية الهامة في مدينة بيت المقدس. ('```

### ه - الهنود:

ورد الى مدينة بيت المقدس بعض الجماعات من الهنود بقصد الحج وزيارة المدينة، الاأن

البعض منهم كان يستقر في المدينة وكانوا يترلون في زاوية خاصة سميت باسمهم.

يرجع تأسيس هذه الزاوية الى القرن السابع الهجري/ الثالث عشر الميلادي، وهي تقع بداخل السور وتبعد قرابة مئة متر الى جنوب باب الساهرة (١١٠٠)، ويذكر بحير الدين الحنبلي أن هذه الزاوية كانت أو لا مخصصة لفقراء الطريقة الرفاعية ثم نزل بها طائفة الهنود فعرفت بحم، ومن المرجع ألهم كانوا قليلي العدد في ذلك العصر (١١٠٠)، ولهذه الزاوية أملاك موقوقة عليها بباب حطة. (١١٠٠)

# ٦-الأكراد:

ير جع و جود الأكراد في بيت المقلس الى عهد السلطان صلاح الدين الأيوبي عند فتحه لها، حيث أقاموا بما كجنود للدفاع عنها. (١١٢)

وتؤكد بعض المراجع التاريخية على أن تدفق الأكراد على المدينة استمر طوال عهد سلاطين المماليك، وأله كانوا موجودين بالمدينة حتى أواخر حكم المماليك، وأنه كثيراً ما كانت تنشب الفتن بينهم وبين بعض القبائل العربية مما كان ينتج عنها قستل كثير من رجال الفريقين.

وكان للأكراد حي خاص بهم يسكنونه في المدينة، و لم يندبحوا مع غيرهم من السكان وظلوا محافظين على عاداتهم الموروثة في أحيائهم الخاصة بهم. (١١٠)

### ثانيا: القطاع المسيحي

لم ترد في المصادر التاريخية أية إشارة دقيقة وواضحة لأعداد المسيحيين في مدينة القدس آنذاك، الا ألهم كانوا أقل عدداً من السكان المسلمين وتقدر أعدادهم بالآلاف. كما أن المسيحيين المحليين كانوا يشكلون أغلبية سكان بعض القرى المحيطة بالقدس مثل بيت لحم وبيت جالا وصهيون وغيرها.

ولما تم فتح المدينة المقدسة على يد صلاح الدين الأيوبي منح المسيحين حق تولي شؤوهم الداخلية فيما بينهم، وكذلك حق تولي وإدارة كنائسهم وكافة شؤوهم الدينية، ويمكن تقسيم القطاع المسيحي في المدينة المقدسة على النحو التالي:

## ١-الطوائف المسيحية

كان السكان المسيحيون القاطنون في مدينة القدس في عهد المماليك ينقسمون الى طوائف ومذاهب مختلفة، الا أن طائفة الروم الأرثوذكس كانت تمثل أغلبية السكان المسيحيين بالمدينة. (''' وكانت لكل طائفة من هذه الطوائف مؤسساها الدينية والاجتماعية الا أنها تشترك جميعها في كنيسة القيامة وهي المقدسة عند الجميع.

لقد استأثرت طائفة الروم الأرثوذكس بأكبر عدد من المؤسسات الدينية في المدينة، كما كان أبناء هذه الطائفة يتبعون بطريرك بيت المقدس والذي يعرّفه القلقشندي بقوله ان البطرك لقب يطلق على القائم بأمور دين النصرانية. """

أما مرسوم تولية البطرك فانه كان في أغلب الأحيان يصدر عن نائب السلطنة في المدينة، وأحيانا يصدر مرسوم التولية مباشرة من السلطان بالقاهرة (١١٠٠٠، وكانت الألقاب التي تطلق على البطرك في العهد المملوكي تكتب على طريقتين:

الطريقة الأولى: (البطرك المحتشم، المبحل، فلان العالم بأمور دينه، المعلم أهل ملته، ذخر الملة المسحة، كبير الطائفة العيسسوية المشكور بعقله عند الملوك والسلطين وفقله الله تعالى....). (١١٠)

والطريقة الثانية: (بحلس القسيس، الجليل الروحاني، الخطير المتبتل، ابن المطران الناصب الخاشع، المبحل، قدوة دين النصرانية، فخر الملّة العيسوية، عماد بني المعمودية، جمال الطائفة الفلانية، صفوة الملوك والسلاطين، فلان أدام الله بحجتة....). (١١٨٠)

وكان بطاركة القدس يسكنون في بيت خاص يقع في أول أحد شوارع المدينة، ومن ثم عُرف هذا الشارع باسم شارع البطاركة. (١١١٠)

## ٢-الأرمن

يبدو أن أعداد الأرمن كانت تأتي في المرتبة الثانية بعد الروم الأرثوذكس، والدليل على ذلك الكثرة النسبية لعدد المؤسسات الدينية التي امتلكوها في المدينة، الا أن أعدادهم كانت آخذة في النقصان في عهد المماليك، وذلك بسبب تشدد السلاطين في معاملتهم على اعتبار أهم أصدقاء الفرنجه. (۱۲۰۰)

## 3- الأحباش

من المعروف أن الأحباش تنصروا خلال القرن الرابع الميلادي، ومنذ ذلك التاريخ حاؤا الى مدينة القدس حيث دفعهم الايمان الجديد الى زيارها والعيش فيها.

أما عن أعدادهم في عهد المماليك فقد كانت قليلة ، ولهم دير خاص بهم يطلق عليه اسم دير الحبش وهو ملاصق لكنيسة القيامة فوق مغارة الصليب، وقيل أنه حزء من دير السلطان للأقباط. (۱۲۱)

## ٤- الفرنسيسكان

ان طائفة الرهبان الفرنسيسكان تنتسب الى مؤسسها فرانسيس الأسيزي (١١٨٢- ١- ٢٢٦م) الذي نشأ في اقليم أسيسي ASSISI في شمال إيطاليا، وكان يدعو الناس لأن يحيوا حياة السيد المسيح عليه السلام بما فيها من بساطة وزهد وتقشف.

وفي عام ه٦٤٥هـــ/١٢٤٥م تمكن الرهبان الفرنسيسكان من الحصول من قبل السلطات الأيوبية على حق توسيع مقرهم الأول وبناء دير صهيون الذي ضم علّية صهيون وكنيستها، وكذلك حـق توليهم رعاية الأماكن المسيحـية الأخرى الجحاورة لها فوق الجبل. (٢٢٠)

ومن المرجح أن أعداد الرهبان آنذاك كانت قليلة جدا بالنسبة لغيرهم من الطوائف المسيحية الأخرى، الا أهم كانوا يمثلون في نظر السلطات المملوكية أمم الفرنجة بحتمعة، فقد كان لطائفة الفرنسيسكان قنصل يمثلها لدى السلطات المملوكية، كما كانت هذه السلطات ترسل منهم الرسل والسفراء الى البابوية وملوك الفرنجة لتحقيق نوع من الضغط السياسي عليهم """، مما يدل كل ذلك على نشاطهم السياسسي الذي طغى على غيره من الأنشطة الدينية المختلفة من تبشير وحماية لأبناء الطائفة والدفاع عن الحجاج القادمين الى المدينة ."" ولقد حرص المماليك على حماية أولئك الرهبان وحماية من يترل في ضيافتهم المدينة ."" ولقد حرص المماليك على حماية أولئك الرهبان وحماية من يترل في ضيافتهم كما جرى العرف أن يقيم في ديرهم بجبل صهيون اثنا عشر مملوكا بصفة دائمة ."""

## ثالثا- القطاع اليهودي

وهم المحموعة الثالثة من سكان بيت المقدس، وقد قسدموا اليها جميعهم مهاجرين إما بدافع الدين للتعبد والحج، في حين قدم الباقي من إسبانيا بعد طردهم منها في أواخر القرر الخامس عشر الميلادي. ((()) وعلى الرغم مما قيل عن كثرة المهاجرين اليهود الى مدينة القدس في العصر الأيوبي الا أن أعدادهم كانت قليلة جدا، وحسب تقديرات اليهود أنفسهم فإن أعدادهم في كامل فلسطين حتى أوائل القرن السادس عشر لا يتجاوز خمسة آلاف يهودي. (()())

وكان اليهود في مدينة القدس يقيمون في حي خاص بهم وسمي باسمهم (حارة اليهود) وإليها نسب أحد أبواب المدينة المسمى بباب حارة اليهود (٢٠٠٠)، وتشيير الكثير من المصادر ولقد عاشوا هؤلاء اليهود في حيّهم هذا حياة فقيرة تعسة. وأما عن الأعمال التي مارسوها، فقد اشتغلوا كمر شدين سياحيين للحجاج المسيحيين القيادمين الى المدينة أو كتراجمة لهم، كما كان يشتغل البعض منهم بالتجارة والصرافة. (٢٠٠٠)

# الوظائف

# في عهد المماليك

كانت تمتاز مدينة بيت المقدس في عهد المماليك بالعديد من الوظائف الخاصة بها، ويمكن أن نصنف القائمين عليها الى ثلاثة أنواع هي:

# أولا: أرباب السيوف

## ١ -الوالي أو النانب

كان حكم مدينة القدس منذ العهد الأيوبي حتى بداية الحكم المملوكي يناط بعهدة أمير من أمراء السلطان يطلق عليه لقب (وآل) ('''')، وظل الأمر كذلك حستى تحولت المدينة عام ٧٧٧هـ/٣٠٥، وفي الفترة التي سبقت تحولها الى نيابة كان هذا الوالي يتم تعيينه من قبل نائب السلطنة في دمشق.

كان النائب يمثل السلطان وينوب عنه في حكم المدينة، وكان يراجع في كل ما يتعلق بشؤون الجيش والمال، وهو المسؤول عن البريد والأخبار وهو رئيس الموظفين ومرجعهم.

## ٢-والي أو نائب القلعة

هذه الوظيفة تأتي بعد نائب السلطنة في الأهمية، ولم تشر المصادر الى رتبة متوليها وعدد المماليك الذين كانوا في خدمته، وانما يرجّح أنه كان من صغار أمراء الطبلخاناة حيث كان يدق عل بابه الطبول ومن المرجّح أنه أطلق عليه لقب نائب القلعة.

ويفهم من المرسوم الصادر لتولي هذه الوظيفة بمعض المهام التي كان يكلف بها ناتب القلعة بالقدس في ذلك العصر، وهي حفظ القلعة وتفقد أسوارها ورحالها وعددها وبذلك تكون مهام منصبه عسكرية.

## ٣- والى المدينة:

وهي من الوظائف العسكرية أيضا. ويشير القلقشندي أن واليها جندي، وكانت توليته من قبل نائب السلطنة """، وكانت المهمة الرئيسة لهذا الوالي الإشراف على شرون مدينة بيت المقدس، وحماية أهلها من الأشرار والعابيثين أي الحفاظ على الأمن. وكان له أعوان يتنقلون في أنحاء المدينة لينقلوا إليه الأخبار، وكذلك كان مسؤولا عن الحجاج الذين يفدون الى المدينة وسلامتهم طوال مدة إقامتهم. وكان يفضل لتولي هذه الوظيفة من أبناء القدس، أي الذين عاشوا فيها وربما تربوا فيها من المماليك، حيث يقول القلقشندي أنه كان يشترط فيه أن يكون عارفا بوجوه المصالح حتى يكون أعرف بشمس بلده. """

## ٤-الحاجب:

وكان يتولى الحجابة أحد أمراء المماليك، وكانت مهمة الحاجب متشعبة منها ما يختص بالمماليك أنفسهم، حيث كان ينصف بين الأمراء والجند تارة بنفسه وتارة بمراجعة النائب. """ ومن ضمن اختصاصه بعض الأمور التي تتعلق بأهل المدينة أنفسهم من ذلك أنه كان يحكم بين الناس، وترفع إليه الأمور المتعلقة بأرباب الجرائم وغيرها """، وكان في مدينة القدس أربعة حجاب وعلى رأسهم أمير الحجاب.

## ٥-كاشف بيت المقدس:

وهي الوظيفة التي كان يُختص بها أحد أمراء الطبلخاناة من المماليك. وكان يتم تعيينه عن طريق نائب القدس ومهمته في أساسها التحدث في حسورها وأراضيها وسائر متعلقاتها وأحوالها. '''''

#### ٦ - ترجمان القدس:

كان في بيت المقدس على عصر سلاطين المماليك ترجمان وذلك لكثرة أعداد الحجاج المسيحيين الذين يفدون من الغرب الأوروبي اليها، وكان هذا الترجمان هو أحدد المماليك الذين اعتنقوا الاسلام، وكانت مهمته استقبال الحجاج والرحالة الأجانب في مدينتي يافا

والقدس، واثبات شخصية كل منهم في بطاقة خاصة، ثم ترسل نسخة منها الى كبير التراجمة في القاهرة لعرضها على السلطان.(١٣١)

# ثانيا: أرباب الأقلام

#### ١-المحتسب:

ويقصد به الموظف الذي ارتبط اسمه بالإشراف على الأسواق، وكانت وظيفته من الوظائف الجليلة التي يتولاها المتعممون باعتبارها خدمة دينية في المقام الأول، ولم يكن يتولاها في بداية عصر المماليك الا وجوه الناس وأعياهم من المتعممين، الا أن هذا المنصب انعط بسبب فساد أحوال المماليك نظراً للأموال التي فرضوها على هذا المنصب.

كان المحتسب من أوسع موظفي الدولة نفوذاً لأنه كان يناط به كثير من المسؤوليات المتعددة والمتشعبة الجوانب، ونستطيع أن نلخصها من خلال نسخة توقيع أوردها القلقشندي عن المحتسب في بلاد الشام في ذلك العصر، حيث عهد إليه بحماية الجمهور من الغش والظلم والتأكد من توفر السلع الأساسية وبمنع حالات الغش أو الاحتكار فيها، ومفاحأة الأسواق والتأكد من نظافتها، الى جانب العمل على حماية المار فيها، فضلا عن تققد المساجد للتأكد من المشرفين عليها وحسن استخدامها، وحماية الأطفال من الضرب على أيدي معلميهم، فضلا عن إشرافه على الأطباء والكحالين بالإضافة الى أرباب الحرف الأخرى.

## ٢-وكيل بيت المال:

تعدث القلقشندي عن هذه الوظيفة في بلاد الشام بوجه عام قائلا: (هي وظيفة عظيمة الشأن رفيعة القدر، وموضوعها التحدث فيما يتعلق بمبيعات بيت المال ومشترياته من أرض ودار وغير ذلك، والمعاقـــدة على ذلك وما يجري هذا الجرى ... ولا يليها الا أهل العلم والديانة، وبحلسه بدار العدل وتارة يكون دون المحتسب وتارة فوقه بحسب رفعة قـدر كل منهما لنفسه.) (٢٠٠٠)

كان يقوم بمساعدة وكيل بيت المال بعض الموظفين مثل ( العامل ) الذي كان ينظم الحسابات، و ( الصيرفي ) الذي كان يتولى قبض المال وصرفه بمعاونة الصيارفة، وكذلك بعض الموظفين الذين كانوا يقومون بعمل ما نطلق عليه في عصرنا الحاضر الأرشيف وهم (كتاب الدرج). (١٣١)

## ٣- نقابة الأشراف:

كانت ولايتها من قبل نائب بيت المقلس، وكانت مهمة نقيب الأشراف هو الإشراف على طبقة الأشراف ورعاية مصالحهم الاقتصادية أيضا. (١٢٧)

#### ٤- ناظر كنيسة القيامة:

وهي من الوظائف التي عرفت في عهد السلاطين المماليك، وكان ناظر الكنيسة يشرف على الحجاج المسيحيين والزوار الواصلين الى الكنيسة، وهو الذي يقوم بتحصيل ما يسمى (موجب السلطان) بعد أن يدون كل منهم بعض المعلومات الشخصية عن نفسه من ذكره لاسمه واسم عائلته ونسبه و جنسيته وطوله والعلامات المميزة له، كلون العينين ولون الشعر وغير ذلك في نسختين ثم يبصم عليها، وتحفظ واحدة منها في القدس والأخرى ترسل الى القاهرة. (١٢٨)

وكان الناظر يتبعه عدد من الحراس يبلغ عددهم خمسة عشر حار سا، وتؤكد المصادر على أن متولي هذه الوظيفة كان من المسلمين.

### ثالثا: الوظائف الدينية

#### ا -القضاء

كانت مدينة القدس قبل قدوم الصليبيين اليها خاضعة للدولة الفاطمية الشيعية في مصر ولذلك كان المذهب الشيعي هو السمائد، وحمينما تم الفتح الصلاحسي للمدينة سمنة ٨٣هـــ/١٨٧ م وكان صلاح الدين شافعي المذهب، أقام المدرسة الصلاحية ووقمها على الشافعية ، وأغلب الظن أنه كان يهدف من اقامة المدرسة الى نشر المذهب الشافعي في القدس.

ومن المرجح أن أتباع المذهب الحنفي في القدس كانوا أقسلية بالنسبة لأتباع المذهب الشافعي، لذا لم يكن لأتباع هذا المذهب قساض، حسيث تجمع المصادر كلها على أن أول قاضي حنفي وجد بالقدس هو خير الدين العجمي من صوفية خانكاة شيخو بالقساهرة، وكان ذلك عام ٤٨٧هـ/١٣٨٦م في عهد السلطان الظاهر برقوق. (۱۳٬۰ فكان ذلك أول منصب استحدث في مدينة القدس لقسضاء الحنفية على عهد سلاطين المماليك، وتلاه منصب قساضي المالكية في سسنة ١٨٠٨هـ/١٣٩٩م، ثم تلاه منصب الحنابسلة عام ١٤٧٩م. (۱٤٠٠)

كان تولية قضاة المذاهب الأربعة في مدينة القدس من اختصاص السلطان في القاهرة. ويؤكد لنا القلقشندي ذلك في حديثه عن الوظائف الدينية بأن تولية قضاة القسضاة كانت تعتبر من الوظائف الجليلة وأن توليتها يُختص بها السلطان وحسده، أما فيما عدا ذلك من وظائف كقضاة العسكر وافتاء دار العدل والحسبة ووكالة بيت المال ومشيخة الشسيوخ وغير ذلك، فتارة يولي فيها السلطان وتارة يولي فيها النواب. وكان القضاة يباشرون مهام مناصبهم بهمة ونشاط وشهامة، وكانت لهم هيبسة عند الناس والحكام، وكان أمرهم نافذا في كثير من الأمور الدنيوية ولدى أرباب الحرف، ومنهم من كان عفيفا في مباشرته لا يتناول غير معلومه المرتب على أحد الأوقاف والذي قد يصل الى عشرة دراهم فضة كل يوم، مما كان له أكبر الأثر في نفوس الأهلين ومهابة لدى الحكام. (١٤٠٠)

أما القضاء بين الطوائف المسيحية المختلفة التي عاشت في القسدس زمن المماليك فكان بأيدي أبناء هذه الطوائف أنفسهم، الا فيما يتعلق بما كان يوجد من خلاف بسين هذه الطوائف بعضها مع بعض، وخصوصا فيما يتعلق بالأماكن المقدسة المسيحية فالهم في هذه الحالة كانوا يلجأون الىقاضي القدس المسلم للفصل فيما ينشب من منازعات، وتشهد بذلك سجلات المحكمة الشرعية بالقسدس. (المنان وأما ما كان يحدث من خلافات بسين المسلمين والمسيحسين على اختلافهم فكان الفصل فيه يتم على يد القسضاة المسلمين.

#### ٢-ناظرالحرمين:

يسمى متولي هذه الوظيفة أيضا بناظر القدس والخليل، ومن مهامه النظر في كل ما يحتاج إليه الحرم الشريف بالقدس وحرم الخليل من إصلاح و ترميم فضلا عن رواتب القائمين عليهما، والإشراف والتصرف في الأموال المخصصة للأوقاف الخاصة بهذين الحرمين، وكذلك كان من اختصاصه الإشراف على موارد المياه التي تمد الحرمين الشريفين بالقدس والخليل بالمياه اللازمة للمصلين، مثل قناة السبيل التي كثيرا ما قرأنا عن خروج هذا الناظر ومعه العمال والصناع والآلات لعماراتها وكذلك كان من اختصاصه ترتيسب الوظائف فيهما.

ومن الجدير بالذكر أن هذه المهام كانت من اختصاص نائب القدس أو واليها منذ سنة ٧٧٧هــــ/١٣٧٥م غير ألها انفردت عنها ككثير من الوظائف الهامة الأخرى في ســـــــنة ٤٣٩هـــ/١٤٣٩م وذلك عندما ولى السلطان الظاهر حقمق القاضي عز الدين خليل بـــن أحمد السخاوي نظارة الحرمين كوظيفة مستقلة عن النيابة.

كانت و لاية هذه الوظيفة تصدر عن الأبواب السلطانية بالقاهرة (((())) الا أنه يبدو أن التعيين في هذا المنصب وبخاصة في عصر السلاطين المماليك الشراكسة كان يتم بسعد دفع مبلغ من المال، ويؤكد لنا ذلك ابن تغري بردى في حديثه عن سنة ٨٤٧ هـ ٨٤٧ م أيام السلطان حقمق من أنه (استقر الأمين عبد الرحمن في نظر الحرمين بالقسدس والخليل بمال وعد به خليل السخاوي...). ((11)

#### ٣-خطيب بيت المقدس:

كانت هذه الوظيفة تسند الى من يقوم بالخطبة في مسجد الأقصى، وكانوا القائمين عليها أحيانا يجمعون بينها وبين وظيفة القضاء، أو بينها وبين التدريس في المدرسة الصلاحية ببيت المقدس. وكان تولي منصب الخطابة منذ بداية القرن التاسع للهجرة أي الخامس عشر الميلادي يتم عن طريق بذل المال للسلطان.

ويصور لنا المقريزي في حديثه عن سنة ٨١٣ هـ / ١٤١٠م أيام السلطان فرج بسن برقوق كثرة التعيين والعزل في ذلك المنصب مما يعكس لنا سوء الأحوال التي آلت اليها الدولة في تلك الفترة، كما قد يكون السبب فيما وصلت إليه حال السلاطين من شره في المال فضلا عن تكالب رجال الدين على هذا المنصب وتنافسهم فيما بينهم في دفع الأموال للحصول عليه، فيقول المقريزي ( فكان في مدة تسعة أشهر قد ولي خطابة القدس خمسة أحدهم وليها مرتين...). (١٤١٠)

#### ٤-مشيخة الصلاحية:

وهي من الوظائف الدينية الهامة في مدينة القدس، وكان يشترط في القائم كما أن يكون من أبرز علماء عصره، كما كان شيخ هذه المدرسة يعين من قبل السلطان بالقاهرة. (۱۱٬۰ وكان التنافس شديداً بين رجال الدين على تولي هذه الوظيفة، وكانت مهمة شيخ الصلاحية الإشراف على المدرسين والطلبة والخدم، كما كان يعمل على تنفيذ وصية الواقفين على هذه المدرسة، فضلا عن رعايته للأوقاف المحبوسة عليها.

### ٥-مشيخة الخانقاة الصلاحية:

كانت هذه الخانقاة محلا لرجال التصوف والمحاورين ببيت المقلس، وهي التي أوقــفها السلطان صلاح الدين الأيوبي على الصوفية عقب الفتح، وبناء هذه الخانقاة لا زال موجودا بالمدينة حتى وقتنا الحاضر.

ومما لا شك فيه أن وظيفة شيخ الخانقاة الصلاحية كانت من الوظائف الهامة في القدس في عصر سلاطين المماليك، والدليل على ذلك أن شيخ الخانقاة كان يعين بتوقيع من السلطان المملوكي بالقاهرة. (((()) ويذكر لنا مجير الدين الحنبلي في كتابه عن تناوب بعض الأشخاص في تولي مشيخة الخانقاة أو أن تكون مناصفة بين شخصين (((()) كما يؤكد على أن المنصب كان يتوارثه الأبناء عن الأباء. ((())

#### ٦-أنمة المساجد:

كانت إمامة المصلين من الوظائف الدينية التي لها ترتيب خاص في الحرم القدسي، فقد كان هناك أربعة من الأئمة داخل المسجد الأقصى على النحو التالي: إمام الصخرة أي مسجد الصخرة على مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان، وإمام للمالكية بجامع المغاربة (وهو المكان المخصص لهم) بالمسجد الأقصى وإمام بالمسجد الأقصى على مذهب أحمد ابن حنبل، وكذلك إمام بالمسجد الأقصى على مذهب الإمام الشافعي. """ وقد اشترط في الامام أن يكون من أهل العلم والصلاح، حافظاً لكتاب الله الكريم، مشهورا بالخير والدين، وحسن الصوت، يحسن التلاوة، عالما بأحكام العبادات الشرعية وأن يحضر الى المسجد أول الوقت، وألا يجمع بين امامة مسجدين وأن ينصح المؤتمين بالإخلاص في صلاقم وأن يجأر في دعوته. """

#### ٧-المؤذنون:

من الوظائف الدينية المرتبة بمساجدها، ويبدو أن عدد المؤذنين كان كبيراً في مدينة القدس وذلك لوجود وظيفة رئيس المؤذنين بالمسجد الأقصى الشريف ومسجد الصخرة، ويبدو أنه كان يشترط في من يتولى هذه الوظيفة أن يكون حسن الصوت والأداء وأن تكون لديه حشمة ووقار. (""")

## ٨-المرقي (المكبر):

اشترطت وثيقة وقف السلطان قايتباي و حود وظيفة المكبّر وهو المرقبي الذي يتولى وظيفة المكبّر وهو المرقبي الذي يتولى وظيفة الترقية للخطيب، وعليه أن يذكر الآية الكريمة (ان الله وملاتكته يصلون على النبي، يا أيها الذين آمنوا ....) (من سورة الأحزاب-٥٦) عند ظهور الخطيب من خلوة الخطابة، ويكبّر عند صعوده المنبر واشترط في متولي هذه الوظيفة أن يكون جهوري الصوت. (١٠٠١)

#### ٩ – الموقت:

وهي من الوظائف الدينية التي عرفت ببيت المقلس في عصر سلاطين المماليك، وهي وظيفة مرتبطة بالآذان، وعلى صاحبها أن يحدد مواعيد الصلاة بدقة تامة، ويبدو أنه كان يشترط في من يتولى هذه الوظيفة أن يكون حاذقاً في هذا الفن، وأن يكون عارفا بالمواقيت والفلك وعلم الهيئة (\*\*')، وقد يقوم هذه الوظيفة المؤذن نفسه اذا توفرت فيه الشروط السابقة، ولا شك أن ( الميقاتي ) أو الموقت كان يستخدم بعض الآلات في تحديد أوقات الصلاة، منها المزولة والساعات الرملية وكانت هذه الآلات موجودة في المساجد ويباشرها الميقاتى بنفسه. (\*\*')

### ١٠- المقرىء:

وكان متوليها يشترط فيه أن يكون على دراية بعلم القراءات، ولا بد لمتولي هذه الوظيفة أن يكون حسن الصوت والأداء والترتيل حافظاً لكتاب الله، ومن المؤكد أنه كان ببيت المقدس عدد كبير من القراء بدليل وجود وظيفة رئيس القراء بالقدس الشريف. """

# المؤسسات الاجتماعية في عهد المماليك

عاشت مدينة القدس عصرها الذهبي خلال الحكم المملوكي لبلاد الشام ومصر، حيث اتسم العصر المملوكي بعصر القوة السياسية والاقتصادية، ووصلت البلد الى درجة من الرخاء والثراء تيسر معها قيام العديد من المنشآت الحضارية والاجتماعية التي شيدت لها بنايات فخمة تميزت بروعة وجمال فنها المعماري، والتي لا تزال المئات منها ماثلة للعيان.

أما مدينة القدس، فبالإضافة الى تميزها الديني كانت مركزاً لنشر الحضارة والعلم والفكر، إذ أمها الناس من جميع أنحاء العالم للزيارة وأداء مناسك الحج، أو امتهنوا التعليم في مدارسها الشهيرة والعديدة كما قصدها الطلاب للتعلم في مدارسها، واختارها العديد من رحال الدين النصاري من قسس ورهبان للإقامة والتعبد فيها.

ولكل تلك الاعتبارات والامتيازات التي تمتعت ها مدينة بيت المقدس، تسابق السلاطين والأمراء والأثرياء الى بناء المؤسسات الاجتماعية فيها، ووقفوا عليها الأوقال العديدة في بسلاد مصر والشام كي تواصل مهمتها في تقلم الخدمات اللازمة لقلمات اللازمة لقلمار كالبيمار ستانات (المستشفيات) كما أقليمت المؤسسات التي كانت تقدم خدما ها للمواطنين بأجور معينة (كالحمامات) والتي هي في حقيقة الأمر كانت أشبه ما يكون بالمنتديات والصالونات الاجتماعية، يلتقي فيها الرجال والنساء كل على حدا للتعارف والتداول ولتجاذب أطراف الحديث. وكذلك (الربط) التي كانت تخصص للحسجاج الوافدين الى المدينة من الفقراء والمساكين والمحتاجين للسكن، وكانت تصرف لهم وجبات الطعام على ما كانت تحده وقفية كل منها.

وهنا سنتحدث عن أهم المؤسسات الاجتماعية التي أولاها سلاطين المماليك جلّ اهتمامهم وعنايتهم:

# أولا: البيمارستانات (المستشفيات)

بدء بإنشاء البيمار ستانات في فلسطين منذ العهد الأموي وزاد الاهتمام بها في العهد العباسي، لكن الأيوبيين وعلى رأسهم صلاح الدين والمماليك من بعده أكثروا منها لوقاية أهل البلاد من الأوبئة وموجات الجفاف والجاعة والزلازل التي كانت تجتاح البلاد عامة وفي فترات متكررة، ولكن أكثرها فتكاً كان بلاء الطاعون الذي اجتاح القدس وفلسطين و بلاد الشام العديد من المرات.

ومن الأمثلة على ذلك ما حدث في سنة ٨٨١ هـ /٤٧٦ م وكما حدثنا عن ذلك بحير الدين الحنبلي قائلا (دخل الوباء بالطاعون حيى عم جميع المملكة. وكان دخوله بيت المقدس في أوائل رجب .... و لم يزل الطاعون بالقدس الى مستهل ٨٨٢ هـ/.وأفنى خلقا من الشباب والنساء وأهل الذمة.). (٧٥٠)

وفي سنة ٨٩٧ هـ / ١٤٩١م دخل وباء الطاعون مدينة القلس مبتداً ها، حتى عمّ البلاد. وبلغ عدد الأموات بالقلس من ثلاثين الى أربعين شخصاً يومياً، وبلغ أحيانا المائة وأكثر. وقد بدأ في جمادى الأولى وأفنى خلقا من الأطفال والشباب وأفنى طائفة الهنود (بالقلس) عن آخرها، وكذلك الحبش، ومات الكثيرون من خاصة العلماء والأخيار. (٢٠٥٠)

ونتيجة لهذه الأوضاع والظروف الصحية الصعبة التي كانت تجتاح البلاد، فقد سعى أمراء المماليك الى اتخاذ كافة الوسائل والإجراءات لتحسين الظروف الصحية العامة والكفيلة بمكافحة الأوبئة ومعالجة الأمراض، وذلك من خلال بناء البيمارستانات في مختلف المناطق في فلسطين ودعم القائم منها. وفيما يلي نذكر أهم البيمارستانات التي كانت تعمل في المدينة المقدسة زمن المماليك:

## ١-بيمارستان القدس الشريف/مستشفى صلاح الدين:

واصل بيمارستان صلاح الدين القيام بخدماته العلاجية طيلة العصر المملوكي، وهناك وثائق مختلفة تدل على أن البيمار ســـتان كان يؤدي خدمات جليلة مما دفع كثير من الأثرياء

الى إنشاء أوقاف حديدة على البيمارستان زيادة على الأعيان الموقوفة التي وقسفها صلاح الدين في وقفيته الأصلية. (^^ )

فالوثيقة رقم ٢٠ من وثائق المتحف الإسلامي في القدس وتاريخها ٢٦٨ه. تنص على أن جعفر بن محمد أبي بكر السفّار من القدس، وقف الدار الكائنة بخط باب العامود على مصالح البيمار ستان الصلاحي (يسلك بذلك مسلك أوقاف البيمار ستان المذكور وقفاً صحيحاً شرعياً مؤبداً، وحسباً دايما محللا، لا يباع ولا يوهب ولا يملك بوجه من وجوه الملكان). (١٥٠١)

و لم تكن مهمة هذا البيمارستان قاصرة على العلاج، بل لعب دورا تعليمياً فقد كان أشبه بكليات الطب، فالطلبة كانوا يقسمون الى فرق ، كل فرقة تتخصص بعلم معين، فمنهم طبائعية (باطنية) وطائفة محبرين (عظام) وفريق كحسالين (العيون). (١٦٠٠ كما كان يوجد في البيمارستان قسم للصيدلة، يتعلم فيه الطلاب كيفية تحضير العقاقيير وطبحها وعمل المعاجين والمراهم وغيرها.

وكان يوجد في البيمارستان سجلات يدون فيها أسماء المرضى والنفقات التي يحتاجو لها من أدوية وأغذية. ووجد لكل بيمارستان وقف خاص ينفق ريعه على شؤون البيمارستان التي بلغت في إحداها خمسة عشر دينارا يومياً. (١٦٠٠ وكان للبيمارستان ناظر يشرف على إدارته ويراقب المرضى والأطباء. أما اليوم فان البيمارستان الصلاحي اندثرت معظم معالمه فقد أقيمت مكانه الكنيسة اللوثرية وغيرها من المنشآت الأخرى منذ القرن التاسع عشر.

## ٢- دار الإسبتار / مستشفى القديس يوحنا:

وهي إحدى المستشفيات الهامة التي أنشئت في مدينة القدس قبالة كنيسة القيامة إبان العهد الصليبي، واستمرت بعد الفتح الصلاحي بتأدية دورها المعتاد في إيواء الزوار والحجاج المسيحيين القادمين الى المدينة وتقديم الخدمات العلاجية لمرضاهم.

وتحمع المصادر التاريخية على أن دار الإسبتار ظلت قائمة بعملها طيلة القرن الرابع عشر

وحيى هاية القرن الخامس عشر، ففي سنة ٧٧٢هـ/١٣٢٢م قال سيرجون ماندفيل MANDVILLE (أمام كنيسة القيامة، وعلى بعد ٢٠٠ خطوة الى الجنوب، وفي دار إسبتار القديس يوحنا العظيمة التي يرجع الإسبتارية بنشأهم اليها، وبداخل قصر المرضى كان هنالك ٢٠٤ عمودا من الحجارة، وفي جدران الدار ٤٥ عمودا أخرى تسند السقف. وإذا اتجهت من ذلك المستشفى نحو الشرق وجدت كنيسة فائقة الجمال، اسمها كنيسة سيدتنا مريم الكبرى، وبعدها كنيسة أخرى هى كنيسة مريم اللاتينية الصغرى). (١٢٠٠)

وفي سنة ٨٨٨ هـــ/١٤٨٣ م زار المكان الرحالة الألماني وهو الراهب فيلكس فابري المحالة الألماني وهو الراهب فيلكس فابري FELIX FABRI فوصفه بأنه مبنى ضخم عليه قبة في حالة خراب. وهذا المبنى هو جزء فقط من المستشفى القديم، وأضاف فابري قائلا: ان هذه الدار ومستشفى القديس يوحسنا كانت واسعة كثيرة الغرف تتسع لألف شـخص. ولكن الجزء الأكبر منها خراب. والجزء العامر منها يتسع لأربعمائة شخص. (١٢٠٠)

وفي نهاية القرن الخامس عشر تدهورت حالة البناء وتجمعت فيه الأقلدار والروائح الكريهة حتى أصبح غير صالح للاستعمال. ومع بدايات القرن السادس عشر هُجر المكان عماما. (۱۲۰۰ ويبدو أن حجارة المبنى استعملت لبناء سور القلس في عهد السلطان سليمان القانوني في أو اسط القرن السادس عشر . (۱۲۰۰)

#### ثانيا: الحمامات

تعتبر الحمامات من أهم المؤسسات الاجتماعية في الاسلام، وكانت ظاهرة تعددها واضحة في العصور الإسلامية الأولى، كما كان اهتمام المسلمين بما راجعا لأسباب صحية ودينية، حيث كانت تستعمل كمنشآت صحية للعلاج من الأمراض المختلفة، وفيها موظفون مختصون بالمعالجة، وعلى رأسهم المدلكون والحلاقون والحجامون وعدد كبير من الخبراء بالشؤون الصحية. (١١١)

أما من الناحية الدينية فقد كان هناك اعتقاد شعبي سائد أن مياه زمزم كانت تفيض يوم عاشوراء (١٠ محرم) وهو يوم ذكرى مصرع الحسين بن على، وأن مياه زمزم كانت تمزج

في هذا اليوم مع جميع العيون في البلدان الإسلامية وبذلك تعطي كل مسلم فرصة للشرب منها والتطهر ها.

هذا وقد روعي في تخطيط تلك الحمامات أن تحتوي على ثلاثة بيوت أو قاعات، فالبيت الأول مبرد مرطب تخلع فيه الملابس، والثاني مسلخن مرّخ، والبسيت الثالث مسلخن محفف. (١٦٠٠) والمقسصود من هذا التقسيم التدرج في درجات الحرارة حستى لا يتعرض المستحم للمرض من انتقاله فجأة من الجو البارد الى الحار.

وكان يوجد في كل حمام قدر كبيرة من النحاس يسخن فيها الماء، وينقل في أنابيب فخارية الى الأحواض، وتبلط أرضه ببلاط خاص، وزينت جدران قاعاته بالنقوش الجميلة، وكان يزود الحمام بالمياه الباردة من برك خاصة أو بواسطة (السقا) الذي يجلب الماء بالقرب، وكان في كال حمام موظفون يقومون على خدمة المستحمين وتنظيف الحمام كل يوم.

وكان المحتسب يشرف على هذه الحمامات فيراقب ما يجري فيها من حماية للأخلاق والفضيلة ومحافظة على نظافة الحمام وطهارته.(١٦٠)

وكانوا يستخدمون البخور في الحمامات في اليوم مرتين كي تبقى رائحتها طيبة، كما يراعى عدم دخول المرضى لهذه الحمامات، وعلى كل مستحــــمأن يغطى عورته بمئزر خاص. ولقد خصصت حمامات للرجال وأخرى للنساء ولكن بعضها كانت تحدد أوقــاتا معينة للرجال وأخرى خاصة بالنساء.

ومن أهم حمامات القدس في زمن المماليك، حمام الشفا، وحمام العين، وحمام السيدة مريم أو حمام الأسباط، وحمام علاء الدين البصير، وحمام العامود، وحمام داود وحمام البطرك في حارة النصارى وهو وقف على الخانقاة الصلاحية.

## هوامش الفصل السادس

```
١ –الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص ٢٩ .
```

٢-على ابراهيم حسن ، تاريخ المماليك البحرية ، ص٢٣.

٣-الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص ٢٩٠.

٤ - سعيد عبد الفتاح عاشور ، المؤتمر الدولي الثالث لبلاد الشام ، المحلد الأول ، ص ١٨٠.

٥-الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص ٢٩٠ ، ٢٩٢.

٦- ابن كثير ، البداية والنهاية ، ج١٣ ، ص١٩١.

٧-المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ق٢، ص٥٨٥، ٢١٧.

٨-د. سعيد عبد الفتاح عاشور ، المؤتمر الدولي الثالث لبلاد الشام ، ص٨٣.

٩-المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، ج١، ق٢، ص٢٦، ٤٣٠.

١٠ عين حالوت: بلدة صغيرة تقع بين بيسان و نابلس في فلسطين. أنظر: ابن كثير، البداية والنهاية،
 ص٣٣٣-٣٣٣.

١١-د. سعيد عبد الفتاح عاشور ، المؤتمر الدولي الثالث لبلاد الشام ، المحلد الأول ، ص ٨٤.

١٢-المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٥٣٥.

١٣-الموسوعة الفلسطينية ، ج١ ، ص ٤٤٠.

١٤- المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٦٧، ٦١٠، ٥٤٥.

٥١-ابن تغري بردى، النحوم الزاهرة، ج٧، ص١٩٤.

٦١- كان الأمير علاء الدين ايدغيدي البصير من أكابر الأمراء ، أقام بالقدس الشريف وكان ناظراً لأوقاف القدس والحرم الشريف في أيام الظاهر بيبرس حتى أيام المنصور قلاوون ، وكان مهيبا لا تخالف مراسيمه.

١٧ -عارف العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص٩٩ ١

۱۸-المقريزي، السلوك، ج١، ق٧، ص١٩١.

١٩-ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٣، ص٥٦.

٢٠ -قيل له باب العيد لأن الخليفة الفاطمي كان يخرج منه في يوم العيدين للصلاة . انظر : المقريزي ، السلوك ، ج١، ق٢،
 ص١٤٥ .

۲۱-ابن تغري بردى ، النجوم الزاهرة ، ج٧، ص١٩٤.

٢٢- ابن كثير ، البدية والنهاية ، ج١٦، ص٥٦ ٢.

٢٣-القاضي عي الدين ابن عبد الظاهر ، الروض الزاهر في سيرة الملك الظاهر ، تحقيق فاطمة صديق ، ص١٣٣.

٢٤-أبو الفداء، المختصر في أخبار بني البشر ، ج٤ ، ص٥-٦.

- ٢٥-الدرابزين: وتعني حاجز السقف أو الشرفة أو الحسر.
  - ٢٦- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص٨٨.
    - ٢٧- ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٣، ص٢٨٩.
- ۲۸-المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٦٣٦، ٢٥٨.
  - ٢٩- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص١٨٦.
  - ٣٠- محمد كرد على ، خطط الشام ، ج٦ ، ص١٥٣.
- ٣١-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٠٠.
  - ٣٢-معجم البلدان، ج٣، ص١٩٧.
  - ٣٣-المقريزي، السلوك، ج١، ق٣، ص٥١٧.
- ٣٤-رشاد الامام ، مدينة القدس في العصر الوسيط ، ص٦٧.
  - ٣٥-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٥٠٠.
    - ٣٦-الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص ٢٩١.
- ٣٧-الأمير تنكز: هو الأمير سيف الدين تنكز، أصله من مماليك المنصور حسام الدين لاحين ثم صار في حسرس الملك الناصر الخاص وارتقى حتى أصبح نائب السلطان بالشام، وظل تنكز في نيابة دمشق ثمانية وعشرين سنة ولقب بالعادل، الا أنه دأب على جمع الأموال والنفائس وامتلاك العقارات في مختلف المدن، فأوقع الحساد بينه وبين الملك الناصر الذي قتله في الاسكندرية سنة ٤١ ٧هـ/١٣٤٠م.
- ٣٨-المُقر: هو لقب ملكي في الأصل وأصبح مع الوقت أقل شأنا فصار يطلق على الأمراء منذ أواخر القرن السابع، أما صاحب الديار المصرية فهو لقب ملكي وظل كذلك دائماً. أنظر: د. كامل العسلي، معاهد العلم في بيت المقدس ص ٣٠٠.
  - ٣٩-الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٥٣٦. وانظر بحير الدين الحنبلي ، الأنس الحليل ، ج٢ ، ص٣٧.
    - ٠٤-د. كامل العسلي ، معاهد العلم في بيت المقدس ، ص٣٢٢ ، ٣٣٨.
- ٤١ الدوادار: هو صاحب وظيفة الدوادار الذي يحمل أدوات السلطان أو الأمير ويقوم بابلاغ الرسائل اليه ، أي أنه كان عنابة السكرتير . أنظر: د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص ٢٣٩ .
  - ٤٢ الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٥٣٦. وأنظر: الأنس الجليل، ج٢، ص٣٩.
    - ٤٣ د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص٢٤٣.
      - ٤٤ الأنس الجليل، ج٢، ص٤٢.
      - ٥٥ ذات المرجع، ج١، ص٥٥ ٤٦.
    - ٤٦ د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص٤٨ ٣.

٤٧ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٣٧٥

٤٨ - د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص٥٥٠.

٤٩ - الأنس الحليل، ج٢، ص١٧٥، ٣٥.

· ٥-د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص١١٩ ، ١٢١.

٥١- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٥٣٧.

٥٢ - د. كامل العسلى ، من أثارنا في بيت المقدس ، ص١٤٧.

٥٣-د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص٢٣٥.

٥٥ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٥٣٧. وانظر : الأنس الجليل ، ج٢، ص٣٩.

٥٥-د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص٢٣٧.

٥٦-الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٥٣٧.

٧٥ -د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص٣٣٩.

٥٨-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٤٠٤.

٩٥- الحو كندار: هو الذي يحمل حو كان السلطان أثناء لعبـــة الكرة (الجو كندار POLO MASTER أنظر:

القلقشندي، صبح الأعشى، ج٥، ص٥٩٨.

. ٦-الأنس الجليل، ج٢، ص٣٨.

٦١-د. كامل العسلى، معاهد العلم ، ص٢٣١.

٦٢ - د. كامل العسلى ، من أثارنا في بيت المقدس، ص٦٣.

٦٣ –ابن تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج٩، ص١٥٨ ، ٥٥، ٧٥٠.

٦٤-ذات المرجع، ج٨، ص١٧٣-١٧٤.

٥٥ - القلقشندي ، صبح الأعشى ، ج٤ ، ص١٩٩.

٦٦-الموسوعة الفلسطينية ، ج٤ ، ص٢٩٢.

77-الأنس الحليل، ج٢، ص٤٩-٩٥.

٦٨-المقريزي، السلوك، ج٢، ق١، ص٢٤.

٩٩-د. كامل العسلى، من أثارنا في بيت المقدس، ص٤٤-٥٥.

٧٠-كلمة قيسارية تعني مركزاً تجارياً فيه عدة دكاكين ، وعلى هذا فان خان السلطان كان قيسارية ثم أصبح خان.

٧١-د. كامل العسلى ، من أثارنا ، ص ٤٤-٥ ١٣٤٠٤ .

٧٧-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٠٨ . وأنظر : الأنس الجليل ، ج٢، ص٩٤.

٧٣-د. العسلى، من أثارنا، ص٤٦.

٧٤-المقريزي، السلوك، ج٤، ص١٨. (حوادث سنة ١١٨هـ).

٧٥-الأنس الجليل ، ج٢، ص٩٥ ، ٣٩.

٧٦-د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ٢٥٠.

٧٧-الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص ٤٠ ه.

٧٨-د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ٢٦١ ، ٢٧١.

٧٩-الأنس الجليل، ج٢، ص٤٠-٤١.

٨٠-د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص ٢٧١.

٨١-الأنس الحليل، ج٢، ص٢٢٨.

۸۲-د. كامل العسلى ، معاهد العلم ، ص١٧٦.

٨٣-الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص ٥٤١.

٨٤-الأنس الجليل ، ج٢، ص٩٦.

٨٥-عارف العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص٧٠٩.

٨٦-د. كامل العسلى ، من أثارنا ، ص٢٣٩.

٨٧-الأنس الحليل، ج٢، ص٩٦-٩٨.

٨٨-عارف العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص٩٨.

٨٩-الأنس الحليل، ج٢، ص٩٩-١٠٠.

• ٩ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ٢٠٠.

٩١-الأنس الحليل، ج٢، ص٢٨٣، ٧٨٧ -٧٨٨، ٢٩٢، ٩٩٠\_ ٢٩٩.

۹۲ - ابن ایاس ، بدائع الزهور ، ج۳، ص۱۱۲

٩٣ - الخواجكي : بزيادة الكاف على الخواجا ، وهو لقب يأتي ضمن سلسلة ألقاب التجار . أنظر : حسن باشا ، الألقاب الاسلامية ، ص٢٨٠.

٩٤-د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص٢٢٣، ٣٢٤.

٩٥-الموسوعة الفلسطينية ، ج٤، ص١٦٩.

٩٦-د. كامل العسلي ، معاهد العلم ، ص٥٥ ١ ، ١٦٣٠ .

٩٧-الأنس الحليل، ج٢، ص٣٢، ٣٢.

٩٨-الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص ٥٤١.

٩٩-د. كامل العسلي ، من أثارنا ، ص٢٤٨.

١٠٠-الموسوعة الفلسطينية ، ج٣، ص٤١٥.

١٠١-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢١٤-٢١٦.

١٠٢-الموسوعة الفلسطينية ، ج٤، ص٢٩٢.

```
۲۰۲-المقريزي، السلوك، ج۲، ق۲، ص۷٤٠.
```

-172

- 177

## THE JEWISH ENCYCLOPEDIA, VOL VII, P 132.

١٣٢- الأنس الجليل ، ج٢، ص٦١٦.

١٣٣- القلقشندي ، صبح الاعشى ، ج٤ ، ص٢٥ و ج١٠ ، ص١٩٧.

١٣٤ - أحمد دراج، المماليك والفرنج، ص٣٨.

١٣٥ - القلقشندي ، صبح الأعشى ، ج١٢ ، ص ٦٠ - ٢١ ، ٧٠ .

١٣٦- ذات المرجع، ج٥، ص٢٦٦.

١٣٧ - ابن تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج٢ ١، ص٥٦ .

۱۳۸ - وهو ما حدثنا به الرحالة كازولا الذي زار بيت المقسدس عام ١٤٩٤ م، ويذكر لنا ناظر الكنيسسة تحت اسسم NEWETT, CASOLA'S PILGRIMS, P 249. iid.: ABRAYANO

١٣٩ - الأنس الحليل ، ج٢، ص٤٤٧.

١٤٠ - المقريزي، السلوك، ج٣، ق٢، ص٠٤٨.

١٤١ - الأنس لحليل، ج٢، ص٤٦٣.

١٤٢ - القلقشندي، صبح الأعشى، ج١٦، ص٧.

١٤٣ - الأنس الجليل، ج٢، ص٦٦٥ - ٥٨٨.

١٤٤ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٦٦ ٢-٢٦٩.

١٤٥ - الأنس الحليل، ج٢، ص١٠٥ - ٦٤٠ .

١٤٦ - السخاوي، التبر المسبوك، ص٨٠٠ - ١٥٥. وأنظر: الأنس الحليل، ج٢، ص١٦١.

١٤٧ - ابن تغري بردي ، منتخبات من حوادث الدهور ، حوادث سنة ٨٤٧هـــ ، ص ١٠.

١٤٨ - المقريزي، السلوك، ج٤، ق١، ص١٤١.

١٤٩ - الأنس الجليل، ج٢، ص٧٦٥.

١٥٠ - القلقشندي ، صبح الأعشى ، ج١١ ، ص١٠٥ - ١٠٦.

١٥١- الأنس الجليل، ج٢، ص٤٨٥-٤٨٦، ٢٦٦.

١٥٢ - د.على السيد على ، القدس في العصر المملوكي ، ص٥٥.

١٥٣- لأنس الجليل، ج٢، ص٢٦٥-٣٣٥.

١٥٤ - د. على السيد على ، القدس في العصر المملوكي ، ص٥٥.

١٥٥- الأنس الجليل، ج٢، ص٢٥٥.

١٥٦ – د.على السيدعلى ، القدس في العصر المملوكي ، ص٥٥.

١٥٧ - الأنس الجليل، ج٢، ص٥٣٥، ٢١٨، ٣٦٠-٣٦٣.

١٥٨- د. كامل العسلى ، مقدمة في تاريخ الطب في القدس ، ص١٤٤.

١٥٩ - د. يوسف غوانمة ، نيابة بيت المقدس ، في العصر المملوكي ، عن وثية رقم ٢٠ من وثائق المتحف الاسسلامي في القدس، ص١٣٥.

١٦٠ - ابن شاهين ، زبدة كشف المالك ، ص٥٥.

١٦١- ابن حبير، الرحالة، ص٢٥٥.

١٦٢ - د. كامل العسلى ، مقدمة في تاريخ الطب في القدس ، ص١٥٢ - ١٥٣٠.

١٦٢ - د. على السيد على ، القدس في العصر المملوكي ، ص٢٤٧.

١٦٤ - د. كامل العسلي ، مقدمة في تاريخ الطب في القدس ، ص١٤٧.

١٦٥ - ابن الأخوة ، معالم القربة في أحكام الحسبة ، ص ٢٤١-٢٤١.



# القدس في عهد الأتراك العثمانيون

## نشوء الدولة التركية وتوسعها:

عرفت لأول مرة في التاريخ لفظة (ترك) في حدود سنة خمسمائة ميلادية وذلك اسماً لأقوام بدو من آسيا الوسطى. وخلال القرن السادس الميلادي تمكنت هذه الأقوام البدوية التركية من إنشاء دويلات لها انتشرت في منغوليا وحدود الصين الشمالية حسى البحر الأسود. (''

وكما اعتمد العرب على الجمال في ترحسالهم وتنقسلهم، كذلك اعتمد الأتراك على الخيل، فكانت الميزة التي تفوقوا بها على خصومهم هي سرعة الانتقال.

في أواخر القرن السابع وأوائل القرن الثامن الميلادي، كان أول اتصال لهم بالعالم من حولهم هو مع الشعوب الهندية الأوروبية في تركستان، وفي هذا البلد واجههم الفاتحون العرب لأول مرة، وعندما بلغت جماعة منهم الى آسيا الصغرى وحدوا البلاد قد أخذت الطابع التركي على يد أنسبائهم السلاحقة، ويعود السلاحقة والأتراك بالنسب الى قبيلة الغز أو الاتحاد القبلي المعروف بهذا الاسم. "

أما مؤسس الدولة العثمانية والتي تسمت الدولة والسلالة باسمه والتي عرفت بالعثمانية، فهو زعيم شبه تاريخي اسمه عثمان عاش في الفترة (٩٩ ١ ٢ - ١٣٢٦م) ويستدل من اسمه هذا أن عشيرته كانت آخذة في اعتناق الدين الإسلامي أو قـــد اعتنقــته لهائيا، وعلى اثر اتباعهم للدين الإسلامي تسربت الى لغتهم التركية آلاف التعابير الدينية والعلمية والأدبية العربية الإسلامية، ولما لم يكن للغة التركية الا القليل من الأدب المدون، عمدوا الى اقتباس الحرف العربي واستمروا عليه في مدونا قم حتى كان عهد التريك الذي قاده مصطفى كمال سنة ١٩٢٨م. "

نشأت الدولة التركية في غربي آسيا الصغرى نشأة متواضعة في أوائل القرن الرابع عشر أي حوالي عام ١٣٠٠م، وبقيت نحو ستة وستين عاماً محرد إمارة قسائمة على الحدود، واتخذت بعد عام ١٣٢٦م مدينة بروسا قاعدة لها(١)، ثم أحذت في التوسع والانتشار حيث غدت بسين عامي (١٣٦٦ – ١٤٥٣) مملكة عاصمتها أدرنة. وفي عام ١٤٥٣م تم لمحمد الثاني الفاتح الاستيلاء على القسطنطينية (١ فغدت هذه الدولة الإسلامية التركية وريثة للإمبراطورية البيزنطية، وبذلك بدأ عهدها الإمبراطوري، فقد تمكنت فيما بعد بضم العديد من الدول العربية التي تمكنت من سلخها عن الخلافة العباسية.

بلغت الإمبراطورية التركية أوج عزها في عهد السلطان سليمان الأول الملقب بالقانوني، وهو ابن الملك سليم الأول فاتح سورية ومصر، ففي عهده تم الاستيلاء على الجانب الأكبر من هنغاريا وإلقاء الحصار على فيينا، واحتلال جزيرة رودوس وأقرت شمالي إفريقيا باستثناء مراكش السيادة السياسية عليها للباب العالي في القسطنطينية. وبذلك امتدت الإمبراطورية العثمانية في عهد السلطان سليمان الأول من بودابست على غر الدانوب الى بغداد على غر دجلة، ومن بلاد القرم الى شلال النيل الأول. "

وهكذا نجد أن توسع وانتشار الدولة العثمانية الى أوسع مداها تم خلال قرنين متتاليين فكان قيامها على هذا النحو من أبرز الأحداث في التاريخ الحديث، ولم ينشئ المسلمون في العصر الحديث دولة هذا المدى، وكانت بالإضافة الى ذلك من أطول الدول الإسلامية عمراً. وتولى على عرشها منذ قيامها سنة ١٣٠٠م الى عام ١٩٢٢م عندما انحلت الإمبراطورية العثمانية ستة وثلاثون سلطاناً، كلهم متحدرون عصباً من عثمان المؤسس الأول للدولة. "

## القدس

# في عهد السلطان سليم الأول

السلطان سليم الأول هو التاسع من آل عثمان والملقب بياورز"، ولقد اختلف المؤرخون في وصفه، فمنهم من قال أنه كان كثير البطش ومجبا لسفك الدماء وشغوفا بلذاته وسكره، ومن قائل أنه نابغة بني عثمان ورجلا نافعاً وقديراً، لكن أكثر الروايات التاريخية تشير بمعظمها الى قوته وبطشه.

في حياة والده كان السلطان سليم الأول على خلاف شديد مع أخويه قورقود وأحمد من أجل ولاية العهد. فقاتل أخويه وقتلهما، وبفضل مساعدة الإنكشارية (٥٠ تمكن من خلع أبيه والاستيلاء على كرسي السلطنة وكان ذلك في شهر صفر سسنة ٩١٨هـــ/١٥١٢م. (١٠)

تمكن السلطان سليم الأول من ضم العالم العربي الى الدولة العثمانية على أثر انتصاره على الماليك في معركة (مرج دابق) في ٢٣ آب سنة ١٥١٦م وقتل سلطاهم قانصوه الغوري، واثر انتصاره ذلك تمكن من احتلال مدينة حلب ومن ثم استسلمت له مدن حماه وحمص و لم تلبث طرابلس وصفد و نابلس والقلس وغزة أن ألقت سلاحها و لم تعد الى أية مقاومة. (")

حدد يوم دخول العثمانيين الى مدينة القلس في ١٦/١٢/٢٨ م أي في الرابع من ذي الحجة سنة ٩٢٢هـ.. (^) وبعد هذا التاريخ بيومين قام السلطان سليم الأول بزيارة خاصة لمدينة القدس، حيث عرج عليها خصيصا وهو في طريقه الى مصر . (')

في مدينة القدس (خرج العلماء والأتقياء عن بكرة أبيهم لملاقاة سليم شاه ... وسلموه مفاتيح المسجد الأقصى وقبة الصخرة، ثم قدم السلطان الهدايا لأعيان البلد جميعاً وأعفاهم من الضرائب الباهظة وثبتهم في وظائفهم). (''' وقد دامت زيارة السلطان سليم الأول للمدينة المقدسة يومين، وفي ١/ ١ /١ /١ ٥ م الموافق الثامن من ذي الحجة سنة ٢٢ ٩هـ

غادرها مستأنفاً رحلته الى مصر.(١١)

وفي طريق عودته من مصر بعد أن تمكن من فتحها وإقامته بها عشرة أسابيع دبر خلالها شؤون البلاد، توقف قليلا في سورية لكي يثبت فيها مركزه ويعمل على تنظيم شؤونها. ("" فعمل على تقسيم بلاد الشام الى ولايات وأصبحت مدينة القدس تشكل سنحقاً من سناجق ولاية دمشق التي كانت تشمل سناجق دمشق والقدس وغزة وصفد ونابسلس وعجلون واللجون وتدمر وصيدا وغيرها. ("" وأقام على ولاية دمشق جان بسردى الغزالي نائباً للسلطنة كما استمر على التدابير التي اعتمدها المماليك في تلزيم الضرائب، وجعل المذهب الحنفي المذهب الرسمي في البلاد. ("")

وفي سنة ١٥١٨م وأثناء إقامة السلطان سليم الأول بمدينة أدرنة عاصمة ملكه، وصل إليه سفير من قبل ملك إسبانيا يسأله أن يبيح للنصارى الحج للقسدس الشريف كما كان الحال أيام المماليك وذلك في مقابل دفع المبلغ الذي كان يدفع سنوياً للمماليك، فأحسس السلطان مقابلته وصرح بقبوله ذلك اذا أرسل ملكه رسولا آخر مخولاً بحق إبرام معاهدة مع الباب العالي. ("")

وفي ٩ شوال سنة ٩٢٦هــ/ ٥٢٠م توفي السلطان سليم الأول عن عمر يناهز الحادي والخمسين عاما وقد دام حكمه تسع سنين، وأخفي خبر وفاته حتى حضر ولده سليمان من إقليم صارو خان وتبوأ عرش أبيه، وذلك تخوفاً من ثورة الانكشارية. (١٦٠)

## القدس

# في عهد السلطان سليمان القانوني

تولى السلطان سليمان الحكم بعد وفاة والده السلطان سليم الأول، وقد اشتهر بلقب القانوني وذلك لما وضعه من الأنظمة الداخلية في كافة فروع الدولة، فأدخل بعض التغييرات في نظام العلماء والمدرسين الذي وضعه السلطان محمد الفاتح وجعل أكبر الوظائف العلمية وظيفة المفتي. (١٠٠)

تقدمت الفتوحات العثمانية في عهده تقدماً عظيما، ففي الوقت الذي قامت فيه الدولة العثمانية كان الأسبان والبرتغاليون يتلقون الدعم من مختلف دول أوروبا لمقاتلة المسلمين في الأندلس بغية إخراجهم منها تحت الراية الصليبية، فعمد العثمانيون الأتراك الى محاربة الأوروبيين من جهة الشرق لتخفيف الضغط عن المسلمين في الأندلس ولردع الصليبيين وإضعاف هجمتهم على البلاد الإسلامية (١٠٠٠)، فأسفرت تلك الفتوحات على توسع الدولة العثمانية وبلوغها أوج عزها وازدهارها في عهده.

وبما أن مدينة القدس كانت لها مكانة دينية هامة عند المسلمين عامة وعند بين عثمان بصفة خاصة، فقد أقيمت في المدينة المقدسة خلال سنوات حكم السلطان سليمان القانوني تعميرات ومنشآت كثيرة وعديدة، تعدمن أهم وأبرز مخلفات العهد العثماني، نذكر أهمها:

## 1-الحرم القدسي الشريف

لقد اهتم السلطان سليمان بالحرم القدسي الشريف اهتماماً بالغاً وبناء على أوامره تمت التعميرات التالية:

#### أ-قبة الصخرة المشرفة:

بدأ التعمير في المدينة المقدسة بترميم شامل لقبة الصخرة المشرفة، حيث استبدلت الزخرفة الفسيفسائية التي كانت تكسو الأجزاء العلوية من الجدران الخارجية للقبة بالخزف

المزخرف بينما كسيت الأجزاء السفلية بالرخام الجيد، وقد أوجب هذا العمل ما حل بالكسوة الفسيفسائية من تلف وخراب بسبب العوامل الطبيعية وأصبح استبدالها أمراً ضروريا لوقاية البناء من نفاذ الرطوبة الى الجدران(١١٠) كما حددت نوافذ قبة الصخرة وثلاثة من أبواها الأربعة.(٢٠٠)

#### ب-قبة السلسلة:

وهي تقع شرقي قبة الصخرة المشرفة وعلى بعد بضعة أمتار من بابها المعروف بباب داود وتسمى أيضا (محكمة داود)، وفيها صفان من الأعمدة، الصف الخارجي فيه أحد عشر عموداً، والصف الداخلي فيه ستة أعمدة.

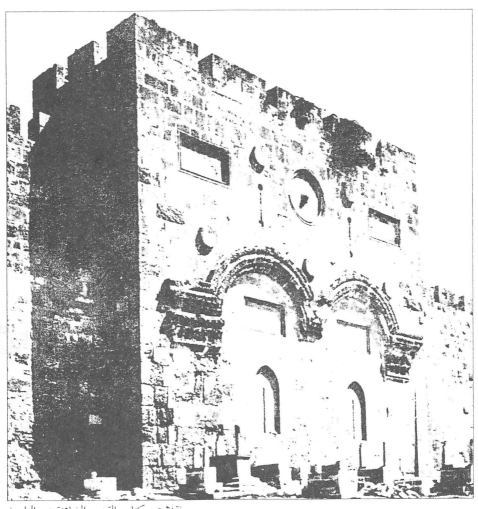
وقد أجمع المؤرخون أن بانيها هو الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان، وأهميتها ليست من الناحية الدينية وإنما من الناحية الأثرية حيث لها شكل سداسي ولذلك فهي ليسست نموذجاً لقبة الصخرة كما يعتقد البعض لأن قبة الصخرة تمانية الشكل. (٢١) وقد حرى ترميمها عدة مرات كان آخرها في عهد السلطان سليمان حينما أمر بان تُكسى أيضاً بالخزف المزخرف الجميل. (٢٢)

#### ج- باب الرحمة:

وهو من أجمل أبواب المدينة المؤدية مباشرة الى داخل الحرم القدسي، ويعرف أيضاً بالباب الذهبي لجماله ورونقه، وقد أمر السلطان سليمان القانوني بسد هذا الباب في عهده بسبب خرافة سرت بين الناس آنذاك مفادها أن الفرنجة سيعودون ويحتلون مدينة القدس عن طريق هذا الباب. (٢٣)

## د-قبة النبي:

وتسمى أيضاً محراب النبي وتقع غربي الصخرة المشرفة الى الشمال بينها وبين قبة المعراج. وقد تم بناء محراب قبة النبي في سنة ٩٤٥هــ/١٥٣٩ - ١٥٣٩م (٢٠٠)، وهو محراب مستطيل وجميل الشكل والتكوين وينحصر داخل أعمدة القبة، واسم منشئها محمد بــك



نقلا عن كتاب القدس الشامخة عبر التاريخ و عن باب الرحمة (الباب الذهبي )

## أحدولاة القدس. (من)

أما القبة ذاتها فقد تم بناؤها فيما بعد وبالتحديد في سنة ١٢٦١هـ ١٨٤٥م أي في عهد السلطان عبد المجيد بن محمود الثاني. وهي تتكون من ثمانية أعمدة رحامية لطيفة الشكل، يعلوها ثمانية عقود مدببة تشكل رقبة مثمنة لإقامة القبة عليها، وقد وضع تقشان حجريان كتب أحدهما بالعربية والآخر بالتركية فوق العقدين في الجهة الجنوبية داخل القبة، ويين النقشان اسم المنشئ وسنة الإنشاء. (٢٦)

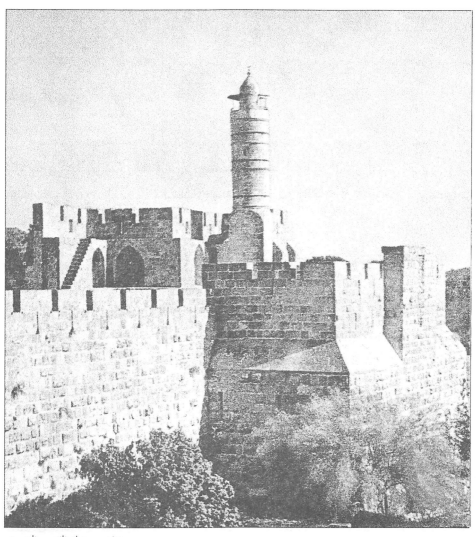
## ٢- مأذنة جامع القلعة:

تم بناء هذه المأذنة في الجهة الجنوبية الغربية من القلعة الكائنة عند باب الخليل وذلك في عام ٩٣٨هـ/ ١٥٣١م. (٢٠٠ وهي تتكون من ثلاثة طوابق حجرية، يشكل أولها قاعدة المتذنة المربعة، ويليه الطابق الثاني وهو أسطواني الشكل، ويعلوه الثالث أسطواني الشكل أيضاً لكنه أصغر حجماً من الطابق الثاني، وفي منتصفه بناء صغير يشكل طاقية المتذنة. (٢٨)

## ٣- سور المدينة وأبوابها:

منذ أن دمر الملك المعظم عيسى الأيوبي أسوار مدينة القدس سنة ١٢١٩ (٢١)، ظلت المدينة عملياً بلا أسوار لمدة تتجاوز الثلاثمائة عام، فأراد السلطان سليمان إعادة بناء سور المدينة لتحقيق هدف مزدوج منه، أحدهما لحماية المدينة من الغزاة الأجانب من جهة، ولحمايتها من غارات العربان من جهة ثانية، فتم بناء السور حول مدينة القدس القديمة، وهو يجري على خط سور مدينة ايليا كبيتولينا (القدس) التي أعاد بناءها الإمبراطور الروماني هدريانوس سنة ١٣٥م بعد خراكها الثاني وأطلق عليها هذا الاسم.

استمر بناء السور خمس سنوات (٩٤٣هـ / ٥٣٦ م-٩٤٧هـ / ١٥٤٠م) (٢٠٠٠) واقتضى نفقات طائلة وتبين سجلات المحكمة الشرعية في القسلس أنه كانت تنظم حملات لتمويل المشروع في مختلف أنحاء فلسطين وذلك لإكمال المخصصات التي كانت ترصدها الحكومة المركزية لهذا المشروع. (٢٠)



نقلا عن محلة القدس الشريف [21] قلعة القدس وتظهر مأذنتها.

والسور الضخم الذي بناه السلطان سليمان القانوني لا يزال قائماً حيى يومنا هذا، ويبلغ حوالي الميلين ومعدل ارتفاعه أربعين قدما، ويبلغ عدد أبراج السور في الوقت الحاضر ٣٤ برجا وله سبعة أبواب (٢٠)، وتم بناء وتعمير ستة منها في عهد السلطان سليمان وهذه الأبواب هي:

#### أ- باب العامود:

ويسمى باب دمشق وباب النصر أيضا، وهو باب رئيسي مشهور من أبواب المدينة المقدسة والمنفذ الرئيسي لها، ويقع في منتصف الحائط الشمالي لسور القدس تقريباً. وقد أعيد بناؤه في عهد السلطان سليمان في سنة ٩٤٤هـ/١٥٣٧ - ١٥٣٨م. (٢٦) ويشير طراز بنائه الى أثر العمارة العسكرية في تصميمه. (٢٦)

#### ب- باب الساهرة:

ذكره المقدسي في كتابه (أحسن التقاسيم) باسم جب أرميا(٢٠٠)، وهو المعروف عند الغربيين باسم باب هيرودس، ويقع الى الجانب الشمالي من سور القدس على بعد نصف كيلومتر شرقي باب العامود، وقد أعيد بناء هذا الباب في سنة ٩٤٤هـــ/١٥٣٧ -١٥٣٨ محيث يو جد نقش حجري يبين اسم السلطان وألقابه وتاريخ تجديده. (٢٠٠)

#### ج-باب الأسباط:

يعرف أيضاً هذا الباب باسم باب ستنا مريم وباب الأسود، ويقع شمالي الحرم الى الشرق. وهو باب قسديم العهد رمم وأصلح عدة مرات كان آخرها في عهد السلطان سليمان سنة ٩٤٥هــ/٥٣٨ - ٩٣٩ ام. (٢٠) وله سقاطة لصب الزيت المغلي على الأعداء ومزغل لرمي السهام. (٢٠)

#### د- باب المغاربة:

ويسمى باب سلوان أو باب الدباغة أيضاويقع في الحائط الجنوبي لسور القدس،



نقلا عن مجلة القدس الشريف

27 باب الأسباط (باب ستنا مريم)

#### ه-باب النبي داود:

#### و- باب الخليل:

ذكره المقدسي في كتابه (أحسن التقاسيم) باسم باب محراب داود، ويسمى أيضا باب يافا، وقد حددت عمارته في سنة ٩٤٥هـــ/١٣٥٨-٩٣٥م. (٢٦)

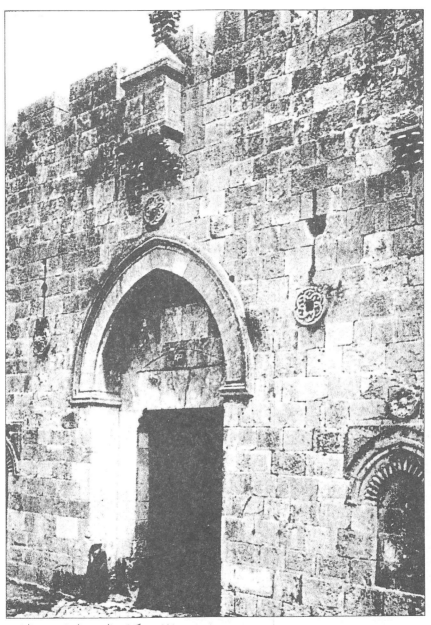
#### ٤-المنشآت المائية:

#### أ-قناة السبيل:

تم تعمير هذه القناة التي كانت تزود مدينة القلس بالماء من البرك والينابيع الكائنة بسين مدينتي الخليل وبيت لحم. (٢٧) والتي سميت فيما بعد باسم السلطان (٢٨) أي برك سليمان.

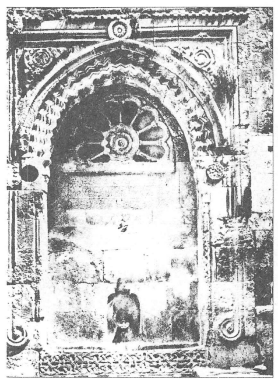
#### ب- بركة السلطان:

تم في عهده أيضا ترميم البركة الموجودة في داخل المدينة والواقعة خارج بـــاب الخليل، والمعروفة بهذا الاسم.(٢٦)



#### ج-تم بناء ستة أسبلة جميلة هي:

- ١ -السبيل الواقعة قبالة بركة السلطان في جانبها الجنوبي.
  - ٢- السبيل الواقعة في طريق الواد قرب سوق القطانين.
- ٣-السبيل الواقعة بالقرب من الحرم الى الشمال من باب شرف الأنبياء.
- ٤ -السبيل الواقعة عند ملتقى الطرق المؤدية الى طلعة التكية وباب الناظر وهو من أبــواب الحرم.
- ٥ السبيل الواقعة بالقرب من باب الأسباط وعند باب السلسلة أمام المدرسة التنكزية، وتظهر على هذه الأسبلة نقوش تدل على سنة بنائها وهي سنة ٩٤٣ هـــ/٥٣٦ م. (٠٠٠)



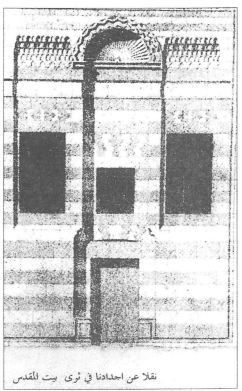
٤٤ سبيل باب السلسلة

نقلا عن محلة القدس الشريف

#### ٥- رباط بيرام جاويش (المدرسة الرصاصية):

تم بناء هذا الرباط على يد الأمير برام حاويش برام مصطفى سينة عهد ٧ هـ ٩٤٧م في عهد السلطان سليمان ويسدو ذلك من نقسش مكتوب بأعلى مدخل الرباط.

يقع هذا الرباط عند ملتقى طريق الواد بطريق باب الناظر وعقبة التكية، ويتكون من طابقي من طابقي بيتم الوصول إليهما عبر مدخل شمالي جميل الشكل، ويعلو بارتفاع طابقي البيناء وهو مزخرف بالأحصحار الملونة، ويؤدي المدخل الى دركاة تفتح على ساحة مكشوفة في الطابق الأول من الجهة الشرقية. وفي الجهة الغربية درج يسير باتجاه الجنوب ثم ينعطف غرباً للوصول الى مختلف أجزاء الطابق الثاني وملحقاته ويضم الطابق الثاني



٥٤ واجهة رباط بيرم

عدداً من الساحات المكشوفة وأكبرها الساحة المركزية، كما يضم مسجداً جميل الشكل والتكوين وغرفاً وقاعات. (' ')

لقد تم ترميم هذا البناء الذي يعتبر من النماذج الجميلة للفن المعماري الإسلامي في القدس عدة مرات، فهو مجمع معماري متميز من حيث المساحة والإبداع، وكان يضم مكتباً لتعليم الأولاد القراءة والكتابة مجاناً أي (كتاب) وأصبح يطلق عليه فيما بعد أي في العصر العثماني المتأخر باسم المدرسة الرصاصية، ولعل هذه التسمية جاءت من استعمال ألواح الرصاص في ربط مداميك الحجارة بعضها ببعض نظراً لقلة وجود مادة الجير عند إقامة البناء. ("" والمدرسة اليوم هي جزء من أبنية مدرسة دار الأيتام الإسلامية داخل السور.

#### ٦-مكتب بيرام جاويش(١٠):

وهو من الملحقات المنشأة للرباط ويقع في الجهة الشمالية لعقبة التكية عند التقائها مع طريق الواد وقد بناه الأمير بيرام حاويش بن مصطفى سنة ٩٤٧هــ/١٥٤٠ م في عهد السلطان سليمان القانوني. ويتكون هذا المكتب من بناء مربع الشكل تغطيه أقبسية متقاطعة، وفي وسطه ضريح منشئه.

#### ٧- تكية خاصكي سلطان:

أنشئت على يد زوجة السلطان سليمان وهي روسية الأصل واسمها روكسلانه والمعروفة باسم خاصكي سلطان (أوخرم)وكان ذلك في سنة ٩٥٩هـــــ/١٥٥١-٢٥٥١م وسرعان ما أصبحت هذه التكية أهم مؤسسة خيرية في فلسطين. (٢٠٠)

كانت التكية مجمعا بنائياً ضخماً يضم مسجد وخان ورباط ومدرسة ومطبخ ""، وتقع اليوم خلف دار الأيتام الإسلامية وعلى بعد أمتار قليلة من رباط بيرام. كان المطبخ وهو قائم الآن بشكل دكة باتت على وشك الزوال يقدم يومياً مئات الوجبات الى ضيوف الرباط من أهل الصوفية والطلبة والفقراء بشكل عام ""، وهو لا يزال الى يومنا هذا يقدم الوجبات مجاناً الى الفقراء والمحتاجين.

ولقد أوقفت خاصكي سلطان وقفاً ضخماً للإنفاق على التكية، وقد ضم الوقف عدة قرى ومزارع في أربعة سناجق وألوية في سورية وفلسطين ومعظمها بجوار مدينة الرملة. (٢٠٠٠) كما أوقف السلطان سليمان عليها بعد وفاة زوجته أربع قرى ومزارع في ناحية صيدا. (٢٠٠٠)

في عهد السلطان سليمان القانوني صكت نقود جديدة سميت باسمه (الفضة السليمانية) كما تم فرض رسوم على زوار كنيسة القيامة (القبر المقلس)، وفي سنة ٩٢٦هـ/١٥٢٠م عهد الى آل أبو غوش حراسة طريق القسلس - يافا، وأجيز لهم أن يحصلوا من السسياح والسالكين لتلك الطريق بعض العوائد المقررة. (نا) وفي عام ٩٦٦هم وبينما كان السلطان سليمان في طريقه لصد هجمات النمسا عن بلاد المجر التابعة لسيادته أصيب بمرض النقرس، واشتد عليه المرض حتى وافته المنية في ٢٠ صفر سنة ٩٤٧هـ/١٥٩م. (٥١)

#### القدس

## خلال القرن السادس عشر

أثبتت الدراسات التي أحريت على دفاتر التحرير العثمانية، أن عدد سكان مدينة القدس طيلة القرن السادس عشر الميلادي لم يتجاوز أربعة عشر ألفاً. (11) وأن الغالبية العظمى من السكان كانت تتألف من أهالي المدينة المسلمين العرب، بالإضافة الى نسبة صغيرة من المسلمين الوافدين من الدول العربية الأخرى مثل المغرب وسورية والعراق وتركيا والبوسنة (البشانقة) والهند وفارس وغيرها من الدول اختاروا الإقامة في المدينة. (12)

أما الفئة المسيحية من السكان، فلم تكن تنتمي الى طائفة أو مذهب واحد، وانما كانوا منقسمين الى عدد من الطوائف والقوميات، فمنهم اللاتين والروم الأرثوذكس والأرمن والأقباط والأحباش والسريان والكرج، الا أن الغالبية العظمى من المسيحيين كانوا من الروم الأرثوذكس العرب (١٠٠٠)، وكان مقر بطريركهم في استنبول وكانت له كلمة مسموعة. (١٠٠٠) أما اللاتين فكانوا أقلية ضئيلة لا في مدينة القدس وحدها بل في كافة أنحاء الدولة العثمانية لكنهم تمتعوا بتأييد دول أوروبا الكاثوليكية وخاصة فرنسا والنمسا واسبانيا. (١٠٠)

في عهد السلطان سليمان القانوني جرى أهم حدث في العلاقات العثمانية بالدول الأوروبية، وكان له تأثير على وضع المسيحية في المدينة المقدسة، وهو عقد اتفاقية الامتيازات الأجنبية CAPITULATIONS بين الدولة العثمانية وفرنسا سنة ١٥٣٥م. (١٠٠ والتي بموجبها ضمنت الدولة العثمانية لرعايا فرنسا حقهم في الحرية الدينية ومنحت الاكليروس اللاتيني والذي أنشأه البطريرك جرمانوس (١٥٣٤ - ١٥٧٩) حق حراسة الأماكن المقدسة بدلاً من المسيحية الأرثوذكسية. (١٠٠٠)

وعلى ضوء هذه الامتيازات نشبت خلافات ومنازعات في أواسط القرن السادس عشر بين اللاتين ممثلين بالآباء الفرنسيين والروم الأرثوذكس حول حقوق كلا الطرفين في الأماكن المسيحية المقدسة وخصوصاً في كنيسة القيامة (القبر المقدس).

ومن أهم آثار هذه الاتفاقية أنها أصبحــت أداة للتدخل في الشــؤون الداخلية للدولة العثمانية.

أما بالنسبة لليهود، فقد كانوا عبارة عن فئة قليلة جداً من اللاجئين الذين تمكنوا من دخول فلسطين بعد أن تم تشريدهم وإقصاءهم من إسبانيا والبرتغال سنة ١٤٩٢م. ولكن مع خضوع فلسطين للحكم العثماني سنة ١٥١٧م أصبحوا يتمتعون فيها بقسط وافر من الحرية الدينية، إذ لم تتخذ ضدهم أية إجراءات رسمية تميز بينهم وبين باقي السكان، ونتيجة لهذا التساهل والتسامح من قبل السلطات العثمانية ما أن حلّ عام ٢٢٥١م حتى أصبح في القدس جالية يهودية سفاردية تزايد عدد أفرادها خلال القرن السادس عشر في حين لم يكن هناك أية دولة أوروبية تقف وراءهم في ذلك الوقت.

وقد وصف دافيد دي روسي DAVID DEI ROSSI وهو يهودي إيطالي زار مدينة القدس في القرن السادس عشر حياة اليهود في المدينة قائلاً (نحن هنا لسنا في المنفى كما نحن في بلادنا ذاتها (إيطاليا)...وليست هناك ضرائب خاصة مفروضة على اليهود). (٠٠٠)

وفي عام ١٥٧٢م تقدم عدد من اليهود بشكوى الى السلطات العثمانية مفادها بان أعداد اليهود المحصين في دفاتر التحرير العثمانية مغالى فيها، مما دفع بالسلطات لإجراء إحصاء جديد تبين على أثره أن عدد الذكور اليهود في المدينة (١١٥) شخصاً، مما يعني أن إجمالي عدد اليهود كان يتراوح بين ٥٠٠ الى ٢٠٠ شخص فقط. (١٥)

## نظام إدارة الحكم في المدينة المقدسة:

منذ أن فتح السلطان سليم الأول مدن فلسطين والشام جعل مدينة القدس سنحقاً تابعاً لولاية دمشق، وكان سنحق القدس يضم الخليل والقرى المحاورة. (٢٠)

كان على رأس إدارة الحكم، حاكم اللواء ويدعى (سنجق بك أو أمير لواء) وكان هذا المنصب مقصوراً على الأتراك العثمانيين تقريباً. وكان الحاكم رجلاً عسمكرياً تتمثل والجباته الرئيسة في قيادة القوات المسلحة في السمنجق أثناء الحرب، والمحافظة على النظام

العام والإشراف على القطاعات العسكرية وجباية الضرائب، وكان الحاكم يبقى في منصبه عادة سنة واحدة قابلة للتجديد. (٢٠)

كان للحاكم نائب يدعى (الكخيا) وكاتب يدعى (بازجي) ويتبعه عدد من التراجمة، وكان الفرسان الإقطاعيون (السباهية) تحت إمرة (الميرلاي)، أما قــوات الشــرطة فكان يرأسها (السوباشي).

أما القلعة فقد كان لها قائد خاص يدعى (دزدار) يرتبط مباشرة بالحكومة المركزية، وكانت حامية القلعة تتألف من السباهين وغيرهم من الجنود، الا أن قوامها الرئيسسي هم الانكشارية وكان يرأسهم (آغا). (٢٠٠)

#### نظام الإدارة المدنية:

كان على رأس هذه الإدارة (القاضي) وغالباً ما كان تركيا ويعين من استنبول لمدة سنة واحدة، وكان يعتبر من كبار قضاة الدولة العثمانية. (أن وكان منصب القاضي مقصوراً على الأحسناف خصوصاً وأن المذهب الحنفي هو المذهب الرسمي للدولة ("")، وكانت منطقة اختصاصه تشمل عدة مدن في فلسطين.

كان يُعَيِّن للقاضي نائب له وهو (نائب الشرع) ليقوم بمهام القضاء، وكان للقــاضي مهام أخرى بالإضافة للمهام القضائية والقانونية، وهي وظائف إدارية واسعة تغطي تقريباً جميع حقول الإدارة.

والى جانب القاضي كان هناك شخصيات دينية واجتماعية بارزة في القسدس وهي: المفتى - نقيب الأشراف - وشيخ الحرم. وكان هؤلاء الثلاثة من المقدسيين ويعينهم السلطان. (١٠٠)

كان من شأن المفتي إصدار الفتاوى الشرعية بشأن تفسير الأحكام الشرعية، أما نقيب الأشراف فكان مسؤولاً عن حماية الأشراف من نسل الرسول، في حين كان شيخ الحرم

مسؤولا عن ادارة الحرم القدسي الشريف.

ومن بين رجال الإدارة المدنية البارزين أيضاً (المحتسب) وكان يعني بشـــؤون الطوائف المهنية ويجمع الرسوم التي تفرض على البـــضائع والمعاملات التجارية، وكان راتبـــه يدفعه التجار من أصحاب الدكاكين الذين كان له الحق بفرض عقوبات عاجلة عليهم. (٢٠٠)

## الوضع الاقتصادي العام للمدينة المقدسة:

دلت دراسة حديدة (<sup>(۱)</sup> لحياة القلس الاقتصادية في القرن السادس عشر أنه كانت هناك خمسة أقسام رئيسة من الصناعات في المدينة (۱) وهي:

١ - الصناعات الغذائية وهي استخراج الزيوت وطحن الحبوب وعصر الفواكه ١٠٠٠ لخ

٢- صناعة النسيج والصباغة. ٣- الصناعات الجلدية.

٤ - صناعة الصابون. ٥ - الصناعات المعدنية ومنها النحاسية والحديدية.

وكان العاملون في جميع أوجه النشاطات الاقتصادية من صناعية وتجارية منظمين في طوائف، وكانت كل طائفة تضع الأنظمة الخاصة بالحرفة التي تمارسها وبشروط العاملين فيها، وكان يرأس الطائفة (شيخ) وله نائب يساعده في مهامه. أما العمال فكانوا على ثلاثة مستويات هي المعلم - والصانع - والأحير . (٢٠)

هذا وقد بلغ عدد الطوائف في مدينة القلس في القرن السادس عشر زهاء أربعين طائفة تضم الأطباء والجراحين والمعماريين والكيالين والطحانين والحلوانية والوسطاء والصرافين وصنّاع الصابون والعطارين.

وفيما يتعلق بتجارة التصدير والاستيراد، فقد كان هناك تصدير للحبوب الى بلاد مصر ورودس ويوغسلافيا، كما كان هناك تصدير للصابون الى بسلاد مصر عبر ميناء غزة. دم أما المستوردات من البضائع فقد كانت مادتي الأرز والمنسوجات من مصر، والملابسس

والقهوة من دمشق، والمنسو حات والبسط من استنبول والصين والحجاز والعراق.(٧٠)

أما مصادر الدخل للمال العام في المدينة فكانت تعتمد في أساسها على عدد من أو جه الإيرادات والجباية، ومن أهمها نورد ما يلي:

#### ١-إيرادات الأوقاف:

ورثت مدينة القدس من عهود الأيوبيين والمماليك عدداً كبيراً من الأوقاف التي كان لها أثر هام في الوضع الاقتصادي للمدينة.

فقد أو جدت هذه الأوقاف وظائف لمثات الأشخاص، وزودت مئات المنتفعين بدخل ثابت أمن ثابت المنتفعين بدخل ثابت أمن كما كانت إيرادات هذه الأوقاف تعتبر الشكل العادي والرئيسي للإنفاق على المؤسسات الاجتماعية والتعليمية والدينية، وكذلك على المرافق العامة بوجه عام. في حين كانت الوظيفة الأساسية للحكومة تتمثل في الدفاع عن البلد وصيانة الأمن العام وجمع الضرائب. (٥٠)

#### ٢-جباية الضرائب:

كانت تفرض الضرائب على جميع النشاطات القائمة في المدينة، ومنها الضرائب المفروضة على الأراضي الزراعية، وعلى الصناعات القائمة، وضرائب السوق، وعلى الدكاكين وغيرها من العقارات كالخانات والحمامات والكثير غيرها من الضرائب. لكن كثيراً ما كان يعفى سكان مدينتي القدس والخليل من بعض أنواع الضرائب لما كانتا تتمتعان به من قداسة عند المسلمين عامة. (٢٠)

٣-الجزية: وكانت تفرض على الذكور من المسيحيين واليهود الأصحاء.(١٠)

٤-رسوم الخفارة: وكانت تجيى في محطات المراقبة على الطرقات. (٠٠٠)

وسوم تُجيى من الحجاج الوافدين الى المدينة المقدسة، ورسوم أخرى مفروضة على
 زوار كنيسة القيامة (القبر المقدس). (١٠٠)

#### القدس

## خلال القرن السابع عشر

كان سلاطين بني عثمان يرون أن واجبهم الديني يحتم عليهم مدّ كل العون والرعاية والمساعدة الى جميع المراكز ودور العبادة الإسلامية المنتشرة في مختلف أرجاء البلاد التابعة لهم وخصوصاً الموجود منها في المدينة المقدسة. وبناء على ذلك بعد وفاة السلطان سليمان القانويي استمرت أعمال التعميرات والترميمات في مدينة القدس عامة، وفي الحرم القدسي الشريف بشكل خاص. ومن أهم التعميرات والترميمات التي تمت خلال القرن السابع عشر هي:

١- في عهد السلطان أحمد الأول تم ترميم قبة الصخرة المشــرفة، كما تم بــناء حامع الحنابلة في ساحة الحرم القدسي سنة ١٦١١م. (١٦)

٢ - في عهد السلطان مصطفى الأول تم ترميم قبة الصخرة المشرفة في حدود عام
 ١٦١٧م.

٣-أما في عهد السلطان مراد الرابع والذي حكم في الفترة (١٦٢٢-١٦٣٩م) فقــــد شهدت المدينة المقدسة بعض التعميرات نذكر منها :

#### ١ - بناء القلعة:

عندما ولى الإنكشاريون مراد الرابع سلطانا على البلاد على الرغم من حداثة سنة (١٠٠٠) بعد عزلهم لعمه السلطان مصطفى الأول (١٠٠٠) كانوا يهدفون الى ضمان عدم معارضته لهم في أعمالهم الاستبدادية ولا مضعفاً لنفوذهم، فعمّت الفوضى في البلاد وخلا الأمن فيها، وكذلك كانت الأحوال أيضا في مدينة القدس حيث اختل الأمن فيها بدرجة كبيرة، فكان الأشقياء وقطاع الطرق يوقفون المارة في الشوارع وينهبون ما لديهم من أمتعة ونقود، كما كانوا يخربون ينابيع المياه والبرك التي تزود مدينة القدس بالماء، الأمر الذي حدا بالسلطان مراد الرابع الى إقامة قلعته الشهيرة والكائنة عند بسرك سليمان، وأقام على

حراستها دزداراً وأربعين جندياً بمدافعهم وأسلحتهم المختلفة، كما بني في داخل هذه القلعة مسجداً وخمسين منزلاً لسكني الجند. (١٠)

٢- تم في عهده أيضاً ترميم السبيل الأيوبي المعروف بسبيل شعلان سنة ١٦٢٧م. (٥٠٠)

٣-وفي عامي ١٦٥٦م و١٦٦٦ عمّرت قناة السبيل. (١٠٠ وفي عام ١٦٨٥م بني الحاج عبد الكريم الشوربجي سبيلاً آخر في المدينة المقدسة. (١٠٠)

غير أن كل الآثار الكبيرة سواء أكانت مدارس أو بيمارستانات أو أربـطة أو زوايا أو غيرها من المؤسسات والتي كانت قائمة في ذلك القـرن فقـد كانت موروثة عن العهود السابقة.

وان أدق وصف لمدينة القدس خلال ذلك القرن، ما ســـجله الرحـــالة التركي ( أوليا حليي) في كتاب رحلته المسمى (سياحـــتنامه ســـي) والذي زار المدينة المقدســـة ســـنة ١٦٧٢م (٢٠٠)، وصف المدينة قائلاً:

(القلس بلد عظيمة، كائنة على هضبة مرتفعة هواؤها عليل، ماؤها عذب، وسكاها نضار الوجوه. إلها مهوى أفئدة الكثيرين من الناس، لا من حيث قدسيتها فحسب، بل من حيث اقتصادياها ووفرة حاصلاها أيضاً). ثم مدح مأكولاها ومشروباها فوصف خبزها، وعنبها المتنوع الأشكال، وصابوها، وعطورها، وبخورها، وجبالها المغطاة بشجر الزيتون، وأضاف قائلاً: في القلس ٤٣ ألف كرم، وكل مقدسي يعيش في كرم من هذه الكروم شهرين أو ثلاثة أشهر في السنة. (١١) ثم أضاف قائلاً: فيها عدد كبير من الأعيان والعلماء والأشراف والفضلاء والرجال الذين ينتمون الى الطريقة المولوية، كما أن فيها عدداً كبيراً من التحار وأرباب الحرف .... عد حاويش زاده محمد باشا وهو حاكم المدينة، سكان القلس فبلغوا ٢٠٠٠ نسمة، ينتسبون الى مختلف الأمم والطوائف، الا أن أكثرهم عرب مسلمون بينهم عدد من أهل الوظائف في الحرم، لا يقلون عن الألف و يحصلون على مسلمون بينهم عدد من أهل الوظائف في الحرم، لا يقلون عن الألف و يحصلون على رواتبهم من الذهب الذي يأتي به (أمين الصرة) من الآستانة في كل سنة.

وفي المدينة ٦ حمامات و ١٨ سبيلاً يشرب منها المار والعطشان ..... وفيها كنيستان للأرمن وثلاث كنائس للروم وكنيسان لليهود...... (٢٥ وفيها ٢٤٠ محراباً (مصلى) و٧ دور للحديث و ١٠ دور للقرآن و ١٠ مدرسة، وتكايا لسبعين طريقة من طرق الصوفية، أكبرها طرق عبد القادر الكيلاني وأحمد البدوي والرفاعي والمولوي ..... وفيها ٦ خانات عظيمة و ٢٠٥ دكاناً، كلها مبنية بالحجارة والعقود المقنطرة، وعدة أسواق منها سوق المسلطان والسوق الطويل وسوق الحلاجين وسوق الغلال وسوق الحرير،

وفي القدس عدد غير قليل من الصياغ وتجار الحلي والمجوهرات. وجميع هذه الأسواق مسقوفة بالعقود المقنطرة ومرصوفة بالبلاط النقي ..... وليست هنالك مبان من أي نوع حول قلعة القدس باستثناء ضاحية داود التي تتألف من ٤٠ بيتا، وهناك بوحه الإجمال ألف قصر من القصور العالية التي تشبه القلاع. ولو استثنينا البساتين والكروم وحدائق الأزهار، فإن جميع المباني تقع داخل الحصن (السور) وكذلك جميع الأحياء الإسلامية (١٦٠) (١٦٠)

هذا وقد ورد في مصادر مختلفة أن أبواب القدس كانت تقفل من غروب الشمس حتى شروقها لأسباب أمنية. وكان على السياح والزوار أن يحصلوا على اذن مسبق لدخولهم المدينة، ويقول هنري موندريل HENRY MAUNDRELL أنه حصل على الإذن واصفاً اياه (الذي لا يجرؤ أي إفرنجي على الدخول ضمن الأسوار بدونه). (''' لكن هذا الأمر لم يكن مقصورا على الفرنجة فقط، وانحا كان يسري على المسلمين كذلك، كما يخبرنا عدة رحالة مسلمين (''') بذلك.

ويظهر من وصف الجلبي للمدينة وأحوالها، أنه لم يكن مرتاحاً لمسألة الأمن فيها، فقد قال: أنه (أي الأمن) كان مفقوداً تماما .... حتى أنه عندما أبدى رغبته في زيارة مدينة الخليل أمام أمير اللواء، أرفقه هذا بعشرين خيالا كانوا في حراسته منذ أن غادر مدينة القدس الى أن وصل الخليل ورجع منها.

## نظام الحكم والإدارة في المدينة:

من قراءة لقائمة حكام القدس في القرن السابع عشر نجد أن حكام نابلس أو غزة كان يُعهد اليهم أحياناً بحكم مدينة القدس أيضا، فان محمد بن فروخ حاكم نابلس الشركسيي حكم القدس سنة ٥٦٢٦/١٦٢٥م، كما تولى حسين بن حسن الغزاوي حاكم غزة العربي حكم مدينة القدس أيضا سنة ١٦٦٠م لكنه فوض ابنه ابراهيم صلاحياته بهذا الشأن. (٢٠٠)

ومن الشخصيات المهمة في الحياة العامة في مدينة القدس- باشا القدس (أمير الحاج الشامي)، وكانت مهمته الرئيسة تأمين سلامة الحجاج والإشراف على شوون قافلة الحجاج. (٢٠٠ وكان تحت إمرته ٥٠٠ حندي، وبلغ عدد أرباب الإقطاعات ٦٠٠ رجل، وكانت مهمتهم مرافقة الحجاج بالأعلام وإرشادهم في حين لم يكلفوا بالخدمة العسكرية في الميدان. (٢٠١)

أما قاضي القدس فقد كان يأتي عادة من استنبول، وكانت منطقة احتصاصه تشمل بالإضافة الى القدس مدن الخليل و نابلس والرملة والكرك واللجون و جنين (٥٠٠)، أي ألها أكبر بكثير من منطقة اختصاص حاكم لواء القدس. وكان يتقاضى مرتبا يساوي مرتب باشا القدس (٥٠٠٠ قرش سنويا) لأن لواءها كان يعد بوجه الإجمال ١٦٠ قرية (٥٠٠ كان وكان تحت إمرته ٢٠ ضابطا (آغا) وكانوا يعينون بفرمان سلطاني ويشمل هؤلاء حراس أبواب المدينة الليليين وصاحب الشرطة والخازن والمحتسب. (٥٠٠)

أما أصحاب المقامات الدينية الرفيعة فكانوا غالبا من القدس، وكانت العائلات القديمة تزود المناصب الدينية عادة بالموظفين وخاصة لأغراض التدريس، ولما كانت هذه المناصب وراثية عادة، فان ذلك قد ساعد على هبوط مستوى التعليم، كما كان معظم أرباب المناصب الدينية والتعليمية في القرن السابع عشر على مستوى ضئيل من التعليم. (٢٧)

ويقول الرحالة الخياري أنه في عام ١٦٧٠ م بحث عن عالم متمكن في المسجد الأقصى فلم يجد، وأن خطيب الجمعة في المسجد الأقصى كان ضعيفا في اللغة العربية. (٢٧) الا أنه في بعض الأحيان كان يؤم المسجد الأقصى بعض العلماء البارزين للتدريس فيه. (٢٨)

أما بالنسبة للمدارس في مدينة القدس خلال القرن السابع عشر فقد تناقصت كماً ونوعاً، فبعد أن كان يوجد فيها ما يقرب من ٥ مدرسة في الفترة المملوكية كانت هناك حوالي ٤٠ مدرسة فقط سنة ١٦٧٢م (٢٠٠)، وكان يوجد حوالي ٢٠٠ غرفة للمدارس المحيطة بالحرم. (٠٠٠ وكانت الدولة تتولى دفع المرتبات الى عدد كبير من المعلمين وأرباب المناصب الدينية الأخرى وفي المسجد الأقصى وحده كان هنالك ٥٠٠ موظف يتقاضون مرتباهم من جيب السلطان الخاص . (٠٠٠)

أما واردات الأوقاف فكانت تصرف بشكل رئيسي على صيانة الأماكن المقدسة وعلى المستخدمين فيها سواء في الحرم القدسي الشريف أو في الأماكن والمؤسسات الأخرى. (١٨) كما كانت واردات الأوقاف ومؤسساته تقوم بأود مئات الدراويش والفقراء من (الهند والسند و بلخ وفرس وأكراد وتتار ومغول وأتراك) وكانوا يعيشون في أروقة الحرم. (٢٠)

وتظهر السجلات الخاصة بالأوقاف المقدسية أن نفقات الأوقاف ازدادت في وقــت كانت فيه أحوال العقارات الوقفية تتدهور نتيجة لإهمال القائمين عليها أو لانعدام أمانتهم، وفي بعض الأحيان كانت الأموال المخصصة لمشاريع الأوقاف عرضة لاختلاس الحكام. (٢٠٠٠)

# الوضع الدولي للدولة العثمانية في القرن السابع عشر وأثره على مدينة القدس

في بداية القرن السابع عشر بدأت تظهر تصدعات خطيرة في كيان الدولة العثمانية، وذلك نتيجة لعدم قدرة الحكومة المركزية على فرض سيطر تحاى القوات الانكشارية، وخصوصاً بعد حالات التمرد والعصيان من قبلهم في عامي ١٦٢٤ و ١٦٤٨م وتلهم أحد السلاطين وعزلهم لآخر، فكان له أكبر الأثر في تدهور الوضع الأمني في الأقاليم والولايات وخصوصاً في مدينة القدس وعلى الطرق المؤدية اليها، حديث صعّد البدو هجما تمم على قوافل الحجاج المتجهين الى المقامات المقدسة في الخليل والنبي موسى، ومنعوا الخطباء من القاء خطبهم في المساجد، وفرضوا إتاوات على الحجاج. (١٨٠)

وعلى الرغم من اتخاذ الحكومة المركزية لإجراءات وتدابير مختلفة لكبح جماح البدو بتعيين شيو حهم أمراء سناجق أو أرباب إقطاعيات وتكليفهم بحماية القوافل (٥٠٠)، وكذلك بإنشاء عدة قلاع في مواقع مختلفة، الا أنها فشلت في فرض النظام العام وصيانة الأمن وذلك لعدم قدرتها على تخصيص الأموال والقوات الكافية لتطبيق هذه الإجراءات بالشكل الصحيح، وذلك لتورطها في الحروب الخارجية على الجبهتين الشرقية والغربية منها.

ومن جهة أخرى لاقى العثمانيون صعوبات كبيرة وكثيرة في محاولا قم لحل التراعات بين الطوائف المسيحية المختلفة الموجودة في مدينة القسدس، والمدعومة من قبل الدول الأوروبية حول الأماكن المقدسة المسيحية في المدينة. فقد ارتبط تاريخ هذه الطوائف في مدينة القدس أوثق ارتباط بالتقلبات التي كانت تطرأ على العلاقات بين العثمانيين والدول الأوروبية، وتنافس هذه الدول فيما بينها وحرص كل منها على زيادة نفوذها في الأراضي المقدسة.

ففي سنة ١٦٢١م جرت محاولة تعيين أول قنصل لفرنسا في مدينة القسدس هو م. جان لامبرور M. JEAN LEMPEREUR ، ولكن تعيين هذا القنصل اصطدم بمعارضة قوية من قبل أهل القدس وقضاتها وحكامها ووجهائها، فما لبث أن صدر الأمر السلطاني بترحسيل

السيد لامبرور عن المدينة المقدسة.

جددت فرنسا محاولاتها لتعيين قنصل آخر مكانه، فأصدر السلطان مصطفى الأول وفي ذات العام ٢٦٢١م فرماناً سلطانياً جديداً يقضي بتعين السيد دارامون DARAMON قنصلاً فرنسياً مقيما في القدس، وقوبل هذا الفرمان أيضا بالسخط الشديد من أهل المدينة لتخوفهم من المطامع الأوروبية في المدينة، فعقد ممثلو المدينة اجتماعا في المسجد الأقصى، وكتبوا عريضة أكدوا فيها أن تعيين السيد دارامون كان بدعة خطيرة تتعارض مع ما حرت عليه العادة في القدس، ولذلك فلا بد من إلغائه.

قال واضعو العريضة (إن بلدنا محل أنظار الكافرين ..... إذ حل سعيهم وعملهم عليها ومع ذلك قرب الأسكلة (أي ميناء يافا) على ثماني ساعات ..... ونحن نخشي من حلب أناس آخرين غيره بدسيائس يعملها المذكور مع ما عندنا منهم الآن. ونخاف من الاستيلاء علينا بسبب ذلك كما حصل في الزمن السابق مراراً). (١٨)

استجاب السلطان الى مطالب السكان ووجهاء المدينة، وما لبث التعيين أن الغي وطرد القنصل. وفيما يلى النص الكامل للوثيقة المرفوعة الى السلطان:

## (نص الوثيقة )

الحمد لله الذي وفق لسلوك منهاج العدالة من اختاره من العباد والصلاة والسلام على النبي الهادي المبين لسبيل الرشاد وآله وصحبه أولي العزم والسداد. وبعد فان قطان البيت المقدس الشريف والمعبد الأسني المنيف أول القبلتين وثالث الحرمين الشسريفين من العلماء والأشراف والخطبا والأيمة الصلحا والفقراء المجاورين وساير أهالي البيت المقدس من العامة والخاصة قايمين على اقدام الابتهال رافعين أكف الضراعة والسؤال بدوام أيام سلطان العالم ملك الملوك على خليقته من بني آدم خاقان البحرين وخادم الحرمين الشريفين وحامي البيت المقدس حامع كلمة الإيمان واسطة عقد الخلافة بالنص والبرهان مولانا السلطان مصطفى خان بن السلطان محمد خان خلد الله ملكه وسلطانه وأيد أركان دولته الشريفة بالنصر المبين الى يوم الدين ينهون أنه لما ورد اليهم ديرمون القنصل ببرأة خاقانية من مضمولها أننا رفعنا

القنصل لاميرور ووضعنا مكانه ديرمون والحال أن المرفوع لم يعدله مكوث ولا لأحسد من القناصل قبله عندنا من زمن الفتح العمري والصلاحيي والى الآن، ومن مضموهًا أنه يعامل معاملة بيكاوات المسلمين وأن مراده الركوب ويتقلد بالسلاح، فقوب لت البرأة بالقيد بالسحل المحفوظ إطاعة لأمر مبديها نصره الله تعالى، فاحتمع العلما والصلحسا والأيبك (١٠٠ السباهية (٨٠٠ والزعما (١٠٠ وأرباب التيمار (١٠٠ و دز دار (١٠١ القسلعة المحفوظة والنيكرجية(٢٠١)الخاصة والعامة بالمسجد الأقصى الشريف بقبة السلسلة المعروفة بمحسكمة داود على نبينا وعليه السلام وأعرضوا حالهم على قاضي الشرع الشريف المولى شمريف أفندي وحاكم الولاية عوض باشا بــأن مكوث هذا القــنصل على هذه الهيئة والصنعة التي يباشرها مخالفة لما نصت عليه المذاهب الأربعة ولما شرطه الامام عمر بسن الخطاب رضي الله عنه حين فتح بلادنا عنوة المبين ذلك في كتب التاريخ والعلما الأبرار والمحققسين الأخيار مع بغية الشروط عليهم، فانه لم يعهد من زمن سيدنا الامام عمر ومن بعده الخلفاء الراشدين ومن بعده من الخلفا ومن جاء بعدهم من دولة آل عثمان أجدادك الماضين تغمد الله الجميع بالرحمة والرضوان وأسكنهم فراديس الجنان الا رهبان معينين في القدس الشريف وخارجها كما شرط الامام عليهم فيما عهد اليهم. فان أقام عندنا هذا القنصل المزبور وركب الخيل وتقلد بالسلاح يلزم منه مفسدة عظيمة لا سيما أن بــلدتنا محل أنظار الكافرين دمرهم الله أجمعين إذ حل سعيهم وعملهم عليها كما لا يخفي سدة سعادتكم العلية، ومع ذلك قسرب الاسكلة المينا على ثماني ساعات. ونحن نختشي من حلب أناس آخرين غيره بدسائس يعلمها المذكور مع ما عندنا منهم الآن ونخاف من الاستيلاء علينا بسبب ذلك كما حصل في الزمن السابق مراراً. فجناب المولى (١٣) بالقلس الشريف والوالى أنعما علينا بعرضين مضموهما ما سبق وأمراه بالخروج من بين أظهرنا طبقاً للشريعة المطهرة ولعدم التنصيص(١١) بسكناه عندنا واحتراماً لهذه البقاع الشريفة من حلول الأدناس كا الى مدينة صيدا مكان القــنصل الأول المقام مكانه لكون أن قبله من القناصل من قليم الأيام ومرور الشهور والأعوام اقسامتهم بصيدا. فالمترجا من الصدقات السلطانية والمراحم العليا الخاقانيه رحمة منكم وشفقــة على سكان هذا البيت المقدس وتطهيراً لمراقد الأنبسياء العظام أمرا شريفاً سلطانياً يدفعه عن المكوث في هذه الديار ليتضاعف لحضرتكم الأجر من رب البرية والأمر أمركـــم أيـــد الله دولتكم العلية مدا الدوام بجاه خير الأنام وآله وصحبه الكرام.)(٥٠٠ أما على صعيد العلاقات الدولية للدولة العثمانية، ففي إبان حكم السلطان مراد الرابع في الفترة (١٦٢٢ – ١٦٣٩) تردت العلاقات بين الدولة العثمانية وفرنسا على أثر طرده لليسوعيين من استنبول بتحريض من السفيرين البريطاني والهولندي سنة ١٦٢٨ (٢٠٠٠)، ثم أصدر السلطان مراد الرابع سنة ١٦٣٤ ثلاثة فرمانات سلطانية منحت الروم حق التصدر والتقدم على اللاتين في الاحتفالات الدينية في القبر المقدس (كنيسة القيامة) وأماكن الزيارة (١٤٠٠) في المدينة المقدسة. لكن هذه الفرمانات أثارت ثائرة اللاتين، فطلبوا وساطة ملك فرنسا والبابا أوربانوس الثامن حتى صدر فرمان جديد سنة ١٦٣٦ يؤيد حقوق اللاتين. (١٦٥٠)

وفي عام ١٦٧٠ تقدم سفير فرنسا لدى الباب العالي يطلب تجديد الامتيازات على أساس مشروع فرمان ينص في مطلعه على الاعتراف بملك فرنسا حاميا للمسيحية في بلاد الدولة العثمانية على أن تشمل الحماية الفرنسية أباء الدولة العثمانية من المسيحيين الكاثوليك، وأن يعترف بما تخططه فرنسا من حقوق للاتين والروم الأرثوذكس وغيرهم من الطوائف المسيحية في بيت المقدس وبيت لحم. ودارت في هذا الصدد مفاوضات طويلة بين الصدر الأعظم وسفير فرنسا مسيو نوينتل M.DE.NOINTEL، انتهت برفض الباب العالي التوسع في امتيازات الحماية الفرنسية وقصرها على الكاثوليك اللاتين. (١٧٠)

وفي عام ١٦٧٣ عكنت فرنسا من استغلال الصعوبات التي كانت تعترض الدولة العثمانية بفرض نستخة حديدة من الامتيازات الأجنبية وتأكيد دورها (كحامية للكاثوليك). (١٠٠٠)

وفي عام ١٦٧٦ أرغمت بولندا الحكومة العثمانية على اثر معاهدة عقدهًا مع الباب العالي على إعادة الفرنسيسكان الى القبر المقدس.(١٨)

أما في السنوات الأخيرة من القرن السابع عشر، كانت الدولة العثمانية في حالة حرب مع كل من النمسا و بلاد فارس، وأسفرت الحروب مع النمسا عن خسائر فادحــة مُني هما الجيش العثماني أمام أسوار فينيا VIENNA سنة ١٦٨٣، كما اشتركت روسيا والنمسا و بولندا والبندقية في حرها ضد الدولة العثمانية في الفترة (١٦٨٣-١٦٨٩)، والتي أسفرت

بعد الهزائم العسكرية للدولة العثمانية على عقد صلح أطلق عليه اسم كارلوفيتز KARLOWITZ سنة ١٦٨٩، والذي نتج عنه خسائر فادحة وكبيرة في مواقع الدولة العثمانية سواء في البلقان أو جنوبي روسيا، كما حصلت النمسا بموجب على حق تمثيل المصالح المسيحية فيما يتعلق بالأماكن المقدسة في القدس.

وفي سنة ١٦٩٠ صدر فرمان سلطاني بتمكين رهبان اللاتين الكاثوليك في القسلس من الاستيلاء على الأماكن المقدسة، والذي أعتبر وثيقة لها أهميتها ومرجعا لجميع الاتفاقسيات والمؤتمرات التي تناولت موضوع الأماكن المقدسة وحقوق الطوائف فيها بالبحث.(١٦٠)

ويتبين من هذا كله كيف كانت للتطورات الدولية أثرها المباشر في المدينة المقدسة، وكيف أن الأمور كانت كثيرا ما تتعقد وتشتد الخلافات بين الطوائف المختلفة من الروم واللاتين والأرمن وتتحول الى مصادمات عنيفة، وحدث هذا عدة مرات في القرن السابسع عشر، وعلى سبيل المثال ما حدث سنة ١٦٦١ و ١٦٦٩ و ١٦٧٤م. (١٠٠٠)

وقد كتب هنري موندريل القسيس الإنجليزي الذي زار القدس سنة ١٦٩٧م في هذا الشأن (والشيء الذي كان على الدوام الجائزة الكبرى التي تتنافس عليها طوائف عدة، إنما هو السيطرة على القبر المقدس والاستيلاء عليه، وهو امتياز يتقاتلون عليه بكثير من الضراوة والعداء المنافيين للمسيحية، وخصوصا اليونان واللاتين حتى أهم في نزاعهم حول أي فريق منهم يدخل للاحتفال بالقداس يلجئون أحيانا الى تسديد الضربات والجروح، حستى عند باب القبر المقدس ذاته.....). (١٠٠٠)

#### القدس

## خلال القرن الثامن عشر

كشفت الدراسات والأبحاث العلمية الحديثة عن بعض الجوانب الخاصة والمميزة بالمدينة المقدسة خلال القرن الثامن عشر نذكر أهم جوانبها:

### ١-الأوضاع الثقافية:

دلت المصادر التاريخية على زيادة عدد العلماء في القدس عنهم في القرن السابع عشر، فقد ذكر حسن بن عبد اللطيف الحسيني في تراجم أهل القدس في القرن الثاني عشر للهجرة، أسماء ٤٧ عالماً في المدينة، منهم العالم محمد الخليلي الذي توفي عام ١٧٣٤، والعالم محمد بن بدير الذي عاش في الفترة (١٧٤٧ - ١٨٠٥)، و كلاهما من رجال التصوف المشهورين. وقد دلت الدراسات على أن معظم علماء القدس وفلسطين في القرن الثامن عشر تلقوا تعليمهم العالي في مصر و خصوصاً في جامع الأزهر أو في دمشق واستنبول (١٠٠٠)، وكان هناك عدد كبير من المكتبات الخاصة العائدة لعلماء المدينة. (١٠٠٠)

وفي تلك الحقبة الزمنية كانت مدينة القدس لا تزال تجتذب العلماء من الأقطار المختلفة، ومن بين زوارها أو من أقاموا فيها العالم عبد الغني النابلسي ومصطفى البكري من دمشق ومصطفى أسعد اللقيمي من دمياط وعلى الخلفاوي من القاهرة. (١٠٠٠)

وعلى الرغم من زيادة عدد العلماء في المدينة في تلك الفترة، الا أن المدارس كانست في حالة تدهور والهيار، والطلاب الذين كانوا يطلبون التعليم العالي كان يتحتم عليهم السفر الى خارج البلاد، وبعد أن كان ما يقرب من ٥٦ مدرسة قائمة في العصر الأيوبي، لم يبسق منها في أواسط القرن الثامن عشر الا ٣٥ مدرسة لا غير، وفي لهاية القرن تناقسص العدد كثيراً.

## ٢-الأوضاع الاقتصادية:

كان سكان مدينة القدس خلال القرن الثامن عشر يعتمدون على موارد خاصة ومميزة بمدينتهم لوضعها القدسي الميز، ومن أهم هذه الموارد:

### أ-إيرادات الأوقاف:

على الرغم من أن إيرادات الأوقاف كانت تعتبر أهم مورد اقتصادي للمدينة وأهلها، الا أن أهم ما تميز به القرن الثامن عشر هو تسارع عملية انقراض الأوقاف في المدينة على الرغم من فرضية دوام الأوقاف أبد الدهر.

أما سبب انقراضها فهو يرجع إما لانعدام الصيانة لمباني الأوقساف، أو بفعل عوامل الفساد واللجوء الى أساليب قانونية مختلفة أدت الى بَعزئة الأوقاف أو انتقسال ملكيتها الى الآخرين وذلك إما عن طريق الإحارة الطويلة لعقارات الوقف أو استبدال هذه العقسارات بالمال النقدي أو بيعها. (١٠٠٠)

وكانت أكثر التدابير شيوعا لإنشاء حقوق خاصة في أموال الوقف هو الإجراء المعروف بالخلو الذي يسمح بموجبه للمستأجر أن يعمر الوقف ليصبح ما أنفقه عليه حقاً مكتسبا له اتجاه هذا الوقف. (\*\*'' كما كانت عملية الإجارة الطويلة للأوقاف تؤدي في الواقع الى اغتصالها أو انتقالها الى غير المسلمين.

وقد أعرب الشيخ محمد الخليلي في وقفيته المؤرخة سنة ١٧٢٦ عن صدمته وألمه لانتقال أموال الأوقساف الى الغربساء، مؤكداً ما يحمله هذا الانتقسسال من علامات الخطر لمدينة القدس.(١٠٠١)

#### ب - المنح الحكومية والخاصة:

نظرا لقداسة المدينة اعتمد سكانها في معيشتهم بــالإضافة الى واردات الأوقــاف على الإيرادات التي تولدها الدوافع الدينية الى حد كبير، فقد كان أهل القدس يتلقون منحاً مالية

من جهات مختلفة. فالحكومتان العثمانية والمصرية كانتا ترسلان منحاً سنوية تعرف باسم (الصرة ) ليتم توزيعها وفق قوائم خاصة على عدد كبير من الفقراء وغيرهم.(١٠٧)

أما بالنسبة للاجئين اليهود وقد ازدادت أعدادهم في القدس خلال القرن الثامن عشر خاصة بعد وصول بضع مئات من اليهود الحسيديم القدادمين من بولونيا سنة ١٧٧٧م (١٠٠٠)، الأمر الذي دفع بالجاليات اليهودية في أوروبا ومصر وغيرها الى جمع وإرسال المساعدات الخيرية الى أبناء دينها في القدس وتعرف باسم خالوكا HALUKA وكذلك أرسل ملوك أوروبا وخاصة ملك إسبانيا مبالغ كبيرة من الأموال الى الفرنسيسكان في القدس. (١٠٠٠)

#### ج-الدخل من الحجاج:

وكان هذا مصدراً هاماً وآخر لدخل أهل المدينة، فقـــــــد كان من عادة الحجاج المسيحيين أن يمكثوا في مدينة القدس خمسة أو ستة أشهر كل عام، وبالتالي كانوا ينفقون مبالغ كبيرة في المدينة، ومع أن عدد الحجاج الأوروبيين تناقص بشكل كبير في القرن الثامن عشر ويرجع السبب في ذلك جزئيا الى از دياد أنصار العلمانية في أوروبا، الاأن الأمركان مختلفاً بالنسبة للمسيحيين الشرقيين الذين بلغ عددهم سنة ١٧٨٤ ألفي حاج.(١٠٠٠)

## د- الدخل الوارد من صناعة أدوات التعبد وتصديرها:

اشتهر أهل القدس بصناعة أدوات التعبد من المسابح والصلبان وغيرها من الأدوات، فكان لهذا المصدر من الدخل أهمية كبرى للمسلمين والمسيحيين على حد سواء، كما كان يصدّر من هذه الأدوات كالمسابح والصلبان وذخائر القديسيين ٣٠٠ صندوق سنوياً الى تركيا وايطاليا والبرتغال واسبانيا بشكل خاص. (١٠٠٠)

### ٣-الأوضاع العمرانية للمدينة:

إن القارئ لوقفية الشيخ محمد الخليلي يتعرف منها على معلومات هامة وقيمة عن مدينة

القدس في تلك الفترة، ومن بسينها أنه كان يوجد فيها كثير من الكروم وأشسجار الفاكهة كالتين والزيتون والعنب والتفاح والرمان والتوت والأجاص واللوز .... الخ، سسسواء في المدينة أو خارجها. (١١٠٠)

في حين أننا نجد هذا يتعارض مع أقوال الزوار الأوروبيين الذين سعوا الى تأكيد النواحي السلبية في المدينة، فعلى سبيل المثال تحدث داريفوا عن الخراب الشامل والأراضي المهملة وقطاع الطرق الهائمين في البلاد، وعن منطقة اليهود الجبالية المجدبة. ((()) وكذلك فعل السائح الفرنسي فولني VOLNEY الذي زار مدينة القدس سنة ١٧٨٤ وتحدث عن أسوارها المساواة بالأرض، وفنادقها الممتلئة وجميع مبانيها المثقلة بالأنقاض. ((()))

ولكن على الرغم من وحود بعض المناطق المهملة في مدينة القسدس في تلك الفترة وهو أمر طبيعي، كانت هناك أيضاً عدة دارات وقصور منها قصور حار الله بن أبي اللطف، ونور الدين الجماعي (الخطيب)، وصالح العسلي. ("" كما كان هناك قصران بناهما الشيخ محمد الخليلي خارج أسوار المدينة. ("" وقد أكد الخليلي في وقسفيته على أهمية عمارة القسدس وشحنها بالسكان قائلاً: (إرهاباً للعدو وإغاظة له وقطعاً لأطماعه). (""

لكن ما هو مؤكد منه أنه لم توجد أية و ثائق عن مشروعات عمرانية عامة وكبيرة في القدس خلال هذه الفترة باستثناء أعمال الترميم الدائمة في منطقة الحرم الشريف حيث حرت أعمال الترميم في قبة الصخرة في السنوات ٧٠٥ او ٧٣٥ او ٢٥٢ او ١٧٥٠ و ١٧٥٠.

# الوضع الخاص والدولي للدولة العثمانية خلال القرن الثامن عشر وأثره على مدينة القـدس

خلال القرن الثامن عشر أخذت الدولة العثمانية تسير نحو تراجع وتدهور سريع سواء على الصعيد الداخلي المحلى أو الخارجي الدولي وذلك للأسباب التي سنبينها فيمايلي:

## أولا:على الصعيد الداخلي

فقد تزايد عجز أجهزة الدولة المركزية من بسط نفوذها وسيطرتما على الولايات التابعة لها في مشارق الأرض ومغاربها بشكل ظاهر وجلي عما كانت عليه الحال خلال القرن الذي سبقه، مما أدى الى ظهور الترعات الاستقلالية في بعض الأقساليم، وغياب الأمن وشيوع الفوضى فيها بشكل عام.

وكان لهذا التفكك الداخلي أسباب منها:

١ - توارث السلاطين للحكم حيلاً بعد حيل دون أهلية أو حنكة في أصول الحكم.

٢- الإنفاق الضخم من قبل السلاطين على رفاهيتهم الشخصية والحريم.

٣-نتيجة لحاجة السلاطين للمال الوفير، أدى بهم الأمر الى الاعتراف بالرشوة وبيع المناصب العامة ومنها مناصب حكام الولايات. ((()) ولما كانت وظيفة الحاكم تنتهي عادة بعد عام وكثيراً ما كان ينتهي الأمر بمصادرة أمواله أو حيى إعدامه، كل هذا جعل الحكام يتبعون سياسة جمع أكبر قدر من المال في أسرع وقت واستهلاكه بالسرعة ذاتها. ((())

٤ - فرض الضرائب والرسوم غير المشروعة، مما أدى الى قيام ثورات شعبية مسلحة في المناطق المختلفة ومناوئة للحكم العثماني.

ومثل هذا ما حدث في مدينة القدس في بداية القرن الثامن عشر من ثورة شعبية عام ١٧٠٣، كان سببها سياسة التسلط التي انتهجها حاكم القدس جورجي محمد باشا وذلك بفرضه الضرائب الباهظة على سكان المدن والفلاحين على حد سواء، ولجوئه الى الجراءات قاسية لتحصيلها. حمل أهالي القدس السلاح وكان على رأسهم نقيب الأشراف المقدسي محمد بن مصطفى الحسيني وهاجموا القلعة، وأطلقوا سراح المساحين وهرب الحاكم من المدينة، وعُين نقيب الأشراف محمد الحسيني حاكماً مؤقستاً للمدينة لمدة سنتين، وفي هذه الأثناء عُين حاكم القدس المطرود حورجي محمد باشا والياً على دمشق.

في سنة ١٧٠٥ أرسل جورجي باشا إنذار الى أهل القدس لتسليم أسلحتهم، وبعد ذلك أرسل لهم حوالي ٢٠٠٠ من قوات الانكشارية والجنود الآخرين لاحتلال مدينتهم، وبعد مقاومة كبيرة في شهر تشرين الثاني سنة ١٧٠٥ تمكن الانكشاريون والجند من احستلال المدينة، وفر النقيب واختبأ بعض الوقت في قلعة طرطوس ثم أعتقل وأرسل الى استنبول حيث نفذ فيه حكم الإعدام سنة ١٧٠٧. (١٧٠٠)

وبمرور الأيام ونتيجة لعجز حكام ولاية دمشق من إخماد الثورات الشعبية بسرعة وبسط سيطر قم على القيدس، اعتمدت الحكومة المركزية في تعيين حكام القيدس من الأعيان وأصحاب النفوذ في المدينة، مما أدى ذلك الى از دياد مكانة عائلات أعيان القيدس وتوسع سلطاقا. ففي سنة ١٧١٧ كان أحد أعضاء عائلة طوقان وهو صالح باشا طوقان حاكما على القدس، وشغل فرد آخر من عائلة طوقان أسعد بك طوقيان هذا المنصب لمدة ثلاث سنوات في الفترة (١٧٨٨ - ١٧٩٠). (١٧٩٠

ولكن على الرغم من تعيين شخصيات محلية حكاماً للقديس، الا أهم لم يتمكنوا من القضاء على أسباب الفوضى ونشر الأمن وكبح غزوات البدو، والدليل على ذلك ما ورد في كتب السير للرحالة والعلماء، كيف أهم سُلبوا وقتل البعض منهم في أثناء الهجمات التي شنت على قوافلهم. (١١١)

ومن إحدى المؤشرات على عجز حكام القلس في جمع الضرائب من القرويين وسكان المدن، قيام والي دمشق ويرافقه الجند بجولة سنوية لهذه المهمة، أو كما كان يقال عنها دورة سنوية. (١٢٠)

ومما يجدر الإشارة إليه، أن اعتماد الحكومة المركزية على العناصر المحلية لدعم النظام القائم أدى الى زيادة سلطة بعض العائلات المقدسية الرئيسة مثل الحسيني والخالدي وأبي اللطف بالحصول على نصيب متزايد من الإدارة، فقد تمكن وجهاء الأعيان في القسدس من تولي المناصب الدينية المحزية، وإدارة الأوقاف، والتزام جمع الضرائب، كما قاموا بدور حماة القرى الأمر الذي مكنهم من الاستيلاء على مساحات واسعة من الأراضي. (٢١٠)

ولما كانت هذه العائلات تتمتع بعلاقات جيدة مع أصحاب النفوذ في كل من استنبول ودمشق وكانت هي الممثل الوحيد المتاح للشعب إزاء الدوائر الحاكمة، فقد كانت تقوم بدور الوسيط بين الشعب وتلك الدوائر.(١٢٢)

## ثانيا : على الصعيد الدولي

منيت الدولة العثمانية بسلسلة من النكسات السياسية والعسكرية طوال القرن الثامن عشر. ففي العقد الثاني من هذا القرن دخلت الدولة العثمانية في حروب مع روسيا والبندقية والنمسا، وفي العقدين الثالث والرابع منه دخلت في حرب مع الفرس ثم مع النمساويين والروس مرة ثانية، ولكنها انتهت نتيجة لتوسط فرنسا بينهما بعقد صلح بلغراد سنة ٩٣٧ الذي أعاد للباب العالي ما خسره في صلح بساروفتش مع النمسا سنة ١٧١٨.

وفي سنة ١٧٤٠ عقدت فرنسا مع الدولة العثمانية أول معاهدة بالمعنى الصحيح للامتيازات الأجنبية، وفي هذه المعاهدة اعترف الباب العالي بحماية فرنسا لجميع من يدينون بدينها في بلاد الدولة العثمانية أي جميع اللاتين من الأجانب ورعايا الدولة العثمانية، ومع ذلك درج العرف والعمل على أن تشمل الحماية الفرنسية لغير اللاتين كأباء طائفة الروم الكاثوليك.

كانت من نتائج مواقف الدول الأوروبية زيادة لا سابق لها في المشاحنات بين الطوائف المسيحية، وكثيراً ما كانت هذه المشاحنات تتطور الى مصادمات عنيفة ودموية أحياناً، وقد حدث أعنف هذه المصادمات في سنة ١٧٥٧ بين اللاتين والروم في داخل كنيسة القيامة (١٢٠٠)، على أثر ذلك أصدر السلطان عثمان الثالث فرماناً مشهوراً أعاد فيه تأكيد حق الروم الأرثوذكس في جميع الأماكن المقدسة ومنها كنيسة القيامة التي أخذت منهم سنة ١٩٥٠ م، و لم يترك للاتين الاحق الزيارة (٢٠٠٠)، ويشكل الترتيب الذي تم التوصل إليه سنة ١٧٥٧ أساس الوضع الراهن STATUS QUO الذي ينظم العلاقات بين المسيحيين كافة في هذا الشأن حتى يومنا هذا.

وبسبب الخلافات بين الطوائف المسيحية، حاول رؤساء هذه الطوائف تنمية علاقاهم وتحسينها مع الحكام ووجهاء القدس المسلمين وعامة الشسعب بقسصد تعزيز وضعهم ونفوذهم في البلاد، كما كان من عادة رؤساء الأديرة سواء من اللاتين أو الروم أو الأرمن تقديم الهدايا الى الأشخاص المتنفذين، وتقديم المساعدات الخيرية الى الفقراء (٢٠٠٠)، وبسذلك استمرت العلاقات بين المسيحيين والمسلمين سليمة وحسنة.

أما في النصف الثاني من القرن، كانت روسيا العدو الأكبر والرئيسي للدولة العثمانية حيث تم عقد معاهدة (كوتشوك كاينرجه) بينهما بتاريخ ١ / ٤ / ١٧٧٤ (٢٠٠٠)، اضطرت فيه الدولة العثمانية الى التنازل لروسيا عن مساحات واسعة من الأراضي في منطقة البحر الأسود، كما أصبحت روسيا بموجب المعاهدة حامية لمصالح وحقوق الكنيسة الأرثوذكسية بالأماكن المقدسة، كما أكدت حسق رجال الدين والحجاج الروس في زيارة القدس دون دفع الضرائب أو إتاوات، وذلك في مواجهة الحماية الفرنسية لمصالح وحقوق اللاتين والكاثوليك. (٢٠٠٠)

وهكذا لم تعد مشكلة الأماكن المقدسة في مدينة القدس خلافاً كنائسياً وطائفياً داخلياً بين المسيحيين فقط، وانما أصبحت مشكلة الأماكن المقدسة وما يدور حولها من خلافات، غطاء للتدخل السياسي والأطماع الاستعمارية من قبل الدول الأوروبية التي ترغب في أن تنال حصة من التفسخ العثماني.

وفي لهاية القرن الثامن عشر وبالتحديد في عهد السلطان سليم الثالث والذي حكم في

الفترة (١٧٨٨-١٨٠٧)، حاول الفرنسيون بقيادة نابليون بونابرت من استغلال ضعف الدولة العثمانية بشن حملة استعمارية على مصر وسورية وفلسطين بين عامي ١٧٩٨- ١٧٩٨ (٢٠٠٠)، وذلك لدعم وجودهم في مصر ولجعل الشاطيء السوري منطقة صديقة سواء بالدبلوماسية أو الحرب، وذلك بعد تقديرهم بأن الإنجليز تمكنوا من توحيد قوى الشام تحت قيادة أحمد باشا الجزار في عكا الذي احتمع عنده باشوات الشام للهجوم على مصر (٢٢٠)

قوبلت أنباء الحملة الفرنسية لدى أهل القدس بقلق و ترقب شديدين، وفي شهر تموزعام ١٧٩٨ وهو أول شهور الغزو الفرنسي على مصر، استحاب والي الشام الى طلب وجهاء القدس بتزويدهم بالسلاح للدفاع عن المدينة المقدسة (٢٠١٠)، لكنه بعد ذلك بأسبوعين أبلغهم الوالي أن أحمد باشا الجزار والي صيدا عين قائداً عاما للقوات التركية في بر الشام وحشد الجيوش اللازمة، وأن جميع القضايا المتعلقة بالدفاع ينبغي أن تحال اليه (٢٠١١)، وفي شهر أيلول أمر والي دمشق جميع الرجال القادرين في سنحق القدس بالالتحاق بجيش السلطان. (٢٠١١)

عند وصول أنباء نزول الجيش الفرنسي في الاسكندرية ثارت مشاعر الذعر والغضب في القدس، وأدت الى مهاجمة الأديرة وأخذ الرهبان كرهائن، الا أن الوالي نصح بالتروي وأمر بحماية الأديرة (طالما الهم يدفعون الجزية ولا يظهرون علامات على الخيانة). (٢١١) وعندما وصل الى علم الوالي أنباء عن قيام الفرنسيين بارسال بعض الرسائل الى سكان القدس أمر بأن تسلم هذه الرسائل الى السلطان على الفور. (٢١١)

على أثر هذه الهجمة الاستعمارية التف أهل القدس وجميع المدن الفلسطينية حول الحكومة العثمانية، كما أرسل الشيخ موسى الخالدي قاضي عسكر الأناضول منشوراً الى أهل فلسطين دعاهم فيه الى القتال ضد نابليون. (١٣٠)

بعد أن تم لنابليون الاستيلاء على مصر خرج على رأس جيشه سالكاً طريق صحراء سيناء ومن ثم اتخذ الطريق الساحلي القديم الى فلسطين، واستولى على مدن العريش وخان يونس وغزة واللد والرملة ويافا، ثم واصل تقدمه الى الشمال على طول سهل مرج بن عامر للوصول الى هدفه الرئيسي وهو الاستيلاء على عكا عاصمة الحكم العثماني في فلسطين (''')، في حين ظن الناس أنه بعد فتحه الرملة ويافا سيتجه نحو مدينة القلس، الا أنه لم

يفعل ذلك لأن القدس كما قيل كانت خارج خطته، كما لم يكن لمدينة القدس أية أهمية استراتيجية في عهده. (۱۳۲ و بعد حصار حول عكا دام ستين يوماً، انتشر بين جند نابليون مرض الطاعون فمات منهم أعداد كبيرة مما اضطر نابليون الى التراجع الى مصر خاسراً وخائباً في حملته على فلسطين، ومن ثم تبعه الخروج من مصر أيضاً.

هذا وقد أكدت حملة نابليون على فلسطين الأهمية الاستراتيجية لفلسطين بجانب مصر في المخططات الاستعمارية، مما أدى الى ازدياد الاهتمام الأوروبي بفلسطين منذ ذلك التاريخ، هذا بالإضافة الى قيام نابليون بو نابرت أثناء غزوته العابرة للمنطقة بوضع البذرة الأولى للمشكلة الصهيونية قبل تحرك الحملة الاستعمارية الفرنسية نحو الشرق حيث تلقى بول باراباس عضو حكومة الإدارة في باريس من صديقه توماس كورييت الرأسمالي اليهودي الايرلندي رسالة ينصحه فيها بالاستفادة من اليهود وذلك بقوله: ( لأنهم يقدمون لكم عنصراً يمكن الاعتماد عليه في الشرق).

ويبدو أن نابليون حاول الإفادة من الاقتراح أثناء تجهيز حملته حيث اجتمع بسعدد من الشخصيات اليهودية الفرنسية، التي صدر عنها بعد ذلك بيان يدعو يهود العالم الى استخدام نفوذهم وثرواهم لاستعادة بلادهم القديمة، والى إقامة بحلس ينتخبه اليهود في خمسة عشر بلدا من أوروبا وتركيا واسيا وافريقيا ليقرر ما يجب عمله. فحاء قرارهم الى الحكومة الفرنسية بقولهم: (أما البلاد التي ننوى قبولها بالاتفاق مع فرنسا فهي إقليم الوجه البحري من مصر، مع حفظ منطقة واسعة المدى يمتد خطها من مدينة عكا الى البحر الميت ومنه الى البحر الأحمر).

وبتاريخ ٢٠٤/ ١٧٩٩ وأثناء الحصار الفرنسي على مدينة عكا نُشر في الجريدة الرسمية الفرنسية بيان من نابليون، يدعو فيه اليهود لمؤازرة فرنسسا وانتهاز فرصة وجوده في فلسطين لتحقيق آمالهم في التوضع ما بين عكا والاسكندرية.(١٣٢)

وهكذا يبدو أن المشروع اليهودي الذي طرحه نابليون في بيانه، كان يقصد به التماس الدعم لفرنسا ضد الأطماع الإنجليزية والمنافسة لها في المنطقة، لكن المشسروع سرعان ما انتهى بحزيمة نابليون أمام أسوار عكا، في حين أخذت بريطانيا تعمل على تحقيقه فيما بعد.

# القدس والدولة العثمانية في أوائل القرن التاسع عشر

# القدس في عهد السلطان محمود الثاني: حكم في الفترة (١٨٠٨-١٨٢٩)

في بداية القرن التاسع عشر كان على رأس سدة الحكم في الدولة العثمانية السلطان محمود الثاني، الذي حاول إحداث بعض الإصلاحات في أجهزة الدولة فكان من أهمها القضاء على الانكشارية وإصلاح الجندية (١٢٠٠)، الا أن هذه الإصلاحات لم تحدث سوى تغيير بسيط وجزئي في أحوال البلاد التي استمرت في الانحدار والتراجع الكبير أمام تقدم وازدهار الدول الأوروبية في تلك الآونة. أما بالنسبة للمدينة المقدسة فقد كان حكمها خلال الجزء الأعظم من الثلث الأول في القرن التاسع عشر في يد والي صيدا على الرغم أنه كان عادة يتبع والي دمشق.

بعد وفاة والي صيدا أحمد باشا الجزار (۱۳۰۰) سنة ١٨٠٤، تلاه سليمان باشا (١٨٠٤ - ١٨١٨) الذي تلاه بدوره عبد الله باشا (١٨١٨ - ١٨٣١)، وخلال هذه الفترة تولى حكم القدس عدد من الحكام المحليين الذين كان يدعى الواحد منهم ب (المتسلم)، وقسد تولى متسلم يافا محمد أبو المرق حكم القدس في خلال السنوات (١٨٠٢ - ١٨٠٣) و (١٨٠٥ - ١٨٠٧ مروها من قبل العامة من الناس لكثرة استبداده وتسلطه على أهل يافا والقدس والخليل والرملة وغزة، وقد ضايق أبو المرق الحجاج المسيحسيين أيضا وفرض عليهم الإتاوات الباهظة (٢٠٠٠).

أما عن واقع المدينة، فمن خلال مشاهدات الزوار والسواح الأجانب للمدينة في أوائل القرن التاسع عشر، فقد قال أحدهم أنه لم ير أثرا للمدارس التي كانت تحيط بالحرم فقد اختفت (١٢٦٠)، وهي تلك المدارس التي رآها السائح (أوليا جلبي) في الأروقة المحيطة بالحرم في القرن السابع عشر، وسبب اختفائها في الغالب هو انقراض أوقافها كما سبق الحديث عنه في الفصل السابق.

ويذكر السائح والعالم الألماني زيتسن SEETZEN الذي زار المدينة عام ١٨٠٦م أن هناك مصنعا كبيرا للجلود قرب كنيسة القبر المقلس (كنيسة القيامة) وكذلك عددا من المشاغل بينها ٥ طواحسين و ٢٥ فرنا ويسلو من وصفه للمهن المحلية أنه كان في مدينة القلس ٧٠٠ من أصحاب الصنائع والتجار كحد أدنى. (٢١٠)

أما عن الجانب السكاني للمدينة، فقد قدر السائح SEETZEN سكان المدينة سنة المائح SEETZEN سكان المدينة سنة ١٨٠٦ بحوالي ١٢ الف نسمة (١٣٠١)، في حين قدر السائح فولني VOLNEY الذي زار المدينة في فترة سابقة أي سنة ١٧٨٤ في أواخر القرن الثامن عشر بأن عدد سكاهًا حوالي ١٢ ألفا أو ١٤ ألف نسمة. (٢٠٠٠) ولأنه من غير الممكن إعطاء أرقام دقيقة لغياب الإحصاءات الرسمية للسكان، فان العدد حسب هذه التقديرات وغيرها لم يتحاوز ١٤ ألف نسمة والمسلمون كانوا يشكلون الكثرة الساحقة.

ومن أشهر علماء القدس في تلك الفترة موسى الخالدي (١٧٦٧-١٨٣٢) وكان عالماً بارزاً ومؤلفاً في الفقه، وقد تمتع باحترام كبير لدى السلطان محمود الثاني وفي الدوائر العلمية في استنبول (١٢٨)، وقد شغل في وقت متأخر من حياته منصباً هاماً هو قاضي عسكر الأناضول (٢٢١)، وهو أحد أعلى ثلاثة مناصب قضائية في الدولة العثمانية.

أما أهم التعميرات والترميمات التي تمت في مدينة القدس خلال السنوات الأولى من القرن التاسع عشر و بأمر من السلطان محمود الثاني فهي :

١- في سنة ١٨١٢ عمّر متسلم القلس كنج آغا قناة السبيل التي تجري فيها مياه برك سليمان الى القلس.(١٤٠٠)

٢- في سنة ١٨١٦ قام سليمان باشا والي صيدا بترميم المستحد الأقتصى على نفقته الخاصة (١٨١٦) وأنشئ معمل خاص للقيشاني في مدينة القسدس كي يستد احتياجات المسجد الأقصى منه في عمليات الترميم. (١١١)

٣- في عامي ١٨١٧ - ١٨١٨ قام الوالي سليمان باشا بتنفيذ أعمال ترميم كبيرة في قبية

الصخرة المشرفة كان السلطان محمود الثاني أمر بها، واستمرت هذه الترميمات إحمدى وعشرين شهرا وبلغت تكاليفها ٠٠٠٠ كيس. (١١٢٠)

ومن الحوادث الهامة التي شهدها المدينة المقدسة في عهد السلطان محمود الثاني نذكر منها ما يلي:

#### الحادثة الأولى:

في سنة ١٨٠٨ دمر حريق الجزء الغربي من كنيسة القيامة، وأقمم الأرمن بإشعال النار في الجزء المخصص لهم من الكنيسة في محاولة لتغيير الوضع الراهن STATU S QUO وقدمت الطوائف جميعها عروضاً لإعادة التعمير في الكنيسة وبعد كثير من البيانات والاحتجاجات، نجح الروم في الحصول على إذن لمباشرة العمل. (١٦٢)

في تلك الأوقات كان السلطان محمود الثاني قد تأكد من حالة الفوضى والفساد التي حلّت بقوات الانكشارية، وألها من اكبر أسباب تأخر الدولة العثمانية إزاء تقدم الدول الأوروبية المستمر والتي كانت تعتمد الأنظمة العسكرية في إدارة جيوشها، فأصدر أوامره السلطانية بضرورة انضمامهم الى الجيش، وعلى أثر إسناد مهمة جماية قلعة القدس الى جنود آخرين محلهم قام الانكشاريون بثورة ضد الدولة، وأخذوا يعيثون فساداً بالمدينة، حتى ألهم حرّضوا السكان المسلمين على عرقلة أعمال التعمير في كنيسة القيامة. (۱۱۱) وتلا ذلك تورة عارمة وطرد الثائرون متسلم المدينة واعتصموا بالقلعة. (۱۱۰)

ولما علمت دمشق بما حرى استنجد واليها بسليمان باشا والى صيدا الذي أصدر أوامره بتجريد حملة لتأديب العصاة بقيادة ضابط مغربي يدعى أبو زريعة وأمره بفتح القدس وقطع دابر الفتنة.

بعد وصول الحملة الى القدس أخذ العفيفي رئيس الانكشارية وأبو زريعة والمتسلم ينصحون المتمردين بالانصياع للأوامر والانضباط، لكنهم لم يستجيبوا للدعوة مما اضطر قائد الحملة للتنكيل هم وإرغامهم على الاستسلام، ويقال أن أبا زريعة قطّع بديديه أعناق 75 ثائراً، وأرسل رؤوسهم الى سليمان باشا. (١٠٠٠) وفي عام ١٨٢٦ تمكن السلطان محمود الثاني من القضاء لهائياً على الانكشارية، فأمر بإبطال فتاها وملابسها واسمها في جميع الممالك المحروسة. (١١٧٠)

#### الحادثة الثانية:

أنه في عام ١٨٢٣ قدم الى مدينة القدس أول جماعة من المبشرين الإنجليز أملا بسالعمل على هداية اليهود الى النصرانية.(١١٨)

#### الحادثة الثالثة:

في عام ١٨٢٤ شهدت مدينة القدس ثورة شعبية سببها زيادة عبء الضرائب، وقد روى وقائعها بالتفصيل الراهب اليوناني نيوفيتوس NEOPHYTES قسائلاً: طلب والي دمشق الجديد مصطفى باشا أن يدفع الفلاحون أعشاراً أكبر، تبلغ عشرة أضعاف الأعشار المعتادة. (١٤٩) وعندما ثار فلاحو المنطقة المحيطة بمدينة القدس، قام الباشـــا بار ســـال ١٠٠ جندي الى قلعة المدينة، ثم سار بنفسه من دمشــق على رأس خمســة آلاف رجل لمعاقبــة الثائرين، ولدى اقتراب الباشا من المنطقة، هجر الفلاحون قراهم ولجأ بـعضهم الى الأديرة التي قام الجنود بتفتيشها، ولما خشى المسيحسيون أن تُدمر المدفعية الأديرة، قساموا بسدور الوساطة بين الباشا والفلاحين، وبعد أن دفع الفلاحون والمسيحيون غرامة كبيرة تم التوصل الى اتفاق، ولكن فور مغادرة الباشا الى دمشق استؤنفت الثورة، لكن هذه المرة داخل المدينة نفسها، ففي الخامس من حزيران سنة ١٨٢٥ احتل أهل القدس القلعة وحرسوا أبواب المدينة حراسة دقيقة، وعندما عاد المتسلم وقد كان خارج المدينة من بسيت لحم والقسري المحاورة لم يسمح له بدخول المدينة، وانتخب أهالي القدس شمحصين من بسينهم ليكونا زعيمين لهم وهما يوسف عرب جبجي الجاعوني، وأحمد أغا الدزدار العسملي، وكان من أوائل الإجراءات التي اتخذها الحكام الجدد تخفيض الضرائب وتحرير سكان بسبت لحم عبد الله باشا والي صيدا بإخضاع الخونة، فأرسل الباشا على الفور نائبه الكيخيا الى القدس على رأس ألفي جندي، في البداية رفض زعماء القدس الاستسلام، لكنهم بــعد أن أخذت نيران المدفعية تتساقط على المدينة من جبـل الطور دون تمييز استســلموا وأعطوا الأمان للخروج من المدينة، وبذلك انتهت هذه الثورة دون سفك دماء. (١٠٠٠)

#### الحادثة الرابعة:

وهي من أهم الحوادث التي جرت في عهد السلطان محمود الثاني والتي لم تؤثر فقط في مدينة القدس وحدها وإنما على بلاد فلسطين والشام كلها، وهي إعلان والي مصر محمد على باشا الحرب على عبد الله باشا والي صيدا وعكا، وإرساله جيشا بقيادة ابنه ابراهيم الذي تمكن من احتلال مدينة القدس ومعظم مدن فلسطين في عام ١٨٣١. (١٥١)

و بهذا الاحتلال المصري للمدينة المقدسة انتهت الفترة الأولى من حكم العثمانيين لمدينة القدس خلال القرن التاسع عشر.

### الحملة المصرية

## على فلسطين وبلاد الشام

دخلت فلسطين وبلاد الشام كلها في حسكم محمد علي (۱۰٬۰۰۰ والي مصر قرابة عشر سنوات (۱۸۳۱ - ۱۸۴۱) وذلك نتيجة لحملة عسكرية قامت بما قواته بقيادة ابنه ابراهيم باشا. والسبب الظاهر لهذه الحملة هروب بسعض الفلاحسين المصريين من الجندية وكان عددهم ستة آلاف، ولجوئهم الى عبد الله باشا والي عكا، فطالب محمد على بإرجاعهم إليه لكن عبد الله باشا رفض تسليمهم (۱٬۰۰۰)، فأرسل محمد على باشا في شهر تشرين الأول من عام ۱۸۳۱م جيشاً من حوالي ۲۸ ألف رجل تساندهم مدفعية الميدان وقسطع الأسلول البحري بقيادة ولده ابراهيم الى فلسطين ليحارب عبد الله باشا ويؤ دبه.

الا أن أطماع محمد على في فلسطين وبلاد الشام قديمة وعرفت منذ عام ١٨١١ حينما ساندت قواته حيوش السلطان محمود الثاني في نجد واليونان، وكان يطمع أن ينال مقابــلها حكم الشام الاأنه لم يفز بهذا.(١٠٠١)

وبقي الحلم يراود محمد علي باشا الى أن واتته الظروف المناسبة لتحقيق ذلك، فالدول الأوروبية كانت منشغلة بأزماتها الخاصة وضعف السلطنة العثمانية وتراجعها من حانب آخر، في حين كانت القوات المصرية قد اكتملت بإعادة بناء أسلطولها الكبير، كل هذه العوامل ساعدت محمد على على تحركه العسكري وبالتالي تحقيق أحلامه.

اخترقت قوات ابراهيم باشا سيناء متجهة الى العريش - خان يونس-غزة - ومن ثم تابعت سيرها على الساحل الى يافا وحيفا، وعند وصولهم الى حيفا اتخذها ابراهيم باشا قاعدة لتحركه العسكري ولتأمين الذخائر والمؤن.

وفي حيفا وفد عليه شيوخ القدس ونابلس وطبرية وقدموا ولاءهم وأبدوا خضوعهم له لأهم كانوا شديدي الاستياء من حكم عبد الله باشا ومتسلميه، فكان لخضوعهم أهمية كبرى لأنه مكن ابراهيم باشا من بسط حكم والده محمد على على بلادهم دون قتال ("")،

ونصّب ابراهيم باشا على كل مدينة متسلما يتولى إدارة الأعمال فيها نيابة عنه. (١٥٠١)

ولما كان شن الحملات العسكرية بين ولاة الأقاليم في الدولة العثمانية أمرا مألوفا لم يقلق الباب العالي من حملة محمد على على فلسطين في بسادئ الأمر، وانما اعتبره بحرد تحرك عسكري مؤقت ومحدود وأنه لن ينتهى بأكثر من التخلص من عبد الله باشا.

في بادئ الأمر أرسل الباب العالي موفدا الى محمد على يطلب منه الكف عن القتال الا أنه لم يجبه الى طلبه، وعندما أدرك الباب العالي أبعاد الموقف أعلن عصيان محمد على ضد ولي النعم في ٢٣/ ٤/ ١٨٣٢ وأصدر في حقه الفتاوى الدينية و حرّده وابنه من رتبة الولاية وأباح دماءهما. (٧٥٠)

في تلك الأثناء كانت القوات المصرية قد توجهت الى عكا وحاصر تما مدة ستة أشهر كانت نتيجتها سقوط عكا في أيديهم بتاريخ ٢٧/ ٥/ ١٨٣٢ ( ١٨٠٠)، ثم واصلت القوات المصرية تقدمها نحو الشمال، فاحتلت المدن السورية كلها ثم عبرت جبال طوروس ونزلت في إقليم أضنه و تحصنت بالقرب من قونيه وهناك هاجمها الجيش العثماني بقيادة رشيد باشا، الا أن ابراهيم باشا تمكن من إلحاق الهزيمة بهم في موقعة قونية يوم ٢١/ ١١/ ١٨٣٢ ( ١٥٠١) وأسر قائدهم رشيد باشا وهكذا أصبح الطريق الى الآستانة مفتوحا أمامه.

على اثر هذه الواقعة ثارت أزمة دولية خطيرة، ففي بادئ الأمر استنجد السلطان محمود الثاني بالدول الأوروبية لكنها كانت منشغلة بمشاكلها الخاصة، فتحسول الى روسيا التي كانت تتحين الفرص للتدخل في صف السلطان العثماني، فأرسلت مندوبا الى الاسكندرية لتهديد محمد على بإعلان الحرب عليه بينما كانت ترسل القوات البرية والبحرية الروسية تباعا الى البسفور. (١٦٠٠)

ونتيجة لتدخل روسيا والذي هو أشد خطرا على المصالح الأوروبية من محمد على باشا، أسرعت الدول الأوروبية بتوحيد كلمتها بسضرورة حماية الدولة العثمانية وإعلان الحرب على ابراهيم باشا في البر والبحر إن لم يوقف زحف قواته وإخلاء سوريا وفنيقية وفلسطين وإرجاعها الى السلطان محمود الثاني. (١٣٠٠)

ومن جهة أخرى عملت الدول الأوروبية على الضغط على الباب العالي لقبول طلبات محمد علي، وبعد تردد طويل قبل السلطان إبرام اتفاقية كوتاهيه في (٤/٨ ثم ٦/٥/١٨٣١) أعطى فيها محمد على ولاية الشام وفلسطين مدى الحياة دون أن يتوارث أبناؤه حكمها من بعده (١٢٠٠) بالإضافة الى ما كان في يده من نجد والحجاز ومصر والسودان وكريت، وأعطيت ولاية أضنه لابنه ابراهيم باشا.

وعلى أثر تلك المعاهدة انجلت القسوات الروسسية من تركيا وانتهت الأزمة الدولية بدخول بلاد الشام وفلسطين تحت الحكم المصري. (١٦٢٠)

### القيدس

### تحت الحكم المصري

حين تولى محمد على باشا ولاية بلاد الشام، عمل هو وولده ابراهيم باشا على إلغاء التقسيمات الإدارية العثمانية السابقة، وأقاموا نظاماً إداريا جديداً لحكم الولاية يديره حاكم عام (الحكمدار) ومقره دمشق.(١٦١)

الا أن النظام الإداري الجديد تميز عن النظام السابق تميزا إصلاحيا ملحوظا في معظم الجوانب الأساسية لتنظيم الحكم، مثل إنشاء بحالس للشورى في المدن المختلفة مهمتها التعاون مع المديرين والنظر في الأمور الجزئية والفصل في المشاكل العمومية المختلفة.(١١٥٠)

ولما كانت الزعامات المحلية والتي تقتسم السلطة في البلاد تستند الى كتل أسرية أو قبليه واسعة، كآل الحسيني والخالدي وأبي اللطف في مدينة القسدس أو الى مصالح مادية ليس من السهل التخلي عنها كالتزام الضرائب وإتاوات الطرق كآل أبو غوش بين القدس ويافا، فقد عمل ابراهيم باشا على استخدام معظمهم في إدارة البلاد ضمن حدوده وقسيوده في النظام الجديد، و بذلك حاول القضاء عملياً على نفوذهم.

في مدينة القدس عهد ابراهيم باشا الى أحمد أغا الدزدار بمتسلمية المدينة (١٠٠٠) كما أقام محمد أبو السعود رئيسا لمحلس الشورى المقدسي والمؤلف من السادة الأعضاء: محمد علي الحسيني نقيب الأشراف - خليل الخالدي - عثمان ابو السعود - محمد درويش علي أفندي زاده - شاكر المؤقت - نحم الدين الجماعي - ابراهيم المهتدي - محمد الرملي - جار الله كاتب المحلس - وفا معين كاتب الخواجه - ورونه وكيل طائفة اليهود - ويوسف وكيل طائفة الفرنجة وياقوت حاسر من طائفة الأرمن. (١٠١١) كما عهد الى أحمد أغا مراد قيادة حامية القلعة بالقلس والمؤلفة من أربعة وخمسين جنديا وستة أنفار أسطوات. (١٠١٠)

ومن ناحية أخرى عمل النظام الجديد على حماية القانون والأمن العام وضمان الأرواح والممتلكات، كما اعتمد على المساواة في الحقوق الدينية والمدنية بسين المواطنين مما أدى الى

تضييق الفجوة بين الأكثرية الساحقة من المسلمين والطوائف غير المسلمة كالمسيحيين واليهود، وهو أمر لم تعرفه بلاد الشام منذ أيام الحكم العربي في دمشق. (١٦٧)

في شهر كانون الأول سنة ١٨٣١ م أرسل ابراهيم باشا حامية من جيشه الى مدينة القدس لحماية الأمن فيها، وشفعها بمرسوم الى شيخ الحرم القدسي والمفتي و نقيب الأشراف والى كافة العلماء والخطباء يأمرهم بالتسامح في معاملة المسيحيين واليهود ورفع جميع الضرائب التي كانت تؤخذ منهم جوراً وظلماً سواء أكان هؤ لاء المسيحيون واليهود من المواطنين أو الفرنجة الذين يزورون بيت المقدس (١٦٥)، وبمقتضى هذا المرسوم ألغيت رسوم الخفر التي كانت تجيى من المسيحيين عند زيارة كنيسة القيامة وعند نهر الأردن وكل رسم غير قانوني.

فيما يلي النص الكامل للمرسوم الموجه من ابراهيم باشا الى أربـــاب الأمر والنهي في القدس:(١٦٩)

(جناب صدر الموالي العظام وبدر أهل المعالي الفخام مولانا أفندي القدس الشريف زيد محده وافتخار المدرسين العظام شيخ الحرم الشريف وفخر العلما (الاعلام) مفتي الاسلام زيد علومهم وفرع الشجرة الزكية وطراز العصابة الهاشمية نقيب الأشراف أفندي زيد شرفه وعمدة أهل العلم والتقوى خدام المسجد الاقصى وكافة العلما والخطب والوجوه زيد قدرهم يحيطون علما أنه ليس خافيكم أن القدس الشريف محتوى على معابد وأديرة ترد لأجل زيارها جميع أملال العيسوية والموسوية وفرقهم من كل فج ويقصدو لها من ساير الأقطار والديار فبحسب تواردهم كان بحصل عليهم المشقات الساهظة لسبب الاغفار الموضوعة بالطرقات و لاجل اجراء الوفق بين الناس صدرت أوامرنا الى جميع المتسلمين المنوف في ايالة الوية صيدا والوية القدس الشريف و نابلس و جنين برفع هذه الأغفار من جميع الطرقات والمنازل بوجه العموم ومن حيث أن الأديرة والكنائس الكاينة بمدينة القدس الشريف هي مقر الرهبان والقسس و كا يتلون الإنجيل الشريف و يجرون طرايق اعتقدهم المشوسهم فينبغي حمايتهم وصيانتهم من كل التكليفات التي ترتبت عليهم بواسطة طمع السالفين فلذلك قد صدرت ارادتنا الان برفع الترتيبات التي على جميع المعابد والاديرة السالفين فلذلك قد صدرت ارادتنا الان برفع الترتيبات التي على جميع المعابد والاديرة السالفين فلذلك قد صدرت ارادتنا الان برفع الترتيبات التي على جميع المعابد والاديرة

وجميع طوايف النصارى الكاينة بالقدس الشريف افرنج وروم وارمن وقبط وكذلك العوايد المرتبة على الملة الموسوية قديما وحديثا (وتلك) المرتبات ان كانت من فرايض وعبوديات ومعتادات عايدة الى حزينة الولاه الوزراء العظام او للقصا او للمتسلمين او لارباب الوظايف وذوى التكلم او للكتاب والمباشرين فجميعها أمرنا برفعها وابطالها ومنعها وصدرت أوامرنا أيضا برفع الغفر الجعول على الملة العيسوية عند دخولهم الى القيامة والغفر الذي عند (مورده) الشريف الذي على نحر الأردن وأصدرنا لكم أمرنا بحذا الخصوص لكي يوقو فكم على مضمونة حالا تقابلوه بالاطاعة والامتثال برفع جميع هذه العبوديات والمرتبات والمشتقات عن جميع الأديرة والمعابد الكاينة بالقدس الشريف المتعلقة بجميع طوايف الملة العيسوية والموسوية ورفع الغفرين المذكورين أيضا لان هذه المرتبات جميعها لا توافق وجها شرعيا وبعد صدور امرنا هذا كل من بدى منه خلاف أو كل من اخذ من المذكورين درهم الفرد يقع تحت الملام فباء على ذلك أصدرنا لكم مرسومنا هذا لكي تعتمدوه من ديوان عسكر عكا فبوصوله واطلاعكم على مضمونه تعملوا عوجبسه وتتحاشسو المخالفته واعتمدوه غاية الاعتماد والحذر من الخلاف تحريرا في ١٠ رجب سنة ٢٤٤).

الحاج ابراهيم باشا والي جدة وساري معسكرعكاحالا

ولما كانت البلاد تعاني من التدهور الاقتصادي في المجالين الزراعي والاقتصادي الناجم عن الرسوم الضريبية الفادحة، وعدوان البدو على الأرياف، وتحديد التجارة في مرافئ معينة (۱۲۰۰ عمل ابراهيم باشا على إصلاح نظام الضرائب بتحديد كمية وأنواع الضرائب بدقة ومنع تجاوزها، كما ألغى ضريبة حراسة كنيسة القيامة التي كان يجبيها آل نسيبة وجوده (۱۲۰۰ ، كما أمر بإلغاء ضريبة الخمس من الحاصلات الزراعية (۱۲۰ ووزع البذار على الفلاحين مجانا كما حددت الجمارك وألغى الالتزام فيها. (۱۲۰ )

اهتم ابراهيم باشا كذلك بقمع البدو وأنزلهم في المناطق المهجورة للاستقرار، مما شجع الفلاحين على العودة الى أراضيهم وبالتالي ازدهار الأراضي الزراعية واتساعها. كما أتاح

باشا للتجار الأجانب البيع والشراء في داخل البلاد (٢٧٠) مما أدى الى از دياد النشاط التجاري في الداخل ومع الدول الأخرى.

ولكن ما كاد ابراهيم باشا يبدأ العمل على إرساء النظام الجديد في البلاد، وإذ بـــه في شهر نيسان من عام ١٨٣٤ وبينما كان مع أركان حربه في يافا تلقى أوامر من والده محمد على باشا(١٧٢) تقضى بما يلي:

١ - فرض ضرائب جديده على المواطنين باختلاف مذاهبهم.

٢-نزع السلاح من الأهالي.

٣-التجنيد الإجباري.

بادر ابراهيم باشا الى إذاعة ونشر هذه الأوامر الى الحكام في بـــلاد الشـــام، وعلى أثر تلقيهم هذه الأوامر اتفق زعماء جبال نابلس من آل طوقان وقاسم وجرار مع آل أبي غوش من القدس وآل عمرو من الخليل على توحيد كلمتهم في رفض مطالب الحكومة. (١٧٠٠)

ولما بلغ ابراهيم باشا خبر تآمرهم أسرع في الذهاب الى مدينة القسلس، ودعا زعماء وأعيان البلاد وشيوخ القبائل المحاورة للاحتماع وحتم عليهم تنفيذ الأوامر، فوعدوا بإبلاغ قومهم بذلك وانصرفوا، لكنهم بدلا من إبلاغ قومهم بأوامر ابراهيم باشا ووالده انصرفوا لإضرام نار الفتنة بين الناس (١٧٠) مما أدى الى سخط الناس وقيام ثورات وقلاقل في البلاد.

لكن فرض الضرائب لم يكن هو السبب في هذه القلاقل وان أو جد ابراهيم باشا ضريبة حديدة هي ضريبة (الفردة) أي فرض مبلغ سنوي يتراوح بين ١٥-٥٠ قرشا على كل فرد (٢٠٠١) لأن الضرائب الأخرى كانت مألوفة بين الناس. ولكن ما أثار استياء وسخط الناس ثم ثور هم هي التدابير والإجراءات القاسية التي اتبعها ابراهيم باشا لتأمين الاحتياجات العسكرية والتي لم يكن أهل فلسطين والشام على استعداد لتقبلها ومنها مصادرة المؤن لتموين الجيش، ومصادرة الحيوانات وهي وسيلة النقل الوحيدة للفلاحين، وسوق الناس لإقامة التحصينات العسكرية بالسخرة أو بالأجور المتدنية، هذا بالإضافة الى المطلبين

الآخرين، أولهما نزع السلاح من الأهالي الذين اعتادوا لعدة قرون خلت وبسبب غياب الأمن الحكومي أن ينظروا الى السلاح في أيديهم على أنه الضمان الوحيد لأمنهم، وثانيهما التحنيد الإحباري وهو الأمر الذي رفضه الأهالي بشدة.

الا أن هذه الثورات لم تأخذ الشكل العفوي وحسب، بل اتخذت الشكل التنظيمي بتسلم الزعامات والوجهاء المحليين قيادها، فقد عقد رجال القدس اجتماعا حضره عدد كبير من مشايخ القرى المحاورة في ٢٨ / ٤ / ١٨٣٤ وقرروا إعلان الثورة ضد الحكومة (١٧٧٠) وعقد زعماء نابلس اجتماعا مماثلا واتخذوا القرار نفسه وانتشرت الثورة في البلاد حسى وصلت الى صفد في الشمال وغزة في الجنوب. (١٧٥٠)

وفي ٩/ ٥/ ١٨٣٤ حاصر ثوار القدس قلعة مدينتهم، وبــوصول نجدات من نابـــلس والخليل تمكنوا من الســـيطرة على المدينة لعدة أيام، نهبـــت خلالها منازل الأتراك واليهود ومخازن الحكومة وسادت الفوضي في المدينة.(١٧٩)

في تلك الأثناء وصلت أخبار الثورة الى ابراهيم باشا وهو في يافا، فطلب في الحال نجدة من بيروت وعكا وطرابلس الشام ومصر، وقرر العودة على الفور بما لديه من قرات الى القدس. (۱۸۰۰) فلما وصل خبر قدوم ابراهيم باشا الى المدينة أخذ الثوار يرسمون الخطط لمقاومة هذه الحملة الجديدة فتحصن أهل القدس في المدينة، وكمن الفلاحون في الكهوف والجبال المطلة على الأودية التي سيمر بها ابراهيم باشا ووضعوا في الطريق الحواجز ليحدولوا دون مرور الخيل والفرسان ، الا أن ابراهيم باشا رغم الحوائل التي وضعت أمامه وبعد ثلاثة اصطدامات عنيفة مع الثوار تمكن من الوصول الى القددس (۱۸۰۱)، غير أنه لم يدخل المدينة و لم يسمح لجنده بدخولها بل أمر نصب الخيام أمام أسوارها عند باب النبي داود. (۱۸۰۱)

وفي اليوم التالي لوصوله دخل ابراهيم باشا المدينة وتوجه رأسا الى المسجد الأقصى لأداء صلاة الجمعة فيه، وبعد الصلاة أعلن العفو عن الثوار ان هم استسلموا وطلب من الجميع العودة الى أعمالهم وأشغالهم، الا أن أحدا من الثوار لم يأت الى معسكره واستمرت الثورة مشتعلة في البلاد، فأدرك ابراهيم باشا أن القوة التي معه لن تكفي لإخماد هذه الثورة العارمة، فتحصن في قلعة القدس في انتظار وصول نجدات من أبيه. (١٨١) وبعد أيام وصلت عن طريق البر نجدة كبيرة من مصر مؤلفة من عدد كبير من المشاة والفرسان والبدو يقودهم اثنين من أبرز قادة محمد على هم أحمد منكلى بك ومحمد سالم باشا. (۱۸۰۰) في حين وصل محمد على في ٢٩/ ٦/ ١٨٣٤ من الاسكندرية، فهرع ابراهيم باشا للقاء أبيه مصطحباً معه عددا من وجهاء القدس، الا أن محمد على لم يحمد على لم يحمد على الم يورسالهم الى عكا ومن هناك اقتيدوا الى مصر للإقام المجبرية فيها. (۱۸۱)

بعد أن تشاور محمد على باشا وولده ابراهيم باشا في كيفية إخماد الثورة، وتم تكليف الأمير بشير الشهابي بإخماد ثورة صفد، تمكن ابراهيم باشا من التغلب على ثورة المقدسيين بالوسائل السياسية، حيث استمال آل أبي غوش بإطلاق سراح زعيمهم ابراهيم أبي غوش من السحن وتعيين ابنه متسلما لمدينة القدس. """ ثم تابع ابراهيم باشا سيره الى حبال نابلس حيث تمكن من هزيمة الثوار هناك وألقى القبسض على الكثيرين منهم، فخرج أهلها يطلبون الأمان، الا أنه واصل تعقبه للثوار في باقي المدن مثل الكرك والسلط في شرقسي الأردن حتى تمكن من إخماد الفتنة لهائيا. """ وفي ٢٩ / ٩ / ١٨٣٤ (""" عاد محمد على الى مصر بعد أن استتب النظام والأمن في فلسطين.

أما عن أهم الأحداث التي جرت في مدينة القدس في عهد حكم محمد على وولده إبراهيم باشا نذكر منها:

الحادثة الأولى: في عام ١٨٣٥ زار الثرّي اليهودي البريطاني السير موشيه منتفيوري فلسطين لدراسة أوضاعها وثرواها، وفي نفس العام عمل على تأسيس أول مدرسة لليهود في مدينة القدس. (١٨٨٠)

الحادثة الثانية: في عام ١٨٣٧ تقدم وكيل طائفة السكناج (اليهود الغربيين) الى مجلس الشورى المحلي في القدس طالباً الترخيص لهم بشراء الأملاك والأراضي للزراعة وتعاطي الحرث والزرع وتعاطي بيع الأغنام والأبقار وتعاطي مصابن ومعاصر مقابل دفع مبالغ معينة من المال للحكومة مثل باقي الرعايا والمواطنين، الا أن المجلس المحلي رفض هذا الطلب، وأيد هذا الرفض محمد على باشا في كتابه هذا نصة:

( افتخار الاماجد الكرام ذوي الاحترام ولدنا العزيز مصطفى آغا السعيد متسلم القسلس الشريف حالاً. أنه هذه الأثناء ورد لنا تحرير من جناب مجبنا مير اللوى بحرى بسيك وفي طيه حورنال وارد من مجلس القدس الشريف والجورنال المرقوم من معروض متقدم للمجلس من وكيل طائفة السكناج بالقدس الشريف بقصد الاستعلام بانه هل يترخص لهم بمشترى الأملاك والأراضي للزراعة وتعاطى الحرث والزرع وتعاطى البيع والشراء وبسيع الأغنام والأبقار وتعاطى مصابن ومعاصر - بناء يدفعوا المرتب للميري مثل الرعايا. هذا مضمون استعلامنا وفهمنا كيفية حواب المحلس بأن هذه ما سبق لها أمثال. وبالوجه الشـــرعي أيضاً غير مساعد للمستأمنين المذكورين في جميع ما يستدعون، حيث أراضي تلك الديار بسرية ووقفية، فالتماسهم بذلك لا يوافق حكم الشريعة - ما عدا تعاطى البيع والشراء بـالتجارة التي يجلبو لها من بلادهم من أنواع التجارة، حكم أمثالهم من الذميين في السوق بأن هذه أعمال يتعاطونما الآن، فلا أحديمانعهم بما. هذه ملخص محاوبة المحلس المسسوط بسصورة بمحلها. اذ ذلك أن الذي ملتمسينه غير موافق من الوجه الشرعي. وأما تعاطيهم البيع والشراء بالسوق قياس أمثالهم الذميين فهذا ليس لهم معارضة به لكي يكون معلوما عند حضرات أرباب المحلس أن جوابهم بـــذلك بمحـــله.مصر في ٢٤محرم ســنة ١٢٥٣ هـــ الموافق ۸۳۷م.). الله

الحادثة الثالثة: حاول محمد على وإبراهيم باشا كسب تأييد الدول الأوروبية لحكمهم لبلاد الشام عن طريق اتباع سياسة التسامح في فتح البلاد أمام الإرساليات والبعثات التبشيرية المختلفة وفتح القناصل الغربية في القدس، فكانت أول قنصلية غربية تؤسس في المدينة هي القنصلية البريطانية عام ١٨٣٨م. (١٠٠٠ وجعلت بريطانيا من عمل قنصلها يونغ المدينة هي القيم في القدس رعاية المصالح البريطانية والأمريكية واليهودية، وهكذا بدأت بريطانيا تربط مصالحها مع اليهود وتستخدمهم للاستيطان في فلسطين وذلك ضمن المخطط الذي وضعته لتمزيق المنطقة الشامية بإنجاد مجموعة سكانية غريبة عنها، تستطيع بريطانيا الاعتماد على ولائها في هذه المنطقة الاستراتيجية لتأكيد سيطرها على خطوط المواصلات الى الهند، بالإضافة الى مساندة الدولة العثمانية ضد أطماع محمد على وأفكاره التوسعية وخصوصاً بعد تقديم الدعم الفرنسي الكامل له. (۱۰۰۰)

الحادثة الرابعة: في عام ١٨٣٩ زار السير منتفيوري فلسطين و تقدم الى ابراهيم باشا بطلب مشروع قائلاً فيه: ( انه سوف يتمنى على محمد على ويتوسل إليه أن يؤجر لنا مائة أو مائتي قرية لمدة خمسين سنة، وحين أعود لإنكلترا لن أتردد في إنشاء شركة لتحسين تلك الأراضي وتشجيع إخواننا في أوروبا على العودة الى فلسطين). """

الا أن منتفيوري قصد بمشروعه هذا كما كتب في مذكراته بتاريخ ٢٤ / ٥ / ١٨٣٧ أنه ينوي دعوة اليهود المقيمين في أوروبا وأميركا و جنوب إفريقيا للإقامة في تلك القرى واستغلال موارد الثروة في هذه البلاد المليئة بالخيرات. (١٩٠٠ لكن هذا المشروع رفض من قبل ابراهيم باشا وأبيه محمد على رفضا باتا.

الحادثة الخامسة: في خريف عام ١٨٣٩ طلب القنصل البريطاني بالقدس من ابراهيم باشا السماح لثرى يهودي من التبعية الإنكليزية تبليط ساحة البراق (المبكى)، وكانت صدمة شديدة على متولي وقف أبي مدين، فرفع الأمر الى مجلس شورى القدس الذي رفض الطلب، كما رفع ابراهيم باشا الطلب الى والده محمد علي في مصر، فحاء رده بصدور الأمر المقاطع بوجوب منع اليهود من تبليط ساحة البراق في القدس وعن رفع أصواقم فيه ببقاء القدم على قدمه عملاً بنصوص الشرع الشريف.

وهذا هو نص الجواب الموجه من محمد على الى والى الشام محمد شريف باشــا الذي بدوره كتب الى متسلم القدس أحمد أغا الدزدار قائلا: ''''

(افتخار الاماجد الكرام ذوى الاحترام / أخينا السيد أحمد أغا دزدار متسلم القدس حالاً أنه ورد لنا أمر سام من سر عسكر مضمونه صورة إرادة شريفة خديوية صادرة لدولته يعرف مضمونها الى أنه حيث قد اتضح من صورة مذكرة مجلس شورى القدس الشريف بأن المحل المستدعين تبليطه اليهود هو ملاصق الى حائط الحرم الشريف والى محل ربط البراق وهو كاين داخل وقفية حضرة بومدين (قدس سره) وما سبق لليهود تعمير هكذا أشياء بالمحل المرقوم. ووجد أنه غير حايز شرعاً، فمن ثم لا تحصل المساعدة لليهود بتبليطه وأن يتحذروا اليهود من رفع الأصوات واظهار المقالات ويمنعوا . فقط يعطى لهم الرخصة بزياراقم على

الوجه القديم. وصادر لنا الأمر السامي السر عسكري باجراء العمل بمقتضى الارادة المشار اليها. فبحسب ذلك أقتضى افادتكم عنطوقها السامي لكي بوصوله تبادروا لاجراء العمل مقتضاه المنيف يكون معلومكم في ٢٤ ربيع أول سنة ١٢٥٦ جرنال ٦٨ نمرة)، وكان ذلك موافقاً لسنة ١٨٤. (١٦٢)

# نهاية حكم محمد علي باشا وولده ابراهيم باشا لبلاد الشام وفلسطين

على الرغم من تمكن ابراهيم باشا من سحق ثورة ١٨٣٤ في فلسطين الا أنها كلفته الكثير من الجهد والضحايا بالإضافة الى حقد الناس وكرههم له، الأمر الذي حرأ أهل الشام ولبنان فيما بعد للقيام بثورات ضده وذلك بتحريض من الأتراك.

ومن ناحسية أخرى وعلى الرغم من هزيمة الجيش العثماني أمام جيوش محمد على في معركة نصيبين يوم ١٨٣٩/٦/٢٤ الاان انكلترا بمساعدة الدول الأوروبية الأخرى مثل النمسا –روسيا – بروسيا وفرنسا، تمكنت من جعل موقف الدولة العثمانية هو الأقوى أمام محمد على، حيث تمكنت من فرض إرادتما على الموقف بين الباب العالي ومحمد على بتقسم مذكرة للباب العالي في ٢٧/ ٧/ ١٨٣٩ تطلب فيها الا يبرم أي أمر أو اتفاق في المسألة السورية الا باطلاع واتفاق الدول الأوروبية وهذا هو نص المذكرة:

( ان سفراء الدول الموقعين لهذا يتشرفون بأن يبلغوا الباب العالي ألهم تلقوا صباح اليوم من حكوماتهم بأن الاتفاق على المسألة الشرقية تام بينها، فهم يطلبون منه أن يوقــف كل قرار قاطع دون مساعدتها نظرا لما يكون له من المنافع التي يرونها). (۱۹۲۰)

بعد ذلك حاول بالمرستون وزير خارجية بريطانيا آنذاك تقديم حل يعطى محمد على حكم فلسطين دون مدينة عكا مع مصر، فرفضت فرنسا هذا الحل، ثما أدى الى أن تعقد انكلترا مع الدول الباقية مؤتمر لندن الأول في ١٥/ ٧/ ١٨٤٠ الذي تبنى الفكرة نفسها مع إضافة مدينة عكا الى الصفقة، وأن يكون حكم مصر ورائيا لمحمد على وحكم فلسطين مدى الحياة بشرط أن يقبل ذلك خلال عشرة أيام وأن يتخلى فوراً عن كل ما تحت يده غير ذلك، فان رفض حُرم من ولاية فلسطين وأعطى مهلة عشرة أيام أخرى لقبول حكم مصر الوراثي فقط، على أن يظل تابعا للسلطان ويجيى الضرائب باسمه، فان رفض الإنذار تصرفت الدول بما تراه وتتعهد انكلترا والنمسا بقطع المواصلات بين الشام ومصر بكل الوسائل. ("")

الا ان محمد على رفض الإنذار، وازدادت الثورات والقلاقل في الشام ولبنان في الوقت الذي أخذت فيه قوى الأسطول الإنكليزي والنمساوي مع العثماني تحتل مدن لبنان الساحلية ثم حيفا وتضرب عكا بحرا وتحتلها في ١٨٤٠/١١/٤ ومن ثم توغلت وحدة إنكليزية في البلاد واحتلت القدس، واستسلمت يافا ونابلس، وعمّت الثورات ضد الحكم المصري في باقي المناطق الفلسطينية، كل هذا حتم على ابراهيم باشا ضرورة الانسحاب من الشام وفلسطين الى مصر.

لقى ابراهيم باشا أشد المتاعب والخسائر في تنفيذ الانسحاب، وقد جمع حيشه المؤلف من خمسة وخمسين ألف مقاتل بدمشق للانسحاب ، فقسمهم الى ثلاثة فيالق ١٩٦٠:

۱ - انسحب فيلق بقيادة سليمان باشا عن طريق الحج - معان - العقبة - السويس، وقد قاسى هذا الفيلق الكثير بسبب الجوع والعطش، فهلك فريق كبير من رجاله.

٢-وانسحت فيلق ثان بقيادة ابراهيم باشا من المزيريب - السلط - عبر هر الأردن - أريحا - غزة - وعبر بحراً الى مصر.

٣-وانسحب الفيلق الثالث بقيادة منكلي باشا من المزيريب -حسبان - ذيبان - الكرك ثم احتاز بوغاز الختريرة - ودار حول الطرف الجنوبي من البحر الميت الى غزة وعبرها برأ الى مصر.

ترك أخرهم غزة في ٩ ١/ ٢/ ١٨٤١. (١٩٧٠) وهكذا استرد العثمانيون القلس وفلسطين وبلاد الشام في عام ١٨٤١ بمساعدة الدول الغربية.

## عودة القدس تحت السيادة العثمانية (١٩١١–١٩٤١)

### السلطان عبد المجيد العثماني: حكم في الفترة (١٨٣٩-١٨٦١)

بعد وفاة السلطان محمود الثاني سنة ١٨٣٩ تولى السلطنة من بعده ابنه السلطان عبد المجيد الذي حاول السير على نهج أبيه في اتباع السياسة الإصلاحية في البلاد، فكان أول عمل قام به عند توليه العرش هو إصدار مرسوم (خط كلخانة الشريف) الذي دشن الفترة الأولى للتنظيمات العثمانية في الفترة الواقعة من عام ١٨٣٩ الى ١٥٥٦م، وقد تضمن المرسوم الأمور التالية:

١-صيانة حياة وشرف وممتلكات الرعايا بصورة كاملة بغض النظر عن المعتقدات
 الدينية.

٢ - ضمان طريقة صحيحة لتوزيع و جباية الضرائب.

٣-تو حي العدل والإنصاف في فرض الجندية وتحديد أمدها. (١١٠٠)

بعد أن وضع السلطان عبد المحيد أساس الحكم والعمل في بلاده أقال ابراهيم باشا عن حكم ولاية سوريا في فرمان تاريخه ١٨٤٠م(١٩١١)

وفي عام ١٨٤١ تمكن السلطان عبد المحيد من استعادة بلاد الشام وفلسطين بمساعدة الدول الغربية وبسط السيطرة العثمانية عليها من جديد، وهكذا عادت مدينة القدس تحت الحكم والسيادة العثمانية.

وفي عام ١٨٥٦ أصدر السلطان عبد الجيد مرسوم الإصلاح الثاني المعروف ب (خطى همايون) الذي دشن الفترة الثانية للتنظيمات في الفترة الواقعة (١٨٥٦-١٨٧٦) والذي يقضي بالمساواة بين جميع الرعايا العثمانيين في الحقوق والواجبات من غير تفريق بين العناصر والمذاهب. """ وعلى اثر ذلك انتظم المسيحيون في الجندية مثلهم كمثل المسلمين.

## القدس في عهد السلطان عبد المجيد (١٨٤١-١٨٤١)

في أواسط القرن التاسع عشر كان سور المدينة ما يزال يشكل حدود مدينة القلس، ولم تكن هناك أية مبان خارج السور الذي كانت تغلق أبوابه عند الغروب ولا تفتح لأي إنسان يأتي متأخرا بعد غروب الشمس. "" وبداخل هذه الأسوار كانت ما تزال هناك مساحات كبيرة من الأراضي تستغل للزراعة، كما كان هناك العديد من البيوت والبنايات المهدمة والمهجورة. """

في سنوات الأربعينات والخمسينات كان البروتستنت الألمان والإنجليز أول من أقام البنايات الجديدة في داخل وخارج المدينة مثل كنيسة المسيح CHRIST CHURCH التي دشنت سنة ١٨٥٦ (٢٠٠٠)، الا أن الازدهار الحقيقي للبناء في المدينة بدأ في سنة ١٨٥٦ واستمر بعد ذلك باضطراد دون توقف، وفي سنة ١٨٥٨ تأسست المسكوبية (٢٠٠٠) خارج أسوار المدينة، وبعد ذلك أخذ المقادسة بينون بعض المساكن خارج السور بجوار المسكوبية كما تم فتح باب صغير في إحدى درفتي كل باب من أبواب السور لتستعمل ليلاً لدخول المتأخرين الى المدينة. (٢٠٠٠)

أما عن الإحصاءات السكانية لمدينة القدس، والتي تعتمد على دفتر النفوس العثماني أن التعداد السكاني للمدينة لسنة ١٨٤٩ كان كما يلي:

۲،۱٤۸ نسمهٔ مسلم، ۳،۷۶۶ نسمهٔ مسیحی، و ۱،۷۹۰ نســـمهٔ یهودی، أي ما مجموعهٔ ۱۱،۲۸۲ نسمه. (۲۰۰۰)

منذ عودة الحكم العثماني للبلاد سنة ١٨٤١ وحتى بداية الحرب العالمية الأولى تميزت مدينة القدس تميزا واضحا عن غيرها من المدن الفلسطينية والعربية وذلك بتطورها الكبير والسريع والذي كان يعكس الآثار الناجمة عن السياسة العثمانية من جهة، والتدخلات الأوروبية من جهة ثانية، أما تطورها في عهد السلطان عبد الجميد فقد سار في اتجاهين:

أولهما: تطورها الإداري بالنسبة للتقسيمات الإدارية المتبعة في النظام الإداري العثماني.

ثانيهما: تطورها التاريخي لتميزها الديني وليس لتميزها الجغرافي أو الاقتصادي.

## أولا: التطور الإداري لمدينة القدس

في عشية الإحتلال المصري لبلاد الشام وفلسطي وبالتحديد في سنة ١٨٣٠م وحّد الباب العالي حكم فلسطين بسناحقها الثلاثة (القدس - نابدلس - عكا) في يدوالي عكا. (٢٠٠٠ واستمر الحال كذلك في إبسان الحكم المصري لفلسطين في الفترة (١٨٣١ - ١٨٤١) حيث كانت عكا هي العاصمة الفعلية لسناحق فلسطين الثلاثة.

وبعد عودة السيادة العثمانية على البلاد عام ١٨٤١ عمل العثمانيون على الاستمرار في اتباع سياسة التنظيمات الإدارية التي كانت متبعة منذ عهد محمد على في البلاد مع المحاولة على التأكيد على أهمية سنحق القدس، فجعلوا مدينة القدس هي العاصمة المركزية للمناطق الفلسطينية الوسطى والجنوبية، كما أصبحت أقضية غزة ويافا تابعتين لسنحق القسدس بشكل دائم، وحتى عام ١٨٥٨ كان سنحق نابلس تحت سلطة حاكم القدس.

وهكذا برزت مدينة القمدس كمركز للإدارة المركزية في فلسطين وهي إحمدى التطورات الإدارية الهامة في فلسطين خلال القرن التاسع عشر.

## ثانيا: التطور التاريخي لمدينة القدس

كنتيجة للاحتلال المصري لفلسطين وبلاد الشام توضحت الأهمية الاستراتيجية للمنطقة وخصوصاً أهميتها للتجارة الدولية وتوسطها بين الشرق والغرب على خطوط المواصلات العالمية.

وبما أن الغرب في ذلك الوقت كان في بداية عصر الإمبريالية والتطور الصناعي والتوسع الاقتصادي، فقد توجهت سياسات دوله الكبرى نحو المنطقة بشكل عام والمدينة المقدســة

بشكل خاص. وبما أن العثمانيين لم يكن بإمكافم التراجع عن سياسة الانفتاح على العالم بشكل عام والغرب بشكل خاص، والتي اتبعها المصريون في البلاد وخصوصاً وأن عودة السيادة العثمانية على البلاد قد تمت بمساعدةم، فقد توالى فتح القنصليات الغربية في مدينة القدس وهي المدينة التي لم يكن بإمكان أي دولة أن تقسيم لها أي وجود فيها خلال العهد العثماني السابق للحكم المصري.

بعد أن تم افتتاح أول قنصلية غربية في مدينة القلس عام ١٨٣٨م في إبان الحكم المصري لفلسطين وهي القنصلية الإنجليزية، تبعها افتتاح العديد من القنصليات الأجنبية نتيجة لتغير المناخ الدولي بعد حرب القرم، ففي عام ١٨٥٦ تم افتتاح قنصلية بريطانيا للمرة الثانية، كما افتتحت نحائيا قنصلية فرنسا ورفع العلم .....وفي سنة ١٨٥٧ افتتحت قسنصلية لأمريكا. وفي سنة ١٨٦٢ افتتحت قنصليتان لروسيا واليونان، فأصبح عدد القنصليات الأوروبية في القلس ثمانية. (٢٠٠٠) ولقد تم كل ذلك في عهد متصرف القدس كامل باشا الذي أمر بأن تطلق المدافع إحدى وعشرين طلقة تحية لأعلام هذه القسنصليات عند رفعها، وكان أهل القدس يقابلون كل هذه المراسيم باحتجاج وغضب شديدين. (٢٠٠٠)

لم يقف التوجه الغربي نحو المدينة المقدسة بفتح القنصليات فقط، وانما وجدت الدول الغربية أن أسهل وأسرع الطرق لبسط نفوذها في المنطقة هو من خلال بسط حمايتها على الأقليات غير الإسلامية في الدولة العثمانية. فمثلاً لم يكن لبريطانيا وكنيستها الإنجيلية أية حقوق أو مصالح تدعيها في علاقاتها بالمدينة المقدسة، فعمدت الى ادعاء قيام قنصليتها بالمدينة المقدسة لحماية اليهود ولرعاية مصالحهم. (٢٠٠٠) فقد تلقى القنصل البريطاني الأول يونغ YOUNG تعليمات بأن يعتبر الحماية العامة لليهود جزءاً هاما من مهام وظيفته، كما أصبحت هذه المهام عزيزة للغاية على خلفه المستر جيمس فن JAMES FINN الذي تولى منصبه في ربيع سنة ١٨٤٦ حتى عام ١٨٦٢.

وبما أنه لم يكن للبروتستنت أي قاعدة مؤسسية في الأراضي المقدسة، تم خلق هذه القاعدة بتأسيس أسقفية انجليزية بروسية في القسدس سنة ١٨٤١ (٢٠٠٠) وبناء كاتدرائية بروتستنتينية وهي كنيسة المسيح CHRIST CHURCH التي دشنت سنة ١٨٤٩.

وفي عام ١٨٥٠ تمكن البروتستنت من الحصول على الاعتراف بمم كطائفة دينية رسمية في الدولة العثمانية (٢٠١٠) ، مما دعم دعم الدور البريطاني في ممار ســــــة وظيفة الحماية لليهود والبروتستنت معا.

بعد تأسيس الأسقفية البروتستنتينية، تلاه قدوم العديد من البطاركة الى مدينة القدس واتخذوها مركزا لهم بدلا من القسطنطينية، ففي سنة ١٨٤٧ عين البابا بيوس التاسيع أول بطريرك لاتيني بمدينة القدس هو البطريرك يوسف فالرغا JOSEPH VALERGA ، في حين هذا المنصب لم يكن له أي وجود فعلى في المدينة من قبل. (٢١٣)

هذا وقد اعتبرت فرنسا تعزيز الوجود الكاثوليكي في فلسطين مهمتها الرئيسة، والأكثر إلحاحا للسياسة الفرنسية في الأراضي المقدسة، كما عمدت الكنيسة الكاثوليكية على تشجيع الحاليات والإرساليات الكاثوليكية للهجرة من شيتي بقاع العالم الى مدينة القدس والإقامة فيها.(٢١٣)

ومن الحوادث الهامة التي حرت في عهد السلطان عبد الجميد وكان لها تأثير كبير في ازدياد التغلغل الديني والثقافي الأوروبي في مدينة القدس، هي حرب القرم التي نشبت بين روسيا والدولة العثمانية في الفترة الواقعة بين ١٨٥٦-١٨٥٦ وسببها اشتداد الخصام بين الروم الأرثوذكس واللاتين حول النحمة الفضية التي اختفت من كنيسة المهد في مدينة بيت لحم واتهم اللاتين الروم بسرقتها، ولما ناصرت الحكومة العثمانية اللاتين وأصدرت في سنة ١٨٥٢ اذنا لهم بتسلم مفاتيح بابين من أبيواب مغارة المهد وأن يضعوا نجمة من الفضة للكنيسة، احتجت روسيا وطالبت الباب العالي بالاعتراف بحمايتها للروم الأرثوذكس في الدولة العثمانية، وعندما أعلن الباب العالي رفضه هذا الأمر، أعلنت روسيا الحرب على الدولة العثمانية، فناصر الفرنسيون والانجليز العثمانيين وتم قهر الروس (١٢٠٠٠)، وعقدت على الدولة العثمانية، فناصر الفرنسيون والانجليز العثمانيين وتم قهر الروس (١٢٠٠٠)، وعقدت على الرفائ معاهدة الصلح في باريس في ٣٠ آذار سنة ١٨٥٦.

ومن الآثار المترتبة على حرب القرم، دخول الدول الأوروبية في سباق فيما بينها من أجل تأمين الامتيازات الأوروبية والوجود الديني والثقافي الأوروبي في مدينة القسدس، كما

انتشرت في هذا الوقت الدعوة بصورة مكشوفة الى الامتلاك الفعلي للأراضي المقدسة، على الرغم من حرص الدول الغربية على ألحفاظ على وحدة أراضي الدولة العثمانية، وذلك من خلال التعليمات الموجهة الى قـناصلها في المدينة لأن التغلغل الأوروبي لم يكن يهدف الى السيطرة الإقليمية وإنما الى بسط نفوذه السياسي في المنطقة.

كما أخذت شركات الملاحة تعرج بانتظام الى الموانئ الفلسطينية وتجلب جماعات من الحجاج والمسافرين الى الأراضي المقدسة، حتى أنه في أيام الأعياد كانت تزدحم مدينة القدس بأعداد الحجاج الذي كان يفوق عدد سكان المدينة أحيانا.

كذلك اتحه الرأي الروسي الى ضرورة تأسيس وجود روسي في فلسطين، ففي سنة المروسي في السطين، ففي سنة المروسية التي كان من شأها أن تزاحم خطوط البحر المتوسط الفرنسية والنمساوية وأن تنتزع منها بشكل خاص أشغال نقل الحجاج الروس (٢١٠٠) الى فلسطين.

وفي سنة ١٨٥٧ كتبت وزارة الخارجية الروسية في تقرير الى القيصر تقول فيه ( ينبغي علينا أن نبني وحودنا في الشرق لا عن طريق السياسة بل عن طريق الكنيسة، فلا الأتراك ولا الأوروبيون الذين لديهم بطار كتهم وأساقفتهم في المدينة المقدسة، بمقدورهم أن يمنعونا ذلك ... ان القدس هي مركز العالم وإرسالياتنا ينبغي أن تكون هناك). (٢١٣)

وفي سنة ١٨٥٨ وصل الى القدس في وقت واحد أسقف روسي وقنصل روسي (وكيل شركة الملاحة) كما نقل في السنة نفسها بطريرك الأرثوذكس الذي كان يقيم حستى ذلك الوقت في القسطنطينية الى المدينة المقدسة. (٢١١)

وهكذا تحولت مدينة القدس من كولها مسرحا للصراع المحدود بين الطوائف المسيحية المتنازعة، لتصبح ميدانا تتصارع فيه كل القوى الدولية من أجل بسط نفوذها السياسي.

### من أهم الأحداث التي جرت في مدينة القدس في عهد السلطان عبد الجيد ما يلي:

١ -في سنة ١٨٥٣ تم ترميم مسجد الصخرة بإرشاد مهندس أرمني خبير ببناء القباب اسمه
 (قرة بت) حيث قام بتقوية القبة، ورمم بعض النقوش والزينات الداخلية. (١٧٠٠)

٢ - في سنة ١٨٥٤ حاول اليهود الاستفادة من تمتعهم بالحماية البريطانية في أنحاء اللولة العثمانية، فتقدموا الى الباب العالي للسماح لهم بتعمير محل عتيق على اعتبار أنه كنيس قلتم يحتاج الى إعادة تعمير ولما حرى الكشف عنه تبين أنه دير قليم، ولما لم يجابوا الى طلبهم، أعلمهم القنصل البريطاني بالقلسس أن يثيروا قليضية سمح فيها ببناء كنيسة لطائفة البروتستنت، فنححوا في مأرهم وصار لهم كنيس خاص بالسكناج يقابل كنيس السفارديم. (٢١٨)

٣-وفي ذات العام ١٨٥٤ حصل السير منتفيوري على فرمان من السلطان عبد الجيد المحيد المعتموجية شراء الأراضي في مدن يافا والقدس، وقد كان هذا محظوراً من قبل. (إنه فكانت القطعة التي اشتراها في مدينة القدس بموجب هذا الفرمان أول أرض يمتلكها اليهود الأجانب في البلاد، وهذه القطعة هي (يمين موشيه) فوق بركة السلطان، وقد أقيم على هذه الأرض فيما بعد حي يهودي دعي منتفيوري ولا زال يعرف بهذا الاسم حسى يومنا هذا. (٢٠٠٠)

3-وفي سنة ١٨٥٦ صدر فرمان سلطاي لمتصرف القدس بتسليم (الصلاحية) لقــنصل فرنسا بالمدينة المقدسة، حيث قدمت كهدية من السلطان عبــد المجيد الى نابــليون الثالث إمبراطور فرنسا، فسلمت للقنصل الفرنسي وبني لها سوراً وحصنها. (٢٢١)

٦-وفي ذات العام ١٨٦٠ عمر ثريا باشا متصرف القلس قناة السبيل التي تستقي القسلس بواسطتها الماء من برك سليمان. (٢٢٣)

٧-في أواخر أعوام الستينات تمكن وارن WARREN من إحصاء ١٩٣٢ تاجر وحرفي مقدسي يعملون في ١٣٢٠ محلا تجاريا منهم ١٤٣ متجر عام -٨٨ تاجر خضار - ١٨٩ متجر للسلع التموينية - ١٠١ مخبز - ٤٦ بائع لحوم و دجاج - ٥٨ تاجر خمور -٣٠ طحانا للبن -٣٧ بائع تبغ - ٢٣٠ حذاء (صانع أحذية ) - ٢٦ خياط - ٢٨ صباغا - ٣٢ طاحن سمسم - ٢٦ صباناً (صانع صابون ) - ١٥١ حداد - ٣٦ نجاراً - ٨٦ صانعا للنعوش - ٥٠ حلاقا - ٢٣ ساعاتي - ٢٢ صرافاً. وهذه القائمة قد تمت ب ٨٢٨ مسلم ، و ١٠١ مسيحي و ٥٠٠ يهودي. (٢٠١)

## القدس في عهد السلطان عبد العزيز (١٨٦١–١٨٧١)

بعد وفاة السلطان عبد الجيد عام ١٨٦١ تولى حكم السلطنة العثمانية من بـعده أحيه السلطان عبد العزيز، الذي تابع الحركة الإصلاحية في البلاد والتي كانت تتحرك خلال فترة التنظيمات الثانية على الأصعدة الإدارية والمالية والعسكرية، فانبثق عنها تحسسن الأمن العام في أرجاء الدولة، وتوسع إمكانيات الاتصالات والازدهار الاقتصادي، غير انه لم تكن هناك سياسات حقيقية في الدولة العثمانية بشأن البنية التحتية أو الشؤون الاجتماعية او الاقتصاد أو التعليم. (٢٠٥)

غير أن مدينة القدس تميزت عن غيرها من المدن العثمانية في عهد السلطان عبد العزيز بتطورها الحضاري المتميز في بحالات شي منها:

### أولا: التطور الإداري

حتى أو اخر الخمسينات من القرن التاسع عشر كانت المدن الفلسطينية ومنها مدينة القدس المسرح الرئيسي للتنافس والصراع على السلطة بين العائلات والشيوخ الحاكمة مع السلطات العثمانية.

الا أن الأمر اختلف في عهد السلطان عبد العزيز حيث كان المسؤولون في القسطنطينية في ذلك الوقت على اقتناع تام بأن التنظيم الإداري الذي يقوم على أساس المرسوم الصادر باسم (خطي همايون) سنة ١٨٥٦ م لا يمكن تنفيذه الا من قبل حكومة مركزية وقوية وحازمة. لذا تم وضع قانون الولايات سنة ١٨٦٤ م (٢٠٠٠) الذي فصل القصضاء عن الإدارة وقوى سلطة الحكومة المركزية في ولايا لها ولا الماستحريد الزعماء المحليين في مختلف أنحاء الدولة العثمانية من السلطة وتم الاستعاضة عنها باستحداث المحالس المحلية مثل المحالس المحلية والمحالس الإدارية، فكانت مدينة القدس هي أولى المدن بعد القسطنطينية في تقبل مثل هذه المؤسسات، مما أدى هذا الأمر الى تطورها الإداري الواضح والكبر، كما أصبحت

مسرحاً رئيساً للتنافس السياسي والمالي وبروز القادة السياسيين من أفراد العائلات العريقة في المدينة مثل آل الحسيني وآل الخالدي. (٢٢٨)

#### ١- مجلس إدارة سنجق القدس:

منذ عودة السيادة العثمانية على بلاد الشام وفلسطين عام ١٨٤١، استمر حكم وإدارة سنحق القلس تابعا لولاية دمشق حتى عام ١٨٧٧ حينما حاول العثمانيون إعادة توحيد حكم سناحق فلسطين الثلاثة (القلس – نابلس – عكا) في ولاية القلس المستقلة، الاأن الحكومة العثمانية سرعان ما ألغت هذا الإجراء في نفس العام وأبقستها تابسعة لولاية دمشق. (٢٠١٠)

وفي عام ١٨٧٤ أصبح سنحق القدس مستقلاً، واصبح حاكم القدس مسؤولاً مباشرة من وزارة الداخلية في القسطنطينية. (٢٣٠)

كان بحلس إدارة السنحق يضم كلا من المتصرف - القساضي- المفتي - أمين الخزنة - وممثل عن الطائفة الأرثوذكسية اليونانية وممثل عن الطائفة اللاتينية، وممثل عن التجمعات الأمريكية واليهودية، مع بحموعة من الأعضاء المنتخبين وفي الغالب كانوا هم أنفسهم أعضاء المحلس البلدي لمدينة القدس. (٢٣٠)

وبالنسبة لقانون إدارة الولاية عام ١٨٧١ (٢٢٠٠)، كان بحلس الإدارة مخولا سلطات للنظر في الأمور والأعمال العامة مثل الزراعة - تسجيل الأراضي - الأموال - جمع الضرائب - رجال الأمن، الا أن أهم أعماله كانت تتعلق بجمع الضرائب.

#### ٢- المجلس البلدي لمدينة القدس:

في العام ١٨٦٣م تم تأسيس أول مجلس بلدي لمدينة القدس، وذلك وفقا لفرمان خاص صدر في عهد السلطان عبد العزيز بن محمود الثاني وولاية خورشيد باشا متسلم لقدس (٢٢٠)، وتم تشكيله من خمسة أعضاء معينين ثلاثة من المسلمين ومسيحي واحد ويهودي واحد، وكان يرأسهم العضو عبد الرحمن الدجاني (٢٢٠)، لكن هذا المجلس لم يباشر

أعماله فعليا الا في العام ١٨٦٧م، حيث يعزو البــعض ذلك الى عدم وجود قــانون ينظم أعماله.

ومع صدور قانون إدارة الولايات في العام ١٨٧١م لوحظ بعض النشاط المتزايد للمجلس البلدي، الا ان نشاطه أضحى أكثر بروزا بعد صدور قانون البلديات سنة ١٨٧٧م (٢٣٠٠) الذي حدد مهام ومسؤوليات وواجبات المجالس البلدية وطرق تشكيلها، ونص على وجوب تشكيلها من ستة الى اثني عشر عضواً ينتخبون لمدة أربع سنوات على أن يتم استبدال نصفهم كل عامين (٢٣٠)، أما الرئيس فيعينه الحاكم من بين الأعضاء المنتخبين.

أما فيما يختص بقوانين الانتخاب والترشيح للمجلس البلدي، فقد كانت تنص على أن كل مواطن عثماني بلغ سن ٢٥ عاما وقام بتسديد جميع الضرائب السنوية المترتبة عليه والتي لا تقل عن ٥٠ دينارا تركيا يحق له الانتخاب في الجلس البلدي.

أما بالنسبة للمرشحين فيحب أن لا يقل عمر الواحـــد منهم عن ٣٠ عاما وأن يكون مسددا لضرائب الأملاك والتي يجب أن لا تقل عن ٥٠١ ديناراً تركيا في السنة.

وبناءاً على صدور قانون البلديات الجديد تم إعادة انتخاب بحلس بلدي موسمع لمدينة القدس مؤلف من عشرة أعضاء ٦ من المسلمين و ٢ من المسيحيين و ٢ من اليهود.

ومن أوائل الشخصيات المقدسية التي تولت رئاسة المجلس البلدي السيد يوسف الحالدي (٢٠٠٠)، الذي ترأس المجلس البلدي للمدينة المقدسة لمدة تسع سنين متتالية، وكان له تأثير كبير في تقدم وتطور المجلس البلدي في تلك الفترة، حيث سعى المجلس البلدي الى تطوير أوضاع المدينة من حيث التركيز على النشاطات الأولية من إضاءة وتنظيف للمدينة، وتحسين ورصف شوارعها وأسواقها، لكن أهم مسؤولياته وأكبرها كانت تأمين موارد المياه للمدينة، فقام بإحراء عدة إصلاحات على قناة السبيل التي كانت تمد القدس بالماء من برك سليمان.

### ثانيا: الازدهار العمراني

ان من أهم سمات التطور الحضاري الذي شهدته مدينة القدس في عهد السلطان عبد العزيز هو الازدهار العمراني الكبير والمتميز في داخل أسوار المدينة وخارجها. ففي خلال السنوات العشر التالية لحرب القرم سنة ٢٥٨١، تم تنفيذ ٢٤ مشروعا عمرانيا كبيرا في داخل وخارج أسوار المدينة (٢٦٠)، بالإضافة الى المجمع الروسي الكبير (المسكوبية) الذي شيد في منطقة الميدان الكائنة شمال غرب المدينة في عهد السلطان السابق عبد الجيد.

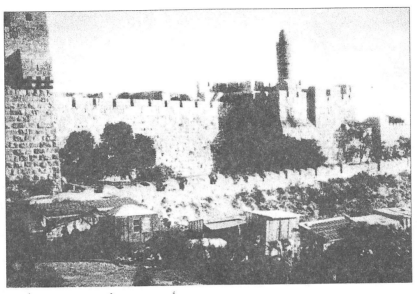


من أرشـــيف المكتبـــة الوطنية الأردنية ٤٦ شارع باب يافا (١٨٦٧–١٨٨٩)

ومنذ أو اخر الستينات حدث اندفاع و توسع في بيناء دور سيكن جديدة، أو زيادة الطوابق على المباني القائمة في داخل المدينة، كما أقيمت مبان لليهود في الجهة الشمالية الغربية للمدينة وعلى جانبي الطريق المؤدية الى يافا(٢٠٠٠)، كما تم افتتاح العديد من المدارس التبشيرية الألمانية الغربية في المدينة، منها المدرسة التبشيرية تاليتا قومي TALITA KUMI وهي مدرسة خاصة للبنات أسست عام ١٨٦٨.

وفي ذات العام ١٨٦٨ زار مدينة القدس الأمير فريدريك ولي عهد بروسيا، فأهداه السلطان عبد العزيز قطعة أرض كانت في الأصل تؤلف قسماً من المستشفى الصلاحي، حيث بني عليها فيما بعد كنيسة حملت اسم (كنيسة الدباغة) أو كنيسة المخلص، التي دشنها الإمبراطور غليوم يوم زيارته الى القدس عام ١٨٩٨. (٢٢٠) وفي بداية السبعينات وبالتحديد في عام ١٨٧١ أمر السلطان عبد العزيز بتعمير مسجد المغاربة بالقدس.

و في عام ١٨٧٣ تم إنشاء مستعمرة ألمانية في الجهة الجنوبية الغربية للمدينة و سكنها ٢٥٧ شخص، كان معظمهم من الصناع المهرة وعائلاتهم. (٢٢٩)



من أرشـــيف المكتبـــة الوطنية الأردنية كارج أسوار القدس (١٨٦٧- ١٨٨٩)

وفي عام ١٨٧٤ تم تعمير قبة الصخرة ومسجدها والمسجد الأقصى، حيى قيل أن التعميرات التي تحقت به بعد الخليفة التعميرات التي تحقت به بعد الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان. ويقسول الخبراء ان هذه العمارة كلفت خزانة الدولة العثمانية مقادير كبيرة من الذهب الخالص، وقد أعتبر عمله هذا إسرافا، فكان من جملة الأسباب التي أدت الى خلعه. (١٠٠٠)

وفي خلال أعوام السبعينات أنشئت تجمعات سكنية يهودية خارج أسوار المدينة على شكل عمارات سكنية وبيوت مبنية في صفوف موحدة الشكل وشبيهة بالثكنات، وذلك لمواجهة الحاجة الملحة للأعداد المتزايدة من المهاجرين اليهود. ('''') في حين أخذت كذلك العائلات الإسلامية الثرية في التوسع بسكناها وأماكن إقسامتها خارج أسوار المدينة وفي الحهة الشمالية منها. (''')

### ثالثا: التطور الاقتصادي

بعد انتهاء حرب القرم سنة ١٨٥٦ الهالت الأموال بكثرة ساحقة من أوروبا على المدينة المقدسة، مما أفاد السكان المحلين من تزايد الإنفاق وخاصة فيما يتعلق بأعمال البناء والتعمير كأثمان للمواد والأجور، فكان للازدهار العمراني الذي شهدته مدينة القدس مورد اقتصادي هام للمدينة وأهلها، كما أدى كذلك الى انتفاع القرى والمدن المحاورة لها.

فقد راجت أعمال الكلاسين (صناع الجير) ودقاقين الحجارة رواجا شديدا، وفي كل يوم كانت تتحرك قوافل كاملة من الجمال المحملة بالجير والأحجار والخشب الى مدينة القلس. "أن وكان الأمر في البداية يقضى بجلب المعماريين ودقاقين الحجارة من خارج فلسطين كما حدث عند بناء كنيسة المسيح، حيث جُلب هؤلاء من مالطا، لكن ما أن بدأت أعمال البناء والتعمير بالرواج في أعوام الستينات حتى أصبحت تتوفر هذه المهارات محليا وخصوصا من مدينتي بيت لحم وبيت جالا القريبتين من القلس. فقد نشأ فيها تخصص حرفي لتلبية متطلبات مهنة البناء خاصة وان العاملين في تلك المهنة كانوا يتقاضون أجورا جيدة.

وفيما عدا النشاط العمراني للمدينة وما صحبه من إنفاق، فإن المدينة عاشت في معظمها على الموارد الدينية سواء من إنفاق المؤسسات التبشيرية، أو من قدوم الحجاج وزيار هم للمدينة وما صحبه من تأمين للخدمات والسلع المختلفة.

### رابعا: تطور الاتصالات

شهدت مدينة القدس في أعوام الستينات من القرن التاسع عشر تقدماً وتطوراً واضحين في وسائل الاتصال من تلغراف وإنشاء وتعبيد لطرق حديدة تصل المدينة المقدسة بباقي المدن الفلسطينية.

ففي شهر آب من عام ١٨٦٤ وصل خط التلغراف الى مدينة يافا ومنه وصل الخط الى مدينة القلس في شهر حزيران من عام ١٨٦٥م (٢٤٢٠)، وهكذا أصبحت مدينة القدس مربوطة بالتلغراف مع كل من القسطنطينية والقاهرة، ومن خلالهم الى العواصم الأوروبية المختلفة. (۲۱۱) هذا الاتصال بالعالم الخارجي من خلال التلغراف كان له أهمية كبرى للمدينة خاصة بعد انفصالها عن دمشق عام ١٨٧٤ واتخاذها صفة الاستقلالية، واتصالها مباشرة بالقسطنطينية.

أما عن إنشاء وتعبيد الطرق الواصلة للمدينة، ففي عام ١٨٦٧ بدأت السلطات العثمانية بإنشاء وتعبيد أول طريق بين يافا والقدس عن طريق أعمال السخرة وتحت إشراف المهندس الإيطالي بيروتي PIEROTTI ، وتم فتح الطريق للسير عليه سنة ١٨٦٧م. (٥٢٠) وفي عام ١٨٧٠م (٢٠١٠) تم تعبيد الطريق الواصل بين القدس و نابلس الا أن تعبيد الطريق الواصل بين يافا والقدس لم يكن بالعامل المؤثر في از دياد التبادل التجاري مع المركز التجاري لمدينة القدس، وانما كان عاملا مساعدا في تسهيل عمليات السفر والانتقال من والى المدينة.

في بادئ الأمر عمل رئيس بلدية القدس آنذاك يوسف الخالدي على تشغيل عربات نقل عادية للحدمة على الشارع الجديد، لكن في عام ١٨٧٥ تمكن فرسان المعبد من تأسيس أول شركة نقل لتسيير رحلات يومية منتظمة بين يافا والقدس. (٢١٠٠) وفي عام ١٨٧٩ تمكنوا من الحصول على امتياز حكومي لعملهم هذا وبالتالي فقدوا منافسة العرب واليهود لهم. (٢١٠٠)

## السلطان عبد الحميد الثاني (1877-1909)

في العام ١٨٧٦م أطاح السلطان مراد الخامس بن عبد الجيد بعمه السلطان عبد العزيز ليقوم مقامه، لكنه لم يلبث على عرش السلطنة أكثر من بضعة أيام لكونه مصابا بمرض الصرع، وبتاريخ ٣٦ آب ١٨٧٦م (٢٠٠٠) نودي بأخيه الأصغر منه عبد الحميد الثاني بن عبد الجيد سلطانا على البلاد.

عند تولي السلطان عبد الحميد الثاني حكم السلطنة و جد البلاد تعاني من ضائقة مالية شديدة، والخزانة العامة خاوية أدت الى إشهار إفلاسها سنة ١٨٧٥م (٢١٠٠) وانعكس ذلك على وضعها العسكري مما هدد كيالها ووجودها، في حين كانت روسيا تمدد بالحرب وأوروبا تظهر العداء والعنت الصريحين للعثمانيين. (٢٠٠٠)

كل ذلك دفع العثمانيين الى زيادة الاهتمام بالولايات السورية ومن جملتها فلسطين لزيادة فاعلية وضعهم المالي والعسكري (۱٬۰۰۰ عن طريق فرض الضرائب العادية منها وغير العادية، وكانت عمليات جمع الضرائب هي المحك لكفاءة وقدرة الحاكم، و لم يكن يقبل أي عذر لأي فشل أو إهمال في هذا الشأن، كما كان يترتب على سكان السناحق تقسيم كميات من المؤن (الذخائر) الى الوالي و جنده، وكان عدم الامتثال لذلك يواجه بعقوبات قاسية جدا، هذا إضافة الى تكثيف عمليات التجنيد الإجباري التي كانت تتم في المناطق دون هوادة، مما دفع البلاد الى مزيد من الفوضى والفساد وتنامي روح الثورة ضد الجور والظلم.

وبتاريخ ٧ ذي الحجة سنة ١٢٩٣هـ ١٨٧٦م (٢٠٠٠)، وبستأثير من الصدر الأعظم (رئيس الوزراء) مدحت باشا أعلن السلطان عبد الحميد الثاني القانون الأساسي للدولة (الدستور) الذي بموجبه منح الشعب حرية القول والعمل والاجتماع، كما أمر السلطان عبد الحميد الثاني بانتخاب مجلس العموم والمؤلف من مجلسين، وهما مجلس الأعيان ومجلس المبعوثان (النواب). (٢٠٠٠)

الا أن البلاد العثمانية لم تنعم بهذه الحرية زمنا طويلا، إذ لم ينقض سنتان على نشر الدستور الا وقام السلطان عبد الحميد الثاني متذرعا بإعلان روسيا الحرب على بلاده سنة ١٨٧٧ بإصدار قانون يعطل العمل بالدستور (٢٠٢٠)، وفي سنة ١٨٧٨ حل البرلمان وأغلق (ضولمة باغجة) التي كان يُجتمع فيها مجلس المبعوثين (٢٠١٠)، وعمل على مناوئة كافة الجهود الوطنية للإصلاح، ونفى مدحت باشا الى خارج البلاد وكان ذلك لثبات اعتقداده وإيمانه بوجوب الحكم المطلق في يده (٢٠٠٠)، فراح يدير ويحكم البلاد وفق إرادته الشخصية مما دفع البلاد الى عهد جديد من الطغيان وسوء استغلال السلطة وفسادها.

لكن سوء الأوضاع في البلاد العثمانية دفع ببعض المثقفين الأتراك لتأليف جمعية الاتحاد والترقي التي دعت الى إقامة حكومة دستورية تدخل النظم الحديثة في الإدارة والجيش، وتحقق الحرية والمساواة وتوقف تدخل الدول الأوروبية في شوون الدولة العثمانية. (""") وعمل أعضاء هذه الجمعية على نشر الدعوة سرا بين قوات الجيش الذي انضم أغلبه اليها. (""")

وفي ٣ تموز سنة ١٩٠٨م (٢٠٠٠) تم إعلان النورة على الحكومة مطالبين بإسقاطها الأمر الذي أجبر السلطان عبد الحميد بتاريخ ٥ ١٩٠٨/٧٢ م معاودة إعلان العمل بدستور ١٩٠٨ بعد تعطيله مدة إحدى وثلاثين سنة وإطلاق الحريات العامة .

وبعد بضعة أشهر وبالتحديد بتاريخ ١٩٠٩/٤/١٣ م (٢٥٠٠) حاول السلطان عبد الحميد الثاني القيام بثورة مضادة للتخلص من الجمعية ومن الدستور ومن مجلس المبعوثين، عندئذ زحف الجيش من سالونيك الى الآستانة وأعاد الى جمعية الاتحاد والترقي نفوذها، فعمل أعضاؤها على إسقاط السلطان عبد الحميد عن عرشه وأقاموا مقامه أحاه محمد رشاد سلطانا باسم محمد الخامس في ١٩٠٤/١٧ م (٢٥٠٠)

#### القدس

## في عهد السلطان عبد الحميد الثاني ( ١٨٧٦ - ١٩٠٩ )

على الرغم مما شهدته مختلف البلاد العثمانية في عهد السلطان عبد الحميد الثاني من تراجع حضاري واضح، وتدهور كبير في أوضاعها الاقتصادية والأمنية الا أن مدينة القدس تميزت عن باقي المدن الفلسطينية والولايات السورية باستمرار نموها وتطورها الحضاري الناجم عن السياسة العثمانية التي عمدت خلال الربع الأخير من القرن التاسع عشر على تأكيد أهمية سنجق القدس بفصله عن ولاية الشام وارتباطه مباشرة بالآستانة عام ١٨٤٧، ومحاولة السلطات العثمانية في دعم وتثبيت وجودها الإداري في فلسطين قبالة الحكم المصري السابق من ناحية، وبشكل أقوى وأكبر أمام الدول الأوروبية من ناحية ثانية. """

كما عملت على الاستمرار في سياسة الانفتاح التي اتب عها محمد على باشا وولده ابراهيم باشا في المدينة المقدسة والتي لم يعد بإمكان العثمانيين التراجع عنها، وكذلك از دياد الاهتمام والصراع الأوروبي الغربي فيما بينها لبسط نفوذها في المنطقة بحجة الأقليات الدينية التابعة لها من خلال فتح قنصليات جديدة في القدس في عهد السلطان عبد الحميد، غير تلك التي تم فتحها في عهد سلفه السلطان عبد الجحيد، ففي عام ١٨٨٥ بدأ قنصل ألمانيا بالعمل في القدس بصفته مندوبا عن إمبراطور ألمانيا وملك بروسيا، وفي عام ١٨٨٦ اعترفت الحكومة التركية بوجود ملحق تجاري في القدس لدولة العجم (إيران)، وفي عام ١٨٨٨ اعترفت أيضا بوجود قنصل روسي يحمي المصالح الروسية في القدس. """

كان القنصل المعين عند وصوله الى مدينة القـــدس عليه أن يقـــدم أوراق اعتماده الى المتصرف والنائب، مرفقا بها رسالة توصية من ولاة الأمر في الآستانة تشتمل على اسمه واسم سلفه والمدة التي سيمكثها في القدس، وصلاحياته تجاه رعاياه والامتيازات التي يتمتع بها، مع

هَا، مع الطلب بأخذ جميع التدابير اللازمة لحمايته. <sup>(٢٠١</sup>)

أما النمو والتوسع الحضاري الذي شهدته المدينة فيتمثل في الأوجه التالية:

## أولا: النمو السكاني

ان الإحصاءات العثمانية للتعداد السكاني لمدينة وقضاء القدس بين عامي ١٨٧١ - ١٩١٤ يبينها الجدول التالي (٢٠٠٠):

| إجمالي العدد | اليهو د | المسيحيون | المسلمون | السنة     | الموقع      |
|--------------|---------|-----------|----------|-----------|-------------|
| ١٤،٣٥٨       | ۳،۷۸۰   | £427A     | 7110.    | 1877-1871 | مدينة القدس |
| ۸۱٬۰۰۹       | V:1.0   | 19,90.    | 357330   | 1881-7881 | قضاء القدس  |
| 17.4911      | 18619.  | 471871    | ٧٠،٢٧٠   | 1918      | قضاء القدس  |

ان أرقام التعداد السكاني لعامي ١٨٧١-١٨٧٦ تعتمد على دفتر سلنام ولاية سوريا، وأرقام التعداد للأعوام ١٨٨١-١٨٩٣ والتي تشمل كافة قسضاء القسدس بما فيه المدينة، تعتمد على الإحصاء الذي تم فعليا على السكان، أما أرقام التعداد لعام ١٩١٤ فهي تعتمد على الإحصاءات السكانية لوزارة الداخلية العثمانية.

لكن الإحصاءات العثمانية وحسب الجدول السابق تعتمد على تعداد سكان ومواطني

الدولة فقط، في حسين كان هناك أعداد كبيرة من اللاجئين اليهود وبسعض رعايا الدول الأخرى من الأجانب لم يتم إحصاؤهم. """

وعلى الرغم من صدور قانون ١٨٨٢ الذي يحرم هجرة اليهود الى فلسطين وشسراءهم الأراضي فيها (٢٠٠٠) بعد أن تفاقم أمر هجرهم الى فلسطين بقصد الاستيطان فيها، فقد دلت احصاءات عثمانية تمت في عامي ١٨٩٥ - ١٨٩٩ بوجود ما يقارب ٥٥٠٠ أجنيي في كامل سنجق القدس (٢٠٠٠)، أكثرهم من اللاجئين اليهود الذين از دادت أعدادهم كثيرا خلال العقدين السابقين للحرب العالمية الأولى، وذلك من خلال استغلالهم للأوامر السلطانية الصادرة عام ١٩٠٠م (٢٠٠٠) الى متصرف القدس، والتي تقضي بالسماح لليهود غير العثمانيين بدخول فلسطين والإقامة فيها لمدة ثلاثة أشهر بقصد العبادة، وإذا لم يغادروا عند انتهاء الفترة المسموح كما تقوم الحكومة بتسفيرهم وإبعادهم. (٢٠٠٠)

لكن يبدو أن هذه الأوامر السلطانية لم تقف حائلا دون هجرة اليهود الى مدينة القدس والإقامة فيها بصورة غير مشروعة (٢٠٠٠)، وذلك لفساد الإدارة العثمانية وتفشي الرشوة بين موظفيها.

وهكذا يتضح لنا من خلال الإحصاءات العثمانية لمواطني القدس، ان النمو السكاني المضطرد الذي شهدته المدينة في أواخر القرن التاسع عشر إضافة الى از دياد أعداد المهاجرين اليها من اليهود جعلها عشية الحرب العالمية الأولى من أكبر مدن فلسطين من حيث التعداد السكاني بالإضافة الى النواحى الحضارية الأخرى.

## ثانيا: التوسع العمراني والحضاري

شهدت مدينة القدس منذ أعوام السبعينات من القرن التاسع عشر توسعا كبيرا في البناء والتعمير خارج أسوار المدينة، خاصة بعد أن تم شق و تعبيد الطريق الواصل بين مدينتي يافا والقدس سنة ١٨٦٧م (٢٦٦) الذي سهل كثيرا من عمليات نقل واستيراد مواد البيناء من والى القدس على عربات دون عناء.

في أواخر السبعينات ونتيحة للتوسع العمراني الى خارج الأسوار أصبحت أبواب المدينة تفتح طوال الليل وفي أوقات صلاة الظهر من يوم الجمعة. ٢٦٧٠)

ومنذ أوائل أعوام الثمانينات بدأ المقدسيون في اتباع طرق حديثة في بناء المساكن المقامة خارج الأسوار حيث أصبحت حدران المباني أقل سمكا وغرفها مسقوفة بأعمدة خشبية، وكذلك أرضياتها من الخشب، ومن ثم تطورت عمليات البناء الى بناء الأسقف من الأعمدة الحديدية والأرضيات من البلاط الحجري، كما تم تغطية خشب الأسقف بحجر القرميد الأحمر. (٢٦٠٠ وهكذا بدأت في الظهور مدينة القدس الجديدة ذات الطابع الأوروبي والتي أخذت تنمو وتكبر الى جانب مدينة القدس التاريخية.

أما المباني التي أقيمت للمهاجرين اليهود الجدد في المنطقة المحاورة للناحية الشمالية الشرقية من القدس القديمة، فقد أحذت أيضا في النمو والتوسع لازدياد أعدادهم من جهة، ولسهولة حصولهم على أراض للبناء خارج المدينة لكونها أراض غير مملوكة للحكومة أو الأفراد (٢٦٠٠) أي مشاع. أما التجمعات اليهودية المقامة في داخل المدينة فقد كانت تعمل في الغالب على استئجار مساكن لها من الأوقاف الإسلامية. (٢٦٠٠)

هذا وقد تم اجراء العديد من أعمال البناء والتعمير في داخل المدينة المقدسة في عهد السلطان عبد الحميد، حيث تم بناء وتعمير العديد من المنشآت المائية منها تعمير السبيل الكبير المعروف بسبيل قايتباي، وقناة السبيل عام ١٨٩٩م (٢٦٠) كما أنشئ السبيل الذي كان قائما تجاه باب الخليل الى الغرب سنة ١٩٠٧م (٢٠٠) كما أقيم برج الساعة فوق باب الخليل في ذات العام ١٩٠٧م (٢٠٠)

وقيل أن السلطان عبد الحميد أنفق على تعمير الحرم وزخرفته ثلاثين الف ليرة عثمانية خلا الطنافس المختلفة الألوان التي اتخذت فرشاً، وبسلغت قيمتها عشرة آلاف ليرة عثمانية. (٢٧٠)

#### ثالثا: تطور خطوط المواصلات

من المشاريع المهمة التي أقيمت في عهد السلطان عبد الحميد وكان لها أثر كبير في إنعاش اقتصاد المدينة والمناطق المحيطة بها هو مدّ سكة الحديد بين القسلس ومدينة يافا المطلة على البحر المتوسط بطول في حدود ٨٦،٦٣٠ كم. (٢٧٠) وقد حصلت على امتياز تنفيذه شركة فرنسية عام ١٨٨٩ وبدأ العمل بإنشائه في عام ١٨٩٠، وتم الانتهاء منه وتشسغيله في عام ١٨٩٠، م. (٢٧١)

ومع نهاية القرن التاسع عشر قدرت الأرباح العائدة من تسيير الخط الحديدي بمبسالغ طائلة من الأموال، حيث قدر عدد المسافرين من الحجاج والزوار بــ ٥٠٤٤ مسافر في العام ١٨٩٣ و ١٨٩٣ و ١٨٩٣ مسافر في العام ١٩٠٩م. (٢٧٠)

كما قامت السلطات العثمانية في القدس بإنشاء شبكة من الطرق الجديدة في اوائل التسعينات من القرن التاسع عشر، وصلت المدينة المقدسة بباقي المدن في وسط و جنوب فلسطين منها رام الله - نابلس- بيت لحم - الخليل - أريحا. (٢٧٦)

# رابعا: تطور البنية التحتية

من الأمور التي ساهمت في تطوير المدينة حضاريا تمتعها بالمحلس البلدي الذي كان قائما والذي سعى جاهدا في اتباع الإجراءات الضرورية اللازمة لتحسين البنية التحستية للمدينة والأوضاع المعيشية لسكانها.

في اوائل السبعينات بدأت بلدية القدس إحراءاتها النشيطة لتنظيف المدينة وجمع النفايات ورصف الشوارع ومد شبكة للمحاري والتي استمر التوسع فيها حتى عام ١٩١٤ (٢٧٢)، وفي عام ١٨٨٦ شكلت قوة شرطة للمدينة للمحافظة على الأمن والاستقرار فيها، كما قامت البلدية في نفس العام بإنشاء عيادة وتم تعيين طبيب لمعالجة المرضى بحاناً. (٢٧٢)

ومنذ اوائل التسعينات سعت البلدية الى تحسين الخدمات الطبية في القسلس من خلال

إنشاء المستشفى البلدي (۱۳۷۸ ليخدم قطاعا أوسع من الناس. ويقول د . كامل العسلي في كتابه (مقدمة في تاريخ الطب في القدس) ان حقيقة أمر المستشفى هو: (ان الحاج سليم أفندي الحسيني رئيس بلدية القدس اشترى قطعة أرض في حي الشيخ بدر (روميما بعد ذلك) قرب لفتا وبنى عليها مبنى ذا طابقين يضم ۲۸ غرفة و كان البناء يضم ٤٠ سريرا ..... وكان المستشفى مزودا بغرفة عمليات مجهزة تجهيزا ممتازا، كما كانت صيدلية المستشفى مجهزة بجميع الأدوية المعروفة في ذلك الوقت.....). (۲۷۱)

وفي عام ١٨٩٢ افتتح متتره عام للجمهور في شارع يافا وسط المدينة، وغدت الفرق الموسيقية تعزف ألحاها هناك مرتين أسبوعيا. ومع نهاية القرن التاسع عشر تم تركيب الآلاف من مصابيح الكاز لإنارة شوارع المدينة.

ومع بدايات القرن العشرين توسعت النشاطات الثقافية في المدينة حيث تم تأسيس متحف للآثار، وافتتاح مسرح قرب باب الخليل سنة ١٩٠١ كانت تقدم فيه المسرحيات باللغات العربية والتركية والفرنسية. (٢٨٠)

وفي الأول من أيلول سنة ١٩٠٨م صدرت أول مجلة عربية في فلسطين وظهرت في القدس أسماها صاحبها حنا عبد الله العيسي (بالأصمعي) وكانت تعالج الموضوعات الاجتماعية والأدبية والسياسية والتربوية، لكنها توقفت عن الصدور بعد وفاة صاحبها بتاريخ ١٩٠٩/٩/١ بعد أن صدر عنها أحد عشر عدداً في مدة خمسة أشهر ونصف، هذا وقد شارك في تحريرها والكتابة فيها الأدبيان والكاتبان المقدسيان خليل السكاكيني ومحمد اسعاف النشاشييي. (٢٨١)

# نهاية الحكم العثماني

### لمدينة القدس

ما أن انقضت بضع سنوات على تولي السلطان محمد رشاد الخامس حكم السلطنة العثمانية في عام ١٩٠٩ حتى أعلنت الحرب العالمية الأولى سنة ١٩١٤، وحارب الأتراك العثمانيون الى جانب ألمانيا ضد الحلفاء الانكليز والفرنسيين والروس في خمس جبهات هي القفقاس – الدردنيل – العراق – رومانيا – فلسطين (٢٨٠٠)، ولكنهم خسروا جميعها أمام الحلفاء مما أرغم حكومة الآستانة في نهاية الحرب على عقد معاهدة سيفر SEVRES ، والتي أحبرت فيها على التنازل عن جميع ممتلكا في إفريقسيا وآسيا وأوروبا ما عدا أراضي الأناضول والآستانة، ووضعت الآستانة تحت الرقابة الدولية. (٢٨٢)

أما على الجبهة الفلسطينية وعندما خسر الأتراك مواقعهم الحصينة في جنوبها أدركوا أن القدس لا بدوأن تسقط في أيدي قوات الانكليز، فبدؤا بالتراجع من مساء يوم الثامن من شهر كانون الأول / ديسمبر، كما أيقن متصرف القدس عزت بك أنه لا أمل يرجى من المقاومة فأرسل في تلك الليلة أيضا يطلب مفتى القدس كامل الحسيني ورئيس بلديتها السيد حسين سليم الحسيني للاجتماع إليه في داره. (٢٨١) وهناك خاطبهما قائلا:

(ها قد أحاط الجنود الانكليز بالقدس، ولابد أن تسقط عما قريب بسأيديهم، ولقد اعتزمت مغادرة المدينة بعد نصف ساعة، وأود أن القي بين أيديكم هذا الحمل الأدبي العظيم الا وهو تسليم المدينة ......). (٢٠٥٠) ثم ناول رئيس البلدية وثيقة التسليم ليسلمها للإنكليز . (٢٨٦)

فيما يلي الترجمة الحرفية لنص و ثيقة التسليم كما أوردها عارف العارف في كتابه، (٢٨١٠) (الى القيادة الإنكليزية:

منذ يومين والقنابل تتساقط على القدس المقدسة لدى كل ملّة. فالحكومة العثمانية رغبة منها في المحافظة على الأماكن الدينية من الخراب، قد سحبت القوة العسكرية من

المدينة. وأقامت موظفين للمحافظة على الأماكن الدينية كالقيامة والمسجد الأقسصى. وعلى أمل أن تكون المعاملة من قبلكم على هذا الوجه. فإني أبعث بهذه الورقة مع وكيل رئيس بلدية القدس حسين بك الحسيني.)

٨/ ١٢/ ١٩١٧م - ١٣٣٣هـ

متصرف القلس المستقل /عزت

وفي صبيحة يوم الأحد الموافق ١٩١٧/١٢/٩ وفي نحو الساعة التاسعة صباحا كانت القوات التركية قد أنحت انسحاها الكامل من المدينة، وتم تسليم وثيقة التسليم من قبل رئيس البلدية ومجموعة من الشبان المقدسيين الى قائد الفرقة الستين للجيش الإنكليزي الجنرال شي GENERAL SHEA وكان دخول الجيش الإنكليزي الى المدينة المقدسة في تمام الساعة العاشرة والنصف من ذات اليوم. (٢٨٠٠)

وبدخول الانكليز الى المدينة المقدسة بدأ عهد التحول الجذري في مصير المدينة المقدسة حيث انتهى الحكم العثماني الإسلامي لها بعد أن دام ما يقارب الأربعمائة عام امتدت منذ عام ١٥١٧ حتى ١٩١٧م وبدأ عهد جديد من المستعمرين الجدد.

#### هوامش الفصل السابع

- ١- فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٢، ص ٣٠٣-٣٠٤.
- ٢- د. عمر عبد العزيز عمر ، دراسات في تاريخ العرب الحديث ، ص٤٠.
  - ٣- فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٢ ، ص٣٠٥.
    - ٤- محمد كرد على ، خطط الشام ، ج٢ ، ص٢٠٧.
- - ٦- محمد فريد بك ، تاريخ الدولة العلية العثمانية ، ص ٧٣.
  - ٧- فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٢ ، ص٣٠٦.
    - ٨- أحمد فريدون بيه ، منشأت السلاطين ، ج١ ، ص٤٨٣.
      - ٩- ابن اياس ، بدائع الزهور ، ج٥ ، ص١٣٦.
- - ١١ أحمد فريدون بيه ، منشآت السلاطين ، ج١ ، ص٤٥٦-٤٥٦.
  - ١٢- فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٢، ص ٣٠٦.
    - ١٣- رفيق النتشه ، تاريخ مدينة القدس ، ص ٦٦.
  - ١٤- فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٢، ص ٣٠٧.
    - ٥١- محمد فريد بك ، تاريخ الدولة العلية العثمانية ، ص٧٨.
  - ١٦- د. على حسون ، النولة العثمانية وعلاقاها الخارجية ، ص٤٥.
    - ١٧- محمد فريد بك ، تاريخ الدولة العلية العثمانية ، ص ١٠٨.
  - ١٨- د. على حسون ، الدولة العثمانية وعلاقاتما الخارجية ، ص٥٦.
    - ١٩- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢ ، ص٥٤٢.
- Dr. KAMEL.J.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, CH. 7, P 201.
  - ٣١ م . رائف بعم ، كنوز القدس ، ص٧٣.
  - ٢٢- د . كامل العسلي ، القدس في التاريخ ، ص٢٣٤.
    - ٣٣- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص٥١٨-١٩٩٥.
  - ٢٤- بحير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص٢٠.

- ٢٥- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٥٤٢.
- ٢٦- م . والف نجم ، كنوز القلس ، ص٥١ ٣٠.
- ٧٧- الموسوعة الفلسطينية ، ج٣ ، ص ٥٤٢.
- ٢٨- م.رائف تجم ، كنوز القلس ، ص٣٣٣.
- ۲۹ ابن تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج٦ ، ص٧٤٥.
- ٣٠-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٦٥.

Dr. ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P201.

- -41
- ٣٢- م. رائف نجم ، كنوز القدس ، ص٣٤٤.
- ٣٣- المقدسي ، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ص١٦٨.
  - ٣٤- م . رائف نجم ، كنوز القدس ، ص ٣٤٧.
- ٣٥- مجير الدين الحنبلي ، الأنس الجليل ، ج٢ ، ص٢٨ . والمقدسي ، أحسن النقاسيم ، ص١٦٨.
  - ٣٦- م. رائف نجم ، كنوز القدس ، ص ٣٥٣، ٥٥٤، ٣٥٦، ٣٥٩.
    - ٣٧- د. كامل العسلى ، من اثارنا في بيت المقدس ، ص ١ ٥١ ٢ ٥١.
- ٣٨- يذكر بحير الدين الخنبلي في كتابه (الأنس الجليل لمعرفة تاريخ القدس والخليل، ج٢، ص٩٩)، أنه كان يوجد في اواخر القرن الخامس عشر بركتين فقط (بركتا المرجيع). أما البركة الثالثة يبدو أهما أضيفت في عهد السلطان سليمان.
- ٣٩- دعيت بهذا الاسم نسبة الى السلطان برقوق الذي عمرها سنة ٨٠١ هـــ/١٣٩٨ م. بحير الدين الحنبـــلي الأنس الجليل ج٢، ص٩٤.
- Dr ASALI JERUSALEM INHISTORY, P 201.

- ٤ •
- ٤١ م . رائف نجم ، كنوز القدس ، ص٣٦٠ ٣٦١ .
- 27 الأمير بيرام حاويش بن مصطفى : هو من رحالات الحكم العثماني في عهده الأول في القدس ، وقد عينه السلطان سليمان ناظراً على أعمال البناء في سور القدس ، وبعد انتهاء العمل في السور سنة ٩٤٧ هـ أقام في القدس وقام بأعمال عمر انية جمة .
  - 27- د. كامل العسلى ، من اثارنا في بيت المقدس ، ص١٦-١٩، ٢٠-٢٣.
    - ٤٤ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس، ص٢٦٦.
    - ٤٥ محمد فريد بك ، تاريخ الدولة العلية العثمانية ، ص١٠٧.
- COHEN & LEWIS, POPULATION, P 204.

- ٤٦

- Dr. ASALI . JERUSALEM IN HISTORY , P204-206 .
  - ٤٨ عارف العارف ، المسبحية في القدس ، ص٢٤.

٤٩ - د. عز الدين فودة ، قضية القدس ، ص٧٦.

PETERS, JERUSALEM, P 506,484.

-0.

Dr. ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P 204.

۱۵-

٥٢ - محمد سليم اليعقوب ، ناحية القدس الشريف (رسالة ماجستير غير منشورة) ، ص٢٤ - ٧١ ويذكر أن عدد القرى

Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 203.

-aY

٤٥-د. عبد الكريم غرايبة ، سورية في القرن التاسع عشر ، ص٥٢.

٥٥ - فيليب حتى ، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين ، ج٢، ص٣٠٧.

GIBB & BOWEN, ISLAMIC SOCIETY AND THE WEST, VOL 2, PART II. P 288. -07

100 هذه الدراسة مستندة الى سجلات المحكمة الشرعية في القدس، وقد قام بها السيد محمد سليم اليعقوب في رسالة ما حستير بعنوان (ناحية القدس الشريف - الجامعة الاردنية) وهي غير منشسورة، ص ١٢٥-١٧٦،١٣٦،١٣٣ . Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 205.

HEYD, OTTOMAN DOCUMENTS, N. 23.

-09

Dr. ASALI, JERUSALEM INHISTORY, P205.

-٦٠

٦١ - رفيق النتشة ، تاريخ مدينة القدس ، ص٦٧.

٦٢ - ولد السلطان مراد الرابع سنة ١٦٠٩ م، وقد تولي الحكم وهو في الثالثة عشر من عمره.

٦٣ - محمد فريد بك، تاريخ الدولة العلبة العثمانية ، ص١٢٤.

٦٤ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٦ - ٢٦٧.

٥٠- د . كامل العسلي ، من اثار نا في بيت المقلس ، ص٢٣٨ ، ٥٣ - ٥ ٢ ٨٤٠١ - ٥٠

STEPHEN, TSCHELEBISTRAVELS, QDAP, VOLIX, P95.

*TT* –

EVLYIA CELEBI, SIYAHATNAMESI, VOL 13, P250-253.

-77

٦٨ - قبل القرن التاسع عشر كان المسبحيون واليهود يعيشون في ذات الأحياء التي يقطنها المسلمون.

TSCHELEBIS TRAVELS, QDAB, VOL VIII, P156.

- 19

HENRY MAUNDRELL, A JOURNEY FROM ALEPPO TO JERUSALEM, P61. -v.

٧١- الخالدي ، رحلات في ديار الشام ، ص٥٥ و ص٠٠٠.

٧٧ - عبد الكريم رافق ، بلاد الشام ومصر ، ص١٤ ٢.

٧٧ - كان باشا القدس او أمير الحاج الشامي في أواخر القرن السادس عشر وأوائل القرن السابع عشر يعين من الأمراء المحليين، وفي أواسط القرن السابع عشر عين بعض الضباط الانكشارية في هذا المنصب، وبسعد سسنة ١٦٦٠ تلا ضباط الانكشارية في امرة الحج ضباط عثمانيون و كانوا يتولون حكومات السناحق، ولكن منذ سنة ١٧٠٨ أخذ ولاة دمشق يُعتلون هذا المنصب بصورة منتظمة. انظر :عبد الكريم رافق، بلاد الشام ومصر، ص١١٣-٢١٥.

Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P212 ٧٤ TSCHELEBIS TRAVELS, ODAP, VOL VIII, P149-15. -40 Dr. ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P213. - Y1 ٧٧-الحياري ، تحفة الأدباء ، ج٢ ، ص١٩٤-١٩٥. Dr. ASALI . JERUSALEM IN HISTORY, P 213. YA ٧٩-عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٦٧-٢٩٦ TSCHELEBIS TRAVELS, QDAP, Vol IX, P 100,840. -4. Dr. ASALI . JERUSALEM IN HISTORY, P2 -41 TSCHELEBISTRAVELS, QDAP, Vol1X, P95. ۸Y Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY.P 214,208 ۸٣ HEYD, OTTOMAN DOCUMENTS, P 28,43. - **A** £ Dr.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P209. ٨٦- د. كامل العسلى ، و ثانق مقدسية ، المحلد الاول ، ص ٢٨٩- ٠ ٢٩. ٨٧- ايبك: كلمة تركية مكونة من مقطعين (أي يمعني الشهر او القمر ) وبك: يمعني السيد او الأمير ، والمقصود بالأيبك هنا الكوات والسادق ٨٨ - السباهية: وهي كلمة فارسية تعني الجيش، وهم أفراد سلاح الخيالة الفرسان في الدولة العثمانية. ٨٩- الزعما: وهم الإقطاعيون الذين يتراوح دخلهم في النظام الإقطاعي بين ٢٠،٠٠٠ و ٩٩،٩٩٩ اقحة سنوياً . ٩٠ - أرباب التيمار : وهم أصغر أنواع الإقطاعيات ، وكان دخل التيمار السنوي يبلغ في حده الأقصى ١٩،٩٩٩ أقجة سنو یا ٩١ – دز دار: أمين القلعة أو قائدها. ٩٢ - النيكرجية :وهم من يعرفون بالانكشارية ، وهم فرقسة خاصة من فرق الجيش العثماني كان أفرادها ينشسأون على الولاء التام للسلطان و يدربون تدريباً عسكرياً دقيقاً. ٩٣ - حناب المولى: لقب بطلق عادة على القاضى. ٩٤ - لعدم التنصيص: لعدم و حود أي نص بذلك . ٩٥ - هي الوثيقة رقم ٥٠ وهي من كتاب د. كامل العسلي ، وثائق مقدسية ، المحلد الاول ، ص٢٨٩ - ٠ ٢٠. -97 Dr.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 210. ٩٧ - د. عز الدين فوده، قضية القدس، ص٧٧ - ٧٩ . Dr.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P210. -91 ٩٩ -- د. عز الدين فودة ، قضية القدس ، ص ٨٠.

```
۱۰۸ – سمير جريس ، القدس ، ص١٦٠
VOLNEY, TRAVELS THROUGH SYRIA, PP 307-309, 318.
                                                   ، ١١- عمد الخليلي ، و ثبقة مقدسية ، ص٤٣.
 CHEVALIER D'ARVIEUX, MEMOIRES, Vol II, P 323.
 VOLNEY, TRAVELSTHROUGH SYRIA, P303.
                                                                               -111
 Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY. P219.
                                                                              -114
                                           ١١٤- محمد الخليلي ، وثيقة مقدسية ، ص٣٨-٤٠ ٣٤٠
                                    ١١٥ - عارف العارف ، المصل في تاريخ القدس ، ص٩١ - ٩٠٠
Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, PP 214-215.
                                                                              -117
                                         ١١٧- عمد كرد على ، خطط الشام ، المحلد الثان ، ص٢٧٣
Dr.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P216.
                                                                              -114
                                           ١١٩ - حسين بن عبد اللطيف، تراجم، ص٢٤٦-٣٤٧.
Dr. ASALI, JERUSALEMIN HISTORY, P216.
                                                                              -11.
ENCYCLOPEDIA OF ISLAM, Vol 5, P33.(1980)
                                                                              -111
Dr. ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P217.
                                                                              -111
                                             ١٢٣ - د. عز الدين فودة ، قضية القدس ، ص٨٠ ٨-٨٢.
                                            ١٢٤ - ميخاليل بربك الدمشقى ، تاريخ الشام ، ص٧٧.
                                            ١٢٥ - عارف العارف ، المسيحية في القدس ، ص٢٥٢.
Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, PP 221-222.
                                                                              -177
                                                ١٢٧ - د. عز الدين فوده ، قضية القدس ، ص٨٢.
                                                   ١٢٨ - الموسوعة الفلسطينية ، ج٢، ص٢٧٧.
Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 222.
                                                                              -119
                                                ١٣٠ - أحمد سامح الخالدي ، أهل العلم ، ص٣٧.
```

PETERS, JERUSALEM, P 521.

Dr.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P218.

JERUSALEM, ASIAN & AFRICAN STUDIES, Vol 13, P220.

· · ١ – عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس، ص٣٦٣.

١٠٤- حسن بن عبد اللطيف، تراجم، ص ٣٤٢-٣٤٠.

١٠٧- د. كامل العسلي ، وثانق مقدسية ، المجلد الثان ، ص٧٧٥-٢٨٠.

١٠٢ - أحمد سامح الخالدي، أهل العلم.

١٠٦- الخليلي ، وثيقة مقدسية ، ص٤٣.

- ١٣١ فايز الكردي، عكا بين الماضي والحاضر، ص٩٤.
- ١٣٢ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٧٢.
  - ١٣٣- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢ ، ص٢٧٨ .
- ١٣٤ محمد فريد بك ، تاريخ الدولة العلية العثمانية ، ص١٩٠.
- 970 أحمد باشا الجزار ، وهو احد رحالات الدولة العثمانية الذين اشتهروا بالمقدرة والجبروت ، وهو من أصل بشناقي ، وقد علا شأنه بعدما أظهر مهارة عالية وقسوة متناهية في ذبح خصوم أسياده ، فكافأه هؤلاء بلقب الجزار ، للمزيد أنظر الموسوعة الفلسطينية ، ج١، ص٩٣-٩٤.
- Dr. ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P220-223.
  - VOLNEY, TRAVELS THROUGH SYRIA, P304.
    - ۱۳۸ مناع، أعلام فلسطين، ص٥٠٠ ١٥١.

-177

- ١٣٩ أحمد سامح الخائدي ، أهل العلم ، ص٣٧
- ١٤٠ -الدباغ، بلادنا فلسطين، ج١٠، ق٢، ص١١.
  - ١٤١ رفيق النتشة ، تاريخ مدينة القدس ، ص٦٧.
- ١٤٢ العورة ، تاريخ و لاية سليمان باشا العادل ، ص٢٩٢ ٢٩٧.
- Dr. ASALI . JERUSALEM IN HISTORY, P223.
- ENCYCLOPEDIA OF ISLAM, Vol V.P 335.(1980).
  - ١٤٥ الدباغ، بلادنا فلسطين، ج١٠، ق٢، ص١٠.
  - ١٤٦ العورة، تاريخ ولاية سليمان باشا العادل، ص٨٨-٨٩.
  - ١٤٧ محمد فريد بك، تاريخ الدولة العلية العثمانية ، ص ٢١ ٢٠٠.
    - ١٤٨ الدباغ، بلادنا فلسطين، ج١٠ ق٢، ص١٠.
- NEOPHYTOS, ANNALS OF PALESTINE, JPOS, Vol 18, PP 68,80.
- Dr. ASALI, JERUSALEMIN HISTORY, P224.
  - ١٥١ مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج٠١، ق٢، ص١٠.
- ١٥٢ محمد على باشا: وهو من أصل البسان حاء الى مصر مع الحملة العثمانية عام ١٧٩٩ لا خراج الفرنسسيين منها،
   فأسس الأسرة العلوية بمصر وأصبح واليا على مصر و تابعا للآستانة ، و كان يتحين الفرص للاستقسلال بحكمة عن الباب العالي
  - ١٥٢ د .علي حسون ، الدولة العثمانية وعلاقاتما الخارجية ، ص١٣٨.
    - ١٥٤ الموسوعة الفلسطينية ، ج٢ ، ص٢٦٢.
    - ٥٥ ١ سليمان ابوعز الدين ، ابراهيم باشا في سوريا ، ص٧٤.

- ١٥٦ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٧٧.
- ١٥٧ سليمان ابو عز الدين ، ابراهيم باشا في صوريا ، ص٨٠
  - ٥٨ فايز الكردي ، عكا بين الماضي والحاضر ، ص١٢٢.
- ١٥٩ سليمان ابو عز الدين ، ابراهيم باشا في سوريا ، ص١١٥
  - ١٦٠ محمد قاسم، تاريخ القرن التاسع عشر، ص١٧٣.
    - ١٦١ داود بركات ، البطل الفاتح ابراهيم ، ص١٣٩.
- ١٦٢ حورج انطونيوس ، يقظة العرب ، ترجمة ١.د. ناصر الدين الاسد و احسان عباس ، ص٩٢.
  - ١٦٣ محمد قاسم، تاريخ القرن التاسع عشر، ص١٧٣.
    - ١٦٤ الموسوعة الفلسطينية ، ج٢ ، ص٢٦٦.
  - ١٦٥ مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج١٠ ، ق٢، ص٢٨.
- ١٦٦ أسد رستم، عن الاصول العربية لتاريخ سورية في عهد محمد على باشا ، المحلد الخامس، ص٢٢٣-٢٣٥.
  - ١٦٧ حورج انطونيوس، يقظة العرب، ترجمة د. ناصر الدين الأسدو احسان عباس، ص٩١.
    - ١٦٨ سليمان ابو عز الدين ، ابراهيم باشا في سورية ، ص٧٦.
    - ١٦٩ أسدرستم، الاصول العربية، المحلد الاول، ص١٩-٨٧.
    - ١٧٠ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٨٨ ٢٨٩ .
    - ۱۷۱ داو د بر كات ، ذكرى البطل الفاتح ابر اهيم باشا ، ص ١٤٦.
      - ١٧٢- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢، ص٢٦٧.
      - ١٧٢ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٨٨.
      - ١٧٤ سليمان ابو عز الدين ، ابراهيم باشا في سوريا ، ص١٦٩.
    - ١٧٥ داو د بركات ، ذكرى البطل الفاتح ابر اهيم باشا ، ص١٢٥.
      - ۱۷٦ محمد كرد على ، خطط الشام ، ج٢، ص٥٨.
      - ١٧٧ عارف العارف ، المفصل في ثاريخ القدس، ص ٢٨١.
        - ۱۷۸ داو د بر كات ، البطل الفاتح ابراهيم ، ص١٢٦.
      - ١٧٩ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٨٢.
        - ٠ ٨ ١ داو د بركات ، البطل الفاتح ابراهيم ، ص١٢٦.
      - ١٨١ سليمان ابو عز الدين ، ابراهيم باشا في سورية ، ص١٧٣.
    - ١٨٢ عارف العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص٢٨٢-٢٨٤.
      - ١٨٣ داو د بركات ، البطل الفاتح ابراهيم ، ص٢٦ .
      - ١٨٤ عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٨٤.

```
١٨٥ - داود بركات ، البطل الفاتح ابراهيم ، ص٢٦٠.
```

١٨٦- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢، ص٢٦٩.

۱۸۷ - داود بركات ، البطل الفاتح ابر اهيم ، ص٢٦ .

۱۸۸ - محمود العابدي ، قدسنا ، ص١٣٣.

١٨٩ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ٢٩١.

٩٠ - د. عز الدين فوده، قضية القدس، ص٠١٠.

١٩١- الموسوعة الفلسطينية ، ج٢ ، ص٢٦٥.

١٩٢ - محمود العابدي ، قدسنا ، ص١٣٠ - ١٣٢.

١٩٣-الموسوعة الفلسطينية ، ج٢، ص٢٦٥.

١٩٤ - داود بركات ، البطل الفاتح ابراهيم باشا ، ص١٦٧ - ١٨٥٠ - ١٨٩٠

١٩٥- فايز الكردي، عكابين الماضي والحاضر، ص١٢٣.

١٩٦ - سليمان ابو عز الدين، ابراهيم باشا في سوريا، ص٥٦٠-٣٠٠.

١٩٧ - داود بركات ، البطل الفاتح ابراهيم ، ص٢٠٩.

١٩٨ - د. على حسون ، الدولة العثمانية وعلاقاتما الخارجية ، ص٥١ م١.

١٩٩ - عارف العارف ، المفصل في ناريخ القدس ، ص٢٩٢ - ٢٩٣.

٠٠٠- م. رائف نجم، كنوز القدس، ص٣٠.

١٠١- الكزاندر شولش ، تحولات جذرية في فلسطين ، ص١٤٧. (مترجم)

Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P233.

*TORY*, P233. - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** - **\*\*** -

٣٠٢- المسكوبية : وهو بحمع روسي بني في منطقة الميدان التي كانت تستعمل لتدريب الحامية العثمانية غربي المدينة وقد حطم بفخامته كل المقاييس السابقة المتبعة في البناء والتعمير في القدس.

٢٠٤-م . رائف نجم ، كنوز القدس، ص ٣٠.

Dr.ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P232.

-7.0

٢٠٦- الكزاندر شولش، تحولات حذرية في فلسطين، ص٢٣.

Dr. ASALI, JERUSALEMINHISTORY, P238.

-4.4

۲۰۸ - د. كامل العسلى ، وثانق مقدسية ، ص٢٨٧ - ٢٨٨.

٢٠٩ د. عز الدين فوده ، قضية القدس ، ص ١١١.

١٠ ٧ - مصطفى مراد الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج٠١ ، ق٢، ص٣٨.

٢١١- الكزاندر شولش، تحولات حذرية في فلسطين، ص٦٣-٥٦٠.

٢١٢ – د. عز الدين فوده ، قضية القدس ، ص١١٢.

٢١٣ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج١٠ ، ق٢ ، ص٣٩.

٢١٤- عمد قاسم، تاريخ القرن التاسع عشر، ص٥١٥.

ه ٢١- كان الحجاج الروس يمثلون الفصيل الأقوى والأكبر في سيل الحجاج السنوي الى الاراضي المقدسة وقد بلغ عددهم حده الاعلى سنة ١٩٠٠ حينما وصل الى ١١،٠٠٠ حاج روسي.

٢١٦- شولش ، تمولات حذرية في فلسطين ، ص٧٢.

٢١٧- عارف العارف ، تاريخ قبة الصخرة والمسجد الاقصى ، ص٩٤.

۲۱۸- محمود العابدي ، قدسنا ، ص۱۳۲.

٢١٩ - وحيه ابو ذكري ، القدس العربية عبر القرون ، ص٠٨٠.

. ۲۲- عمود العابدي ، قدسنا ، ص۱۳۳.

٢٢١ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج٠١، ق٢، ص٣٩.

.Dr. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 233.

٣٢٣ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج١٠ ، ق٢، ص٤١.

CHARLES WARREN, UNDERGROUND JERUSALEM, P 490-522. LONDON 1876 ۲۲ ٤ ه ۲۹ - شولش خولات حذرية في فلسطين، ص ۲۹۳

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTOR, P 241

۲۲۷- مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج١٠، ق٢، ص٣٧.

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 239

-778

- 7 7 7

٢٢٩– شولش ، تحولات جذرية في فلسطين ، ص٢٤.

. ٢٣- عوض ، متصرفية القلس ( رسالة حامعية ) ص٢٤ وما بعدها.

DR.ASALI , JERUSALEM IN HISTORY, P240

-441

BENVENISTY, MERON, JERUSALEM THE TORN CITY ,P 41.

JERUSALEM, (1976).

٣٣٣- أسامة الحلي ، بلدية القدس العربية ، ص٧

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P240

-445

٣٦٥ - يوسف الخالدي (١٨٤٦ - ١٩٠١): - هو سليل احدى عائلتي الأعيان المقدسيين العريقتين اللتين كانتا تتنازعان المحاه و النفوذ في القرن التاسع عشر، وهما عائلتا الحسيني والخالدي . كان يوسف الخالدي بمثابسة مصلح عثماني للولاية ، وكان ممثلاً فلسطينيا لفترة التنظيمات التي كان لها في تصوره خمسة اهداف ١ - انشاء نظام تعليمي يتخذ المؤسسات التعليمية الاوروبية مثالاً ،٢ - القضاء على انعدام الفاعلية في الادارة وعلى التحكم الاداري ٣ - تحقيق التسلمح الديني ٤ - ضمان الحقوق والحريات الدستورية ،٥ - تحسين البنية التحتية . و بقى يوسسف الخالدي مخلصا في عاولته لتحقيق هذه الإهداف حتى اواخر ايامه . ( انظر شولش ، تحولات جذرية في فلسطين، ص ٢٨ - ٢٩٠).

٤٠- د. على محافظة ، العلاقات الألمانية - الفلسطينية ١٨٤١ - ١٩٤٥ ، بيروت ١٩٨١ ، ص١٠٠-١٣٣٠.

٧٤١ – عارف العارف – تاريخ قبة الصخرة والمسجد الاقصى المبارك ، ص٩٥.

DR. ASALI JERUSALEM IN HISTORY, P234

-717

۲۶۳ - شولش، تحولات حذرية، ص۱۶۸ ۲۵،۱

DR. ASALI. JERUSALEMIN HISTORY, P237

-722

٥٤٥ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج١٠ ، ق٢، ص٤٢. وانظر

JERUSALEM IN HISTORY, P237

٢٤٦ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٦٩٦.

DR. ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P 237

- 7 2 7

٧٤٨ - جورج انطونيوس، يقظة العرب، ص١٢٨.

٧٤٩ - شولش- تحولات حذرية في فلسطين، ص٢٩٣.

٠٥٠ - حورج انطونيوس، يقظة العرب، ص١٢٩.

٢٥١- شولش، تحولات حذرية في فلسطين ، ص٢٩٣.

٢٥٢ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٩٦.

۲۵۳ – محور ج انطونيوس، يقظة العرب، ص١٣١.

٢٥٤- محمد قاسم، تاريخ القرن التاسع عشر، ص٢٢٢-٢٢٣.

٥٥٧ - للمزيد عن جمعية الاتحاد والترقى واهدافها و تاريخها ، انظر : الموسوعة الفلسطينية ، ج١، ص٧٥-٧٩.

٢٥٦ - محمد قاسم، تاريخ القرن التاسع عشر، ص٥٢٠.

٢٥٧- الموسوعة الفلسطينية ، ج١، ص٧٦.

DR.ASALI. JERUSALEM IN HISTORY, P239

401-

٥٩ ٢ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ٢٩٨.

٢٦٠ - مصدر التعداد السكاني لمدينة القدس ، انظر ما يلي:

ALEXANDER SHOLCH, THE DEMOGRAPHIC DEVELOPMENT OF PALESTINE, 1850-1882. IN THE INTERNATIONAL JOURNAL OF MIDDLE EAST STUDIES, 17/4/1985.

ومصدر التعداد السكاني لقضاء القدس بما فيها المدينة ، انظر ما يلي:

KAMAL H.KARPAT, OTTOMAN POPULATION 1836-1940, MADISON, 1985, PP 144-145 & 184-185, 261-DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P 232.

DR ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P232

-771

٢٦ ٢ – عارف العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص٩٦.

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P232

-777

٢٦٤ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج ١٠ ، ق٢، ص ٤٩ - ٠٥.

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P232

-770

٢٦٦ - عارف العارف المفصل في تاريخ القدس ، ص٢٩٦.

٣٦٧ - م. رائف نحم، كنوز القدس، ص

٢٦٨ - شولش، تحولات جذرية في فلسطين، ص٥٥٠.

٣٦٩ - مصطفى الدباغ، بلادنا فلسطين، ج١٠ ، ق٢، ص ٤٩.

٢٧٠ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ٢٩٨

٢٧١ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج ١٠ ، ق٢ ، ص ٤٦.

٧٧٢ - رفيق النتشة ، تاريخ مدينة القدس ، ص٧١.

٢٧٣ - مصطفى الدباغ ، بلادنا فلسطين ، ج٠١ ، ق٢ ، ٥٠ .

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P237

- 475

٢٧٥- شولش، تحولات حذرية في فلسطين، ص١٥٣

CUINET, V. LIBAN - SYRIE, GEOGRAPHIC ADMANINISTRATIVE - YV1, PARIS 1896, P241

DR.ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P240

-177

٢٧٨ - عارف العرف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص ٢٩٨.

٢٧٩- د. كامل العسلى ، مقدمة في تاريخ الطب في القدس ، ص ٢١٩-٢٠.

DR. ASALI, JERUSALEM IN HISTORY, P241

- 44.

۲۸۱-م.ف، ج۱، ص۲۶۱.

٢٨٢- عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس ، ص٣٠٠.

٢٨٣ - محمد قاسم، تاريخ القرن التاسع عشر، ص٠٠٠

٢٨٤ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس، ص٣٨٣.

٢٨٥- طوطح وبولص ، تاريخ القدس و دليلها ، ص٣٥٠.

٢٨٦ - عارف العارف ، المفصل في تاريخ القدس، ص٣٨٣ - ٣٨٤.

### المصادر والمراجع العربية

- ابن الأثير،عز الدين أبو الحسن على بن محمد
  - الكامل في التاريخ، بيروت ١٩٦٦.
    - ابن البطريق، سعيد (أفتيشيوس)
- التاريخ المجموع على التحقيق والتصديق، بيروت ١٩٠٥.
  - إبن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن
  - فضائل القدس، تحقيق حبرائيل حبور، بيروت ١٩٧٩.
- سبط إبن الجوزي، شمس الدين أبو المظفر يوسف بن قراوغلي مرآة الزمان في تاريخ الأعيان، مطبعة حيدر آباد الركن ١٩٥٢.
  - إبن القلانسي، أبو يعلى حمزة
  - ذیل تاریخ دمشق، بیروت ۱۹۰۸.
    - إبن إياس، محمد بن أحمد
  - بدائع الزهور في وقائع الدهور، القاهرة ٤ ٩٥٠.
- إبن تغري بردي، جمال الدين أبو المحاسن يوسف الأتابكي النحوم الزاهرة في أخبار ملوك مصر والقاهرة، القاهرة ٩٣٥.
  - إبن تغري بردي، جمال الدين أبو المحاسن يوسف الأتابكي
- حوادث الدهور في مدى الأيام والشهور، تعقيق محمد كمال الدين عز الدين، القاهرة ٩٩٠.
  - إبن حبير، محمد بن أحمد الكنابي
  - رحلة إبن حبير، بيروت ١٩٥٩.
  - إبن خلكان، أحمد بن محمد بن أبي بكر
  - وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، بيروت ١٩٧١.
    - إبن شاهين، غرس الدين خليل بن شاهين الظاهري
    - زبدة كشف الممالك وبيان الطرق والمسالك، القاهرة ١٩٨٨.

- إبن شداد، هاء الدين يوسف بن رافع
- النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، تحقيق د. جمال الدين الشيال، القاهرة ١٩٦٤.
  - إبن فضل الله العمري، شهاب الدين أبو العباس أحمد بن يحي
    - مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، القاهرة ٤ ١٩٢.
    - -إبن قاضي شهبة، تقى الدين أبو بكر بن محمد الأسدي
  - الكواكب الدرية في السيرة النورية، تحقيق محمود زايد، بيروت ١٩٧١.
    - إبن كثير، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل
    - البداية والنهاية في التاريخ، القاهرة ١٩٣٢.
      - إبن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد
      - معجم لسان العرب، الكويت ١٩٧٢.
      - إبن واصل، جمال الدين محمد بن سالم
    - مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، القاهرة ١٩٥٧.
      - أبو شامة، شهاب الدين
  - أزهار الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية، القاهرة ١٩٥٦-١٩٦٢.
    - أبو الفداء، عماد الدين اسماعيل بن على
    - المختصر في أخبار البشر، القاهرة ١٩٠٧.
      - أحمد دراج
- المماليك والفرنج في القرن التاسع الهجري الخامس عشر الميلادي، القاهرة ١٩٦١.
  - أحمد دراج
  - وثائق دير صهيون بالقدس الشريف، القاهرة ١٩٦٨ .
    - أحمد سامح الخالدي
    - أهل العلم والحكم في ريف فلسطين، عمان ١٩٨٦.
      - أحمد سامح الخالدي
      - رحلات ف ديار الشام، يافا ١٩٤٦.

- أحمد عيسى

تاريخ البيمارستانات في الإسلام ، بيروت ١٩٨١.

- أحمد فريدون

منشآت السلاطين، القاهرة ١٩٣٤.

- أرنست باركر

الحروب الصليبية، ترجمة الباز العريني، بيروت ١٩٦٥.

- أ. س مربحي الدومنكي

بلدانية فلسطين العربية، بيروت ١٩٤٨.

- اسحق موسى الحسيني

عروبة بيت المقدس، بيروت ١٩٦٩.

- أسدرستم

الأصول العربية لتاريخ سورية في عهد محمد على باشا ، المحلد الخامس ، بيروت ١٩٣٤.

- اسكندر ميخائيل مكسى

القدس عبر التاريخ ، القاهرة ١٩٧٢.

-الإصطخري ، أبو اسحق ابراهيم بن محمد الفارسي

مسالك الممالك ، ليدن ١٩٦٧.

- الأصفهان ، عماد الدين الكاتب

الفتح القسى في الفتح القدسي ، القاهرة ١٩٦٥.

- الأنطاكي ، يحي بن سعيد

تاريخ الذيل، دمشق ١٩٦٨.

- البغدادي ، عبد اللطيف

عيون الأنباء في طبقات الأعيان ، مصر ١٩٤٣.

- البلاذري ، أبو العباس أحمد بن يحي بن حابر

فتوح البلدان، القاهرة ١٩٥٦.

- البنداري، قوام الدين الفتح بن على بن محمد

سنا البرق الشامي، وهو مختصر لكتاب البرق الشامي لعماد الأصفهاني، بيروت ١٩٧١.

- الحموي، ياقوت بن عبد الله

معجم البلدان، دار احياء التراث العربي (د.ت)

- الخياري، ابراهيم بن عبد الرحمن

رحلة الخياري، تحفة الأدباء وسلوة الغرباء، بغداد ١٩٨٠.

- السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن

التبر المسبوك في ذيل السلوك ، القاهرة ١٩٠٠.

- الطبري، أبو جعفر محمد بن حرير

تاريخ الرسل والملوك، ليدن ١٩٦٤.

- العورة، ابراهيم

تاريخ ولاية سليمان باشا العادل، صيدا ١٩٣٦.

- القاضي عي الدين ابن عبد الظاهر

الروض الزاهر في سيرة الملك الظاهر، تحقيق فاطمة صديق، القاهرة.

- القرآن الكريم.

- القلقشندي، أحمد بن على بن أحمد الغزاوي

صبح الأعشى في صناعة الإنشا، القاهرة ١٩٦٣.

- الكزاندر شولش

تحولات حذرية في فلسمطين ، نقسله عن الألمانية الدكتور كامل العسملي، عمان ١٩٨٨ .

-المسعودي، أبو الحسن على بن الحسين

مروج الذهب ومعادن الجوهر، القاهرة ١٩٦٤.

-المقدسي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن مفلح

أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، ليدن ١٩٠٦.

- المقريزي، تقى الدين أحمد بن على

اتعاظ الحنفا بأحبار الائمة الفاطميين الخلفا، تحقيق جمال الدين الشيال، القاهرة ١٩٤٨.

- المقريزي ، تقي الدين أحمد بن على

البيان والإعراب عما بأرض مصر من الأعراب ، تحقيق عبد المحيد عابدين ، القاهرة ١٩٦١.

- المقريزي ، تقى الدين أحمد بن على

السلوك لمعرفة دول الملوك ، ج١ ، ج٢ ، تحقيق محمد مصطفى زيادة ، القاهرة ١٩٧٢. ج٣، ج٤، تحقيق سعيد عاشور ، القاهرة ١٩٧٢.

- الموسوعة الفلسطينية

القسم العام ، أربعة احزاء ، دمشق ١٩٨٤ .

- الواقدي ، أبو عبد الله محمد بن عمر

فتوح الشام، القاهرة ١٩٣٤.

- اليعقوبي ، أحمد ابن يعقوب

تاريخ اليعقوبي، النجف ١٩٦٤.

- أمينة البيطار

تاريخ العصر الأيوبي ، دمشق ١٩٨١–١٩٨٢.

- جب (هاملتون)

مآثر صلاح الدين، دراسات في حضارة الإسلام، بيروت ١٩٧٤.

- جرجى زيدان

تاريخ مصر الحديث مع فذلكة في تاريخ مصر القديم ، القاهرة ١٨٨٩.

- حورج أنطونيوس

يقظة العرب تاريخ حركة العرب القومية، ترجمة د. ناصر الدين الأسد وإحسان عبـــاس، بـــيروت ١٩٦٦.

-حتي، حرجي، حبور

تاريخ العرب المطول ، تأليف فيليب حتى، ادوارد حرحي، حبرائيل سليمان حبور، بيروت ١٩٦١.

-حسن باشا

الألقاب الإسلامية في التاريخ والوثائق والاثار ، القاهرة ١٩٥٧.

-حسن بن عبد اللطيف الحسيني

تراجم أهل القدس في القرن الثاني عشر ، عمان (د.ن) ١٩٨١.

- حمد أحمد عبد الله يوسف

بيت المقدس من العهد الراشدي حتى نهاية الدولة الأيوبية ، القدس ١٩٨٢.

-خليل طوطح

تاريخ القدس ودليلها ، القدس ١٩٢٠.

- داود بركات

ذكرى البطل الفاتح ابراهيم باشا ، القاهرة ١٩٤٨.

- دريد عبد القادر النوري

سياسة صلاح الدين في بلاد مصر والشام والجزيرة ، بغداد ١٩٧٦.

- رائف نجم وآخرون

كنوز القدس، عمان ١٩٨٣.

-رشاد الإمام

مدينة القدس في العصر الوسيط ( ١٢٥٣ - ١٥١٦ م) ، تونس ١٩٧٦.

-رفيق شاكر النتشة

تاريخ مدينة القدس، عمان ١٩٨٤.

-رنسيمان، (ستيفن)

تاريخ الحروب الصليبية ، ترجمة السيد الباز العريني ، بيروت ١٩٨٧ .

- سامي حکيم

القدس، القاهرة ١٩٧٠.

- سعيد عبد الفتاح عاشور

الحركة الصليبية، القاهرة ١٩٧٨.

- سعيد عبد الفتاح عاشور

المؤتمر الدولي الثالث لبلاد الشام، المحلد الأول ١٩٧٤.

- سعيد عبد الفتاح عاشور

أوروبا في العصور الوسطى، القاهرة ٤ ٦٩ ١.

- سعيد عبد الفتاح عاشور

العصر المماليكي في مصر والشام، القاهرة ١٩٦٥.

- سليمان أبو عز الدين

ابراهيم باشا في سورية، بيروت ١٩٢٩.

- شحادة ونقولا خوري

خلاصة تاريخ كنيسة أورشليم الأرثوذكسية، القدس ١٩٢٥.

- شفيق جاسر محمود

تاريخ القدس والعلاقة بين المسلمين والمسيحيين فيها منذ الفتح الاسلامي حتى الحروب الصليبية، عمان ١٩٨٤.

- عادل مناع

أعلام فلسطين في أواخر العهد العثماني (١٨٠٠٠-١٩١٨) بيروت ١٩٩٥.

- عارف العارف

المفصل في تاريخ القدس، القدس ١٩٦١.

- عارف العارف

المسيحية في القلس، القاهرة ١٩٥١.

- عارف العارف

تاريخ قبة الصخرة المشرفة والمسجد الأقصى المبارك ولمحة عن تاريخ القدس، القدس ٥٥٩.

- عارف العارف

تاريخ القدس، القاهرة ١٩٥١.

-عبد الحميد السائح

أهمية القدس في الإسلام ، عمان ١٩٨٠.

-عبد الحميد زايد

القدس الخالدة ، القاهرة ١٩٧٤.

- عبد الكريم غرايبة

سورية في القرن التاسع عشر (١٨٤٠-١٨٧٦) القاهرة ١٩٦٢.

- عبد الكريم رافق

بلاد الشمام ومصر من الفتح العثماني الى حملة نابسليون بونابسرت (١٥١٦-١٧٩٨) دمشق (د.ن)٩٦٧)

- عبلة المهتدي الزبدة

صلاح الدين وتحرير القدس، عمان ١٩٩٤.

– عز الدين فودة

قضية القدس في محيط العلاقات الدولية ، بيروت ١٩٦٩.

- على ابراهيم حسن

دراسات في تاريخ المماليك البحرية وفي عصر الناصر محمد بوحة خاص ، القاهرة ١٩٤٤.

- على السيد على

القدس في العصر المملوكي ، القاهرة ١٩٨٦.

- على حسون

الدولة العثمانية وعلاقاتما الخارجية ، دمشق ١٩٨٠.

- على محافظة

العلاقات الالمانية - الفلسطينية (١٨٤٠ -١٩٤٥) بيروت ١٩٨١.

- عمر عبد العزيز عمر

دراسات في تاريخ العرب الحديث والمعاصر، بيروت ١٩٧٥.

- عبد العزيز محمد عوض

الإدارة العثمانية في ولاية سورة ١٨٦٤-١٩١٤ (متصرفية القلس) رسالة حامعية، القاهرة ١٩٦٩.

- فايز الكردي

عكا بين الماضي والحاضر ، عكا ١٩٧١.

-فوزي زيادين

يوم القدس، أبحاث الندوة الرابعة ، عمان ٩٩٣.

- فوشيه الشارتري

تاريخ الحملة الى القدس، ترجمة د. زياد العسلي، عمان ١٩٩٠.

- فيليب حتى

تاريخ سورة ولبنان وفلسطين ، بيروت ١٩٥٩.

- كامل جميل العسلي (مؤلف ومحرر ومترجم)

القدس في التاريخ ، عمان ١٩٩٢.

-كامل جميل العسلي

وثائق مقدسية تاريخية مع مقدمة حول بعض المصادر الأولية لتاريخ القدس ، الجزء الأول

عمان ١٩٨٣، الجزء الثاني عمان ١٩٨٥، الجزء الثالث عمان ١٩٨٩.

- كامل جميل العسلى

مقدمة في تاريخ الطب في القدس، منذ أقدم الأزمنة حتى سنة ١٩١٨، عمان ١٩٩٤.

-كامل جميل العسلي

معاهد العلم في بيت المقدس، عمان ١٩٨١.

-كامل جميل العسلى

من أثارنا في بيت المقدس، عمان ١٩٨٢.

- كامل جميل العسلى

مقال ، محلة القلس الشريف ، العدد (٥) اصدار أمانة القدس في عمان/ الأردن ١٩٨٥.

-كامل جميل العسلي

يوم القدس، أبحاث الندوة الأولى، الكويت ١٩٨٩.

- الكتاب المقدس

اصدار دار الكتاب المقدس في العالم العربي ١٩٨٣.

- بحير الدين الحنبلي

الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل، النحف ١٩٦٨.

-محمد أحمد سليم اليعقوب

ناحية القلس الشريف في القرن العاشر الهجري السادس عشر الميلادي، رسالة حامعية، الجامعة الأردنية ١٩٨٦

- محمد أديب العامري

القدس العربية ، عمان ١٩٧١.

- محمد الخليلي

وثيقة مقدسية ، وقفيته المؤرخة سنة ٧٧٦٦ عن ايرادات الأوقاف في القرن ١٨٠.

- محمد عبد الله عنان

الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية ، القاهرة ١٩٠٠.

- محمد فريد بك

تاريخ الدولة العلية العثمانية ، القاهرة ٢ ١٩١٠.

- محمد قاسم

تاريخ القرن التاسع عشر ، القاهرة ١٩٥٤.

- محمد کرد علی

خطط الشام ، دمشق ١٩٢٥.

- محمود العابدي

قدسنا ، القاهرة ١٩٧٢.

- مروان أبو خلف

يوم القدس، أبحاث الندوة الرابعة ، عمان ١٩٩٣.

- مصطفى مراد الدباغ

بلادنا فلسطين ، بيروت ١٩٦٥.

- ميخائيل بريك الدمشقي

تاريخ الشام ، تحقيق وتقديم أحمد غسان سبانو ، دمشق ١٩٨٢ .

- ناصر خسرو علوي

سفرنامة ، ترجمة د. يحى الخشاب ، القاهرة ١٩٤٥.

- وحيه أبو ذكري

القدس العربية عبر القرون ، القاهرة ١٩٦٧ .

- يوسف درويش غرانمة / تاريخ نيابة بيت المقدس في العصر المملوكي ، عمان ١٩٨٢.

## المصادر والمراجع الأجنبية

- ASALI, Kamel Jamil.

JERUSALEM IN HISTORY. Edited and Trans.B K.J.ASALI Buckhurst Hill Scorpion Publisher 1989.

- BERCHEN, Max Van LA JERUSALEM MUSULMANE, Lausanne 1978.
- BEVAN, Edwyn Robert.

  THE HOUSE OF SELEUCUS, Routledge&kEgAn Paul,
  London 1966.
- COHEN, A.and LEWIS,B.

  POPULATION AND REVENUE In The Towns Of Palestine
  In The Sixteenth Century, Princeton, 1978.
- CELEBI, Evliya. EVLIYA CELEBI SEYAHATNAMESI, Istanbul 1971.
- CELEBI, Evliya.

EVLIYA TSHELEBIS TRAVELS IN PALESTINE, Trans by ST.H. Stephan, Quaterly Of The Dep.Of Antiquities In Palestine Oxford u.p. 1934.

-CLEARMONT, Ganneau.

ARCHEOLOGICAL RESEARCHES IN PALESTIN DURING THE YEARS (1873-1874)London 1896.

- -CRESWELL, Keppel Archibold Cameron.

  EARLY MUSLIM ARCHITECTURE, Umayyads. A.D. 622-750. Oxford 1969.
- -CUINET, Vital.

LIBAN-SYRIA, Geographic Administrative, Paris 1896.

-DE VAUX, Roland.

ANCIENT ISRAEL, Its Life & Institutions, Trans by John Mc Hugh-Mc Graw-hill, New York 1961.

-ENCYCLOPIDIA BRITANNICA, William Benton Publisher LTD ,1974. -ENCYCLOPEDIA JUDAICA,

Keter Publisher House LTD, Jerusalem 1971.

-ENCYCLOPEDIA OF ISLAM,

Edited by H.A.R.Gibb.Leiden:Brill,1980.

- FRESCOBALDI, Gucci and Sigoli.

A VISIT TO THE HOLLY PLACES OF EGYPT, SINAI, PALESTINE, AND SYRIA IN 1384. Trans. By Thiophilus Bellorini, Eugene Huade, Bellarmino Bagatti, Jerusalem, Fransiscan Press 1948.

- FULCHER OF CHARTRE.

A HISTORY OF THE EXPEDITION TO JERUSALEM, New York, 1973.

- GIBB & BOWEN.

THE ISLAMIC SOCIETY AND THE WEST, Vol 2, Part 2.

-GRAY, John.

A HISTORY OF JERUSALEM, Robert Hale, London 1969. -HEYD, Uriel.

OTTOMAN DOCUMENTS ON PALESTINE, 1552-1615, London-Oxford U.P. 1960.

-ASIAN & AFRICAN STUDIES,

Jerusalem, Vol 13, No 3.

- JOSEPHUS, Flavious.

THE GREAT ROMAN-JEWISH WAR, Trans by G. A.

William Whiston, gloucester Mass: Peter Smith, 1960.

-KARPAT, Kemal H.

OTTOMAN POPULATION (1830-1914), Madison 1985.

-KENYON, Kathleen Mary.

JERUSALEM EXCAVATING 4000 YEARS OF HISTORY, Thames & Hudson, London 1967.

-KENYON, Kathleen Mary.

DIGGING UP JERUSALEM, E.Benn, London 1974.

-LA MONTE, John.

FEUDAL MONARCHY IN THE LATIN KINGDOM OF JERUSALEM (1100 to 1291), London1932.

-LEWIS, Hayter.

THE HOLY PLACES OF JERUSALEM, New York.

-MACPHERSON, James.

THE PILGRIMAGE OF ARCULFUS, Trans.from French And Rev. By James Rose Macpherson, (B.D.)

-NEOPHYTOS,

ANNALS OF PALESTINE, Journal of The Palestine Oriental Society (JPOS), Vol 18.

- OLDENBOURG, Zoe.

THE CRUSADES, Trans. From French By Anne Carter, London 1966.

- PETER, E.F.

JERUSALEM, In The Eyes of Chroniclers, Visitors, Pilgrims And Prophets From The Days Of Abraham To The Beginning Of Modern Times, Princeton 1985.

- RICHMOND, Ernest Tathan.

THE DOME OF THE ROCK IN JERUSALEM, Oxford, Clarendon Press 1924.

- RUNCIMAN, Steven.

A HISTORY OF THE CRUSADES, London, Cambridge U.P.1957.

-SETTON, A.& BALDWIN.

A HISTORY OF THE CRUSADES, Philadelphia 1962.

-SHOLCH, Alexander.

THE DEMOGRAPHIC DEVELOPMENT OF PALESTINE (1850-1882)In The International Journa of Middle East Studies, 17/4/1985.

-STEVENSON, W.B.

THE CRUSADERS IN THE EAST, Beirut 1958.

-VOLNEY, S.F.

TRAVELS THROUGH SYRIA, Leiden 1957.

-WARREN, Charles .

UNDERGROUND JERUSALEM, Richard Bentley&Son,
London 1876.

-WILLIAM OF TYRE,

A HISTORY OF DEEDS DONE BEYOND THE SEA,
New York 1943.

#### مصادر الصور والخرائط

اولا: الصور ١، ٢٣، نقلاعن كتاب (أثارنا في بيت المقلس) تأليف د. كاما جميل العسلي، عمان ١٩٨٢.

> ثانيا: الصور ٢، ٣، نقلاعن كتاب (القلس العربية) تأليف محمد أديب العامري، عمان ١٩٧١.

ثالثا: الصور ٤، ٧، نقلا عن كتاب (أبحاث الندوة الرابعة ليوم القدس) لجنة يوم القدس، عمان ١٩٩٣.

رابعا: الصور ۲۱،۵، ۳۹، نقلاعن كتاب (فلسطين تاريخ وحضارة) اعداد الفنان اسماعيل شموط، عمان ۱۹۷۹.

خامسا: الصورة ٦، نقلا عن بطاقة اعلامية صادرة عن وزارة السياحة الأردنية.

EARLY MUSLIM ARCHITECTURE مسابعا : الصورة ٩، نقلا عن كتاب BY : CRESWELL, KEPPEL ARCHIBOLD CAMERON.

ثامنا: الصورة ١١، نقلا عن كتاب (صلاح الدين وخرير القلس) تأليف عبلة المهتدي الزبدة، عمان ١٩٩٤.

تاسعا: الصور ۱۳، ۲۰، ۲۳، نقلا عن كتاب ( القدس الشامخة عبر التاريخ) تأليف محمد هاشم غوشة، الكويت ۱۹۸۹.

عاشوا: الصور ۱۸،۱۰، ۲۲، ۳۲، ۳۵، نقلا عن كتاب (كنوز القلس) تأليف م. رائف نجم وآخرون، عمان ۱۹۷۰. الحادي عشو: الصور ٢١، ١٩، ١٩، ٢٢، وثائق خاصة للدكتور كامل العسلي. الثاني عشو: الصور ٢٨، ٥٥، نقلاعن كتاب (أحدادنا في ثرى بيت المقلس) تأليف د. كامل جميل العسلي، عمان ١٩٨٢.

الثالث عشر: الصور ٤٦، ٤٧، من أرشيف المكتبة الوطنية، عمان- الأردن.