

حث عن الثقافة بأنها: «الكابالم

### مفهوم أصول الثقافة المستعملية وسأني

١ - أصل الشيء:

أساسه الذي يقوم عليه، وما يبنى عليه غيره، أو ما يتفرع عنه غيره (١).

# واللاحظ على هذا التعريف هو: «العموم» و «الساواة ب: عَغَا عَفَاقتُنا - ٢٤٠٤

جاءت من مادة (ث ق ف)، يقال: ثقيفَ الرجلُ الشيءَ ثقفاً وثِقافاً وثَقُوفةً: حَذَقَه وتعلَّمه، عَامَا الله بنجنا من مادة المناسلة المالية المناسلة ال

فالجَذَر اللَّغوي لكلمة الثقافة يدور على عدة معان، منها: الفِطْنة والذكاء، وسرعة التعلم، والمهارة، ومعرفة ما يُحتاج إليه وضبطه وحسن القيام به (٢).

فنلاحظ هنا أن استعمال هذه المادة اللغوية يأتي على صورتين:

الصورة الأولى: استعمال مادي، ومنه: تثقيف الرماح: تسويتها وتقويمها. الصورة الثانية: استعمال معنوي، ومنه: ثقّف الإنسان: أدَّبه وهذَّبه وعلّمه.

# ٣- الثقافة اصطلاحاً: و ترام الثقافة اصطلاحاً: و ترام التقافة اصطلاحاً:

تعد الثقافة علماً جديداً، اختلفت حوله تعريفات العلماء والباحثين (٣)؛ وسبب هذا الاختلاف: تنوع المشارب الفكرية والمنهجية، والمجالات العلمية والاختلاف العقدي لدى من تناول تعريف هذا المصطلح.

<sup>(</sup>٢) انظر جميع هذه المعاني في: لسان العرب، لابن منظور، والنهاية، لابن الأثير، مادة (ث ق ف).

<sup>(</sup>٣) بلغت تعريفات الثقافة نحوا من (١٦٤) تعريفا. انظر: المعجم الفلسفي، مجمع اللغة العربية (٥٨)، والثقافة والحضارة، فؤاد السعيد وآخرون (٩٥).

ومن أقدم هذه التعريفات تعريف (إدوارد تايلور) (۱) (Edward Burnett Tylor) ومن أقدم هذه التعريفات تعريف (إدوارد تايلور) المعرفة ، والعقيدة ، والفن، حيث عرّف الثقافة بأنها: «الكلُّ المعقد الذي يشتمل على: المعرفة ، والعقيدة ، والفن، والأخلاقيات ، والقانون ، والعادات ، والقدرات الأخرى التي يكتسبها الإنسان كعضو في المجتمع «۱" ، وسارت منظمة اليونسكو على هذا المنحى في تعريفها للثقافة (۳).

واللاحظ على هذا التعريف هو: «العموم» و «المساواة بين تأثير عناصر الثقانة دون بيان الأهم منها». وما المساولة بالمساولة بيان الأهم منها».

وحتى نتجنب هذا العموم – وتلك المساواة بين كل عناصر الثقافة في التأثير – في تعريفنا للثقافة الإسلامية؛ وجب أن نحدد مضمون ثقافتنا الإسلامية، ومنهجها؛ لكي تتمايز عن غيرها من الثقافات، فالثقافة تحمل مقومات الدين والمذهب المنسوبة إليه في مقوماتها، وعناصرها، وخصائصها. والعقيدة هي أهم عنصر في تحديد ثقافة مجتمع ما.

Ilano ( à Illin : Imissall asig 2, gais : tale

## ٤ - مفهوم الثقافة الإسلامية:

هي: جملة العقائد، والأحكام والتشريعات، والقيم والمبادئ، والآداب، والعلوم التي تُشكّل شخصية الفرد، وهُوِية الأُمّة، وفق أسس وضوابط الإسلام (١٠).

منا الاختلاف: تدوع المشارب الفكوية والتهجية بوال ١٧٠٠ - ١١١ - درالا -

<sup>(</sup>۱) إدوارد تايلور (۱۸۳۲ – ۱۹۱۷م) انثروبولوجي إنجليزي، عمل بجامعة اكسفورد، انظر: الموسوعة العرية الميسرة (۹۲۰).

<sup>(</sup>٢) علم الاجتماع ومدارسه، د. مصطفى الخشاب (١٨٩).

<sup>(</sup>٣) حيث إن منظمة اليونسكو عرَّفت الثقافة بأنها: «جميع السمات الروحية والمادية والفكرية، والعاطفية التي تميز بها مجنم بعينه، وهي تشمل الفنون، والآداب، وطرائق الحياة، والحقوق الأساسية للإنسان، ونظم القيم والتقاليد والمعتقدات انظر: الوثائق الرئيسة لإعلان مكسكو بشأن الثقافة، مؤتمر اليونسكو بشأن الثقافة، مكسكو، ١٩٨٢م (٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: الثقافة الإسلامية، أ. د. محمد باجابر وزميله (١٩) بتصرف يسير. إلى المصال الماية والمالك

- ونعني بـ «أصول الثقافة الإسلامية» في هذا المقرر ثلاثة أمور:

الأول: مصادر الثقافة الإسلامية، وخصائصها.

الثاني: أصول الإيمان السِتَة، ونواقض الإيمان، وأهم التحديات الثقافية.

الثالث: أصول التشريع الإسلامي، وتحته: مفهوم الشويعة، ومقاصدها، والعبادات وحِكمها.

\* \* \*

### المطلحات المقاربة لصطلح الثقافة

نحاول هنا بيان المصطلحات المتقاربة مع مصطلح الثقافة، والتي تتداخل معها أحيانا، لتوضيح الفروق الجوهرية بينها، ولنقف على تحديد كل مصطلح منها، ومن ذلك (١٠):

١ - مصطلح الحضارة:

الحضارة لغة: هي الإقامة في الحضر، ومنه قول القَطامي: وَمَنْ تَكُن الْحَضَارَةُ أَعْجَبَتْهُ ﴿ فَأَيَّ أَنَاسَ بِادِيةٍ تَرَانَا (٢).

فالمفهوم الأصيل لكلمة «الحضارة» في اللغة العربية: هو الإقامة الثابتة في المدن والقرى.

وقد كان المؤرخ الاجتماعي عبد الرحمن بن خلدون (٢٦ صاحب سَبْق في البحث عن الحضارة وتعريفها، تبعاً لأحوال عصره وبيئته، لقد أبان أنها: ذلك النمط من الحياة

<sup>(</sup>۱) للتوسع في ذلك انظر: الحضارة، الثقافة، المدنيّة، نصر محمد عارف، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، والثقافة والحضارة، د. فؤاد السعيد وآخرون (٥٢).

<sup>(</sup>٢) ديوان القطامي، تحقيق: د. إبراهيم السامرائي، وأحمد مطلوب (٧٦).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الرحمن بن محمد، تونسي الأصل، ثم قاهري، مالكي المذهب، ويعرف بابن خلدون، ولد في غرة رمضان سنة ٧٣٢هـ، وتوفي في مصر عام ٨٠٨هـ، وتقلّد وظائف عديدة آخرها القضاء، أهم كتبه: المقدمة انظر: الضوء اللامع، للسخاوي (١٤٥/٤)، الأعلام، للزركلي (٣٣٠/٣٠).

المستقرة الذي يناقض البداوة، فينشئ القرى والأمصار، ويضفي على حياة أصحابه فنوناً منتظمة من العيش، والعمل، والاجتماع، والعلم، والصناعة، وإدارة شؤون الحياة، والحُكُم. وقد عبر عنها بدلالة واضحة قائلا: «الحضارة غاية العمران»(١٠٠٠. الحضارة اصطلاحاً: هناك اتجاهان في تعريف الحضارة:

الاتجاه الأول: يقصر تعريف الحضارة على الجانب المادي، وبالتالي يعرفها بأنها: «مظاهر الرقى العلمي، والفني، والأدبي، والاجتماعي، في المسالمات القارية اصطلع الم

الاتجاه الثاني: يرى أن الحضارة تشمل الجوانب المعنوية والفكرية بالإضافة إلى الجانب المادي، وبالتالي قالوا: «الحضارة هي: الحصيلة الشاملة للمدنية وللثقافة؛ فهي مجموع الحياة في صورها وأنماطها المارية الخضارة لغة: مع الإقامة في الخفير، ومنه قون المقيعنعال

وقد ذهب إلى هذا الاتجاه الثاني أغلب الذين كتبوا في تاريخ الحضارة(٤).

فالمعوم الأصيل لكلمة «المعنطرة» في اللغة العربية: حوالم المائة العلم: العلم: العلم: العلم: العلم قسمان:

أ) عِلْمُ شرعي: «وهو العلم الواقع عن الكتاب، والسُنّة، وإجماع الأُمّة، والقياس على أحد هذه الأصول الثلاثة»(٥). لمن الهذي ما أحد هذه الأصول الثلاثة

اللوس في ذلك انظر: الحضارة، الثقافة. الماونيم و نصر عصا عما في النون (٣٨) في المعالمة الما تعالمة م

وسطية الإسلام وأمته، عمر بهاء الدين الأميري (١٦). المن المسال المنه المنافق ، والمنطق والمنافق المنافق المنافق

مقومات الحضارة الإسلامية، د. سليمان حزين، ط: المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية، الأزهر (٢٨٣). (٣)

مثل: ول ديورانت، وغوستاف لوبون، وحسن إبراهيم مصطفى، ومصطفى السباعي. (٥) العدة، لأبي يعلى (٨٢/١). (٨٠) و الدو و الله على الله على الله على الله على (٨٢/١). (٨٢/١) وعلى الله على الل

ب ) عِلْمٌ دنيوي: ومنه العلوم النظرية ، والعلوم التطبيقية ، ويلزمه البرهان والدليل ، وسبيل ذلك: التجربة ، والملاحظة ، والاستنتاج ... إلخ. قال ابن تيمية بَرَّخُالِقَهُ مبينا هذين القسمين: «العلم: إما نقل مصدَّقٌ عن معصوم ، وإما قول عليه دليل معلوم »(۱).

«والعلم النافع هو ما جاء به الرسول على ، وقد يكون علم من غير الرسول والعلم النافع هو ما جاء به الرسول والحساب، والفِلاحة، والتجارة»(٢).

\* \* \*

#### أهمية الثقافة الإسلامية

أهمية دراسة الثقافة الإسلامية بما لها من خصائص ومميزات، تجعلها جديرة بالبحث والفهم العميق، ولكونها أيضاً شاملة للنُّظُم الإسلامية في كل مجالاتها، وفيما يأتى رصد لأهمية دراستها، وهي:

١ - ترسيخ للهوية الإسلامية:

مفهوم الهوية: هي الخصوصية والسمات التي تميز جماعة بشرية عن غيرها، وهذه السمات المميزة قد تكون في: العقيدة، أو اللغة المشتركة، أو التاريخ، أو الثقافة...إلخ<sup>(٣)</sup>. مفهوم الهوية الإسلامية: «الإيمان بعقيدة هذه الأمّة، والاعتزاز بالانتماء إليها، واحترام قيمها الحضارية والثقافية، وإبراز الشعائر الإسلامية، والاعتزاز والتمسك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/۹۳).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١٣/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: الهوية والبناء الاجتماعي، أ. خالد حامد (١٢٩).

بها، والشعور بالتميز والاستقلالية الفردية والجماعية، والقيام بحق الرسالة وواجب البلاغ، والشهادة على الناس»(١).

على أن العقيدة الإسلامية هي المرجع الأصيل للهوية الإسلامية، وعليها مدار الولاء والبراء، كما جعل الإسلام شعائر الدين من مرتكزات الهوية الإسلامية التي تميز الفرد والمجتمع، وهي من عوامل التميز من حيث المصدر والزمان والمكان، فالمسلم هو من صلّى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا، ورضي بالله ربًّا، وبالإسلام دينا، وبمحمد نبيا(٢).

## ٢ - تحصيل للعلم الشرعي:

# والعلم المدوح توعاني: المناه منظا معنا ما مقليقا : في ن من من ق يسا

- العلم الشرعي إذا كان بإخلاص وغايته العمل.

<sup>(</sup>١) مستقبل الهوية الإسلامية في ظل العولمة الثقافية، د. خليل نوري (٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مستقبل الهوية الإسلامية في ظل العولمة الثقافية، د. خليل نوري (٤٧ – ٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: العلم، باب: فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، حديث (٢٦٩٩).

العلم الدنيوي إذا أريد به عمارة الأرض وإقامة العبودية لله تعالى.
ولكن الممدوح في الشرع بالأصالة هو العلم الشرعي، والعلم الدنيوي مذخه لغيره لا لذاته، ولهذا ذمَّ الله تعالى من تعلم علم الدنيا ونسي عِلْم، الآخرة، فقال سبحانه: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْاَخِرَةِ هُرِ عَنْ لَلْهُ وَالروم: ٧). والثقافة الإسلامية تدفع نحو التعلم بشقيه الشرعي، والدنيوي، وتحثُ عليه.

### ٣ - القدرة على الإفادة والإضافة:

الثقافة الإسلامية تعطي الطالب والطالبة أسباب التفاعل الإيجابي مع الواقع، والإضافة إلى العِلْم، والتجارب الحضارية الرائدة؛ بما ترتكز عليه من قواعد علمية ومنهجية، ومن قدرة على الإبداع والتجديد مع انضباط بالمنهج الإسلامي المتوازن، دون تمييع أو انغلاق، ومن استناد أصولها وقواعدها على الحقائق العلمية والبعد عن الخرافة أو الشعوذة.

وهي في سبيل ذلك تحت على العِلْم، وتجمع بينه وبين العمل، وتوائم بين التزام الدين وعمارة الأرض، ورسول الله على أسوة لنا جميعا في الإفادة من التجارب الناجحة، فعن أنس على قال: (لَمَّا أَرَادَ النَّبِيُّ عِلَى النَّوْمِ، قِيلَ لَهُ: إِلَى الرُّومِ، قِيلَ لَهُ: إِنَّهُمْ لَا يَقْرَءُونَ كِتَابًا إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَخْتُومًا؛ فَاتَّخَذَ خَاتَماً مِنْ فِضَّةٍ، فَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بِيَاضِهِ فِي يَدِهِ، وَنَقَشَ فِيهِ: مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ)(١).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجهاد والسير، باب: دعوة اليهود والنصارى وعلى ما يقاتلون عليه، حديث (۲۹۳۸)، ومسلم في صحيحه، كتاب: اللباس والزينة، باب: في اتخاذ النبي عليه خاتما لما أراد أن يكتب إلى العجم، حديث (۲۰۹۲).

# ٤ - التعرّف على التحديات التي تواجه الأُمّة:

بدراسة الثقافة الإسلامية ينتبه الطالب للشبهات التي تثار حول الإسلام وشرائعه والمسلمين وتاريخهم وحضارتهم؛ بدافع الجقد والبغض من بعض أقلام المستشرقين والمستغربين؛ خاصة في قضايا المرأة، ومسائل الحدود الشرعية، وحقوق الإنسان بزعمهم، ويعرف كيفية مواجهتها والتصدي لها، والرد عليها، كما يتعرف على موجات الغزو الثقافي والفكري المتتابعة على بلاد الإسلام تحت مسميات عدة: علمانية، وعولة، وتغريب...إلخ.

\* \* \*

Y- History William Wall

# الثقافة الإسلامية تعطي الساك والعالبة السباب التفاعل الإلكان مع الواقع.

سبق أن قلنا إن الثقافة الإسلامية تتمحور حول الإسلام عقيدة وشريعة، وأخلاقاً، ومع ذلك فإنه ينبغي أن تُحدَّد موضوعاتها، وإطار كل موضوع منها، ومنهجه البحثي والعلمي، فتلك سمة الدراسة العِلْمية الأكاديمية، وهذه الموضوعات هي:

١ - الدين الإسلامي والأنظِمة تحته، على النحو الآتي: ﴿ وَهُمُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

أ) العقيدة الإسلامية: تعريفها، أصول الإيمان السنة، وما يتعلق بها.

ب ) العبادات: ببيان مفهومها، وأنواعها، وكيفياتها، وآثارها، وحكمها.

ج) النظام الاجتماعي: ويتناول مفهوم الأسرة وأهميتها، ومكانتها، وخصائصها، وعوامل حمايتها، وما يتعلق بالمجتمع وعوامل بنائه

والمنه في يَدو، و نَقَشْ فِيهِ: مُحَمَّدُ رَسُولُ النَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّا الللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

د) النظام الاقتصادي: ويتناول أسس الاقتصاد الإسلامي ومزاياه، وأهميته وأهدافه، والعمل ومجاله، وحقوق العاملين، والملكية، والتكافل الاجتماعي.

- ه ) النظام السياسي: يتناول الإمامة الكبرى، وطرائق تنصيب الحاكم، وأنظمة الحُكم والإدارة.
- و) النظام الخُلُقي: ويبحث في أسس الأخلاق وأهميتها، وخصائصها، وأخلاقيات المهنة.
- ز) نظام الدعوة والحِسْبَة: ويتناول أهمية الدعوة، وحُكْمها، ومنهجها، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وضوابطه.

هذه النظم يبحثها مقرر الثقافة الإسلامية من حيث مصادرها، وأسسها، وخصائصها وأهدافها وآثارها ووسائلها، أما تفصيلات كل نظام ودقائقه فمن شأن المختصين في هذه النُّظُم.

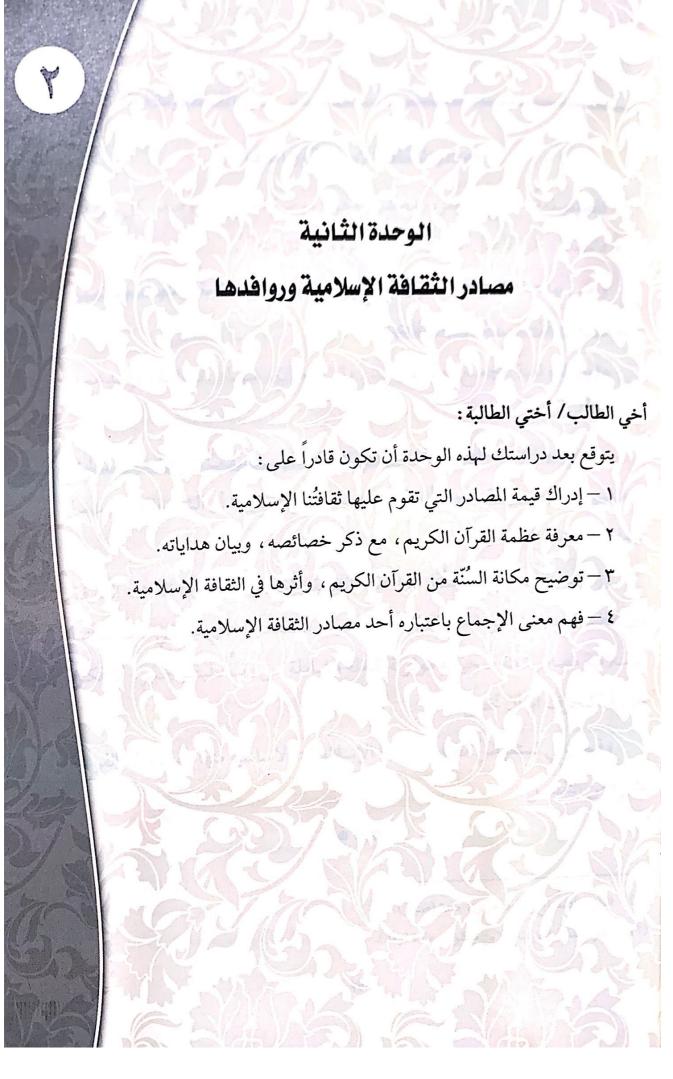
### ٢ - القضايا الفكرية:

بتأصيلها على الكتاب والسُنّة، وفهم سلف الأُمّة، ومنهج أهل السُنّة والجماعة، دفعاً للمفاهيم الخاطئة، ومن ذلك: حقوق الإنسان، والحرية، والتسامح، وتقارب الأديان، وتجديد الخطاب الديني.

#### ٣ - الأفكار الوافدة:

وذلك لبيان حكم الإسلام عليها، ونقد فاسدها، ومنها: الرأسمالية، والاشتراكية، والعولمة، والعلمانية، والوجودية، والدارونية، وغيرها(١).

<sup>(</sup>١) انظر: الثقافة الإسلامية: ثقافة المسلم وتحديات العصر، أ. د. محمد أبو يحيى وآخرون (٢٥، ٢٦).



#### مصادر الثقافة الإسلامية وروافدها

المصادر لغة: جمع، ومفرده مصدر، وهو: موضع الصدور، وصدر كل شيء: أوله. فالمصدر: هو الأصل الذي ينشأ عنه غيره، وينبثق منه (١).

ونعني بها هنا: القواعد الكبرى التي تُعطي للثقافة الإسلامية قيمتها، وقوتها، واستمرارها وبقاءها، وشمولها وغايتها.

والروافد لغة : جمع مفرده رافد، ولها معان، منها: الإعانة، والدعم، والعطاء (٢).

ونعني بها هنا: المَعِين الذي يعطي للثقافة الإسلامية ما يميزها من: تراث إسلامي، وتاريخ، ولغة، دون أن يكون له مدخل في العقيدة أو الشريعة؛ لكونهما لهما مصادرهما الأساسية.

وإذا علمنا أن القرآن والسُنّة هما عماد الثقافة الإسلامية تجلَّتُ لنا العلامة الفارقة بين ثقافتنا هذه وبين غيرها من الثقافات الأرضية، فمصادرنا التي نستقي منها ثقافتنا الإسلامية مصادر ثابتة صحيحة موثوقة كاملة وشاملة من ربِّ لطيفٍ خبيرٍ، لا يمكن بحالٍ أن تنحرف أو أن تخطئ.

وفيما يأتي نستعرض مصادر ثقافتنا الإسلامية: الأساسية منها، والروافد الفرعية بشيء من التفصيل:

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: الصحاح، للجوهري، مادة (صدر).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب، لابن منظور، مادة (رفد). و المعرب المعرب العرب المعرب المع

#### المصادر الأساسية

وهي: القرآن الكريم، والسُنّة النبوية، والإجماع، والقياس.

المصدر الأول: القرآن الكريم

١- تعريف القرآن الكريم ومنزلته:

تعريفه: «كلامُ الله، المنزل على نبيه محمد على المُعْجِز بلفظه، المتعبد بتلاوته، المكتوب في المصاحف، المنقول بالتواتر»(١).

منزلته: القرآن الكريم هو المصدر الأول للثقافة الإسلامية، وهو آخر الكتب السماوية، وخاتمها، وأطولها، وأشملها، وهو الحاكم عليها(٢)، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة: ٤٨).

قال السعدي على الشهدي الشهرية وأمهي من الله الإلهية والأخلاق النفسية ولا الله الله الإلهية والأخلاق النفسية ولهو الكتاب الذي يتبع الكتب السابقة وزيادة في المطالب الإلهية والأخلاق النفسية وأكثر من الطرائق الموصلة إليه كل حق جاءت به الكتب، فأمر به، وحث عليه، وأكثر من الطرائق الموصلة إليه وهو الكتاب الذي فيه نبأ السابقين واللاحقين، وهو الكتاب الذي فيه الحِكم والحِكْمة والأحكام، الذي عُرضت عليه الكتب السابقة ، فما شهد له بالصدق فهو المقبول، وما شهد له بالرد فهو مردود قد دخله التحريف والتبديل، وإلا لو كان من عند الله لم يخالفه (٣).

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان في علوم القرآن، للزرقاني (١٥/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: عظمة القرآن، محمود الدوسري (٣٥٧ – ٣٧٧).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان (٤٩٠).

وهو ضمان لمن اتبعه بألا يشقى في الدنيا والآخرة، فعن ابن عباس عنى قال: وضمن الله لِمَن قرأ القرآن ألا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة، ثم قرأ: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ ﴾ (طه: ١٢٣)»(١).

وهو هداية للبشر إلى الطريق المستقيم، قال سبحانه: ﴿ قَدْ جَآءَكُم مِّنَ اللَّهُ دُورٌ وَهُ هَذَ جَآءَكُم مِّنَ الظُّلُمَنِ وَكَابُ مُّبِينً ﴾ وَعَنَا الطُّلُمَنِ وَكَابُ مُنِينًا السَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَنِ وَكَابُ مُنِينًا السَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَنِ وَكَابُ مُنْ الطُّلُمَنِ الطُّلُمَنِ الطُّلُمَنِ الطُّلُمَنِ الطَّلُمَنِ الطَّلُمَنِ الطَّلُمَنِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (المائدة: ١٥ – ١٦).

وفي معنى السّلام في الآية: قيل: «السّلام: هو الله عَجَالُ، وسبيلُهُ: دينه الذي شرع لعباده، وبعث به رسله، وقيل: السلام هو السلامة، والمراد به طرائق الهداية»(٢).

# ٧- من خصائص القرآن الكريم:

أ) أنه كلام الله تعالى: فالقرآن الكريم كلام الله على الحقيقة ، تكلم به سبحانه ، وتلقاه جبريل الناسية ، فنزل به ، وأداه إلى رسول الله على كما تلقاه من الربِّ جَلَّ شأنه (٣).

وكلام ربنا غير مخلوق، فهو كلام مَنْ ليس كمثله شيء، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَكُلُم رَبْنَا غَيْرِ مُخْلُوقَ، فَهُو كلام مَنْ ليس كمثله شيء، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ (التوبة: ٦).

. " ( الله المناسة + فالنظام الافتعالى: واللهام - والا علاقم

٢) معالم التنزيل في تفسير القرآن، للبغوي (٢٢/٢).

٣) انظر: شرح العقيدة الواسطية ، محمد خليل هراس (١٥٣ – ١٥٤). الفاد الواسطية ، محمد خليل هراس (١٥٣ – ١٥٤).

فهذه الآية الكريمة «حُجّة صريحة لمذهب أهل السُنّة والجماعة، القائلين بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، لأنه تعالى هو المتكلم به، وأضافه إلى

رر كلم الله ٧ - نفسه إضافة الصفة إلى موصوفها»(١) فكفى بذلك فضلا وشرفاً. ب) أنه معجز: وقد بين العلماء صوراً من وجوه إعجازه، ومن أبرزها: الإعجاز البياني، وكذلك من وجوه إعجاز القرآن الكريم: الإعجاز التشريعي، والإعجاز الغيبي.

يقول د. محمد بن عبد الله دراز: «لعمري! لئن كانت للقرآن في بلاغة تعبيره معجزات، وفي أساليب ترتيبه معجزات، وفي نبوته الصادقة معجزات، وفي تشريعاته الخالدة معجزات، وفي كل ما استخدمه من حقائق العلوم النفسية والكونية معجزات - لعمري! إنه في ترتيب آيه على هذا الوجه لهو معجزة المعجزة»(٢).

ج) الحِفْظُ: ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩). فلم تتبدل منه كلمة، ولا تَغيَّر فيه حرف واحد؛ وهذا يمثل للثقافة الإسلامية تميزاً وثباتاً في منطلقاتها المحفوظة في آيات القرآن دون تحريف بالزيادة أو النقصان (٣).

د) الشمول: حيث يشتمل على الأصول الجامعة والنظم الضابطة في جوانب الحياة المختلفة؛ في النظام الاقتصادي، والسياسي، والأخلاقي، مع

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي (٢٢٦/٢).

<sup>(</sup>٢) النبأ العظيم (٢٠٩).

mile with with a same thatis. thing & (TIMPHY FOR) as a said (٣) انظر: منطلقات أساسية في الثقافة الإسلامية ، د. نوال العيد ، د. شريفة الحازمي (٣٥).

تنوع في الخطاب من إقامة للحجج العقلية، والأدلة الكونية، ولفّت النظر إلى الأقيسة، وكذا مخاطبته للوجدان ودعوته لطهارة القلب وزكاة النفس (١٠).

### ٣- واجبنا تجاه القرآن:

أ) الإيمان به والتسليم المطلق له: وبكل ما جاء فيه، وأنه كلام الله المنزَّل على رسوله على والإيمان بأنه محفوظ لا يتطرق إليك أدنى شك.

ب) قراءته وتلبره: قال سبحانه: ﴿ آتُلُ مَآ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ ﴾ (العنكبوت: ٥٤)، والخِطَاب وإن كان ظاهره موجهًا للنبي عظم فإنه أيضا أمر لأمّتِه، بدليل قوله تعالى: ﴿ فَٱقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾ (المزمل: ٢٠). وفي شأن التدبر والفهم عن القرآن، والتأثر عند قراءته أو سماعه، يقول سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنْ لَنَهُ قُرْءَنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (يوسف: ٢)، ويقول جلَّ وعلا: ﴿ أَفَلا يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (محمد: ٢٤).

وفي فضل قراءة القرآن يروي ابن مسعود وفي عن النبي في قوله: (مَنْ قَرَأً حَرْفاً مِنْ كِتَابِ اللهِ فَلَهُ يهِ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، لاَ أَقُولُ الم حَرْف، وَلَكِنْ أَلِف حَرْف وَلاَمٌ حَرْف وَمِيمٌ حَرْف) (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: الثقافة الإسلامية: أ. د. محمد باجابر وزميله (٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب: فضائل القرآن، باب: ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن ماله من الأجر، حديث (٢٩١٠). وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه.

ج) العمل به: فالعمل بالقرآن هو ذروة حقوق القرآن وسنامها، وهم الغاية من تنزِّله على رسول الله على أنزُلْنهُ على الله على رسول الله على ال مُبَارَكٌ فَأَتَّبِعُوهُ وَأَتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الأنعام: ١٥٥)، يقول الحسن البصري رِجُ الله من كان قبلكم رأوا القرآنَ رسائلَ من ربهم، فكانوا يتدبرونها بالليل، ويتفقدونها بالنهار)(١).

والعمل به يتضمن: تحليل حلاله، وتحريم حرامه، والاعتبار بأمثاله، والوقوف عند عجائبه، ورد مسائل النزاع إليه، وترك الإلحاد في ألفاظه ومعانيه.

## ٤- هدايات القرآن الكريم:

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنِذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ أَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ (الإسواء: ٩).

يقول الشنقيطي (٢) رَجُمُ اللهُ: «هذه الآية الكريمة أجمل الله جلَّ وعلا فيها جميع ما في القرآن من الهدى إلى خير الطرائق وأعدلها وأصوبها، فلو تتبعنا تفصيلها على وجه الكمال لأتينا على جميع القرآن العظيم لشمولها لجميع ما فيه من الهدى إلى خيري الدنيا والآخرة»(٣) فالقرآن يهدي للتي هي أقوم في :

<sup>(</sup>١) التبيان في آداب حملة القرآن، للنووي (٧٢).

<sup>(</sup>٢) هو محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، ولد عام (١٣٢٥هـ)، في شنقيط في دولة موريتانيا الإسلامية، عمل بالقضاء والتدريس والفتيا، لزم عقيدة أهل السُنّة والجماعة، من أبرز مؤلفاته: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، توفي عام ١٣٩٣هـ. ينظر: (من علماء الحرمين، للشيخ محمد عطية سالم: ٤٤٥ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (١٧/٣).

- i) العقيلة: هدى القرآن لتوحيد الله جَلَّ وعلا في وبوبيته، وفي عبادته، وفي أسمائه وصفاته، والإيمان بالمعاد والحساب، فهي عقائد نافعة فيها صلاح القلوب وحياتها وكمالها ؛ فإنها تملأ القلوب محبة لله تعظيما له وألوهية وإنابة.
  - ب) العبادات: جاء بالفروض المهذّبة للنفس بلا قَهْر للفطرة، أو إيذاء للبدن، يكون بها المرء في أكمل الحالات وأجلها، وأسهلها وأوصلها إلى المقصد منها.
  - ج) الأخلاق: جاء بالحضِّ على مكارم الأخلاق ومحاسن العادات، كالصدق، والأمانة، والعفاف، والأمر بالإحسان إلى المحتاجين والضعفاء، ومحاربة الفواحش والمنكرات، والحثِّ على كل طريق يُؤلِّف القلوب، ويجمعها على الخير والحق والعدل.
  - د) الاجتماع: جاء بمبادئ العدل، والتعاون، والرحمة، وإباحة المصالح المتبادلة بين أفراد المجتمع على الوجه المشروع.
  - ه) الاقتصاد: جاء بحماية المال والمحافظة عليه، والنهي عن أكل أموال الناس بالباطل، ومنع الرِّبا والغشِّ والاحتكار، والأمر بإخراج الزكاة.
  - و) السياسة: جاء بالشورى، وإقامة العدل، ورفع الظلم، وإيصال الحقوق لأصحابها(١).

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشنقيطي (١٧/٣) وما بعدها.

المصدر الثاني: السُنّة النبوية ١ - تعريف السُنّة اصطلاحا: «ما أثر عن النبي عليه من قول أو فعل أو تقريره

أو صفة خِلْقِية أو خُلُقية أو سيرة ، سواء كان قبل البعثة أو بعدها» (١)...ا

٧- حجيتها: تعدُّ المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي، وهي مستقلة بتشريع الأحكام، كالقرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ﴾ (الحشر: ٧)، وقد ثبت عن المقدام بن معدي كرب و الحشي أنه علي قال: (أَلاَ إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ، أَلاَ يُوشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيكَتِهِ يَقُولُ: عَلَيْكُمْ بِهَذَا الْقُرْآنِ فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَلاَلِ فَأَحِلُوهُ، وَمَا وَجَدّْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ) (٢). قال الشوكاني والسُّنَّةُ: ﴿ ثُبُوت حجية السُّنَّة المطهرة واستقلالها بتشريع الأحكام صرورة دينية، ولا يخالف في ذلك إلا من لا حظَّ له في دينَ الإسلام» (٣).

بين أفراد المستم على الوجه المسادي : نام مسقة : ٣- السام المستة : ٣- المسام المستة : ٣- المستم على العبد المستم ال أ) سُنّة قولية: كقوله عِنْهِم : (إنَّ الله طيّبُ لا يقبل إلا طيّبًا)(١)

بالباطل، ومنع الوبا والغش وا

و) العيانة: جاء بالشورى، ﴿ إِذَامَة العِبَالَ مِنْ النَّالِ السُنّة ومكانتها في التشريع الإسلامي، د. مصطفى السباعي (٦٥).

أخرجه أبو داود في سننه، كتاب: السُنّة، باب: في لزوم السُنّة، حديث (٢٠٤)، واللفظ له، والترمذي في (7) سننه، كتاب: العلم، باب: ما نُهيَ عنه أن يقال عند حديث النبي عليه النبي عليه (٢٦٦٤) وقال: هذا= =«حديث حسن غريب من هذا الوجه».

إرشاد الفحول (١/٩٧). (4)

أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الزكاة، باب: قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، حديث (١٠١٥). (1)

ب) سُنّة فعلية: وهي ما صدر عن النبي الله من أفعال ليست جبلية ؛ كأداء الصلاة بهيئاتها المعروفة، وكيفية الوضوء، ونحو ذلك (١).

# عن منولة السنة من القرآن: ب عليه ومنا أنه عالم وعن القرائل المالية من عنواله المالية المالية المالية المالية ا

منزلة السُنّة الثابتة عن النبي عِنْ القرآن على ثلاثة وجوه:

أ) أن تكون موافقة: في أتي الحكم في القرآن والسُنّة أمّعا، مثل: الأمور والسُنّة المعا، مثل: الأمور والنهي عن الربا. الما المراب الما المراب الما المراب الما المراب المراب

تدالي. والتعظيم له، والنقين بمكسته وإليامه فد حميد أولد التسليم والانقياد

ب) أن تكون مبينة: مثل تفسير «الزيادة» في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ تَعَالَى (٣٠) . فسرّها عَلَيْكُمْ بالنظر إلى وجه الله تعالى (٣٠).

وعرامة بالأشوى وأقا أن النبي المنافية المالي المالية

<sup>(</sup>١) انظر: أفعال الرسول عليه ودلالتها على الأحكام، د. محمد العروسي عبد القادر (١٤٥ ـ ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الذبائح والصيد، باب: الضبّ، حديث (٥٥٣٧)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب: إباحة الضبّ، حديث (١٩٤٦).

ج) أن تكون زائدة على ما في القرآن: مثل السُنّة الواردة في تحريم الجمع بين المرأة وعمتها، وبين المرأة وخالتها، وإيجاب استئذان المرأة عند إرادة

يجب التسليم للقرآن والسُنّة، والانقياد لهما؛ فذلك تابع لكمال الإيمان؛ إذ يزداد مع زيادة الإيمان، ويضعف مع ضعفه، فكلما زادت في قلب المؤمن الخشية لله تعالى، والتعظيم له، واليقين بحكمته وعلمه ورحمته، زاد التسليم والانقياد.

أما إذا عارض المرء بعقِله وما يُلقى عليه من شبهات نصوص الوحي فإنه لن يدوم على إيمان، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية والله على إيمان، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية والشرع بالرأي لا يستقر في قلبه الإيمان»(٢). المن المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس

وهذه الشبهات التي يعارض بها أهلُ الزيغ نصوصُ الوحي لا تخرج عن كونها (أهواءً)؛ كما صرحَّ بذلك القرآن الكريم: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ أَوَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ آتَبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (القصص: ٥٠).

فينبغي أن تعلم أن آيات القرآن الكريم ونصوص السُنّة بينة جلية، يفهمها الإنسان من خلال فَهْمِ اللغة التي حملت هذه الآيات، وبالمنهج الذي بينه النبي

<sup>(</sup>١) انظر: الفكر المنهجي عند المحدثين، همام عبد الرحيم (٣٠، ٣١).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل (١٠٢/١).

ما في القيرون الاست المدر في المقال في يشال والإصالا في

المفاهيم ضمانً للوصول إلى مراد الله ومراد رسوله الله المناه المناه الله ومراد الله ومراد رسوله المناه المناع المناه المنا

come or supported to the field of got and age this year in a

المصدر الثالث: الإجماع

تعريفه عند الأصوليين : «اتفاق مجتهدي أمّة محمد على المعد وفاته في عصر من الأعصار على أمر من الأمور» (١).

ودليله: قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِهِ حَهَنَّمَ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ (النساء: ١١٥).

وجه الاستدلال: أن في الآية وعيداً لمن شاق الرسول في واتبع غيرسبيل المؤمنين، والوعيد لا يكون إلا على أمر مُحرَّم أو ترك واجب، والإجماع هو سبيل المؤمنين،

وقد جاءت أحاديث كثيرة عن المعصوم والله المعصوم المعصمة هذه الأُمّة إذا اتفقت، أن يقع منها الخطأ في ذلك الاتفاق، ومنها:

قول النبي على ضلالة فأعطانيها) (١٠٠٠). وعن الحارث الأشعري على أن النبي على ضلالة فأعطانيها) (١٠٠٠). وعن الحارث الأشعري على أن النبي على قال: (مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ قِيدَ شِبْرٍ فَقَدُ رَبْقَةَ الإِسْلاَم مِنْ عُنُقِهِ إِلاَّ أَنْ يَرْجِعَ) (١٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) إرشاد الفحول، للشوكاني (۹۷/۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده، عن أبي بَصْرَةَ الْغِفَارِيِّ، حديث (٢٧٢٢٣)، والطبراني في الكبير (٢٨٠/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب: الأدب، باب: ما جاء في مثل الصلاة والصيام والصدقة، حديث= =(٢٨٦٣). وقال: «هذا حديث حسن صحيح غريب».

المصدر الرابع: القياس

تعريفه عند الأصوليين: «إلحاق فرع بأصل في حكم؛ لعلة جامعة»(١). حجيته: جمهور العلماء على أن القياس أصلٌ من أصول الفقه، وحُجَّة شرعية

في الأحكام الشرعية العملية.

أدلتهم: قوله على الله عن الصيام عن أمِّها بعد موتها: (أرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنٌ فَقَضَيْتِيهِ أَكَانَ يُؤَدِّى ذَلِكِ عَنْهَا؟ قَالَت: نَعَمْ. قَالَ: فَصُومِي عَنْ whether behardles to will أُمِّكِ)<sup>(۲)</sup>.

ومثاله: تحريم تعاطي المخدرات قياسا على الخمر التي وَرَد النَّصُّ بتحريمها في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَينِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (المائدة: ٩٠). فالعلة في تحريم الخمر الإسكار، وهي متحققة في المخدرات.

# الروافد الفرعية للثقافة في المارية المارية المارية المارية المتعافة المارية ال

MA THE THE WORLD DE THE THE \*\*

While Hangles thing Day (1748).

الروافد الفرعية للثقافة الإسلامية عديدة ومتنوعة، وكلها يثري ثقافتنا ويغذِّيها، لكن كما ذكرنا سلفاً بأن هذه الروافد لا مدخل لها في عقيدتنا أو عباداتنا أو شريعتنا، إنما هي من جملة ما يميز ثقافتنا الإسلامية، ويحدد هويتها، ومنها:

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول، للشوكاني (٩٨/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الصيام، باب: قضاء الصيام عن الميت، حديث (١١٤٨). عن ابن عباس رَفِيْ عَيْنُهُا.

## الرافد الأول: التاريخ الإسلامي

حين نحدد الروافد الفرعية لثقافتنا الإسلامية لا نستطيع أن نغفل أهمية التاريخ الإسلامي ؛ بما يمتاز به تاريخنا الإسلامي من توثيق ودقة ، وتنوع في المادة التاريخية.

فالتاريخ الإسلام عقيدة، وعبادة، وخلقا، وفي جوانب الحياة المختلفة؛ عليبرز أهمية العملي للإسلام عقيدة، وعبادة، وخلقا، وفي جوانب الحياة المختلفة؛ عليبرز أهمية الوعي بالتاريخ، كما يعبر عن ذلك العلامة ابن خلدون بقوله: «فنُّ التاريخ فنُّ عزيز المذهب، جمُّ الفوائد، شريف الغاية؛ إذ هو يوقفنا على أحوال الماضين من الأمم في أخلاقهم، والأنبياء في سيرهم، والملوك في دولهم وسياستهم؛ حتى تتم فائدة الاقتداء في ذلك لمن يرومه في أحوال الدين والدنيا»(٢).

### الرافد الثاني: التراث الإسلامي من من تسال ساحة بالمد منه في وياسية

وهو: «ماصح من التراث الإسلامي الأصيل من عهد النبي الله إلى اليوم من: تاريخ، وعلوم، ومعارف، وأعراف، واجتهادات فردية كانت أم جماعية في مجالات مختلفة، شريطة أن تهدف هذه الأمور إلى ما فيه مصلحة المسلمين في شؤون دينهم ودنياهم» (٣).

<sup>(</sup>۱) وقد صرَّح بهذا التفضيل المذكور: قولُهُ عَلَى: (خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الشهادات، باب: لا يشهد على شهادة جور إذا شهد، حديث (٢٦٥٢)، ومسلم في صحيحه، كتاب: فضائل الصحابة، باب: فضل الصحابة ثم الذين يلونهم، حديث (٢٥٣٣) عن ابن مسعود على .

<sup>(</sup>٢) المقدمة (١٣)، وانظر: الوجيز في الثقافة الإسلامية، د. همام سعيد وآخرون (٧٤ – ٧٩).

<sup>(</sup>٣) أضواء على الثقافة الإسلامية ، د. أحمد فؤاد محمود (٣٣).

والمقصود بما صحَّ من تراثنا أي ما نسب الأهل السُنّة والجماعة من هذه العلوم احترازاً عن تراث أهل الضلال: كالخوارج، والرافضة، والمعتزلة، وغيرهم من أهل الضلال، إذ لا يعتدُّ بما كتبوه لمخالفته صريح الكتاب والسُنّة. لل موالم المستنة المعالمة المعا فالتاريخ الإسلامي لاستما في القرون الثلاث اللفيار

الرافد الثالث: اللغة العربية على من القلف وقالبطي وقعيلة المالة المالية العربية على المالية العربية ال

إذا كانت اللغات من أعظم شعائر الأمم ؛ فإن العربية هي شعارأهل الإسلام، وهي لسان الوحي المبين، ولغة التعبد لله رب العالمين، ولذا بلغ من عناية أئمة الإسلام باللغة العربية أنهم كرهوا أن يتخاطب الناس في سائر كلامهم بغير العربية ، يقول ابن تيمية والله عنه الما الطريق الحسن اعتياد الخطاب بالعربية ، حتى يتلقنها الصغار في المكاتب وفي الدور؛ فيظهر شعار الإسلام وأهله، ويكون ذلك أسهل على أهل الإسلام في فقه معاني الكتاب والسنة وكلام السلف»(١). المنطقة المناسكة وكلام السلق المناسكة ال

eae: nabama: llatelle le \* \*\*

اللغ وعلوم، ومعارف، وأجافة الواجهالات فرية كالت أم جماعية و عالمة

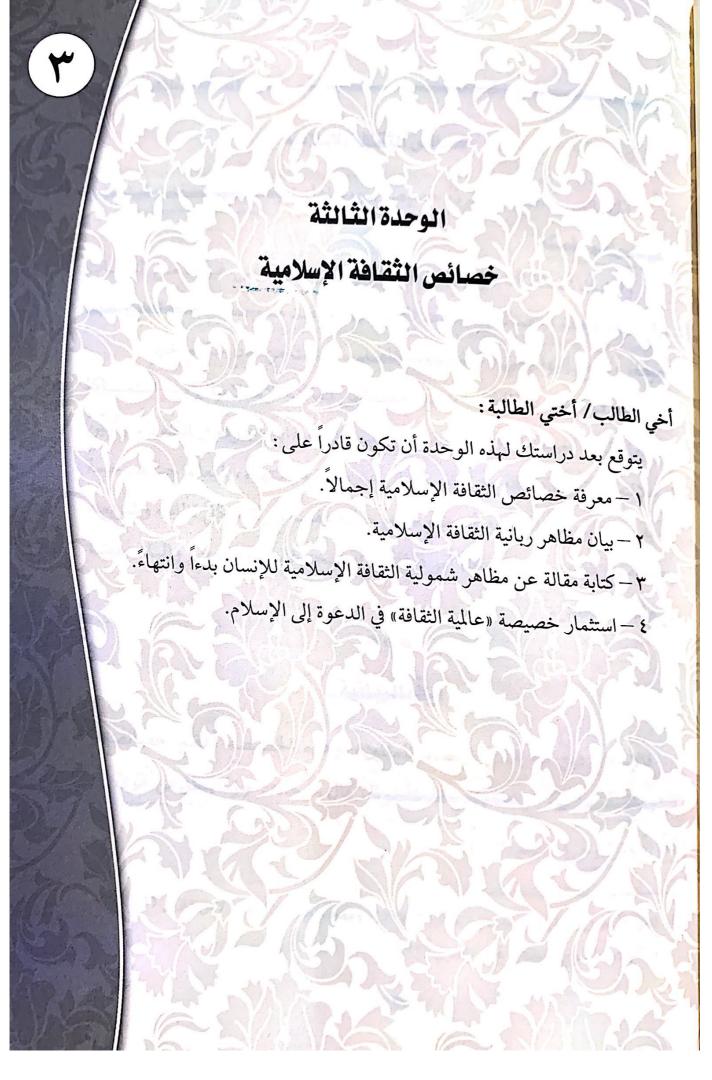
اللغة، شريطة أن تهدف هذه الأمور إلى ما فيه مصلحا السامين في عبروذ بهم

« لا مدخل لها في عقيدتنا أو عباداتنا أو شريعة

change of the first the fi المخاري في صعيحه ، كتاب : الشيادات، باب الايشهد على شهادة حور الشهد حديد (\*10)

only 6 and de till ledit of the land of the

12/2 (7707) a 10 amage ..... talls ( to ) more than a comment of the land of (١) اقتضاء الصراط المستقيم (٢٠٠ ـ ٢٠٠). (٢٠٠ معة على مساء من في المساقيم (٢٠٠ ـ ٢٠٠).



### النام المعالم الثقافة الإسلامية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

الخصائص: جمعٌ، ومفردُهُ خصيصة، ومعناها: تفرد الشيء بصفات تميزه عن غيره، وتُظْهر فضله(۱).

ولاشك أن للثقافة الإسلامية خصائص تميزت بها عن غيرها من الثقافات الأرضية، وهذه الخصائص متعددة لكنها تجتمع عند خصيصة واحدة تنبثق عنها غيرها، وترجع إليها وهي: كونها ربانية المصدر، جاءت من لدن حكيم خبير.

ومعرفة الطالب والطالبة بهذه الخصائص لثقافته الإسلامية يزيده استمساكا والتزاما بثقافته العريقة النافعة الهادية؛ فهي تبين للمرء غاية وجوده في الكون، وتُبَيِّنُ له علاقته بخالقه، وعلاقته مع الناس، وإلى أين مصيره ومنتهاه، فيعلم حينئذ رحمة ربه به؛ وهدايته له، إذ لم يدعه يضع منهج حياته بنفسه، ولا شكْلَ نظامه وشريعته وعقيدته من عقله، بل تولَّى تَعَلَّلُ أمر ذلك، وأوضحه غاية الوضوح، وإليك بعضا من هذه الخصائص:

\* \* \*

# أولاً الربانية في السال الما الله الله الله

فالإسلام دين الله الذي ارتضاه للعالمين، وهذه الخصيصة أعظم خصائصه، مصدره القرآن والسُنّة، وهما وحي الله الحفوظ، قال سبحانه: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴾ النجم: ٣-٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: المحيط في اللغة، للصاحب بن عباد (١٥٧/٤)، ومعجم مقاييس اللغة، لابن فارس (١٥٣/٢)، والكليات، للكفوي، تعليق: محمد المصري (٤٢٢).

## — أصول الثقافة الإسلامية

وجانب آخر من ربانية هذا الدين: فكما أن مصدره من عند الله تعالى فكذلل غايتُهُ وهدفُهُ هو تحقيق مرضاة الله عَنْان، والقيام بعبادته؛ فتلك هي الغاية من خلق الجن والإنس، قال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ آلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريّات: ٥٦).

ولاشك أن للثقافة الإسلامية خصائص غيرت بينا عن غيران المقافة الإسلامية خصائص غيرت بينا عن غيران المحالف معا ١ - بيان الحقائق الكبرى التي لا يستطيع الإنسان معرفتها إلا بالوحي المعصوم: كمعرفة الخالق، وأسمائه وصفاته وأمره ونهيه، وبداية الخليقة، والغاية من خلق الإنسان.

٢ - السلامة من النقص والتعارض والهوى: وموافقة العقل السليم، والعلم الصحيح ؛ يقول الله تعالى مبينا عظمة دينه واتفاق تشريعاته : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلُوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَىٰفًا كَثِيرًا ﴾ (النساء: ٨٢).

٣ - ترير الإنسان من عبودية الموى : فيعمل وفق شرع الله ، وأمره ونهيه ، ولا يطلب إلا رضى الله سبحانه، كما في الحديث: (مَن التَمَسَ رضَاءَ اللَّهِ يَسْخُطُ النَّاسِ كَفَّاهُ اللَّهُ مُؤْنَّةُ النَّاسِ، وَمَنِ الْتَمسَ رَضَاءُ النَّاسِ يَسْخُطُ الله وَكَلَهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ)(١). كن اللَّهُ إِلَى النَّاسِ

وعن عدي بن حاتم والله قال: (أَتَيْتُ النَّبِيُّ عِلَيْكُ وَفِي عُنُقِي صَلِيبٌ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ: يَا عَدِيٌّ، اطْرَحْ عَنْكَ هَذَا الوَئَنَ، وَسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ فِي سُورَةٍ بَرَاءَةٌ: ﴿ ٱلْخَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ (التوبة: ٣١)، قَالَ: أَمَا إِنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا

Calleria Kas (ling:7-3

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب: الزهد، باب (٦٥)، حديث (٢٤١٤). عن عائشة ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ وصحمه 

يَعْبُدُونَهُمْ، وَلَكِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا أَحَلُّوا لَهُمْ شَيْئًا اسْتَحَلُّوهُ، وَإِذَا حَرَّمُوا عَلَيْهِمْ شَيْئًا حَرَّمُوهُ)(١).

المواه الفطرة: فالإنسان بفطرته يتجه إلى التوحيد الخالص لله سبحانه، ذلك ما رواه أبو هريرة وَ الله عَلَى الله عَلَى الفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّدَانِهِ وَيُنصِّرَانِهِ وَيُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّدَانِهِ وَيُنصِّرَانِهِ وَيُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ، هَلُ تُحِسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ. ثمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَاقْرَءُوا إِنْ شِئتُمْ فِيطَرَتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وكذلك فإن الفِطْرَة تتجلَّى في هذا الدين في يُسْرِه وسماحته، وفي مخاطبته لكل جوانب النَّفْس البشرية، بما يلبي حاجات الجسد والروح، ويخاطب العقل والعاطفة: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ (الملك: ١٤).

\*\*\*

## ثانياً: الشمول وإلكمال

وشعولها في كونها تامة و الحياة و المحتود ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في سننه، كتاب: تفسير القرآن، باب: ومن سورة التوبة، حديث (٣٠٩٥)، وحسنه الألباني في (الصحيحة) رقم (٣٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجنائز، باب: إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه وهل يعرض على الصبي الإسلام؟، حديث (١٣٥٩)، ومسلم في صحيحه، كتاب: القدر، باب: معنى كل مولود يولد على الفطرة، حديث (٢٦٥٨).

- أهم مظاهر شمول الثقافة الإسلامية ....
- ا شمول الخطاب للثقلين: الجن والإنس، وللزمان والمكان كله من بعثة الرسول عليه الله الساعة.
- ٢ شعول النظرة للإنسان: فلم تنظر للإنسان على أنه جسم فقط، أو عقل فقط، أو عقل فقط، أو روح فقط، بل باعتبار هذا التكوين جميعا، كما شملت إحاطتها للإنسان كل مراحل حياته؛ من يوم كان في بطن أُمِّه جنينا، إلى بعد وفاته؛ بالصلاة عليه وقسمة تركته...إلخ(١).
- ٣ الشمول في تحديد هدف الإنسان ووسيلته إليه: للإنسان هدف محدد في هذه الحياة، والذي حدده له هو الله سبحانه، ودعاه إلى السير إليه لتحقيقه؛ فالهدف: نَيْلُ رضوان الله سبحانه، ووسيلته: العبادة الخالصة لله، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٦).
- خمول النظر إلى الدنيا والآخرة: فالدنيا مزرعة الآخرة، قال سبحانه:
   ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ءَاتَئلكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ﴾
   (القصص: ۷۷).

المراجع المراجع المارك المارك والمراجع المراجع المراجع

(1977).

\* \* \*

We also the polling to come the thing in the

<sup>(</sup>۱) انظر: نحو ثقافة إسلامية أصيلة، د. عمر الأشقر (۷۳). ۲۵۸۱ علمه في المالية على المالية على المالية ال

## ثالثاً الوسطية

وهي ميزة ظاهرة في أُمَّتِنا، قال سبحانه: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةٌ وَسَطَا لِتَكُونُوا شُهُدَآءَ عَلَى آلناسِ وَيَكُونَ آلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (البقرة: ١٤٣) والوسطُ: فسره رسولُ الله إلى العدل (١).

يقول ابن جرير (٢) رجي الله : «إنما وصفهم الله تعالى ذكره بأنهم وسط؛ لتوسطهم في الدين "(٣).

والوسطية تتأتى من التزام الهدي النبوي، وعدم الحَيْد عنه، سواء في الاعتقادات، أو العبادات، أو المعاملات أو الأخلاق، قال سبحانه: ﴿ فَٱسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوْأٌ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (هود:١١٢). فالقرآن يدعو إلى الوسطية وعدم الميل والانحراف عنها، ومجاوزة الحَد، وطريق الوسطية هو التزام الصراط المستقيم.

ويختلف حظ الناس من الوسطية بحسب قربهم أو بعدهم عن منهج النبي والمسلم عن منهج النبي والمسلم وأصحابه، إذ الوسط هو ما يحدده الشرع، لا العقل أو الحِسَّ ؟ قهما وحدهما لا يكفيان لتعيين الوسط.

of any of the sharing makes (1) 512 and to

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب: التفسير ، باب: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَآء عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (البقرة: ١٤٣) ، حديث (٤٤٨٧) عن أبي سعيد الخدري عَنَيْ .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن جرير بن يزيد، ويكنَّى بأبي جعفر، وينتسب إلى طبرستان، ولد عام (٢٢٤هـ)، وكان زاهدا ورعا، اشتغل بالتأليف، والتدريس، فهو من كبار المفسرين، توفي في بغداد عام (٣١٠هـ)، ومن أهم مؤلفاته: جامع البيان عن تأويل آي القرآن. يُنظر في ترجمته: (طبقات المفسرين، للسيوطي (٣٠) وما

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (٦/٢).

ا - التوازن في الاعتقاد: فالمسلمون وسط بين اليهود والنصارى ؛ في التوحيد، والأنبياء، والشرائع، والحلال والحرام، والأخلاق، وغير ذلك، وأهل السُنّة والجماعة وسط بين الفِرَق الضالّة كذلك (١).

٢ - التوازن في العبادات: فالنصارى عبدوا الله ببدع ابتدعوها، واليهود أعرضوا عن العبادات حتى في يوم السبت الذي أمرهم الله أن يتفرغوا فيه لعبادته، أما المسلمون فقد عبدوا الله وحده بما شرع، لا بالبدع، وفي أمر الحلال والحرام: المسلمون هم الوسط بين أهل الكتاب؛ فاليهود في آصار وأغلال عُذَبوا بها من تحريم للطيبات (٢)، والنصارى على النقيض استحلوا الخبائين وجميع الحرمات وباشروها (٣).

٣- التوازن بين العبادة والعمل: فللشعائر التعبدية وقتها، وللنشاط العملي عباله وميدانه، كما في حديث الثلاثة الذين أتوا بيوت أزواج النبي النبي وأوضح لهم النبي عبي هذه الخصيصة.

﴿ وَاللَّهِ فِيمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ \* \* ﴿ وَأَ وَلَا تُسْرَى تَصِلُكُ وَالنَّاسِ مِنْ اللَّهُ اللَّ

(۱) انظر: مجموع فتاوي ابن تيمية، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد (۳۷،۰/۳).

The same and the same of the s

(٢) انظر: منهاج السُنّة النبوية، لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم (١٧٢/٥).

(٣) انظر: مجموع فتاوى ابن تيمية، جمع وترتيب: عبد الرحمن ابن قاسم، وابنه محمد (٣٧٢/٣)، والوسطية، جمع وترتيب وعناية، أبي الفضل عبد السلام بن عبد الكريم (٧٠ – ٧٣).

(٤) (متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: النكاح، باب: الترغيب في النكاح، حديث (٥٠٦٣)، ومسلم في صحيحه، كتاب: استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ووجد مؤنة، واشتغال من عجز عن المؤن بالصوم، حديث (١٤٠١) عن أنس عليه.

### رابعاً: صلاحها لكل زمان ومكان

فالثقافة الإسلامية ثقافة إنسانية عامة لا تُفرِّق بين إنسان وَإنسان، صَارِفة النظر عن اعتبار اللون والعرق والموطن، كما أنها غير محدودة بمكان ولا زمان، ذلك أن الإسلام منبعها الأساسي، وهو رسالة الله الخاتمة للناس جميعا، قال تعالى: ﴿ قُلَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (الاعراف: ١٥٨).

لذا حارب الإسلامُ العنصريةَ والنعرات الجاهلية، ودعا إلى الوحدة على دين الله وسُنَّة نبيه على الله الله على دين الله وسُنَّة نبيه على فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُشَىٰ وَجَعَلْنَكُم شُعُوبًا وَقَبَارِفُوا النبيُّ اللهِ أَتَقَنكُم ﴿ (الحجرات: ١٣)، وقال النبيُّ عِندَ اللهِ أَتَقَنكُم ﴿ (الحجرات: ١٣)، وقال النبيُّ عِندَ اللهِ أَتَقَنكُم ﴿ (دَعُوها فَإِنَّها منتنةٌ) (١٠).

# ال أهم مظاهر صلاحها لكل زمان ومكان: أو در القعال تسلول في معام

ا - خَتْمُ الشريعة الإسلامية لما قبلها من الشرائع، فصار الإيمانُ بها، والالتزام بأحكامها، والتسليم لها فرضًا واجبًا على الإنسِ والجنِّ؛ قال الله: ﴿ مَّا كَانَ عَحُمَّدُ أَبَاۤ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّانُ ﴾ (الأحزاب: ٤٠).

٢ - تعليد مرجعية وحيدة للناس عند الاختلاف والتنازع، وهي الرجوع إلى الله والرجوع إلى الله والرجوع إلى الله والرسلام؛ قال تعالى: ﴿ فَإِن تَنَزَعْتُم فَى شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُم تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرَ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (النساء: ٥٩).

٣ - قيام الشريعة على العدل، فالأحكام الشرعية ملزمة لكلِّ من جرت عليه أحكام الإسلام، لا يُظلم فيها أحدٌ، أو يُحابى أحدٌ؛ لأجل عِرْقِهِ، أو طفته الاجتماعية، أو غناه، أو فقره...إلخ، قالَ سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَدَرُ وَالْحَقِ لِتَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِّلْخَآبِنِينَ خَصِيمًا ﴾ (النساء: ١٠٥).

# خامسا الكان تطبيقها والسلام الدايا

بمعنى أن الثقافة الإسلامية تتعامل مع الحقائق فتراعي طبيعة الإنسان وواقع الحياة 

١ - قيام العقيدة الإسلامية على الحقائق واليقينيات، ونبذها الخرافات والأوهام؛ حيث خاطبت العقل، وأبطلت ما عليه الجاهليون من اعتقادات باطلة، من ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا آتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَّهِ وبِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (المؤمنون: ٩١).

٢ - تناسب التكاليف الشرعية مع طاقة الإنسان وطبيعته وفطرته: وذلك مقرر في قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ آللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦)، وقول النبي عليها: (إِنَّ اللهُ تَجاوز عن أمتي ما حدَّثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم)(١).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الطلاق، باب: الطلاق في الإغلاق والكرا والسكران...، حديث (٥٢٦٩)، واللفظ له، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر، حديث (١٢٧) عن أبي هريرة والمنتقل . ب اي ال ملما

- ٣ مراعاة اختلاف الأحوال في التيسير؛ فالله سبحانه يقول: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ مَا آسْتَطَعْتُم ﴾ (التغابن: ١٦)، وفي حال المرض يقول النبيُّ ﷺ: (صَلِّ قَائِماً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ (١١)، وفي السفر تقصر الصلاة ويباح الفطر للصائم للم على على الله على الله على الله المنافع
- ٤ قابلية الأحكام والتشريعات للتطبيق العملي وتحقيق المصلحة للمسلمين ولغيرهم، مع شمولها لكل مجالات الحياة؛ الاجتماعية، والاقتصادية، والسياسية...الخ.
- ترتيب الجزاء على التكاليف الشرعية عند القيام بها أو إهمالها، ثواباً أو عَقَابِاً عَالَى : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ وَمَّنَ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شُرًا يَرَهُو ﴾ (الزلزلة: ٧ - ٨)(٢).

# سادسا فقافة أخلاقية

الثقافة الإسلامية تحوي روحًا أخلاقيةً عاليةً، ترتبط بالعقيدة برباط وثيق في كل عبادة ومعاملة، وتظهر في كل حكم وتوجيه وتنظيم ؛ ولهذا فإن الثقافة الإسلامية دستور أخلاق، ومنهاج تربية، لرفع الإنسان الذي كرمه ربه بتكليفه لحمل الرسالة الإيمانية، وأدائها على النحو المراد. (1) le potenté limb, millio agrés els (PTPA)

وعدًا إسناد فري، وجلاء وجلاء الصحيح غير عمد بن عرب در ي (١) أخرجه البخاري في صحيحه، أبواب: تقصير الصلاة، باب: إذا لم يطق قاعدا صلى على جنب، حديث (١١١٧). عن عمران بن حصين ﷺ. وقال: صحيح على شرط فسام، ووافقه اللهم. (٢) انظر: الوجيز في الثقافة الإسلامية، د. همام سعيد (٩٨). (٢١٧٠٠) سيفًا نوا ، نيكالسا و المد

يظهر هذا جليا في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْلِ اللَّهَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (النحل: ٩٠). وقول النبي ﷺ: (إنَّمَا بُعِثْتُ لِأَتَمِّمَ صَالِحَ الأَخْلاقِ) (١). وقال ابن القيم ﷺ: «الدين كله هو الخلق، فمن زاد عليك في الخلق، فقد زاد عليك في الخلق، فقد زاد عليك في الخلق، فقد زاد عليك في الدين » عليك في الدين » عليك في الدين » المنات الله عليك في الدين القيم بَعْ الله عليك في الدين » (١) و النبي و النبي

in this way the state of the st

منطوع قال تعالى: ﴿ فَمُن يَعْمَل مِثْقَالَ ذُرَّة عَيْرًا لِينَ مِنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذُرَّة

udend American Colored

التقاقة الإسلامية تحوى روحا أخلاقية عالية ، توتيط بالعنبيدة برباط وثبة في كل

المنذومعاملة ، وتظهر في كما حكم وتوجيه وتنظيم ؛ ولهذا فإن الثقافة الإسلامية

المجز أخلاق، ومنهاج تربية، لرفع الإنسان اللي كرمه وب يتكليفه خمل الرسالة

2140 p (1666 V-1)(1)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند، مسند أبي هريرة، حديث (٨٩٣٩)، قال الشيخ شعيب الأرناؤوط: صحبح وهذا إسناد قوي، رجاله رجال الصحيح غير محمد بن عجلان فقد روى له مسلم متابعة، وهو قوي الحديث، وأخرجه الحاكم في المستدرك، كتاب: تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، حديث (١٨٧٤)، وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين، ابن القيم (٣٠٧/٢). ١٩٨٠ عبد ولعه عا مود المدالة المالكين، ابن القيم (٣٠٧/٢).

· ek & e ed - 12 2 2 16, e 6 20 - 01

(illegt alcilla, do illa of la come classe

#### الحضارة الإسلامية

### مفهوم الحضارة الإسلامية:

سبق أن قدمنا في بداية الكتاب تعريفا للحضارة بشكل عام، ويمكننا الآن أن 
نعرف الحضارة الإسلامية بأنها: «ما قدّمه الجتمع الإسلامي للمجتمع البشري من قيم 
ومبادئ، في الجوانب الروحية والأخلاقية، فضلا عما قدّمه من منجزات واكتشافات 
واختراعات في الجوانب التطبيقية والتنظيمية»(۱).

وسوف نستعرض ذلك من خلال الآتي:

#### الله المنظرة الاسلامية المنافية المنجزات الحضارة الاسلامية

و ما يمثل و عي الشاقعي الصحي \* \* ايرة لخفظ الصحة و دوام القوة فول

لما كانت الحضارة الإسلامية تمتاز عما سواها بكونها حضارة قائمة العقيدة الصحيحة فإن إنجازاتها شملت كافة مجالات الحياة؛ اعتقادياً، وأخلاقياً وقيمياً، واقتصادياً، واجتماعياً، وسياسياً، وقضائياً، وكذا في النواحي العلمية من الطب، والكيمياء، والفيزياء، والرياضيات، والجيولوجيا، وعلم الفلك.

وسنذكر باختصار شيئا من هذه المنجزات حسب الجالات التالية: عن نابعوا المعالات التالية: عن نابعوا المعالمة المنابع المجالات التالية والمعالمة المنابع ال

والمعنى: دار المرضى النظرة عبون الأنباء في طبقاك الأطباء، لاين(الإلاتانة) وتلكن النظرة عبون الأنباء في طبقاك الأطباء (٢)

(٣) التظر د تاريخ اختكماء، للتفطي (١٩١)، عرب الوجوس ليرث ليزك ا دير (١٩٥ ) وإسال بيرط ١٧٥ (٣)

(3) Marchile (1) [1 (1) ) , with one (1.1) = 1 = 1 = 1 = 1 = 1

(١) علوم الحضارة الإسلامية ودورها الإنساني، د. علي عفيفي، مجلة الوعي الإسلامي، عدد (٥٥٨). ا

اهتم الأطباء المسلمون بهذا العلم اهتماما كبيرا، وقد قال رسول الله عليها (تَدَاوَوْا عِبَادَ اللَّهِ، فَإِنَّ اللَّهَ وَعَجَالَ لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً إِلا الْهَرَمَ)(١). وقد نبغ في هذا العلم كثيرون، ومنهم: الإمام الشافعي (٤٠٢هـ)، وثابت بهذا (٨٨٨هـ)، والزهراوي (٤٠٤هـ)، وابن النفيس (٢٨٦هـ) رحمهم الله.

فالشافعي بَرَجُالِكَ يقول مقدراً الطب وعظيم أهميته: «العِلْمُ عِلْمَان: عِلْمُ فَهَا الأديان، وعِلْمُ طب الأبدان»(٢). (القيران المقامة المالية الم

ويوجز ﷺ مقومات البلد الصالح للعيش والسكني، فيقول: «إذا دخلت بليز ولاً تجدُّ فَيها حاكماً عدلاً ، ولا ماءً جارياً ، وطبيباً رفيقاً فلا تسكنها »(٣).

ومما يمثِّل وعي الشافعي الصحي، وتقديره لحفظ الصحة ودوام القوة قول متأسفاً: «اثنان أغفلهما الناس: الطبُّ، والعربية» (٤٠).

أما ثابت بن قرة فقد ذكر له ابن أبي أصيبعة ما يربو على ثلاثين كتابا في السائا الطبية؛ منها: كتاب أصناف الأمراض، وكتاب الحصى المتولد في الكلى والثانة، ورسالة في الجدري والحصية، ومقالة في صفة كون الجنين، ومقالة في البصر والبصيرة في علم العين وعللها ومداواتها<sup>(ه</sup>

وقصاديا، واجتماعيا، وهياسيا، وقضائيا، وكذا في النواحي

أخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب: الطب، باب: ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، حديث (٢٤٣٦)، وابن حبان في صحيحه، كتاب: الطب، ذكر الأمر بالتداوي إذ الله جل وعلا لم يخلق داء إلا خلق له دواء خلا شيئين، حديث (٢٠٦١). قال الهيثمي في الزوائد: «إسناده صحيح، رجاله ثقات». عن أسامة بن شريك ﷺ.

مناقب الشافعي، للبيهقي (١١٤/٢).

المصدر السابق (١١٥/٢). (٣)

المصدر السابق (١١٦/٢). (٤)

<sup>(0)</sup> 

والزهراوي: فهو عالم أندلسي شهير؛ وهو أول من وصف بعض العمليات الجراحية، وأول من اخترع جهازا لاستئصال اللوزتين.

وابن النفيس: هو مكتشف الدورة الدموية الصغرى.

والتاريخ الإسلامي يحدثنا أن أول مستشفى بُنِي في الإسلام في عهد الوليد بن عبد اللك (٩٦٠) في دمشق، ثم تطور المستشفى لاسيّما في القرن الثالث الهجري وحيث كانت المستشفيات تُبنى في أماكن فسيحة، نقيّة الهواء وافرة الماء، وقريباً من الجوامع الكبيرة، ويعمل بها عدد من الأطباء من مختلف الاختصاصات الطبية، فقعد كان فيها مع الأطباء العاديين عدد من الكحالين «أطباء العيون» والجراحين والمجبرين.

كما كان للمستشفيات اعتناء بالمرضى المغلوبين على عقولهم، وذوي الأمراض النفسية، والأمراض الجلدية كالجُذام وغيره، وكان هؤلاء المرضى ينالون رعاية خاصة بدافع من القِيَم الأخلاقية من الرحمة، والشفقة (۱).

ومن المستشفيات التي أقيمت ببغداد في خلال هذا القرن الثالث مستشفى السيدة أم الخليفة المقتدر بالله، وخصص للنفقة عليه (٠٠٠) دينار شهريا، وبيمارستان (١٠٠) المقتدري وكانت النفقة عليه (٠٠٠) دينار في الشهر...إلخ (٢٠٠).

والمعنى: دار المرضى. انظر: عيون الأنباء في طبقات الأطباء، لابن أبي أصيبعة (٤٧).

<sup>(</sup>۱) انظر: مختصر تاریخ الطب العربي، كمال السامرائي (۱/۲۸ – ۲۳۲)، دار الحریة، بغداد، ۱۹۸۵م. (۱) انظر: مختصر تاریخ الطب العربي، كمال السامرائي (۱/۲۸ – ۲۳۲)، دار الحریة، بغداد، ۱۹۸۵م. (۲) البیمارستان: كلمة فارسیة مرکبة من كلمتین (بیمار) بمعنی مریض أو علیل، و (ستان) بمعنی مكان أو دار:

<sup>(</sup>٣) انظر: تاريخ الحكماء، للقفطي (١٩٤)، تحرير: يوليوس ليبرت. ليبزك: ديتريخ، ١٩٠٣م، وعيون الأنباء في طبقات الأطباء، لابن أبي أصيبعة (٣٠٢)، شرح وتحقيق: نزار رضا، بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٩٦٥م.

des: es alla livius inger : carlet generale Y ظُلَّ عِلْمُ الكيمياء رهن محاولات فاشلة لم تقم على ملاحظة وتجربة حتى وقت جابر بن حيان؛ الذي جعل التجربة أساس العمل، يقول: «ومَلاكُ كمالِ هذه الصنعة العملُ والتجربة ؛ فمن لم يعمل ولم يجرّب لم يظفر بشيء أبدا (١).

وهو أول من استحضر الحامض الكبريتي، وماء الذهب، واكتشف الصودا الكاوية (٢)، وما زالت كثير من المصطلحات الكيماوية الأوربية تحمل الاسم العربي: كالكحول، والزرنيخ، والقصليو وكلمة قلوك (خلاف الحادة الحمضة) وعلماء الإسلام هم الذين اكتشفوا الكثير من الأحماض، والأكاسيد، كزيت الكبريتيك، وأكسيد الزئبق (٣).

كما كان للمستشفيات اعتناء بالمرضي الغلوبين على عَقْيِنُ لِي المُخْلِقَالِ اللهُ ١٤٠٠ أَلِي اللهُ اللهُ

وهي تشمل الحساب والجَبْر والهندسة والمثلثات، ولكون عِلْم الرياضيات من العلوم الأساسية التي تدخل في سائر العلوم الأخرى مثل الفيزياء والميكانيكا وغيرها-فقد انكب المسلمون على تعلمه وتطويره، وسنكتفى بالحديث عن علم الحساب.

أ) فقد عرف المسلمون الأرقام الغبارية (١٤)، والتي أخذها الغرب عنهم، وتستخدم الآن في أوربا وتسمى «أرقاما عربية» على الأرقام الي بالانقلق

<sup>(</sup>١) الخواص الكبير(٧٨) وبنحو هذا في: قصة الحضارة، وول ديورانت (١٨٧). والكركما م سمير حسب عدر المزوارا (٢) أثر العلماء المسلمين، أحمد الملا (١٤٧). المدر المرارسي ح

<sup>(</sup>٣) انظر: العلوم والهندسة في الحضارة الإسلامية، دونالد ر. هيل، ترجمة: أحمد فؤاد باشا (١٢٠ – ١٢٦).

<sup>(</sup>٤) الأرقام الغبارية: هي الأرقام العربية، وسميت بالغبارية لأنها كانت تُكتب في بـادئ الأمر بالإصبع أو بقلم المُعَمِّدُ البوص على لوحٍ أو منضدةٍ مغطاة بطبقة رقيقة من الترابُ انظر: العلوم عند العرب، أصولها، وملاعها الحضارية، د. حربي عطيتو، ود. حسان حلاق (٣٢٧ – ٣٣٢). · FAIg.

الخوارزمي هوالى أدخله

ب) أدخل المسلمون مفه وم الصفر في الجعبر؛ ما أدّى إلى تسهيل العمليات الحسابية، وكانوا أول من استخدم رقما للصفر وأخذه Zeoballando Zero moin

ج) يعد كتاب الخوارزمي «الجبر والمقابلة» الكتاب الرئيس الذي درس فيه تحويل المعادلات وحلها، ثم ترجم الكتاب إلى اللاتينية، وعنة عرفت اللوغاريتمات(١)، وكان لمؤلفاته تأثير كبير على الحضارة الغربية(٢).

القدَّم المسلمون دراسات قيمة في الجيولوجيا وتفسير الطواهر الكون الزلاؤل والبراكين، والمدِّوالجزر، والجبال والوديان.

أ) فابن تيمية وظاللت عن كروية الأرض ونسبة الماء فيها، فيقول: «اعلم أن الأرض قد اتفقوا على أنها كروية الشكل، وهي في الماء الحيط بأكثرها ؛ إذ اليابس السدس وزيادة بقليل...إلخ»(٣)، ويتحدث كذلك عن مركز الأرض، ونسبة العالم العلوي والسفلى بالنسبة للخالق سبحانه، ويستدل على ذلك بالكتاب والسُنّة(١٠).

<sup>(</sup>١) اللوغاريتمات: أرقام يُطلق عليها في علم الجبر اسم الأدلة أو الأُسس، ويستخدم الأُس للتعبير عن تكرار ضرب رقم واحد. انظر: معجم اللغة العربية المعاصرة، أ. د. أحمد مختار عمر (٢٠٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: مبتكر علم الجبر: محمد بن موسى الخوارزمي، للدكتور: على عبد الله الدفاع، مجلة البحوث الإسلامية (١٨٧/٥). (9) sidy the Mudici (17.177)

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٥٠/٥).

<sup>(</sup>The tile; Signal Barragerial of may ( - A) (٤) السابق (١٥٢/٥). (3) Hilly : Edge Hilly Halon all Halons. Day Har he saily

ب) وابن القيم ريخ الله في كتابه الماتع «مفتاح دار السعادة» له كلام نفيس فيم يتعلق بالجيولوجيا، وتفسير التضاريس الأرضية، وعللها، والزلازل، والبراكين وأسبابها(١).

ومما تميز به كلام علماء الإسلام في هذا الشأن هو ربط حرك الكون بالأسباب الشرعية علاوة على الأسباب الكونية، يقول ابن القيم وهو يعرض أسباب الزلازل: «ولما كانت الريام تجول فيها «الأرض» وتدخل في تجاويفها وتحدث فيها الأبخ، وتخفق الرياح ويتعذر عليها المنفذ، أذِنَ الله سبحانه لها في الأحيان بالتنفس فتحدث فيها الزلازل العظام ؛ فيحدث من ذلك لعباده الخوف والخشية، والإنابة والإقلاع عن معاصيه، والتضرع إليه والندم» (٢).

ج) اهتم البيروني بدراسة التضاريس وأثر العوامل المناخية في التعرية (T). د) تناول بعض العلماء المسلمين علم الأحافير لمعرفة عمر الأرض، في إشارة للمستحجرات، وهي بقايا عضوية كاملة تكون داخل الحجارة، ويستدل بها على أن هذا المكان كان مُغطُّي بالماء ثم صار

الدوريس - رسم عربطة العالم

<sup>(</sup>۱) مانظر: (۱/۲۱۸ ـ ۲۲۱). وقد الماد الماد والما المواجعة والماد

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة (٢/١١).

<sup>(</sup>٣) انظر: تحقيق ما للهند من مقولة، البيروني (٨٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: تطور الفكر العلمي عند المسلمين، محمد الصادق عفيفي (٢٦٥).

نؤكد أولا على أن الإسلام أبطل علم التنجيم الذي يعتمد على الخرافة؟ فاستطاع السلمون تحويل هذا العلم إلى علم تجريبي رياضي ؛ مستخدمين المراصد لتعليل حركات الأجرام السماوية، وتفسير الظواهر الكونية، فصححوا كثيرا من انحرافات عصر بطليموس (١).

ومن مظاهر دقتهم أنهم قُدَّروا أبعاد النجوم والكواكب، وقالوا باستدارة الأرض وقاسوا محيطها، وحسبوا طول السَّنَة الشمسية، وكتبوا عن الكسوف والخسوف، ووضعوا أسماء كثير من الكواكب لإزالت تستعمل إلى اليوم".

وظهرت الكتب الفلكية التي ألفها كبار الفلكيين المسلمين، كأبي الريحان البيروني (٤٤٠هـ)، ومحمد ابن جابر البتاني (٣١٧هـ).

# أثر الحضارة الإسلامية على الحضارة الغربية

معابر الحضارة الإسلامية إلى الغرب. ويا العابد الحضارة الإسلامية إلى الغرب.

في حين كان المسلمون في بلادهم ينعمون بالحضارة القائمة على العقيدة الصحيحة، والأخلاق السامية، والعِلْم والمعرفة كانت البلاد الأوربية تعيش عصورها الوسطى بجهلها وجهالتها، ومن الأندلس وصقلية وغيرهما من بلاد المسلمين انتقلت الحضارة الإسلامية

<sup>(</sup>١) انظر: أثر العرب والسلمين في الكفيلاة الأورية بالميا في المناطقة

<sup>(</sup>١) انظر: في تراثنا العربي والإسلامي، د. توفيق الطويل (٢٥). عمال المالي في ما المالي المالي المالي (٢) (٢) انظر: الإسلام والحضارة، الجندي (٥٨)، وانظر: مذهبية الحضارة الإسلامية وخصائصها، د. محسن (1) Tielly with andie Mildy (1624), with your عبدالحميد (١٣٠).

إلى أوربا، مما كان له أكبر الأثر في إخراجها إلى عصر النهضة المادية، ونبيِّن فيما يأتي أم تلك المعابر التي منها انتقلت حضارة المسلمين إلى الغرب(١٠): أ) الأندلس:

وتعدُّ المَعْبر الأهمُّ في عملية انتقال الحضارة الإسلامية إلى أوربا، وظلت مُهُ! ثمانية قرون منبر إشعاع حضاري، من خلال جامعاتها، ومدارسها ومكتباتها، وعلمائها (٢)، يقول جوستاف لوبون: «ولم يكد العرب يُتِمُون فتح إسبانيا حتى بدؤوا يقومون برسالة الحضارة فيها...ثم شُرَعوا يتفرغون لدراسة العلـوم والآداب، ويترجمـون كتـب اليونـان واللاتـين، وينشـئون الجامعات التي ظلت وحدها ملجأ للثقافة في أوربا زمناً طويلا»(٣).

#### 

وقد فتح المسلمون صقلية سنة (٢١٦هـ) واهتموا فيها بالعمران والتشيد، وإقامة الصناعات الكثيرة، مثل: الورق، والحرير، والسفن، وقدعاس فيها كثير من العلماء الكبار مثل: الإدريسي وغيره.

يقول الأستاذ كويل يونج: «وكانت صقلية ميدانا للتلاقي الحرِّبين لغان اليونان واللاتين وعرب البربر ومعارفهم، وكانت النتيجة نشوء ثقافة مختلطة، الما يوريا» أوربا» عبير في نقل أحسن ما في المدنية الإسلامية إلى أوربا» (١٠٠٠)

17 4. collisto, colligio de Mill protosti l'ille Kañ

<sup>(</sup>١) انظر: أثر العرب والمسلمين في الحضارة الأوربية، أ. د. فتحى على يونس (٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: دور الحضارة العربية والإسلامية في النهضة الأوربية، هاني المبارك وشوقى خليل (٥١، ٥٢).

<sup>(</sup>٣) حضارة العرب، جوستاف لوبون (٢٧٣) على العرب (٨٥) وانظر (٢٧٣) على العرب (٢٧٣) على العرب (٣)

<sup>(</sup>٤) من روائع حضارتنا، مصطفى السباعي (٢٩٨). معادي صعبي (١٦٥)

#### ج) الحروب الصليبية:

وقد استمرت الحروب الصليبية قرابة قرنين من الزمان، وتعدُّ هذه الفترة من أهم نقاط الاتصال، والتأثر والنقل والاقتباس (١).

يقول جوستاف لوبون في إشارة للحروب الصليبية: «كان اتصال الغرب بالشرق مدة قرنين من أقوى العوامل على نمو الحضارة الأوربية»(٢).

ويقول أيضا: «إن تأثير الشرق في تمدين الغرب كان عظيما جدا بفعل الحروب الصليبية»(").

## ٢- أثر الحضارة الإسلامية على الحضارة الغربية.

#### أ) الجانب الفكري والنظري:

- الإصلاح السياسي: من يطالع تاريخ أوربا الديني الكنسي يتلمس تأثير الإسلام في نزعات كثير من المصلحين هنالك بما عليها من ملاحظات، إلا أنها تأثرت كثيرا بالمبادئ الإسلامية، فصححت مفاهيم مغلوطة، وحررت العقل من الأوهام والخرافات التي كانت تتزعمها الكنيسة آنذاك(2).
- القوانين والنظم: تأثرت تأثراً ظاهراً بأحكام المسلمين الفقهية والتشريعية، والتي نقلها إلى أوربا طلابهم الذين درسوا في مدارس

<sup>(</sup>١) - الحضارة الإسلامية مقارنة بالحضارة الغربية، توفيق يوسف الواعي (٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) حضارة العرب، جوستاف لوبون (٣٣٤) في المجارة العرب المجارة العرب، جوستاف لوبون (٣٣٤) في المجارة العرب المجارة المجارة العرب المجارة العرب المجارة العرب المجارة العرب المجارة المجارة العرب المجارة العرب المجارة العرب المجارة العرب المجارة المجارة العرب المجارة العرب المجارة العرب المجارة العرب المجارة المجارة المجارة المجارة المجارة المجارة المجارة العرب المجارة المج

<sup>(</sup>٢) القلم: دور المسلمين في يناه المدنية الغريلة ، الميان بلاط الله م ١٤٠٠ ما و مستوب . (٣٣٩) قباساً (٣)

الأندلس، وقد أكّد ذلك مجموعة من منصفي العلماء الغربيين حيث يُنوا أَنَّ أُورِباً مدينة للإسلام بالجانب الأكبر من قوانينها الإدارية والتجارية<sup>(١)</sup>

- علم الاجتماع وفلسفة التاريخ: فقد كان لابن خلدون النصيب الأوز فيهما حيث عرض في مقدمته الشهيرة تأملاته في التاريخ، وربط به الحوادث، وحاول اكتشاف قوانين التاريخ، وتحدث بعمق عن الحضان والنظم الاجتماعية، وقد كان له السبق على علماء الاجتماع الغربيين في تناول المجتمع والتفسير العقلي لتطوره (٢).
- اللغة والأدب: تأثر الغربيون وخاصة الأسبان بالأدب العربي تأزرا كبيرا، فدخلت فنون أدبية لم تكن تعرفها أشعارهم ولا آدابهم، مثل: الفروسية، والحماسة، وكذلك فنون الجاز والتخييلات الراقية؛ وقد كان لكتاب ابن حزم ريخ الله «طوق الحمامة» أثر بالغ على شعراء إسانا

ولشدة تأثر الأوربيين بالأدب العربي صار بعضهم ينظِمُ قصائد عربية، وكذا تأثرت القصة الأوربية عاكان لدى العرب من فنون القصص: كالمقامات، ومغامرات الفرسان (٣).

## ب) الجانب العملي التطبيقي:

- الترجمة:

فقد كان من أبلغ مظاهر التأثير في الحضارة الأوربية ما حدث من ترجمة لكتب العلوم المختلفة التي أنتجتها العقلية الإسلامة

<sup>(</sup>١) يُنظر كتاب ملامح تاريخ الإنسانية للمؤرّخ الإنجليزي هربرت جُورْج ويلز.

<sup>(</sup>٢) انظر: دور المسلمين في بناء المدنية الغربية، حيد بامات (٨٦، ٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: نظرية الأدب المقارن وتجلياتها في الأدب العربي، د. أحمد درويش (١٩٥). ما علم الله الله الله

وجعلها مصادر أساسية طيلة قرون عدة في الجامعات الغربية ، مثل: كتاب «الحاوي»، وكتاب «المنصوري» للرازي، وكتاب الخازني «ميزان الحكمة»(1).

# الصناعة ،

فهناك صناعة الورق التي كان للمسلمين الفضل في نشرها على مستوى العالم وقتذاك ؛ حيث ظهرت مصانع الورق في بغداد في عهد الرشيد، وكذا في دمشق وطرابلس ، ثم انتقلت إلى صقلية والأندلس فتعرف عليها الغرب ؛ إذ كانت اختصاصاً عربياً حققه العرب أنفسهم ؛ فصارت هذه الصناعة دعامة أساسية للثقافة والحضارة ، ومن خلالها أصبح العلم مشاعاً للجميع ، ودعوة لكل العقول لأن تعمل وتفكر (٢).

كما عرف الأوربيون الإبرة المغناطيسية عن طريق العرب المسلمين، وبهذا تقول زيغريد هونكه أيضا، بعد أن عَزَى بعض الأوربيين اختراعها إلى العالم الإيطالي فلافيو جيويا(٣).

شهادات المنصفين من علماء الغرب عن أثر الحضارة الإسلامية. ونختم هذا التطواف المختصر حول الحضارة الإسلامية وتأثيرها على الغرب وحضارته بذكر شهادات لبعض المنصفين من علماء الغرب من علماء العرب من علماء الع

(1) mue lique indy ales (4.7.1.7).

مه تأثر م

کان جزما

<sup>(</sup>١) \_ انظر: مجلة بريد اليونسكو، عدد أكتوبر، ١٩٨٠م.

<sup>(</sup>٢) انظر: شمس العرب تسطع على الغرب، زيغريد هونكه (٤٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤٧).

حول فضل العرب والمسلمين على أوربا والغرب عامة في فروع الثقافة والحضارة:

١ – تقول المستشرقة زيغريد هونكه: «إنّ سيلا عرماً من نتاج الفي العربي، ومواد الحقيقة والعلم وقد نقحته أيد عربية، ونظمته وعرضته بشكل مثالي – قد اكتسح أوربا... وفي مراكز العلم الأوربية لم يكن هناك عالم واحد من بين العلماء، إلا ومل يديه إلى الكنوز العربية هذه ؛ ليغترف منها ما شاء الله له أن يغرف، وينهل منها كما ينهل الظمآن من الماء العذب؛ رغية منه في سد الثغرات التي لديه، وفي الارتقاء إلى مستوى عصره العلمي، ولم يكن هناك كتاب واحد من بين الكتب التي صدرت في أوربا آنذاك إلا وقد ارتوت صفحاته بالري العميم من الينابيع العربية، وأخذ عنها إيماءاته، وظهر فيه تأثيرها واضحا كل الوضوح، ليس فقط في كلماته العربية المرجمة،

م ومن الشهادات المنصفة شهادة الكاتب الفرنسي «موريس «موريس إسلامية وتأثيرها على بوكاي» - وكان قد أسلم - يقول: «ونحن نعلم أن الإسلام ينظر إلى العلم والدين كتوءمين، وأن تهذيب العلم كان جزءا من التوجيهات الدينية منذ البداية، وأن تطبيق هذه القاعدة ال) انظر: بجلة يويد اليونسكو: ١٥٥٤ كريد كري على المراك المراك على اليونسكو: ١٥٥٤ كريد المراك المراك

بل في محتواه وأفكاره»(١).

م، ودعوة لكا.

a; alabolley

<sup>(</sup>١) الظو: شعب العوب تسطع على الفرصه ، فخذ بله عوزكه (١ (۱) شمس العرب تسطع على الغرب (٣٠٥، ٣٠٥). ومن هـ أحمد درويش (١٩٥) (٧٤) رقبالسال المطال

أدى إلى التقدم العلمي العجيب في عصر الحضارة الإسلامية العظمى، التي استفاد منها الغرب قبل نهضته»(١).

" - يقول المؤرخ الفرنسي «غوستاف لوبون»: «إن الشرقيين - يعني المسلمين - هم الذين أخرجوا الغرب من ظلمات التوحش إلى نور الحضارة، وإنه انبثق من خلال ما كانت تستعين به جامعات أوربا من علوم العرب وآدابهم عصر النهضة الحديث» (٢).

<sup>(</sup>١) التوراة والإنجيل والقرآن والعلم (٢١).

<sup>(</sup>٢) حضارة العرب (٣٦٣).



مقدمة

التوكل على الله حراءة القرآئ المسمود

الإيمان في اللغة: التصديق

وعند أهل السُنّة والجماعة: اعتقاد بالجنان، وقول باللسان، وعمل بالأركان،

فاعتقاد الجنان: معناه تصديق القلب ويقينه واعترافه وإقراره، وقول اللسان: أي النطق بالشهادتين والإقرار بلوازمهما، كتلاوة القرآن والأذكار، وعمل الأركان: أي بالجوارح، كالركوع والسجود، وغير ذلك من الأعمال التي تؤدى بالجوارح ابتغاء مرضاة الله.

والعقيدة الإسلامية تقوم على أركان الإيمان الستة، وقد بَيَّن الله تعالى هذه الأصول الستة في قوله وَ الْكِكَ ﴿ وَلَكِكَ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَيْكِ وَالْمَرِ وَالْمَلَيْكِ وَالْمَرِ وَالْمُلْمِ وَلَهُ سَبِحَانُه : ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القمر : ١٧٧)، وقوله سبحانه : ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القمر : ١٧٩).

وجمعها النبي عندما سأله: ما الإيمان؟ فقال عندما سأله: ما الإيمان؟ فقال عند أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشُرِّهِ)(٢).

وقبل أن نستعرض بيان الركن الأول من أركان الإيمان الستة يجدر بنا أن نعرِّج على تعريف العقيدة، ومنهج أهل السُنّة والجماعة في تلقيها والاستدلال عليها.

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح السنة، للبغوي (۱/۳۸ – ۳۹).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: سؤال جبريل النبي عن الإيمان والإسلام والإحسان وعلم الساعة، حديث (٥٠)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: بيان الإيمان والإسلام والإحسان، ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله تَعَالَى، حديث (٩) واللفظ له. عن عمر بن الخطاب على المسلم والإحسان، ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله تَعَالَى، حديث (٩) واللفظ له. عن عمر بن الخطاب على المسلم والإحسان، ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله تَعَالَى،

١- تعريف العقيدة:

العقيدة لغة: مصدرها من «العقد» وهو الشدُّ والربط بقوة وإحكام (١).

واصطلاحاً: «هي الإيمان الجازم بالله تعالى، وما يجب له في ألوهيته، ويوين

وأسمائه وصفاته، والإيمان بملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، والكلم ما جاءت به النصوص الصحيحة من أصول الدين وأمور الغيب وأخباره، (٢).

٧- منهج أهل السُنّة والجماعة في تلقي العقيدة:

أ) الاقتصار في منهج التلقي على الوحي.

ب) التسليم لما جاء به الوحي، مع التدبر العقلي في آيات الله، وفَهْم

النصوص، ومعرفة محاسن الشريعة. والدقياة الإسلامية تقوم على الشريعة الإسلامية تقوم على التربية المسال المسلمة ا

الله في قوله تَحَالُ: ﴿ وَلَذِينُ ٱلْبِرُ فِي مَامَنَ بِأَنَّهِ وَٱلْيَوْمِ آلاً خِرِ وَالْمَالِبُ كُلِّ وَالْك

٣- منهج أهل السُنة والجماعة في الإستدلال على العقيدة (٣):

الله الم حجية السُنّة (متواترة وآحاد) على العقيدة. الله صلى العميه

ج) صحة فَهْمِ النصوص، بالاعتماد على فَهْم الصحابة، ومعرفة اللغة

العربية، وجمع النصوص الواردة في المسألة الواحدة، ومعرفة مقاصد

اللَّ العَلَّم: شرح السنة، للبغوى (١٨٨١ - ٢٩).

الم تعريف العقيارة ، ومنهج أهل المشنة والجماعة في ويم الم الم تعريب والم تعريب والم عليها.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) - القاموس المحيط، للفيروز آبادي، مادة (ع ق د). ليها : بالته مصحب يا بعد المعيا مع الفيد الله الله

<sup>(</sup>٢) - بحوث في عقيدة أهل السنة والجماعة، د. ناصر العقل (١١ - ١٢). السيام مداسا ولم السوي

<sup>(</sup>٣) انظر: منهج التلقي والاستدلال، أحمد الصويان (٣٠ - ٥٢). منه منهج التلقي والاستدلال، أحمد الصويان (٣٠ - ٥٢). منه منهج

والذالف عكر أن توحيد هذاه

#### (١)الإيمان بالله تعالى(١)

«والإيمان بالله يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بوجود الله تعالى:

وقد دلُّ على وجوده تعالى: الفطرة، والعقل، والشرع، والحسن،

1 - أما دلالة الفطرة على وجوده: فإن كل مخلوق قد فطر على الإيمان بخالقه من غير سبق تفكير أو تعليم، ولا ينصرف عن مقتضى هذه الفطرة إلا من طرأ على قلبه ما يصرفه عنها، قال النبي عليه : (مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلاَّ يُولُدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَبُواهُ يُهُوِّدَانِهِ وَيُنَصِّرَانِهِ وَيُمجِّسَانِهِ) (٢).

٢ - وأما دلالة العقل على وجود الله تعالى: فلأن هذه المخلوقات سابقها ولاحقها لابد لها من خالق أوجدها ؛ إذ لا يمكن أن تُوجد نفسَها بنفسِها،

- لا يكن أن توجد نفسها بنفسها؛ لأن الشيء لا يخلق نفسه، لأنه قبل وجوده معدوم فكيف يكون خالقا؟!

- ولا يمكن أن توجد صدفة؛ لأن كل حادث لابد له من مُحْدِث، ولأن و ولأن وجودها على هذا النظام البديع، والتناسق المتآلف، والارتباط الملتحم بين الأسباب ومسبباتها، وبين الكائنات بعضها مع بعض يمنع منعاً باتياً

شرح أصول الإيمان، فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين (١٥ - ٢٦)! النه المفس

متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجنائز، باب: إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه وهل يعرض على الصبي الإسلام؟، حديث (١٣٥٩)، ومسلم في صحيحه، كتاب: القدر، باب: معنى كل مولود يولد على الفطرة، حديث (٢٦٥٨).

أن يكون وجودها صدفة، إذ الموجود صدفة ليس على نظام في أصل وجوده، فكيف يكون منتظماً حال بقائه وتطوره؟!

وإذا لم يمكن أن توجد هذه المخلوقات نفسَها بنفسِها ولا أنْ توجر صُدْفَة، تُعَيِّن أن يكون لها مُوجِد وهو الله ربُّ العالمين. علمَ إذَّ ا

وقد ذكر الله تعالى هذا الدليل العقلي والبرهان القطعي في سورة الطور، حيث قال: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَى ۚ وَأَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ (الطور: ٣٥).

يعني أنهم لم يُخلقوا من غير خالق، ولا هم الذين خلقوا أنفسهم، فَتَعَنَّ أن يكون خالقهم هو الله تبارك وتعالى، ولهذا لما سمع جبيرُ بن مطعم النه رسولَ الله عليه يقرأ سورة الطور فبلغ هذه الآيات: ﴿ أُمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ فَيْ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ وأمْ خَلَقُواْ آلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَبَل لا يُوقِنُونَ أَمْ عِندَهُمُ خَرَاتِنُ رَبِكَ أُمْ هُمُ ٱلْمُصَيِّطِرُونَ ﴾ (الطور: ٣٥ – ٣٧) وكان جبيرٌ يومئذ مشركاً قال: (كَادَ قَلْبِي أَنْ يَطِيرَ، وَذَلِكَ أَوَّلَ مَا وَقَرَ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِي)(١).

ولنضرب مثلاً يوضح ذلك، فإنه لوحدثك شخص عن قصر مشيد، أحاطت به الحدائق، وجرت بينها الأنهار، ومُلئ بالفرش والأسرّة، وزُين بأنواع الزينة من مقوماته ومكملاته، وقال لك: إن هذا القصر وما فيه من كمال قد أوجد نفسه، أو وُجد هكذا صدفة بدون موجد، لبادرت إلى إنكار ذلك وتكذيبه، وعددت حديثه سفها من القول!!

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: التفسير، باب: تفسير سورة (والطور)، حديث (٤٥٧٣)، وكذلك في كتاب: المغازي، باب: شهود الملائكة بدراً، حديث (٣٧٩٨).

أفيجوز بعد ذلك أن يكون هذا الكون الواسع بأرضه، وسمائه، وأحواله، ونظامه البديع الباهر، قد أوجد نفسه أو وُجِد صدفة بدون موجد؟!

" - وأما دلالة الشرع على وجود الله تعالى: فلأن الكتب السماوية كلّها تنطق بذلك، وما جاءت به من الأحكام المتضمنة لمصالح الخلق، دليل على أنها من ربّ حكيم عليم بمصالح خلقه، وما جاءت به من الأخبار الكونية التي شهد الواقع بصدقها دليل على أنها من رب قادر على إيجاد ما أخبر به.

٤ - وأما أدلة الحس على وجود الله تعالى فمن وجهين : من الله العالم

(أحدهما) أننا نسمع ونشاهد من إجابة الداعين، وغوث المكروبين، ما يدل دلالة قاطعة على وجوده تعالى، قال الله تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَبْلُ فَالسَّتَجَابَ لَكُمْ فَالسَّتَجَابَ لَكُمْ فَالسَّتَجَابَ لَكُمْ ﴾ (الأنبياء: ٧٦)، وقال تعالى: ﴿ إِذْ تَسَّتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَالسَّتَجَابَ لَكُمْ ﴾ (الأنبياء: ٧١)، وقال تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَالسَّتَجَابَ لَكُمْ ﴾ (الأنفال: ٩).

وعن أنس بن مالك على قال: (أصَابَتْ النَّاسَ سَنَةٌ (١) عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمِنْبَرِيَوْمَ الْجُمُعَةِ، قَامَ أَعْرَابِيٌّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! هَلَكَ الْمَالُ، وَجَاعَ الْعِيَالُ، فَادْعُ اللَّهَ لَنَا أَنْ يَسْقِيَنَا. قَالَ: فَرَفَعَ رَسُولُ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى يَدَيْهِ وَمَا الْعِيَالُ، فَادْعُ اللَّهَ لَنَا أَنْ يَسْقِينَا. قَالَ: فَرَفَعَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ

(١) اللزمة: أي تطعة من الغيم. وجمعها: فزع الفار . النهاية في نوب الحليث الأثر ، لابر الأثير (١٤/٥٥)

<sup>(</sup>۱) السَّنَةُ: الجدْب، يقال أخذتهم السَّنَةُ إذا أجدبوا وأقحطوا. انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير (٣١٤/٢).

فِي السَّمَاءِ قَزَعَةً (")، قَالَ: فَأَارَ سَحَابٌ أَمْثَالُ الْجِبَالِ، ثُمَّ لَمْ يُنْزِلُ عَنْ مِنْبَرِهِ حَتَّى رَأَيْتُ الْمَطَرَ يَتَحَادَرُ عَلَى لِحْيَتِهِ، قَالَ: فَمُطِرْنَا يَوْمُنَا وَنُ مِنْبَرِهِ حَتَّى رَأَيْتُ الْمَطَرَ يَتَحَادَرُ عَلَى لِحْيَتِهِ، قَالَ: فَمُطِرْنَا يَوْمُنَا دُلِكَ وَفِي الْغَدِ وَمِنْ بَعْدِ الْغَدِ وَالَّذِي يَلِيهِ إِلَى الْجُمُعَةِ الْأُخْرَى، فَقَالُ ذَلِكَ وَفِي الْغَدِ وَمِنْ بَعْدِ الْغَدِ وَالَّذِي يَلِيهِ إِلَى الْجُمُعَةِ الْأُخْرَى، فَقَالُ ذَلِكَ الْمُعُولِي أُو رَجُلٌ غَيْرُهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اللَّهَ لَنَاءُ الْمِنَاءُ وَقَالَ: وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا وَلَا عَلَيْنَا. قَالَ: فَمَا جَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ يُشْعِيرُ بِيلِهِ إِلَى نَاحِيَةٍ مِنْ السَّمَاءِ إِلَّا تَفَرَّجَتْ) (").

وما زالت إجابة الداعين أمراً مشهوداً إلى يومنا هذا لمن صَدَق اللجوء إلى الله تعالى وأتى بشرائط الإجابة.

(الوجه الثاني) أن آيات الأنبياء التي تسمى «المعجزات» ويشاهدها الناس، أو يسمعون بها، برهان قاطع على وجود مرسلهم، وهو الله تعالى، لأنها أمور خارجة عن نطاق البشر، يجريها الله تعالى تأييداً لرسله ونصراً لهم.

مثال ذلك: آية موسى على حين أمره الله تعالى أن يضرب بعصاه البحر، فضربه فضربه فضربه فضربه فضربه فالله فضرب فضرب فضرب فضرب فالمن فالمن فانفلق أنه فريقا يابسا، والماء بينهما كالجبال، قال الله تعالى: ﴿ فَأُوْحَيْنَاۤ إِلَا مُوسَىٰ أَنِ ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡبَحْرَ ۖ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (الشعراء: ٦٣).

منيد تالويك، وفاذ عَلَه لقالَان يَسْمَينًا إقالَ يَ تُوقع ومُولَى الله عِنْ وَمَا

<sup>(</sup>١) القَزَعةُ: أي قطعة من الغيم، وجمعها: قَزَع. انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير (٥٩/٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الاستسقاء، باب: من تمطَّر في المطرحتى يتحادر على لحبت، حديث (١٠٣٣)، واللفظ له، ومسلم في صحيحه، كتاب: صلاة الاستسقاء، باب: الدعاء في الاستسقاء، حديث (٨٩٧).

ومثال ثان: آية عيسى على حيث كان يحيي الموتى، ويخرجهم من قبورهم بإذن الله قال ثان: آية عيسى عنه: ﴿ وَأَحْيِ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللهِ ۖ ﴾ (آل عمران: ٤٩). وقال: ﴿ وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْقُ بِإِذْنِ اللهِ عَلَى عنه: ﴿ وَأَحْيِ ٱلْمَوْقُ بِإِذْنِ ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عنه: ﴿ وَأَحْيِ ٱلْمَوْقُ بِإِذْنِ ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

ومثال ثالث: لحمل الشيخ حين طلبت منه قريش آية ، فأراهم النبي عليه انشقاق القمر، وقال: اشهدوا (١٠). وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَقَالَ: الشهدوا وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴿ وَقَالَ: الشهدوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ ﴾ (القمر: ١ - ٢).

فهذه الآيات المحسوسة التي يجريها الله تعالى تأييداً لرسله، ونصراً لهم، تدلى دلالة قطعية على وجوده تعالى.

الثاني: الإيمان بربوبيته:

«أي: بأنه وحده الرب لا شريك له ولا معين». الله وحده الرب لا شريك له ولا معين».

والربُّ: مَنْ له الخلق والملك والأمر، فلا خالق إلا الله، ولا مالك إلا هو، ولا أمر إلا له، ولا مالك إلا هو، ولا أمر إلا له، قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ إَلَّا لَهُ إَلَّا لَهُ أَلْكُمْ أَللَّهُ رَبُّكُمْ الله وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ ولِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

ولم يُعلم أن أحداً من الخلق أنكر ربوبية الله سبحانه، إلا أن يكون مكابراً غير معتقد لما يقول، كما حصل من فرعون حين قال لقومه: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ (النازعات: ٢٤). وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَا مُنَا عَلِمْتُ لَكُم مِّلْ إِلَهِ غَيْرِك ﴾ (القصص: ٣٨)، لكن

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح البخاري، كتاب: تفسير القرآن الكريم، باب: تفسير: وانشق القمر، حديث (٤٥٣٨)، وصحيح مسلم، كتاب: الفضائل، باب: انشقاق القمر، حديث (٢٨٠١).

ذلك ليس عن عقيدة، قال الله تعالى: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَاۤ أَنفُسُهُمۡ ظُلُمُا وَعُلُوا ﴾ (النمل: ١٤)، وقال موسى لفرعون فيما حكى الله عنه: ﴿ لَقَدْ عَامِنْتَ مَاۤ أَنزَلَ هَتُولُآ وِ إِلاَ رَرِا النمل: ١٤)، وقال موسى لفرعون فيما حكى الله عنه: ﴿ لَقَدْ عَامِنْتَ مَاۤ أَنزَلَ هَتَوُلآ وِ إِلاَ رَرِا النمل: ١٠٢). السَّمَنوَ سِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنُكَ يَنفِرْ عَوْنَ مُ مَثْبُورًا ﴾ (الإسراء: ١٠٢).

ولهذا كان المشركون يُقرُّون بربوبية الله تعالى مع إشراكهم به في الألوهية، قال الله تعالى: ﴿ قُل لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُل أَفَلا تَذَكُّرُونَ وَ قُل لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُل أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ قُل مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَ تِ ٱلسَّبِعِ وَرَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُل أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ قُل مَن رَبُ ٱلسَّمَونَ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ سَيَقُولُونَ لِللهُ قُل مَنْ طَنَ فَلَ مَن يَبُونَ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَنْ طَنَ السَّمَونِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (الزخرف: ٩)، وقال: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتُهُم مَنْ طَنَ السَّمَونِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (الزخرف: ٩)، وقال: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتُهُم مَنْ طَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ ٱللّهُ فَأَنْي يُؤُونُكُونَ ﴾ (الزخرف: ٩)، وقال: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتُهُم مَنْ طَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ ٱلللهُ فَاللّهُ وَلَانِ اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ طَلَق اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِن الزخرف: ٩)، وقال الله عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ الله

وأمْرُ الربِّ سبحانه شاملٌ للأمر الكوني والشرعي، فكما أنه مدبِّرُ الكون، القاضي فيه بما يريد حسب ما تقتضيه حكمته، فهو كذلك الحاكم فيه بشرع العبادات وأحكام المعاملات حسبما تقتضيه حكمته، فمن اتخذ مع الله تعالى مُشرعاً في العبادات أو حاكماً في المعاملات فقد أشرك به ولم يحقق الإيمان.

ولم المال الإيان بالوهينية: الإيان بالوهينية:

«أي: بأنه وحده الإله الحق لا شريك له».

و «الإله» بمعنى «المألوه» أي «المعبود» حبّاً وتعظيماً. وقال الله تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَهُ وَحِلَمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلّا هُوَ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

وكلُّ مَا اتّخذ إلها مع الله يعبدُ من دونه فألوهيته باطلة، قال الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِرُ ﴾ وَكُلُّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عُو ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ الله هُو ٱلْعَلِيُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ والعزى الله هُو ٱلْعَلِي الله الله تعالى في اللات والعزى (المج: ١٢)، وتسميتها آلهة لا يعطيها حق الألوهية قال الله تعالى في اللات والعزى ومناة: ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا أَسْمَا مُ سَمِّتُهُوهَا أَنتُم وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ ٱلله بِمَا مِن سُلطَنن ﴾ (النجم: ٢٣)، وقال عن يوسف أنه قال لصاحبي السجن: ﴿ وَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ حَيِّرُ أَمِ ٱللهُ آلُو حِدُ ٱلْقَهَّالُ وَالله عن يوسف أنه قال لصاحبي السجن: ﴿ وَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ حَيِّرًا مِ ٱللهُ بِهَا مِن سُلطَنن ﴾ وقال عن يوسف أنه قال لصاحبي السجن: ﴿ وَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ مَن دُونِهِ إِلّا أَسْمَآءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَاؤُكُم مَّ أَنزَلَ ٱللهُ بِهَا مِن سُلطَنن ﴾ ﴿ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَ الرسل عليهم الصلاة والسلام يقولون لأقوامهم: ﴿ وَاللهُ مُنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ وَ ﴾ (الأعراف: ٥٩).

ولكن أبى ذلك المشركون، واتخذوا من دون الله آلمة يعبدونهم مع الله ﷺ، ويستنصرون بهم، ويستغيثون.

### وقد أبطل الله تعالى اتخاذ المشركين هذه الآلمة ببرهانين عقليين:

" (الأول) أنه ليس في هذه الآلهة التي اتخذوها شيء من خصائص الألوهية ، فهي خلوقة لا تخلق ولا تجلب نفعاً لعابديها ، ولا تدفع عنهم ضرراً ، ولا تملك لهم حياة ، ولا موتاً ، ولا يملكون شيئاً من السموات ولا يشاركون فيه .

قال الله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُوا مِن دُونِهِ ۚ وَالْفَا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوٰةً وَلَا نُشُورًا ﴾ (الفرقان: ٣) ، وقال يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوٰةً وَلَا نُشُورًا ﴾ (الفرقان: ٣) ، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللّٰذِيرَ وَعَمْمُ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا نَعْلَى اللهِ وَمَا لَهُ وَمِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ وَلَا تَنفَعُ الشَّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلّا لِمَنْ فَي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ ومِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴿ وَلَا تَنفَعُ الشَّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلّا لِمَنْ

أَذِنَ لَهُو ۚ ﴾ (سبأ: ٢٢ – ٢٣)، وقال: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخَلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخُلُقُونَ ﴿ وَالَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا يَخَلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخُلُقُونَ ﴾ (الأعراف: ١٩١ – ١٩٢).

وإذا كانت هذه حال تلك الآلهة، فإن اتخاذها آلهة من أَسْفَه السَّفه، وأبطل الباطل. وإذا كانت هذه حال تلك الآلهة، فإن اتخاذها آلهة من أَسْفَه السَّفه، وأبطل الباطل. (والثاني) أن هؤلاء المشركين كانوا يقرون بأن الله تعالى وحده الربُّ الخالق الذي يعده ملكوت كل شيء، وهو يجير ولا يجار عليه، وهذا يستلزم أن يوحدوه بالألوهن كما وحدوه بالربوية، كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِنَ قَلِكُمْ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَاءَ بِنَا مَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا وَقَالَ بَعْدَاوُلُ بَعْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

الرابع: الإيمان بأسمائه وصفاته:

«أي: إثبات ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو سنة رسوله على من الأسماء والصفات على الوجه اللائق به من غير تحريف، والا تعطيل، والا تكييف، والا تمثيل قال الله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنِهِ مَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الأعراف: ١٨٠)، وقال: ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ

وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ (الروم: ۲۷)، وقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١).

وقد ضلّ في هذا الأمر طائفتان،

(إحداهما): المعطلة الذين أنكروا الأسماء، والصفات، أو بعضها زاعمين أن إثباتها لله يستلزم التشبيه، أي تشبيه الله تعالى بخلقه، وهذا الزعم باطل لوجوه منها:

الأول: أنه يستلزم لوازم باطلة كالتناقض في كلام الله سبحانه، وذلك أن الله تعالى أثبت لنفسه الأسماء، والصفات، ونفى أن يكون كمثله شيء، ولو كان إثباتها يستلزم التشبيه لزم التناقض في كلام الله وتكذيب بعضه بعضاً.

الثاني: أنه لا يلزم من اتفاق الشيئين في اسم أو صفة أن يكونا متماثلين ؛ فأنت ترى الشخصين يتفقان في أن كلاً منهما: إنسانٌ سميع بصير متكلم، ولا يلزم من ذلك أن يتماثلا في المعاني الإنسانية والسمع، والبصر، والكلام، وترى الحيوانات لها أيد، وأرجل، وأعين، ولا يلزم من اتفاقها هذا أن تكون أيديها وأرجلها وأعينها متماثلة.

فإذا ظهر التباين بين المخلوقات فيما تتفق فيه من أسماء، أو صفات، فالتباين بين الخلوق، أبين وأعظم.

(الطائفة الثانية): المُشِبِّهِةُ الذينِ أثبتوا الأسماء، والصفات مع تشبيه الله تعالى بخلقه زاعمين أن هذا مقتضى دلالة النصوص، لأن الله تعالى يخاطب العباد بما يفهمون، وهذا الزعم باطل لوجوه منها:

الأول: أن مشابهة الله تعالى لخلقه أمر باطل يُبطله العقل، والشرع، ولا يمكن أن يكون مقتضى نصوص الكتاب والسُنّة أمراً باطلا.

الثاني: أن الله تعالى خاطب العباد بما يفهمون من حيث أصل المعنى ، أما الحقيقة والكُنْهُ الذي عليه ذلك المعنى فهو مما استأثر الله تعالى بعلمه فيما يتعلق بذاته ، وصفاته فإذا أثبت الله لنفسه أنه سميع ، فإن السمع معلوم من حيث أصل المعنى (وهو إدراك الأصوات) ، لكن حقيقة ذلك بالنسبة إلى سمع الله تعالى غير معلومة ، لأن حقيقة السمع تتباين حتى في المخلوقات ، فالتباين فيها بين الخالق ، والمخلوق ، أبين وأعظم .

وإذا أخبر الله تعالى عن نفسه أنه استوى على عرشه فإن الاستواء من حيث أصل المعنى معلوم، لكن حقيقة الاستواء التي هو عليه غير معلومة بالنسبة إلى استواء الله على عرشه، لأن حقيقة الاستواء تتباين في حق المخلوق، فليس الاستواء على كرسي مستقر كالاستواء على رحل() بعير صعب نفور، فإذا تباينت في حق المخلوق، فالتباين فيها بين الخالق، والمخلوق أبين وأعظم.

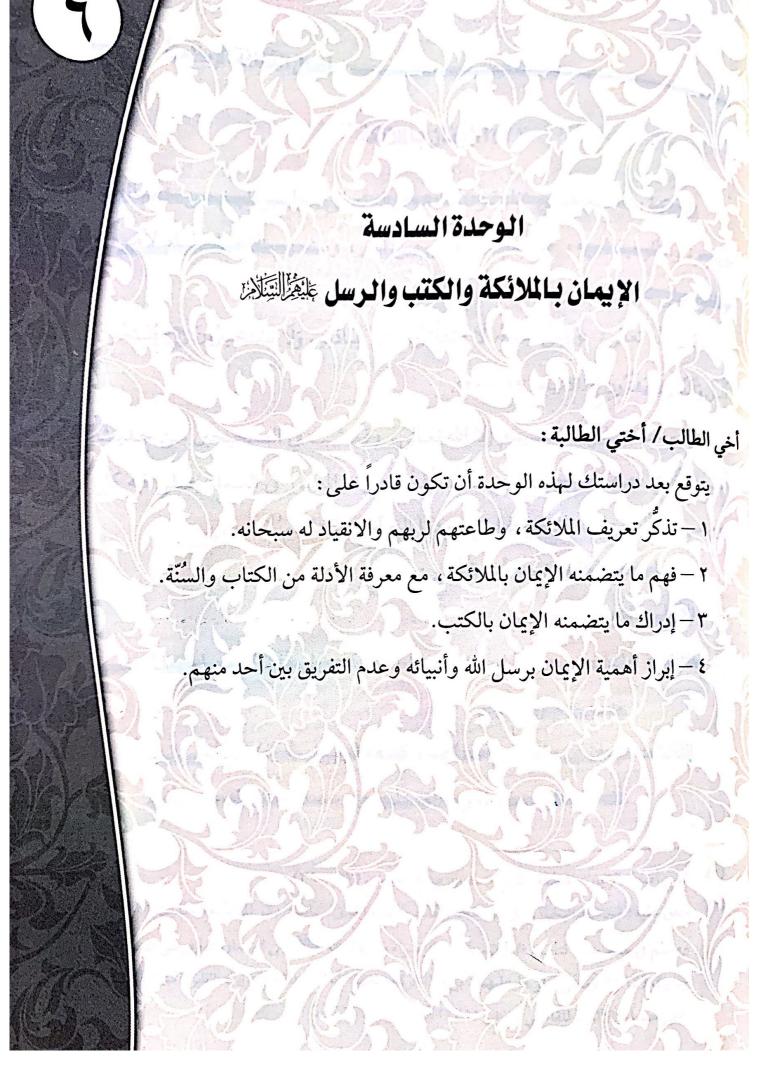
والإيمان بالله تعالى على ما وصفنا يثمر ثمرات جليلة منها:

الأولى: تحقيق توحيد الله تعالى بحيث لا يتعلق بغيره ؛ رجاءً، ولا خوفًا، ولا، بدغيره.

الثانية: كمال محبة الله تعالى، وتعظيمه بمقتضى أسمائه الحسنى وصفاته العليا. الثالثة: تحقيق عبادته بفعل ما أمر به واجتناب ما نهى عنه».

in callly and the lame to its

<sup>(</sup>١) الرَّحْلُ: ما يُوضع على ظهر البعير فيُقْعد عليه. انظر: لسان العرب، لابن منظور، مادة (رحل).



#### (٢) الإيمان بالملائكة (١٠ الله المحافظة المحافظة

الملائكة: «عالم غيبي مخلوقون عابدون لله تعالى، وليس لهم من خصائص الربوية والألوهية شيء، خلقهم الله تعالى من نور، ومنحهم الانقياد التام لأمره، والقوة على تنفيذة».

قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ عِندَهُۥ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ﴿ يُسَبِّحُونَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وهم عدد كثير لا يحصيهم إلا الله تعالى، وقد ثبت في الصحيحين من حديث أنس وهم عدد كثير لا يحصيهم إلا الله تعالى، وقد ثبت في الصحيحين من حديث أنس وهم في قصة المعراج أن النبي وفي له البيت المعمور في السماء يصلي فيه كل يوم سبعون ألف ملك إذا خرجوا لم يعودوا إليه آخر ما عليهم (٢).

والإيمان بالملائكة يتضمن أربعة أمور نورا بالمال المن المراكا والمال المن المراكا والمراكا فوى

الأول: الإيمان بوجودهم. منه عالمة كالفيا والكلما والمالية والله والله والله والله والله والله والله

الثاني، الإيمان بمن عَلِمْنَا اسمه منهم باسمه (كجبريل النالية) ومن لم نعلم اسمه نؤمن بهم إجمالا.

الثالث: الإيمان بما علمنا من صفاتهم، كصفة (جبريل النبي النبي عليها وله ستمائة جناح قد سد الأفق.

<sup>(</sup>۱) - شرح أصول الإيمان، فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين (۲۷ – ۳۹).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: بدء الخلق، باب: ذكر الملائكة، حديث (٣٠٣٥)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإسراء برسول الله عليها إلى السماوات وفرض الصلوات، حديث (١٦٤). ومعنى آخر ما عليهم: برفع (آخر) وفتحها: أنه آخر دخولهم إياه انظر: مشارق الأنوار) على صحاح الآثار، للقاضي عياض (٢١/١).

وقد يتحول الملك بأمر الله تعالى إلى هيئة رجل، كما حصل لجبريل عين أرسله تعالى إلى مريم فتمثل لها بشرا سويا، وحين جاء إلى النبي وهو جالس في أصحابه جاءه بصفة رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه أحد من الصحابة، فجلس إلى النبي فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه وسأل النبي عن الإسلام، والإيان، والإحسان، والساعة، وأماراتها، فأجابه النبي فانطلق. ثم قال على جبريل أتاكم يعلمكم دينكم (۱).

وكذلك الملائكة الذين أرسلهم الله تعالى إلى إبراهيم الله ولوط الله وكذلك الملائكة الذين أرسلهم الله تعالى إلى إبراهيم على صورة رجال.

الرابع: الإيجان بما علمنا من أعمالهم التي يقومون بها بأمر الله تعالى، كتسبيحه والتعبد له ليلا ونهارا بدون ملل ولا فتور.

وقد يكون لبعضهم أعمال خاصة مثل: جبريل الأمين على وحي الله تعالى يرسله الله به إلى الأنبياء والرسل، ومثل: ميكائيل الموكل بالقطر أي بالمطر والنبان، ومثل: إسرافيل الموكل بالنفخ في الصور عند قيام الساعة وبعث الخلق، ومثل: ملك الموت الموكل بالنار وهو خازن النار، الموت الموكل بقبض الأرواح عند الموت، ومثل: مالك الموكل بالنار وهو خازن النار، ومثل: الملائكة الموكلين بالأجنة في الأرحام إذا تم للإنسان أربعة أشهر في بطن أمه، بعث الله إليه مَلَكاً وأمره بكتب رزقه، وأجلِه، وعمله، وشقى أو سعيد، ومثل:

<sup>(</sup>۱) الحديث: أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: بيان الإيمان والإسلام والإحسان، ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله تلك ، حديث (۹). عن عمر بن الخطاب المنتقال.

الملائكة الموكلين بحفظ أعمال بني آدم وكتابتها لكل شخص، ملكان: أحدهما عن اليمين والثاني عن الشمال، ومثل: الملائكة الموكلين بسؤال الميت إذا وضع في قبره بأتيه ملكان يسألانه عن ربه ودينه ونبيه.

الإيمان بالملائكة يشمر غرات جليلة منها:

الأولى: العِلْمُ بعظمة الله تعالى، وقوته، وسلطانه، فإن عظمة المخلوق من

الثانية: شكر الله تعالى على عنايته ببني آدم، حيث وكّل مِنْ هؤلاء الملائكة من يقوم بحفظهم، وكتابة أعمالهم، وغير ذلك من مصالحهم.

الثالثة: محبة الملائكة على ما قاموا به من عبادة الله تعالى،

وقد أنكر قوم من الفلاسفة كون الملائكة أجساما: وقالوا: إنهم عبارة عن قوى الخير الكامنة في المخلوقات، وهذا تكذيب لكتاب الله تعالى وسنة رسوله وإجماع المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِهِكَةِ رُسُلاً أُولِى آجْنِحَةِ
مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ (فاطر: ١)، وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۗ ٱلْمَلَتِهِكَةُ يَضْرِبُونَ
وُجُوهَهُمْ وَأُدْبَرَهُمْ ﴾ (الأنفال: ٥٠)، وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْوَّتِ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ
بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ﴾ (الأنعام: ٩٣)، وقال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فُرَعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ
مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ ٱلْحَقَّ وَهُو ٱلْعَلِيُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ (سبأ: ٢٣)، وقال في أهل الجنة: ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ
يَذُخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ ﴿ سَلَمْ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَّةٌ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ (الرعد: ٢٣ – ٢٤).

وعن أبي هريرة ﴿ عن النبي عن النبي عن النبي عن الله عن الله الْعَبْدَ نَادَى حِبْرِيلُ: إِنَّ اللَّهَ يُحِرُلُ اللَّهَ يُحِرُلُ اللَّهَ يُحِرُلُ فَي أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللَّهَ يُحِرُلُ اللَّهَ يُحِرِيلُ اللَّهَ يُحِرُلُ اللَّهَ يُحِرُلُ اللَّهَ يُحِرُلُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ يُعِرِيلُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ يَعْمِلُولُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ اللَّهُ يُحِرِيلُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللْعُلُولُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللْ فُلاَناً فَأَحِبُوه، لَ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأَرْضِ (١١).

وعنه ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِي ﷺ: (إِذَا كَانَ يَوْمُ الْجُمُعَةِ كَانَ عَلَى كُلِّ بَابٍ مِنْ أَبْوَابِ الْمَسْجِدِ الْمَلاَئِكَةُ يَكُتُبُونَ الأَوَّلَ فَالأَوَّلَ فَإِذَا جَلَسَ الإِمَامُ طَوَوُا الصُّحُفِي وَجَاؤُوا يَسْتَمِعُونَ الذِّكْرَ)(٢).

وهذه النصوص صريحة في أن الملائكة أجسام لا قوى معنوية، كما قال الزائغون وعلى مقتضى هذه النصوص أجمع المسلمون.

# (٣) الإيمان بالكتب

الكُتُب: جمع «كِتَاب» بمعنى «مكتوب». والمراد بها هنا: «الكتب التي أنزلها تعال على رسله رحمة للخلق، وهداية لهم، ليصلوا بها إلى سعادتهم في الدنيا والآخرة». الإيان بالكتب يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بأن نزولها من عند الله حقاً، وأن الله تكلُّم بها حقيقةً كما شاءً".

<sup>(</sup>١) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: بدء الخلق، باب: ذكر الملائكة، حديث (٣٢٠٩)، واللفظ له، ومسلم في صحيحه، كتاب: البر والصلة والآداب، باب: إذا أحب الله عبداً حببه إلى عباده، حديث (٢٦٣٧).

متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: بدء الخلق، باب: ذكر الملائكة، حديث (٣٢١١)، واللفظ له، ومسلم في صحيحه، كتاب: الجمعة، باب: الطيب والسواك يوم الجمعة، حديث (٨٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم التوحيد في الأصول، تأليف الشيخ العلامة: حافظ بن أحمد الحكمى، حققه وعلَّق عليه: محمد صبحى حلاق (٨٢٦ - ٨٢٨).

الثاني: الإيمان بما علمنا اسمه منها باسمه: كالقرآن الذي نزل على محمد على والتوراة التي أنزلت على موسى الله ، والإنجيل الذي أنزلت على عيسى الله والزّبور الذي أوتيه داود الله ، وأما ما لم نعلم اسمه فنؤمن به إجمالا.

الثالث: تصديق ما صح من أخبارها: كأخبار القرآن، وأخبار ما لم يبدل أو يحرف من الكتب السابقة.

الرابع: العمل بأحكام ما لم ينسخ منها، والرضا والتسليم به، سواء فهمنا حكمته أم لم نفهمها، وجميع الكتب السابقة منسوخة بالقرآن العظيم قال الله تعالى: ﴿ وَأُنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْرَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَب بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْرَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَب بِٱلْحَقِ مُصَدِّقًا لِمَا عليه)، وعلى هذا فلا الله تعلى ومُهيمنًا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة: ٤٨) أي (حاكما عليه)، وعلى هذا فلا يجوز العمل بأي حكم من أحكام الكتب السابقة إلا ما صح منها وأقره القرآن والسنة.

## الإيمان بالكتب له غرات منها:

الأولى: العلم بعناية الله تعالى بعباده حيث أنزل لكل قوم كتابا يهديهم به. الثاني: العلم بحكمة الله تعالى في شرعه حيث شرع لكل قوم ما يناسب أحوالهم. كما قال الله تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جًا ﴾ (المائدة: ٤٨).

الثالثة: شُكْر نعمة الله في ذلك.

\* \* \*

(481)

(1). Vien thisel and de

in in wait ((XIX)) waited

الرسل: جمع رسول، بمعنى مرسك، أي مبعوث بإبلاغ شيء، والمراد هنا: «مي أوحي إليه من البشر بشرع وأمِرَ بتبليغه ، وأول الرسل نوح وآخرهم محمد عليه المسل نوح وآخرهم محمد المناقلة . قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَٱلنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ عَ }

(النساء: ١٦٣).

وفي صحيح البخاري عن أنس بن مالك والله في عليث الشفاعة (أن النبي الم ذكر أن الناس يأتون إلى آدم ليشفع لهم فيعتذر إليهم، ويقول: ائتوا نوحاً أول رسول بعثه الله، وذكر تمام الحديث (١) (عدم الحديث) الله عنه الله، وذكر تمام الحديث (١)

وقال الله تعالى في محمد عِنْ : ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أُحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّتَنَّ ﴾ (الأحزاب: ٤٠). 

ولم تَخْلُ أُمَّة من رسول يبعثه الله تعالى بشريعة مستقلة إلى قومه، أو نبي يوحى إليه بشريعة مَنْ قَبْلَهُ ليجددها، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَن أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّنعُوتَ ﴾ (النحل: ٣٦)، وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (فاطر: ٢٤)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدَّى وَنُورٌ ۚ يَحَكُّمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ (المائدة: ٤٤).

كما قال الله تمالي: ﴿ لِكُلِّ جَمَّا مِنْ يُحْرِينُ عَمَّا مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّذِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: التفسير، باب: قول الله: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ (البقرة: ٣١)، حديث (٤٤٧٦)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: باب أدني أهل الجنة منزلةً فيها، حديث

والرسل: «بشر مخلوقون ليس لهم من خصائص الربوبية والألوهية شيء».

قال الله تعالى عن نبيه محمد على وهو سيد الرسل وأعظمهم جاها عند الله: ﴿ قُلُ إِنْ اللهُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلّا مَا شَآءَ ٱللّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لاَسْتَكُثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي اللهُ اللهُ إِنْ أَنَا إِلّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ (الأعراف: ١٨٨). وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ اللهُ أَوْلاَ رَشَدًا اللهُ قُلْ إِنِي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ مَنْ اللهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِد مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾ (الجن: ٢١ - ٢٢).

وتلحقهم خصائص البشرية من المرض، والموت، والحاجة إلى الطعام والشراب، وغير ذلك، قال الله تعالى عن – إبراهيم على السراب، وغير ذلك، قال الله تعالى عن – إبراهيم على السراب، وغير ذلك، قال الله تعالى عن أبرضت فَهُو يَشْفِين في وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحَيِينِ ﴾ (والذي هُو يُشْفِين في والله النبي عَلَيْ : (إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ فَإِذَا بَسِنُ فَذَكُرُونِي) (١)، وقال النبي عَلَيْ : (إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ فَإِذَا بَسِنُ فَذَكُرُونِي) (١).

وقد وصفهم الله تعالى بالعبودية له في أعلى مقاماتهم، وفي سياق الثناء عليهم فقال تعالى في نوح في الله تعالى في نوح في الله عليه فقال تعالى في نوح في الله على عبده عبده وتبارك الله الله على عبده عبده عبده عبده الله عليهم وسلم -: ﴿ وَاَذْكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَالله مِن وَالله عليهم وسلم -: ﴿ وَاَذْكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَالله عليهم وسلم عبد في الله عليهم والله عليهم والله عبد في الله والله و

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: التوجه نحو القبلة، حديث (٤٠١)، ومسلم في صحيحه، كتاب: المساجد ومواضع الصلاة، باب: السهو في الصلاة والسجود له، حديث (٥٧٢). عن ابن مسعود (١٤٠٠).

والإيمان بالرسل يتضمن خمسة أمورن

الأول: الإيمان بأن رسالتهم حق من الله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ كفر بالجميع. كما قال الله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ كفر بالجميع. كما قال الله مكذبين لجميع الرسل، مع أنه لم يكن (الشعراء:١٠٥). فجعلهم الله مكذبين لجميع الرسل، مع أنه لم يكن رسول غيره حين كذَّبوه، وعلى هذا فالنصارى الذين كذَّبوا محمدا ولم يتبعوه هم مكذبون للمسيح بن مريم غير متبعين له أيضاً، لاسبما وأنه قد بشرهم بمحمد ولا معنى لبشارتهم به إلا أنه رسول إليهم ينقذهم الله به من الضلالة، ويهديهم إلى صراط مستقيم.

الثاني: الإيمان بمن علمنا اسمه منهم باسمه: مثل: محمد وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ونوح عليهم الصلاة والسلام، وهؤلاء الخمسة هم أولو العزم من الرسل، وقد ذكرهم الله تعالى في موضعين من القرآن في سورة الأحزاب، في قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنّبيّيَنَ مِيثَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِم وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبْنِ مَرّيَمَ ﴾ (الأحزاب: ٧). وفي سورة الشورى في قوله: ﴿ شُرَعُ لَكُم مِّنَ ٱلدّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبُنِ مَرْيَمَ لَهُ (الأحزاب: ٧). وفي سورة الشورى في قوله: ﴿ شُرَعُ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آلَانًا فَي مُوالًا لَيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهٍ ﴾ (الشورى: ١٣).

وأما من لم نعلم اسمه منهم فنؤمن به إجمالا قال الله تعالى: ﴿ وَلَفَا الله تعالى: ﴿ وَلَفَا الله عَلَيْكَ أَنْ الله عَلَيْكَ مِنْ قَصِصْ عَلَيْكَ أَنْ الله عَلَيْكُ مِنْ لَمْ مَنْ لَمْ مَنْ لَمْ مَنْ الله عَلَيْكُ مِنْ قَصْصَ عَلَيْكُ مِنْ الله عَلَيْكُمْ مِنْ الله عَلَيْكُ مِنْ الله عَلَيْكُمْ مِنْ الله عَلَيْكُمْ مِنْ الله عَلَيْكُمْ مِنْ اللهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا مُعْمَالِهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا مُعْلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مُعْلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ

(TVO). 20 140 ange .

الرابع: العمل بشريعة من أرسل إلينا منهم: وهو خاتمهم محمد على المرسل إلينا منهم: وهو خاتمهم محمد على المرسل إلى جميع الناس قال الله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي الله بِعَدُوا فِي أَنفُسِم خَرَجًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ فيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُ لَا يَجَدُوا فِي أَنفُسِم خَرَجًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (النساء: ٦٥).

خامسا: الإيمان بأنهم بلُغوا جميع ما أرسلهم الله به، لم يكتموا منه حرفًا ولم يغيِّروه، ولم يزيدوا فيه من عند أنفسهم حرفًا ولم ينقصوه (١).

#### يتقيها وطبوكا يعونه وللا دلائل نبوة محمد عليها والا واللي شكت إنه والما

أيَّدَ الله تبارك وتعالى رسوله محمدًا على بالدلائل والمعجزات الكثيرة الدالة على وجوب الإيمان به، وصدق رسالته، وهذه الدلائل والمعجزات فاقت الألف معجزة (٢).

ومن تلك الدلائل ما استمر بعد وفاته على كالقرآن الكريم، وما أخبر به من الغيبات، ومن بعض هذه المعجزات:

۱ - القرآن الكريم: فقد تضمن هذا القرآن وجوهًا متعددة من الإعجاز؟ فالقرآن الكريم معجز بِلُغَتِه وفصاحته وبيانه وبلاغته وأحكامه وتشريعاته وبما حواه من أخبار وقصص، ومغيبات، وعلوم.

وقد تحدَّى الله قوم النبي عِلْمُهُمَّا أَنْ يَأْتُوا بَمْنُلُهُ أَوْ بِشَيء مِنْه.

<sup>(</sup>١) معارج القبول، الشيخ: حافظ حكمي، (٨٣١). المعارج القبول، الشيخ: حافظ حكمي، (٨٣١).

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيخ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (١٤٠/١). المحمل في من المسيخ، الشيخ الإسلام ابن تيمية (١٤٠/١). المحمد المن المسيخ،

#### أصول الثقافة الإسلامية

٢ - انشقاق القمر: قال تعالى: ﴿ ٱقْتَرَبَ ِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ ۞ وَإِن يَرُوُّا عَلِيْهُ يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ (القمر: ١-٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «أخبر عليه باقتراب الساعة وانشقاق القمر، وانشقاق القمر قد عاينوه وشاهدوه وتواترت به الأخبار، وكان النبي عِلَيْكِيْ يقرأ هذه السورة في الجامع الكبار مثل الجُمع والأعياد؛ ليسمع الناس ما فيها من آيات النبوة ودلائلها والاعتبار، وكل الناس يقر ذلك ولا ينكره (١)

٣ - نبع الماء بين أصابعه: قال شيخ الإسلام ابن تيمية بريخ الله : «.... آيات نبينا في الم مثل تكثير الماء، كان بوضع يده فيه، حتى نبع الماء من بين الأصابع؛ أي تفجّر الماء من بين الأصابع، لم يخرج من نفس الأصابع، وكذلك البئر كان ماؤها يكثر إما بإلقائه سهمًا من كنانته فيها، وإما بصبِّهِ الماء الذي بصق فيه "(٢).

٤ - ما أطلع عليه من الغيوب وما سيكون في المستقبل: «والأحاديث في هذا الباب بحر لا يدرك قعره ولا ينزف غُمره... وهي من جملة معجزاته المعلومة على القطع»<sup>(٣)</sup>.

ومنها ما ورد في الصحيحين عن حذيفة ﴿ قَالَ: «قام فينا رسول الله ﷺ مقامًا ما ترك شيئًا يكون من مقامه ذلك إلى قيام الساعة إلا حدث به حفظه من حفظه،

المرجع السابق (١/٤١٤).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٤٩/٧).

<sup>(</sup>٣) الشفا بتعريف حق المصطفى، للقاضي عياض اليحصبي (٤١٩/١)

ونسيه من نسيه قد علمه أصحابي هؤلاء، وإنه ليكون منه الشيء قد نسيته فأراه فأدره كما يذكر الرجل وجه الرجل إذا غاب عنه ثم إذا رآه عرفه»(١).

## وللإيمان بالرسل غرات جليلة منها: المن المراجع الما ويوال المالم والمراجع المالم والمراجع المالم والمراجع المالم

الأولى: العلم برحمة الله تعالى وعنايته بعباده؛ حيث أرسل إليهم الرسل ليهدوهم إلى صراط الله تعالى، ويبينوا لهم كيف يعبدون الله، لأن العقل البشري لا يستقل بمعرفة ذلك.

الثانية: شُكْره تعالى على هذه النعمة الكبرى.

الثالثة: محبة الرسل عليهم الصلاة والسلام وتعظيمهم، والثناء عليهم بما يليق بهم المنه رسل الله تعالى، ولأنهم قاموا بعبادته، وتبليغ رسالته، والنصح لعباده.

وقد كُذَّب المعاندون رسلهم زاعمين أن رسل الله تعالى لا يكونون من البشرا وقد ذكر الله تعالى هذا الزعم وأبطله بقوله: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلّآ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللّهُ بَشَرًا رَّسُولاً ﴿ قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِهِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِهِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِهِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِهِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلْتَهِكَةٌ يُمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم قُلُ لَوْ كَانَ فَي اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِمُ اللّهُ مَنْ مُلْكَا رَسُولاً ﴾ (الإسراء: ٩٤ – ٩٥).

فأبطل الله تعالى هذا الزعم ببيان أنه لابد أن يكون الرسول بشرا؛ لأنه مرسل إلى أهل الأرض، وهم بشر، ولو كان أهل الأرض ملائكة لنزل الله عليهم من السماء

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: القدر، باب: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴾ (الأحزاب: ٣٨)، حديث (٦٦٠٤)، ومسلم في صحيحه، كتاب الفتن، باب: إخبار النبي عليه فيما يكون إلى قيام الساعة، حديث (٢٨٩١).

مَلَكاً رسولا، ليكون مثلهم، وهكذا حكى الله تعالى عن المكذبين للرسل أنهم قالوا: ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَاتَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَنِ مُبِينِ ﴿
وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُتُ مُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَاتَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَنِ مُبِينِ مُبِينِ فَا اللهَ يَمُنُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَمَا كَارَ لَنَا قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَيكِنَّ ٱللّهَ يَمُنُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَمَا كَارَ لَنَا قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلّا بِهِ إِنْ اللّهِ ﴾ (إبراهيم: ١٠ - ١١)».

ليهدوهم إلى صراط الله تعالى، وتبينوا لهم كيف يعبدون الله، لأن العقل البشري لا يستقل بمعرفة ذلك.

الله : الكروسوال عن الله يقطل عن الأنهم فاموا بعثلاث وتبليغ رسالته .

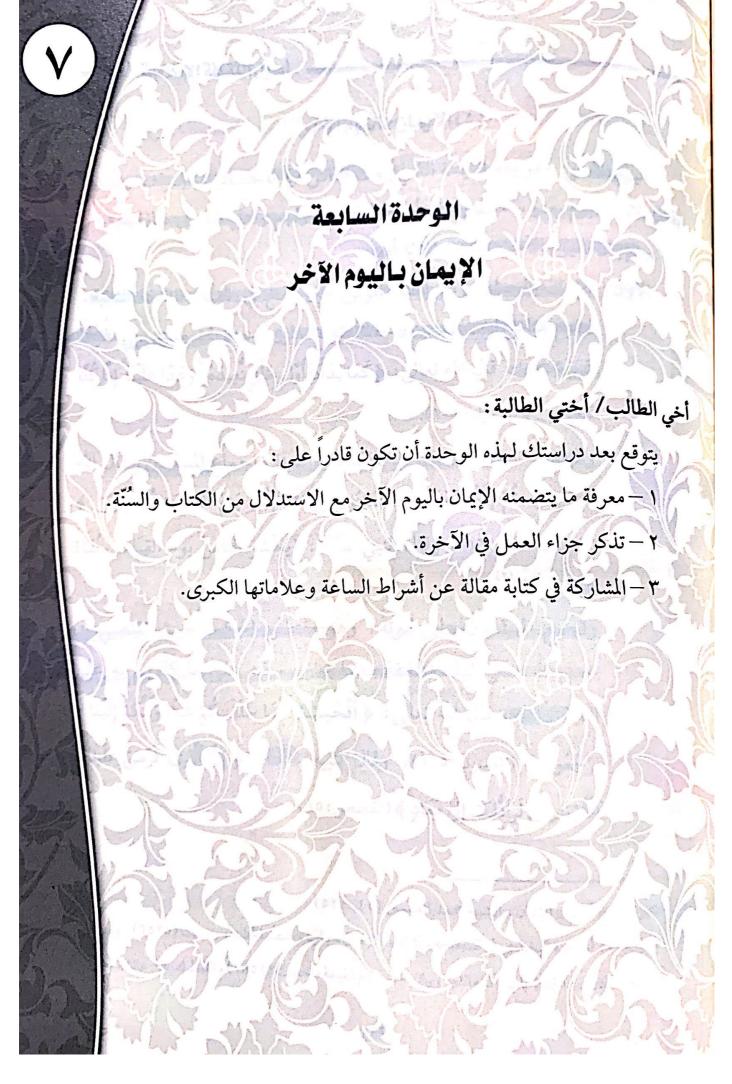
المرابع والمدين المرابع المراب

نَّهُ اللَّهُ مِنْ الزَّعِم وأَبِطَلُهُ بِقَولُهُ : ﴿ وَمَا مَنَعُ ٱلنَّامِ لُهِ الْمُؤْمِنُونَ مِنْ اللَّهُ مَ وَابِطَلُهُ مِنْ الزَّعِم وأَبِطَلُهُ بِقَولُهُ : ﴿ وَمَا مَنَعُ ٱلنَّامِ لَهُ اللَّهِ مِنَا الزَّعِم وأَبِطلُهُ بِقَولُهُ : ﴿ وَمَا مَنَعُ ٱلنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنَا الزَّعِم وأَبِطلُهُ بِقَولُهُ : ﴿ وَمَا مَنَعُ ٱلنَّهُ اللَّهُ اللَّا اللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللللِّهُ الللِّهُ الللِّلِي الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللللللِّ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللللللِ

ومنها ما ورد في الصحيدين عن عرب ١٥٥ - ١٤٤ ما ١٥٠ و ١٥٠ ما ورد في الصحيدين عن الموادات المواد

المراجعة والو المان المراجعة مادها موقعة المانية المراجعة المانية

ا اخرجه البخاري في صحيحه . كتاب: القدر ، باب: ﴿ وَكُنْ أَمْرُ اللَّهِ فَذِكَ مُقَدُولًا اللَّهِ الْبِعَالِينَ ا (١٠٢٢) . وسلم في صحيحه ، كتاب القان ، باب: إخيار النبي على فيما يكون إلى فيها لللهم المسلمان . (١٩٨٢) . (١٩٨٢)



#### (٥) الإيمان باليوم الأخر(١)

اليوم الآخو: «هو يوم القيامة الذي يُبعث الناس فيه للحساب والجزاء، وسُمِيً بذلك لأنه لا يوم بعده، حيث يستقر أهل الجنة في منازلهم وأهل النار في منازلهم». والإيمان باليوم الآخر يتضمن ثلاثة أمورد:

الأول: الإيمان بالبعث: وهو إحياء الموتى حين ينفخ في الصور النفخة الثانية، فيقوم الناس لرب العالمين، حفاة غير منتعلين، عراة غير مستترين، غُرُلاً في غير مختتنين، قال الله تعالى: ﴿كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ، وَعَدًا عَلَيْنَا ۚ إِنَّا كُنَا فَعَلِيرَ ﴾ (الأنباء: ١٠٤).

والبعث: حقُّ ثابت دلَّ عليه الكتاب والسُنّة وإجماع المسلمين، قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَالِكَ لَمَيّتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ تَبْعَثُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٥ – ١٦)، وقال النبي عَلَيْهُ: (يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حُفَاةً عُرُلاً) (٢).

(١) أي: يَعْفُهُ وَسِدُو لَنَاذَ يُعْتَمِينِ لَمِنْ الْعُلُونِ مَوْفَاةً الْعَالَمِينِ مَا

(P) (PE).

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح أصول الإيمان، الشيخ محمد العثيمين (٤٤ - ٥٢)

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في ضحيحه، كتاب: الرقاق، باب: كيف الحشر، حديث (٦٥٢٥)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الجنة، باب: فناء الدنيا وبيان الحشريوم القيامة، حديث (٢٨٥٩) واللفظ له. عن عائشة عليه.

الثاني: الإيمان بالحساب والجزاء: يحاسب العبد على عمله، ويجازى عليه، وقرا دلَّ على ذلك الكتاب، والسنة، وإجماع المسلمين، قال الله تعالى: ﴿ وَاللهُ عَلَى ذلك الكتاب، والسنة، وإجماع المسلمين، قال الله تعالى: ﴿ مَن إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ۚ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ (الغاشية ٢٥ – ٢٦)، وقال تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِالسَّيِّعَةِ فَلاَ يُجْزَى اللهِ مِثْلُهَا وَهُمْ لا عُمْرَا أَمْنَالِهَا وَمَن جَآءَ بِالسَّيِّعَةِ فَلاَ يُجْزَى إِلا مِثْلُهَا وَهُمْ لا يُطَلِّمُونَ ﴾ (الأنعام: ١٦٠)، وقال: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَاذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا يَطْلَمُونَ ﴾ (الأنعام: ١٦٠)، وقال: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَاذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تَطُلَمُ نَفْسٌ شَيَّعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا \* وَكُفَىٰ بِنا حَسِيبِينَ ﴾ (الأنبياء: ٤٧).

وعن ابن عمر وَ أَنْ النبي عِلَيْ قَال: (إِنَّ اللَّهَ يُدْنِي الْمُؤْمِنَ فَيَضَعُ عَلَيْهِ كَنَفَهُ اللَّهَ يُدْنِي الْمُؤْمِنَ فَيَضَعُ عَلَيْهِ كَنَفَهُ اللَّهَ يَدْنُوبِهِ وَرَأَى فِي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ قَالَ: فَيَقُولُ: فَيَقُولُ: فَيَقُولُ: فَي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ قَالَ: فَيَقُولُ: فَي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ قَالَ: فَيَقُولُ: فَي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ قَالَ: فَي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ قَالَ: فَي الدُّنْيَا وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ، فَيعُظَى كِتَابَ حَسَنَاتِهِ، وَأَمَّا الْكَافِرُ وَالْمُنَافِقُ فَي قُولُ الأَشْهَادُ: هَوَ لَا عَلَي النَّا عَلَى رَبِّهِمُ أَلا وَأَنَّا أَنْهُ مَا لَكَ اللَّهُ عَلَى النَّالِهِ مَا لَكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا الْكَافِرُ وَالْمُنَافِقُ فَي قُولُ الأَشْهَادُ: هَوَ لَا عَلَى النَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الظَّالِمِينَ اللَّهُ عَلَى الظَّالِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللَّهُ اللهُ عَلَى الظَّالِمِينَ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ اللهِ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ الْعَلْمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ الْمُعَالَةُ اللهُ عَلَى الطَّالِمِينَ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وصَحْ عَن النبِي عِلَيْكُ أَنه قال: (...فَمَنْ هُمَّ يُحَسَّنَةٍ فَلَمْ يُعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُوَ هَمَّ يِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ

<sup>(</sup>۱) أي: يحفظه ويستره لئلا يُفتضح أمره. انظر: مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، الملا علي الفار؟ (٤٩١/٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: المظالم، باب: قول الله تعالى: ﴿ أَلَا لَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَا (هود:١٨)، حديث (٢٤٤١)، واللفظ له، ومسلم في صحيحه، كتاب: التوبة، باب: قبول توبة الفائل وإن كثر قتله، حديث (٢٧٦٨).

حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِمِئَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُوَ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً)(١).

وقد أجمع المسلمون على إثبات الحساب والجزاء على الأعمال، وهو مقتضى الحكمة؛ فإن الله تعالى أنزل الكتب، وأرسل الرسل، وفرض على العباد قبول ما جاءوا به، والعمل بما يجب العمل به منه، وأوجب قتال المعارضين له، فلو لم يكن حساب ولا جزاء لكان هذا من العبث الذي يُنزَّهُ الربُّ الحكيم عنه، وقد أشار الله تعالى إلى ذلك بقوله: ﴿ فَلَنسَّعَلَنَّ ٱلَّذِينَ الربُّ الحكيم عنه، وقد أشار الله تعالى إلى ذلك بقوله: ﴿ فَلَنسَّعَلَنَّ ٱلَّذِينَ اللهِ اللهُ ال

الثالث: الإيمان بالجنة والنار: وأنهما المآل الأبدي للخلق، فالجنة: «دار النعيم التي أعدها الله للمؤمنين المتقين الذين آمنوا بما أوجب الله عليهم الإيمان به، وقاموا بطاعة الله ورسوله، مخلصين لله متبعين لرسوله، فيها من أنواع النعيم مالا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر».

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الرقاق، باب: من هم بحسنة أو بسيئة، حديث (٦٤٩١)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: إذا هم العبد بحسنة كتبت، وإذا هم بسيئة لم تكتب، حديث (١٣١).

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَبِلُواْ ٱلصَّلِحَدِ أُولَتِ الْهُ مُرْ خَيْرُ ٱلْبُرِيْنَ وَيَهَ أَبُداً أُرْضُ الله عَندَ رَبِّمَ جَنّتُ عَدْنٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُداً رُضَى الله عَنهُمْ وَرَضُواْ عَنهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِى رَبَّهُ ﴿ (البينة: ٧ - ٨). وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَعَلَمُ نَفُسٌ مَّا أُخِفِى لَهُم مِن قُرَّةٍ أَعْبُنِ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (السجدة: ١٧). وأما النار: «فهي دار العذاب التي أعدها الله تعالى للكافرين الظالمين وأما النار: «فهي دار العذاب التي أعدها الله تعالى للكافرين الظالمين الظالمين عفروا به وعصوا رسلة، فيها من أنواع العذاب، والنكال، ماله يخطر على البالي».

قال الله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ (آل عمران: ١٣١). وقال: ﴿ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِمْ سُرَادِقُهَا ۚ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهْلِ يَشْوِى ﴿ إِنَّا اللهَ لَهِ مَا اللهَ لَهُ اللهَ لَهُ اللهَ لَهُ اللهَ لَهُ اللهَ لَهُ اللهَ لَهُ اللهَ لَكُ اللهَ لَكُنَ اللهُ لَكُنَ اللهُ لَكُنَ اللهُ لَكُنَ اللهُ لَكُنَ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَكُنَ اللهَ لَكُنَا اللهَ لَكُنَ وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَكُنَا اللهَ لَكُنَا وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَكُنَا اللهَ لَكُنَا اللهَ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

الرد على منكري البعث:

وقد أنكر الكافرون البعث بعد الموت زاعمين أن ذلك غير بمكن ، وهذا الزعم باطل دَلَّ على بطلانه الشرع ، والحس ، والعقل.

أما من الشرع: فقد قال الله تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَن لَّن يُبْعَثُوا ۚ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتُبْعَثُنُ ثُمَّ لِتُنْبُونَ بِمَا عَمِلْتُم ۚ وَذَالِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرُ ﴾ (التغابن: ٧)، وقد اتفقت جميع الكتب السماوية عليه.

WATER - 5 - (1978)

وأما الحِسُّ: فقد أرى الله عبادَه إحياء الموتى في هذه الدنيا، ومن ذلك:

1- قوم موسى حين قالوا له: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللهَ جَهْرَةً ﴾ (البقرة: ٥٥)، فأماتهم الله تعالى، ثم أحياهم، وفي ذلك يقول الله تعالى مخاطبًا بني إسرائيل: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ (٥٥) ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (البقرة: ٥٥ - ٥٥).

وأما دلاله تعالى: ﴿ وَلَوْ تُرِيِّ إِذْ : نِيهِ هِنِ فَمِنْ وَجُهُمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ

أحلهما: أن الله تعالى فاطر السموات والأرض وما فيهما خالقهما ابتداء، والقادر على ابتداء الخلق لا يعجز عن إعادته، قال الله تعالى: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبْدَوُا اللَّهَ اللَّهُ عَالَى: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبْدَوُا اللَّهَ اللَّهُ عَالَى: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبْدَوُا اللَّهَ عَالَى عَلَيْهُ وَهُو اللَّذِي يَبْدَوُا اللَّهُ وَعَدًا فَرُومُ وَهُو اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَدًا عَلَيْهُ وَعَدًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَدًا عَلَيْهُ وَعَدًا عَلَيْهُ وَعَدًا عَلَيْهُ وَعَدًا عَلَيْهُ وَعَدًا عَلَيْهُ وَعَدًا اللَّهُ عَلِيلًا إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ (الأنبياء: ١٠٤).

الثاني: أن الأرض تكون مَيتة هامدة ليس فيها شجرة خضراء، فينزل عليها الطرفتهتز خضراء حية فيها من كل زوج بهيج، والقادر على إحيائها بعد موتها، فالمرعلي إحياء الأموات. قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَئتِهِ مَ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَنشِعَةً فَإِذَآ

أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ ۚ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَلْإِرُهِ (فصلت: ٣٩).

\* \* \*

## ما يلتحق بالإيمان باليوم الأخو

«ويلتحق بالإيمان باليوم الآخر الإيمان بكل ما يكون بعد الموت، وهما شيئان:

1 - فتنة القبو: وهي سؤال الميت بعد دفنه عن ربه ودينه ونبيه، فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت، فيقول: ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد على الله ويضل الله الظالمين فيقول الكافر: هاه هاه لا أدري. ويقول المنافق أو المرتاب لا أدري سمعت الناس يقولون شيئا فقلته.

## ٢- عذاب القبر ونعيمة: عنال في الفنو الما المعالم معالة الشجيلة الكالما الكالما

فأما عذاب القبر: فيكون للظالمين من المنافقين والكافرين والعصاة؛ لثبون النصوص بتعذيبهم، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَيِكَةُ الشَصوص بتعذيبهم، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِمُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللّهِ غَيْر بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ غَيْر الطَّوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ٱلْيَوْمَ تَجُزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللّهِ غَيْر الطَّالَةُ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَنتِهِ مَ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ (الأنعام: ٩٣). وقال تعالى في آل فرعون: ﴿ ٱلنّالُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ ٱلْعَذَابِ ﴾ (غافر: ٤٦).

وفي حديث زيد بن ثابت عن النبي على قال: (فَلَوْلا أَنْ لاَ تَدَافُوا لَدَعَوْتُ اللَّهُ أَنْ يُسْمِعَكُمْ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الَّذِي أَسْمَعُ مِنْهُ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِ لَا لَدَعُوْتُ اللَّهُ مِنْ عَذَابِ النَّارِ، قَالُوا: نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ النَّارِ، فَقَالَ: تَعَوَّدُوا فَقَالَ: تَعَوَّدُوا

بِاللّٰهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، قَالُوا: نَعُودُ بِاللّهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، قَالَ: تَعَوَّدُوا بِاللّهِ مِنَ الْفِتَنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ، قَالَ: تَعَوَّدُوا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ، قَالَ: تَعَوَّدُوا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ، قَالَ: تَعَوَّدُوا مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ)(١). بَاللّهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ)(١).

وأما نعيم القبر: فللمؤمنين الصادقين قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُنَا ٱللهُ ثُمَّ المُنقَدَمُواْ تَتَنَرُّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَئِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَخْزَنُواْ وَٱبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلِّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ المنقالي: ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلِقُومَ ﴿ وَأَنتُمْ حِينَبِنِ تَنظُرُونَ ﴿ وَخُنُ أَقْرَبُ (نصلت: ٣٠). وقال تعالى: ﴿ فَلُولًا إِنَ كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴿ وَأَنتُمْ حِينَبِنِ تَنظُرُونَ ﴿ وَخُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِكُن لَا تُبْصِرُونَ ﴾ فَلُولًا إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴿ وَرَحْعُونَا إِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴾ وأَن مِن ٱلْمُقرَيِينَ ﴿ فَرَحْ فَرَخُ وَرَحْنَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَسَلَامٌ لَكُ مِنْ أَصْحَابِ النَّهِ مِن الْمُقرَيِينَ ﴾ ورَحْ فَرَحْ فَرَحْ اللَّهُ وَرَحْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَصْحَابِ اللَّهُ مِنْ الْمُقرَيِينَ ﴾ (الواقعة: ٣٠ – ٩١).

وعن البراء بن عازب عن النبي عن قال: في المؤمن إذا أجاب الملكين في قبره: (فَيُنَادِي مُنَادٍ فِي السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي، فَأَفْرِشُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، قَالَ: فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا، وَطِيبِهَا، وَيُفْسَحُ لَهُ فِي الْجَنَّةِ، قَالَ: فَيَأْتِيهِ مِنْ رَوْحِهَا، وَطِيبِهَا، وَيُفْسَحُ لَهُ فِي قَرْهِ مَدَّ بَصَرِهِ) (٢).

وقد ضَلَّ قوم من أهل الزيغ فأنكروا عذاب القبر ونعيمه، زاعمين أن ذلك غير مكن لمخالفة الواقع، قالوا: فإنه لو كشف عن الميت في قبره لوجد كما كان عليه، والقبر لم يتغير بسعة ولا ضيق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: عرض مقعد الميت من الجنة أو النار عليه وإثبات عذاب القبر والتعوذ منه، حديث (٢٨٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده، مسند: البراء بن عازب، حديث (١٨٥٣٤) واللفظ له، وأبو داود في سننه، كتاب: السنة، باب: المسألة في القبر وعذاب القبر، حديث (٤٧٥٣). قال محققو المسند: إسناده صحيح، رجاله رجال الصحيح، قال ابن منده: هذا إسناد متصل مشهور، رواه جماعة عن البراء على المناد متصل مشهور، رواه جماعة عن البراء

وهذا الزعم باطل بالشرع والحس والعقل: المنه الما الذي المناه الما المناه والعقل المناه والعقل المناه المناه المناه والعقل المناه المناه

أما الشرع: فقد سبقت النصوص الدالة على ثبوت عذاب القبر . وفي حديث ابن عباس ﴿ عَلَيْنَا قَالَ: (مَرَّ النَّبِيُّ ﴿ فَائِطٍ مِنْ حِيطًانِ الْمَدِينَةِ، أَهُ مَكَّةً فَسَمِعَ صَوْتَ إِنْسَانَيْنِ يُعَذَّبَانِ فِي قُبُورِهِمَا، فَقَالَ النَّبِيُّ عِلَيْكَ : يُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَان فِي كَهِيرٍ، ثُمَّ قَالَ: بَلَى، كَانَ أَحَدُهُمَا لاَ يَسْتَتِرُ مِنْ بَوْلِهِ، وَكَانَ الآخَرُ يَمْشِيَ

وأما الحِسُ فإن النائم يرى في منامه أنه كان في مكان فسيح بهيج يتنعم فيه، أو أنه كان في مكان ضيق موحش يتألم منه، وربما يستيقظ أحيانا مما رأى، ومع ذلك فهو على فراشه في حجرته على ما هو عليه. والنوم أخو الموت ولهذا سماه الله تعالى وفاق، قَالَ الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَى إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (الزمر: ٤٢). الما المعالم المعالم المعالم

وأما العقل: فإن النائم في منامه يرى الرؤيا الحق المطابقة للواقع، وربما رأى النبي على صفته، ومن رآه على صفته فقد رآه حقاً، ومع ذلك فالنائم في حجرته على فراشه بعيداً عما رأى، فإذا كان هذا ممكنا في أحوال الدنيا، أفلا يكون ممكنا في أحوال الآخرة؟

(١) الغرب مسلم في صميحه ، كتاب: الجنة وصفة نعسها وأهلها ، باب عرض مقد البت من الجنة أو الساد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الوضوء، باب: من الكبائر أن لا يستتر من بوله، حديث (٢١٦)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الطهارة، باب: الدليل على نجاسة البول، ووجوب الاستبراء منه، حديث ( with cell thereing. 1987) while it is the same wife. (c) and as the ... (1997)

وأما اعتمادهم فيما زعموه على أنه لو كُشف عن الميت في قبره لوُجد كما كان عليه، والقبر لم يتغير بسعة ولا ضيق، فجوابه من وجوه منها:

الأول: أنه لا تجوز معارضة ما جاء به الشرع بمثل هذه الشبهات الداحضة التي لو تأمل المعارض بها ما جاء به الشرع حق التأمل لعلم بطلان هذه الشبهات، وقد قيل:

وكم من عائب قولا صحيحاً \* وآفته من الفهم السقيم

الناني: أن أحوال البرزخ من أمور الغيب التي لا يدركها الحس، ولو كانت تُدْرَكُ بالحس لفاتت فائدة الإيمان بالغيب، ولتساوى المؤمنون بالغيب، والجاحدون في التصديق بها.

الثالث: أن العذاب والنعيم وسعة القبر وضيقه ، إنما يدركها الميت دون غيره ، وهذا كما يرى النائم في منامه أنه في مكان ضيق موحش ، أو في مكان واسع بهيج ، وهو بالنسبة لغيره لم يتغير منامه ، هو في حجرته وبين فراشه وغطائه ، ولقد كان النبي في يوحَى إليه وهو بين أصحابه فيسمع الوحي ، ولا يسمعه الصحابة ، وربما يتمثّل له الملك رجلا فيكلمه ، والصحابة لا يرون الملك ، ولا يسمعونه .

الرابع: أن إدراك الخلق محدود بما مكّنهم الله تعالى من إدراكه، ولا يمكن أن يدركوا كل موجود، فالسماوات السبع والأرض ومن فيهن وكل شيء يُسبِّح بحمد الله تسبيحاً حقيقياً يُسمعه الله تعالى من شاء من خلقه أحياناً. ومع ذلك هو محجوب عنا، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ

وأما اعتمادهم فيما زعموه على أنه لو كُشف عن الميت في قبره لوُجد كما كان عليه، والقبر لم يتغير بسعة ولا ضيق، فجوابه من وجوه منها:

الأول: أنه لا تجوز معارضة ما جاء به الشرع بمثل هذه الشبهات الداحضة التي لو تأمل المعارض بها ما جاء به الشرع حق التأمل لعلم بطلان هذه الشبهات، وقد قيل:

وكم من عائب قولا صحيحاً \* وآفته من الفهم السقيم

الثاني: أن أحوال البرزخ من أمور الغيب التي لا يدركها الحِسُّ، ولو كانت تُدْرَكُ بالحس لفاتت فائدة الإيمان بالغيب، ولتساوى المؤمنون بالغيب، والجاحدون في التصديق بها.

الثالث: أن العذاب والنعيم وسعة القبر وضيقه، إنما يدركها الميت دون غيره، وهذا كما يرى النائم في منامه أنه في مكان ضيق موحش، أو في مكان واسع بهيج، وهو بالنسبة لغيره لم يتغير منامه، هو في حجرته وبين فراشه وغطائه، ولقد كان النبي في يوحَى إليه وهو بين أصحابه فيسمع الوحي، ولا يسمعه الصحابة، وربما يتمثّل له الملك رجلا فيكلمه، والصحابة لا يرون الملك، ولا يسمعونه.

الرابع: أن إدراك الخلق محدود بما مكّنهم الله تعالى من إدراكه، ولا يمكن أن يدركوا كل موجود، فالسماوات السبع والأرض ومن فيهن وكل شيء يُسبِّح بحمد الله تسبيحاً حقيقياً يُسمعه الله تعالى من شاء من خلقه أحياناً ومع ذلك هو محجوب عنا، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ

اَلسَّمَاوَتُ اَلسَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ قَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمَّدِهِ وَلَهِ كَانَ خَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (الإسراء: ٤٤). وهكذا الشياطين تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (الإسراء: ٤٤). وهكذا الشياطين والجن. يسعون في الأرض ذهاباً وإياباً وقد حضرت الجنُ إلى رسول الله عَلَيْهُ واستمعوا لقراءته وأنصتوا وولوا إلى قومهم منذرين.

ومع هذا فهم محجوبون عنا، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ يَلْبَنِي ءَادَمَ لَا يَفْتِنَسُمُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَلْبَقِيَ ءَادَمَ لَا يَفْتِنَسُمُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَلْبَقِيَ ءَادَمَ لَا يَفْتِنَسُمُ اللهُ يَطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويَكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَّهُمَا سَوْءَ تِهِمَآ أَلِنَّهُ مُولَى الشَّيْطِينَ أَوْلِيَآءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأعراف: ٢٧).

وإذا كان الخلق لا يدركون كل موجود، فإنه لا يجوز أن ينكروا ما ثبت من أمور الغيب، ولم يدركوه (١٠).

## وهذا كما يرى الناتم في متامه أنه في عن بح كا موياب ناديا تابة

وللإيمان باليوم الآخر ثمرات جليلة منها: الله مد الموسود وساعيها

الأولى: الرغبة في فعل الطاعة والحرص عليها، رجاء لثواب ذلك اليوم.

الثانية: الرهبة من فعل المعصية والرضى بها ؛ خوفا من عقاب ذلك اليوم:

الثالثة: تسلية المؤمن عما يفوته من الدنيا، بما يرجوه من نعيم الآخرة وثوابها.

Holy: Kinglis della servera \* \* \* politically and later of the color of the

and the second s

<sup>(</sup>١) شرح أصول الإيمان، الشيخ محمد بن صالح العثيمين (٤٤ – ٥٢)

#### **أشراط الساعة** الصريح الرقمة المعتري والرو

الأشراط: جمع شُرَط، والشرَطُ: العلامة(١).

والساعة: الوقت الذي تقوم فيه القيامة، فهي ساعة خفيفة يحدث فيها أمر فلقلة الوقت الذي تقوم فيه سماها الله ساعة (٢).

وأشراط الساعة: ما يتقدمها من العلامات الدالة على قرب حينها(٣).

ومن أشراط الساعة:

ا حزوج الدجال: وهو رجل مموّة يخرج في آخر الزمان يدَّعي الربوبية، وخروجه فابت بالسُنّة والإجماع، قال النبي عليه : (قُولُوا اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ يكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ وَأَعُوذُ يكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَأَعُوذُ يكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ وَأَعُودُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسْعِحِ الدَّجَّالِ وَأَعُودُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ) (نُ)، وأجمع المسلمون على خروجه (٥٠).

وقد شرع رسول الله عند النعوُّذ من فتنة المسيح الدجال عند الفراغ من التشهد الأخير من كلِّ صلاة ؛ لأن هذه الفتنة فتنة كبيرة وعظيمة.

٧- نزول عيسى ابن مريم: نزول عيسى ابن مريم ثابت بالكتاب والسُنّة وإجماع المسلمين، قال الله تعالى: ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ۗ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب لابن منظور، مادة (شرط). ١١ : الله وعميمه في يراخيا عبد العبان يقد (١١)

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير (٢/٢٢٤)، والصحاح، للجوهري (١٣٦/٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: البعث والنشور، للبيهقي (٦٩). الله على مراق ما شفالا م (١٥٥) شماء د

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجنائز، باب: التعوذ من عذاب القبر، حديث (١٣٧٧)، ومسلم في صحيحه، كتاب: المساجد ومواضع الصلاة، باب: ما يستعاذ منه في الصلاة، حديث (٥٩٠). عن ابن عباس والمسالة المساجد ومواضع الصلاة ، باب: ما يستعاذ منه في الصلاة ، حديث (٥٩٠). عن

<sup>(</sup>٥) انظر: الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد، د. صالح بن فوزان الفوزان (١٧٤). (٢٢٢)

(النساء: ١٥٩) أي: موت عيسى وهذا حين نزوله كما فسَّره أبو هريرة و النساء: ١٥٩) أي: موت عيسى وهذا حين نزوله كما فسَّره أبو هريرة و الله بذلك، وقال النبي على: (والله ليَنْزِلَنَّ ابْنُ مَرْيَمَ حَكَماً عَادِلاً) أن قال ابن كثير عَلَيْهُ في تفسيره: «تواترت الأحاديث عن رسول الله على أنه أخر بنزول عيسى النه قبل يوم القيامة إمامًا عادلا وحكمًا مقسطًا» (").

" - يأجرج ومأجوج وهما أُمَّتان من بني آدم موجودتان بدليل الكتاب والسُنَهُ الله تعالى في قصة ذي القرنين: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدِّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَالَ الله تعالى في قصة ذي القرنين: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدِّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهُمَا قَوْمًا لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً ﴿ قَالُواْ يَئذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي قَوْمًا لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً ﴿ قَالُواْ يَئذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى أَن تَجَعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ (الكهف: ١٣ عَلَى أَن تَجَعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ (الكهف: ١٣ عَلَى أَن تَجَعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ (الكهف: ١٣ عَلَى أَن تَجَعَلُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ (الكهف: ١٣ عَلَى أَن تَجَعَلُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ (الكهف: ١٣ عَلَى أَن تَجَعَلُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا اللهِ اللهُ الله

وقال النبي عَلَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي اللهُ: يَا آدَمُ فَيَقُولُ: لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي وَقَالَ اللهِ عَلَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي يَدَيْكَ قَالَ يَقُولُ أَخْرِجْ بَعْثَ النَّارِ) إلى أن قال رسول الله عَلَيْكَ : (أَبْشِرُوا فَإِنَّ مِنْ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ أَنْفٌ وَمِنْكُمْ رَجُلٌ)(٣).

وقد ثبت خروجهم في القرآن في قول الله تعالى: ﴿ حَتَّىَ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوحُ وَقَدُ ثَبَتَ خُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴿ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ ﴾ (الأنبياء: ٩٦ – ٩٧).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الأنبياء، باب: نزول عيسى ابن مريم عَلَيْهَا لَكُمْ حلبنا (٢٤٤٨)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: نزول عيسى ابن مريم حاكماً بشريعة نبينا محمله على حديث (١٥٥). واللفظ له. عن أبي هريرة ﴿ الله عنه الله عن أبي هريرة للله عنه أبي هريرة ﴿ الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه أبي هريرة ﴿ الله عنه الله عن

<sup>(</sup>٢) لـ تفسير القرآن العظيم (٢٢٣/٧).

خروج الدَّابَة : وهي الدابّة التي يُخْرجها الله قرب قيام الساعة ، وخروجها ثابت بالقرآن والسُنّة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَمُمْ دَآبَةً بَابِتْ بَالقرآن والسُنّة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَمُمْ دَآبَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَلتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ (النمل : ٨٢). وقال النبي مِنَ ٱلأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَلتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ (النمل : ٨٢). وقال النبي عَنْ آلاً أَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَوْنَ قَبْلَهَا عَشْرَ آيَاتٍ ، فَذَكَرَ الدُّخَانَ وَالدَّجَّالَ وَالدَّجَّالَ وَالدَّجَّالَ

٥ - طلوع الشمس من مغربها: طلوع الشمس من مغربها ثابت بالكتاب والسُنة ،
 قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن
 قَبَلُ أُوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيِّراً ﴾ (الأنعام: ١٥٨).

والمراد بذلك طلوع الشمس من مغربها.

وقال النبي عِلَيْهَا، فَإِذَا طَلَعَتْ وَقَال النبي عِلَيْهَا، فَإِذَا طَلَعَتْ وَقَال النبي عِلَيْهَا، فَإِذَا طَلَعَتْ وَقَال النبي عِلَيْهَا، أَمَنَ مَنْ عَلَيْهَا، فَذَلِكَ حِينَ ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ وَرَآهَا النَّاسُ، آمَنَ مَنْ عَلَيْهَا، فَذَلِكَ حِينَ ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ وَرَآهَا النَّاسُ، آمَنَ مَنْ عَلَيْهَا، فَذَلِكَ حِينَ ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ وَرَآهَا النَّاسُ، آمَنَ مَنْ عَلَيْهَا، فَذَلِكَ حِينَ ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنْ

٦-الهدي.

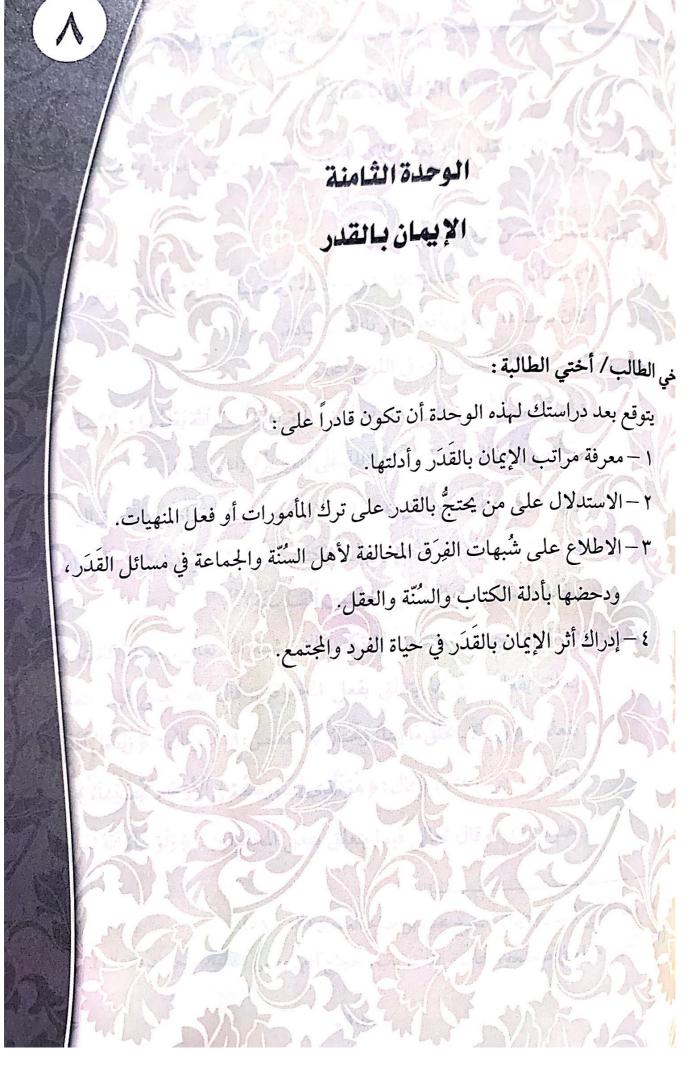
٧ - الدخان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الفتن وأشراط الساعة، باب: في الآيات التي تكون قبل الساعة، حديث (۲۹۰۱). عن حذيفة بن أسيد الغفارى الله الله العقارى المعلم الم

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: التفسير من سورة الأنعام، باب: ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهُا ﴾ (الأنعام: ١٥٨)، حديث (٢٦٣٦)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، حديث (١٥٧). عن أبي هريرة الله الميمان عن أبي هريرة الله الميمان الإيمان، حديث (١٥٧).

<sup>(</sup>٣) لمعة الاعتقاد للمقدسي، بشرح الشيخ محمد العثيمين (١٠٥ - ١١٠)

٨ – ثلاثة خسوف؛ خسف بالمشرق، وبخسف بالمغرب ه - نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم، الله الأوض تكليَّة أَنَّ آلْنَاسَ كَامُوا بِعَامِمَا لَا يُوفِرُونَ وَالْمِنْ اللَّهِ وَقَالَ النَّبِي in this إِن الله الله المالي: ﴿ إِذْ إِنَّا إِنَّ وَعَمَلُ وَالْفِي وَعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال 11 - Elle Zinie ( Lin 2 2) & (18 wy: 107). المرابع المراب المَّالُ اللهُ الل المناون فل أو تحب في إلى ( الألمام ١٥١١) It has a mile to man a still the looking but the look of the till the second the (١٠٠١) من حليقة بن أسيد الفقارى على . ١٠٠٥) من خليفة بن أسيد الفقارى على . الله من عليه المرسه البناري في صوب كاب الفرس من مناهله بالمرب بأن يناسبان من الله Constitute ( Not ). The Constitute on the Constitute of the Consti The same of the sa Like Sichisten who they but they controlly the -1.4-



## والمنافظ المناطقة عام (٦) الإيمان بالقَدَر ١٠ عالمه على المام الما

القَدَر: بفتح الدال: «تقدير الله تعالى للكائنات، حسبما سبق به علمه، واقتضته مكمته».

والإيمان بالقدر يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بأن الله تعالى علم بكل شيء جملة وتفصيلا، أزلا وأبداً، سواء كان ذلك مما يتعلق بأفعاله أو بأفعال عباده.

الثاني: الإيمان بأن الله كتب ذلك في اللوح المحفوظ.

وفي هذين الأمرين يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَفِي هذين الأمرين يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ (الحج: ٧٠).

وفي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص و قال: سمعت رسول الله عن عبد الله بن عمرو بن العاص و قال أنْ سمعت رسول الله عن عبد الله عن يقول: (كتب الله مقادير الْخَلاَئِقِ قَبْلَ أَنْ يَخُلُقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ) (٢).

الثالث: الإيمان بأن جميع الكائنات لا تكون إلا بمشيئة الله تعالى، سواء كانت مما يتعلق يتعلق بفعل المخلوقين. قال الله تعالى فيما يتعلق بفعله: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُّقُ مَا يَشَآءُ وَكَنْتَارُ ﴾ (القصص: ٦٨). وقال: ﴿ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾ (القصص: ٢٨)، وقال: ﴿ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴾ (آل يَشَآءُ ﴾ (إبراهيم: ٢٧)، وقال: ﴿ هُو ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَيَشَآءٌ ﴾ (آل عمران: ٢)، وقال تعالى فيما يتعلق بفعل المخلوقين: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح أصول الإيمان، الشيخ محمد بن صالح العثيمين (٥٣ – ٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: القدر، باب: حجاج آدم وموسى عَلْهَا الْشَلْق، حديث (٢٦٥٣).

عَلَيْكُرْ فَلَقَاتِلُوكُمْ ﴾ (النساء: ٩٠)، وقال: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ۗ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأنعام: ١١٢).

الرابع: الإيمان بأن جميع الكائنات قد خلقها الله تعالى بذواتها، وصفاتها، وصفاتها، وصفاتها، وحركاتها، قال الله تعالى: ﴿ ٱللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ وحركاتها، قال الله تعالى: ﴿ ٱللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَقَدِيرًا ﴾ (الفرقان: ٢). وقال (الزمر: ٢٢)، وقال: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَ تَقْدِيرًا ﴾ (الفرقان: ٢). وقال عن نبي الله إبراهيم عن أنه قال لقومه: ﴿ وَٱللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات: ٩٦).

والإيمان بالقدر على ما وصفنا لا ينافي أن يكون للعبد مشيئة في أفعاله الاختيارية وقدرته عليها، لأن الشرع والواقع دالان على إثبات ذلك له.

وَحَدَرَدَ كَيْهِ وَعَدَ قَالَ الله تعالى فِي المشيئة: ﴿ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ مَ مَابًا ﴾ (البا: الله عالى في المشيئة: ﴿ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ مَ مَابًا ﴾ (البا: ٣٩)، وقال: ﴿ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَىٰ شِغَمَّ ﴾ (البقرة: ٢٢٣)، وقال في القدرة: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللهَ مَا السَّمَعُواْ وَأَطِيعُواْ ﴾ (التغابن: ١٦)، وقال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتُ ﴾ (البقرة: ٢٨٦).

وأما الواقع: فإن كل إنسان يعلم أن له مشيئة وقُدْرَة بهما يفعل وبهما يترك، ويُفرِّق بين ما يقع بإرادته كالمشي، وما يقع بغير إرادته كالارتعاش، لكن مشيئة العبد وقدرته واقعتان بمشيئة الله تعالى وقدرته، لقول الله تعالى: ﴿لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْنَقِمُ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ اللهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (التكوير: ٢٨ – ٢٩)؛ ولأن الكون كله مُلْكُ لله تعالى فلا يكون في مُلْكِه شيء بدون علمه ومشيئته.

والإيمان بالقدر على ما وصفنا لا يمنح العبد حجة على ما ترك من الواجبات أو فعلَ من العاصي، وعلى هذا فاحتجاجُهُ به على ترك واجب أو فعل محرم باطلٌ من بجوه:

الثاني: قوله تعالى: ﴿ رُّسُلاً مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِعَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ

وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (النساء:١٦٥)، ولو كان القَدَر حُجَّة للمخالفين لم تنتف بإرسال الرُّسل، لأن المخالفة بعد إرسالهم واقعة بقدر الله تعالى.

الثالث: ما رواه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري عن علي بن أبي طالب والنالث من النالذ والنالذ وال

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: القدر، باب: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مُقَدُورًا ﴾ (الأحزاب: ٣٨)، حديث (٦٦٠٥)، ومسلم في صحيحه، كتاب: القدر، باب: كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، حديث (٢٦٤٧).

ولهذا يجب على الإنسان - مع الإيمان بالقدر - الاجتهادُ في العمل، والأخز بأسباب النجاة، والالتجاء إلى الله تعالى بأن ييسر له أسباب السعادة وأن يعينه عليها.

ونصوص الكتاب والسنة حافلة بالأمر باتخاذ الأسباب المشروعة في مختلف شؤون الحياة؛ فقد أمرت بالعمل، والسعي في طلب الرزق، واتخاذ العدد لمواجهة الأعداء، والتزود للأسفار، وغير ذلك.

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تَقْلِحُونَ ﴾ (الجمعة: ١٠). وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولاً فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ - وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ﴾ (الملك: ١٥).

وأمر ربنا سبحانه بالدعاء والاستعانة به وحده، فقال: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونَ أَشْتُجِبُ لَكُرُ ۗ ﴾ (غافر: ٦٠).

وأمر باتخاذ الأسباب الشرعية التي تؤدي إلى رضوانه، وجنته، كالصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، وغير ذلك.

وحياة الرسول على وأصحابه، والسائرين على نهجهم كلها شاهدة على أخذهم بالأسباب، والجدِّ والاجتهاد.

يقول ابن القيم والتوكل متعلق برا الأسباب محل حكمة الله وأمره ودينه، والتوكل متعلق بربوبيته وقضائه وقدره، فلا تقوم عبودية الأسباب إلا على ساق التوكل، ولا يقوم ساق التوكل العبودية (١).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۲۱٦/۲). (۵۷.۱۸). وهذه الناس وشاء وي الناس وشاء وي الناس و الناس و

٧- ما معنى قول النبي على: (والخيرُ كلَّهُ في يديكَ، والشرُّ ليس إليكَ) (١)، ما أن الله سبحانه خالق كل شيء؟ مع أن الله سبحانه خالق كل شيء؟

وما كان في نفس المقدور من شر، فمن جهة إضافتِه إلى العبد؛ لما يلحقه من الهالك، وذلك بما كسبت يداه جزاءا وفاقا، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ الهالك، وذلك بما كسبت يداه جزاءا وفاقا، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَنَهُمْ وَلَيكِن كَانُوا فَهَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (الشورى: ٣٠)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَنَهُمْ وَلَيكِن كَانُوا مُمُ الطَّلِمِينَ ﴾ (الزخرف: ٧٦)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَيكِنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (يونس: ٤٤).

#### ٣- هل للعباد قدرة ومشيئة على أفعالهم المضافة إليهم؟

الجواب: نعم، للعباد قدرة على أعمالهم، ولهم مشيئة وإرادة، وأفعالهم نفاف إليهم حقيقة ، وبحسبها كُلِّفُوا، وعليها يثابون ويعاقبون، ولم يكلفهم الله إلا وسعهم، وقد أثبت لهم ذلك في الكتاب والسنة ووصفهم به، ولكنهم لا يقدرون إلا على ما أقدرهم الله عليه، ولا يشاءون إلا أن يشاء الله، ولا يفعلون إلا بجعله إياهم فاعلين، فكما لم يُوجِدُوا أنفسهم لم يُوجِدُوا أفعالهم، فقدرتُهم ومشيئتهم وإرادتُهم وأفعالهم تابعة لقدرته ومشيئته وإرادتِه وفعله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: الدعاء في صلاة الليل وقيامه، حديث (۷۷۱) عن علي بن أبي طالب عليه الله عن علي بن أبي طالب المسافرين وقصرها، باب: الدعاء في صلاة الليل وقيامه، حديث

فهو سبحانه خالقُهم وخالقُ قدرتِهم وإرادتِهم ومشيئتِهم وأفعالِهم، وليس مشيئتُهم وأودرته، وأفعاله، كما ليس وإرادتُهم وقدرتُهم وأفعاله، كما ليس وإرادتُهم وقدرتُهم وأفعالهم هي عينُ مشيئة الله، وإرادته، وقدرته، وأفعاله، كما ليس هم إياه سبحانه، تعالى الله عن ذلك، بل أفعالُهم المخلوقةُ لله قائمة بهم، لائقة بهم، مضافة إليه حقيقةً، وهي من آثارِ أفعالِ اللهِ القائمةِ به، اللائقةِ المضافةِ إليه حقيقةً، فاللهُ مضافةً إليهم حقيقةً، والعبدُ مهتدٍ حقيقةً، والله هادٍ حقيقةً، والعبدُ مهتدٍ حقيقةً.

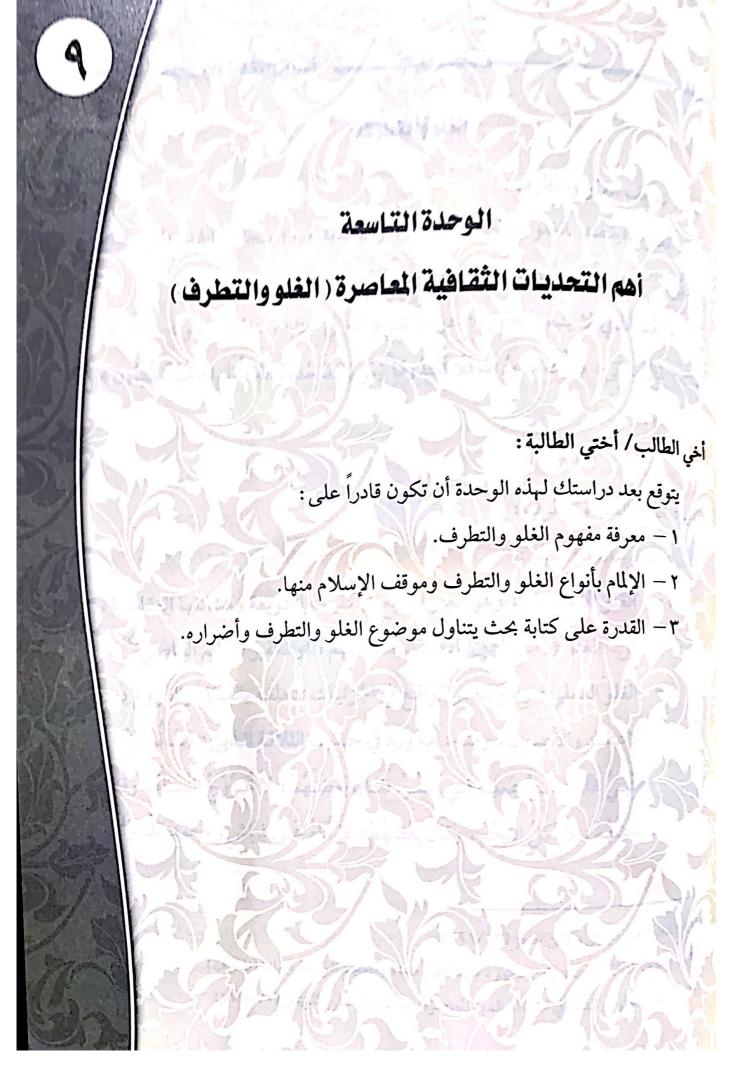
وهكذا جميع تصرف الله في عباده، فمن أضاف الفعل والانفعال إلى العبد كفر، ومن أضاف الغلوق، والانفعال إلى المخلوق ومن أضاف إلى الخالق، والانفعال إلى المخلوق كلاهما حقيقة، فهو المؤمن حقيقة.

٤- ما جواب من قال: أليس ممكنًا في قدرة الله أن يجعل كلَّ عبادِهِ مؤمنين مهتدين طائعين، مع محبته ذلك منهم شرعًا؟

الجواب: بلى، هو قادر على ذلك كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَّهُ وَحِدَةً ﴾ ...الآية (النحل: ٩٣)، وقال: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ﴾ (يونس: ٩٩)، وغيرهما من الآيات، ولكنْ هذا الذي فَعَلَهُ بهم، هو مقتضى حكمتِهِ، وموجِبُ ربوبيتهِ، وإلهيتهِ، وأسمائِهِ وصفاتِهِ.

فقول القائل: لِمَ كان من عبادِهِ الطائعُ والعاصي كقول مَنْ قالَ: لم كان من أسمائه المعطي والمانع، والخافض الرافعُ، والمنعم والمنتقم، ونحو ذلك؛ إذ أفعالُهُ تعالى هي مقتضى أسمائهِ وآثارِ صفاتِهِ، فالاعتراضُ عليه في أفعالِه اعتراضٌ عليه في أسمائهِ وصفاتهِ، بل وعلى إلهيتِهِ وربُوبيتهِ: ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ لَا يُسْئَلُ وَمَا يَصِفُونَ ﴾ (الأنبياء: ٢٢ - ٢٣).

(IVV) as do no a die de.



## الغلو والتطرف المالية المالية المالية

#### أولاً: تعريف الغلو والتطرف:

الغلو: «يقصد بالغلو المبالغة في الشيء، والتشديد فيه؛ بتجاوز الحد على سبيل التدين "(۱)، وقد عُرِّف التطرف بنحو هذا أيضاً (۲).

والحد الذي لا ينبغي تجاوزه: هو ما شرع الله في كتابه، وبلغه رسوله على في سنته؛ قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ۚ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظّلْمُونَ ﴾ (البقرة: ٢٢٩).

# والعدل والحكمة " وقوله تعالى: ﴿ مَا يُعَالَى اللَّهُ اللَّ

هناك نوعان من الغلو: ١٥٠ من العلو على المناه المناه

- 1- الغلو الاعتقادي: وهو الغلو الواقع في كليات الشريعة ومسائلها العقائدية، مثل: الغلو في الصالحين بادِّعاء العِصْمَة لهم، أو تكفير المسلم العاصى (٣).
- الغلو العملي: وهو الغلو الواقع في الجزئيات المتعلقة بالعمل والفروع دون الاعتقاد والأصول، ومنه: ما ورد في حديث الثلاثة الذين: (سَأَلُوا أَزْوَاجَ النَّبِيِّ عَنْ عَمَلِهِ فِي السِّرِّ. فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لاَ أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لاَ أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لاَ أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ، فَحَمِدَ اللَّه وَأَثْنَى بَعْضُهُمْ: لاَ أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ، فَحَمِدَ اللَّه وَأَثْنَى

انظر: الوسطية في عنو والقرآن الكريم و أ. د. ناصر العمر (٨٥).

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري، لابن حجر (٢٩١/١٣).

<sup>(</sup>٢) راجع: لسان العرب، لابن منظور، مادة (ط ر ف)، والمعجم الوسيط، مادة (ط ر ف).

<sup>(</sup>٣) انظر: الغلو في الدين في حياة المسلمين المعاصرة، د. عبد الرح<mark>من ال</mark>لويحق (٧٠ – ٧٧). المسلمين المعاصرة،

عَلَيْهِ. فَقَالَ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا وَكَذَا لَكِنِّى أُصَلِّى وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي)(١)(١).

### ثَالثاً: موقف الإسلام من الغلو والتطرف:

جاء الإسلام بنبذ الغلو والتطرف، ودعا إلى الوسطية والاعتدال، كما جاءن تشريعاته مبنية على اليسر ورفع الحرج، فمن ذلك:

- قوله تعالى: ﴿ وَكَذَ ٰ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ (البقرة: ١٤٣). وأهم ملامح الوسطية: الخيرية، والاستقامة، واليُسْر ورفع الحرج، والبينية، والعدل والحِكْمَة (٣). وقوله تعالى: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ (المائدة: ٦).
- نهي النبي عن الغلوِّ وبيانه سوء عاقبة الغالين، قال عَلَيْنَ : (وَإِيَّاكُمْ وَالْغُلُوِّ فِي الدِّينِ) (١٠). وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ، فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِالْغُلُوِّ فِي الدِّينِ) (١٠).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية وظالله: «إياكم والغلوَّ في الدين: عام في جميع أنواع الغلو: في الاعتقادات، والأعمال»(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: النكاح، باب: الترغيب في النكاح، حديث (٥٠٦٣)، ومسلم في صحيحه، كتاب: النكاح، باب: استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة، حديث (١٤٠١)، واللفظ له، عن أنس بن مالك عنين الله المنظق.

<sup>(</sup>٢) انظر: الغلوفي الدين في حياة المسلمين المعاصرة، د. عبد الرحمن اللويحق (٧٧)

<sup>(</sup>٣) انظر: الوسطية في ضوء القرآن الكريم، أ. د. ناصر العمر (٨٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في المسند، مسند: عبد الله بن عباس والمستند (١٨٥١). قال محققو المسند: إسناده صحيح على شرط مسلم، رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٥) اقتضاء الصراط المستقيم (٣٣٧/٤).

وقال عنه: (هَلَكَ الْمُتَنَطُّمُونَ) قالها ثلاثا<sup>(١)</sup>، قال النووي خَالَفُه: «المتنطعون: ما المتعمقون المغالون المجاوزون الحدود في أقوالهم وأفعالهم»(٢).

#### مقترح بحثي دراسي: عن أسباب وآثار الغلو والتطرف

يقترح القيام بنشاط بحثي، للراسة أسباب الغلو والتطرف وآثاره على الفرد والمجتمع والدولة.

وذلك وفق المعايير التالية:

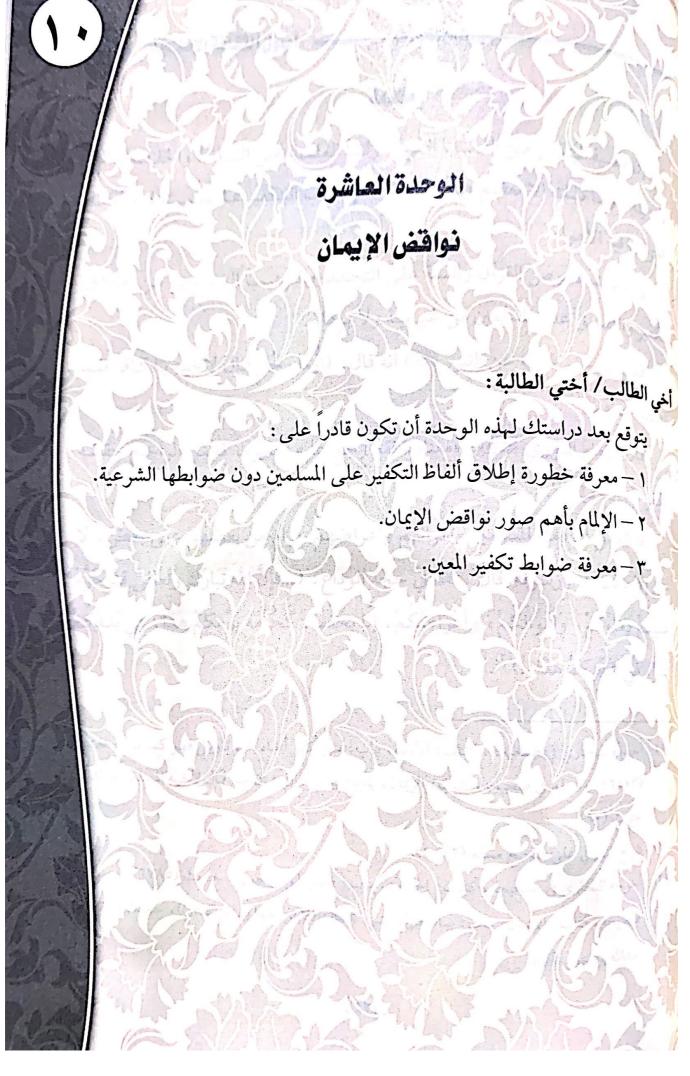
١ - تحديد موضوع البحث بدقة.

٧- يكون البحث بحدود: (٥، ١٠) صفحات.

٣- يتضمن البحث: أهمية دراسة الموضوع، وبيان المفاهيم لغة واصطلاحا، ووصف السبب أو الأثر بصورة واقعية ووسائل المعالجة في الشريعة الاسلامية وقواعد السياسة الشرعية، وخاتمة تبين نتيجة الدراسة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب: العلم ، باب: هلك المتنطعون ، حديث (٢٦٧٠). عن ابن مسعود ١٠٠٠ أخرجه مسلم

<sup>(</sup>۲) شرح النووي على مسلم (۲٦/۹).



إن قضية التكفير من القضايا التي تناولها العلماء من السلف والخلف ببالغ الأهمية؛ وما ذلك إلا لعظم هذه المسألة، فإن باب التكفير مما عَظُمَت فيه الفتنة وافترقت فيه الأهواء.

وقد دلَّت نصوص القرآن والسُنّة على التحذير والترهيب الشديدين من إطلاق التكفير والتفسيق على المسلمين من غير بينة ولا برهان.

فعن ابن عمر وصفي عن النبي عن النبي الله قال: (أَيُّمَا رَجُل قَالَ لأَخِيهِ يَا كَافِرُ فَقَدْ (١)(الْمَهُمُ عَمَ أَلْهِا وَلَا

قال الإمام النووي رَجْ اللَّهُ: «معناه: فقد رجع عليه تكفيره، فليس الراجع حقيقة الكفر بل التكفير»<sup>(۲)</sup>. والإزالة والإيطال" ومنه قوله تعالى : ﴿ وَلا تُعَالَى : ﴿ وَلا تَعَالَى اللَّهِ وَلا تعالَى اللَّهُ اللَّهُ فَلَا تعالَى اللَّهُ وَلا تعالَى اللَّالِي اللَّهُ وَلا تعالَى اللَّهُ وَلَّا لا تعالَى اللَّهُ وَلَّا عِلَّا لَهُ عَلَّا عِلَّا عِلْمُ اللَّهُ وَلا تعالَى اللَّهُ

فالأصل أن دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم حرام من بعضهم على بعض، لا نحل إلا بإذن الله ورسوله. قال عِنْ في حجة الوداع: (...فَإِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَدْ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ دِمَاءَكُمْ، وَأَمْوَالَكُمْ، وَأَعْرَاضَكُمْ، إِلَّا يحَقِّهَا، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَلْا، فِي شَهْركُمْ هَلْدَا...)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الأدب، باب: من أكفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال، حديث (٦١٠٣)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: بيان حال إيمان من قال لأخيه المسلم: يا كافر، حدیث (۲۰).

<sup>(</sup>۲) شرح النووي على صحيح مسلم (۲/٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الحدود، باب: ظهر المؤمن حمى، حديث (٦٧٨٥)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: بيان قول النبي عليه: (لا ترجعوا بعدي كفاراً)، حديث (٦٦). عن عبدالله بن عمر فَتُعْفِيعًا.

لذا يجب أن نحتاط لهذه المسألة كثيراً ونلتزم منهج أهل السُنّة والجماعة في العلم بها، وعدم الخوض فيها، لاسيما وقد زلّت فيها أقدامٌ، وتنازعتُها أهواء.

وفي هذه الوحدة نبين أهم نواقض الإيمان ثم نوضح حُكْمَ تكفير المُعيَّن وضوابطه.

رقد دأت تصوص القرآن والمنته على \* \* الإحليم والترهيب الشديلين من إطلاق

#### وي و النفسيق على المسامين من غير سنة ولا و ه **زام: إلا شقاون**

المقلعاليان

#### معنى النواقض:

في اللغة: النقض في البناء والحبل والعهد وغيره، ضدُّ الإبرام، أي هو: الحلُّ، والإزالة والإبطال (١) ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنُا ﴾ (النحل: ٩٢).

وفي الاصطلاح هي: «اعتقادات، أو أقوال، أو أفعال تزيل الإيمان وتقطعه» (۱). وسُميّت نواقض لأن الإنسان إذا فعل واحداً منها انتقض إسلامُه ودينُه، ويدخل في هذه النواقض ما يخرج من الملّة؛ كالشرك الأكبر، والكفر الأكبر، والنفاق الأكبر. وسنتعرض لأهم هذه النواقض مبينين الدليل على اعتبار هذا الأمر ضمن نواقض الإيمان (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: القاموس المحيط، مادة (ن ق ض)، والمفردات للراغب الأصفهاني (٨٢١).

<sup>(</sup>٢) نواقض الإيمان القولية والعملية، د. عبد العزيز العبد اللطيف (٤٩).

 <sup>(</sup>٣) للتوسع في معرفة هذه النواقض ينظر فتاوى اللجنة الدائمة ، المجموعة الأولى ، بداية المجلد الثاني.

## أولاً: الشرك بالله تعالى:

سواء كان شركا اعتقاديا باعتقاد أنَّ ما سوى الله يستحق أن يُدعى أو يُذبح له ، أو أن ما سواه له تصرُّفٌ لا يقدر عليه إلا الله سبحانه ؛ كالخلق أو الرزق أو النفع أو الضُّر، أو اعتقاد أن أحداً سوى الله له اطلاع على الغيب.

الصر. أو فعل شيئا من الشركيات بأن صرف جزء من عبادة الله لغيره (١)، كأن يُقدِّم لغير الله أنواع العبادات التي هي حق الله وحدَه ؛ كالدعاء، والركوع، والسجود، والنَّذر، والذَّبْح.

يقول النبي عِنْهِ : (من مات وهو يدعو من دون الله ندا دخل النار) (٢). والشرك بالله من أعظم النواقض وأخطرها، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (النساء: ١١٦).

## ثانياً: السبُّ أو الاستهزاء بالله تعالى، أو رسله، أو كتبه، أو دينه:

والسبُّ: هو الكلام الذي يُقصد منه الانتقاص والاستخفاف، وهو ما يُفهم من السبّ في عقول الناس على اختلاف اعتقاداتهم، كاللعن والتقبيح ونحوه (٣).

فالإيمان بالله تعالى مبني على التعظيم والإجلال للربِّ سبحانه، ولا شك أن سبَّ الله تعالى يناقض هذا التعظيم.

<sup>(</sup>۱) انظر في التمثيل على ذلك فتاوى اللجنة الدائمة في موجبات الكفر ومنها الفتوى رقم الحديث (٢١٠١٩) المجموعة (٢) ص (١/٧٤١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القران، سورة البقرة، رقم الحديث (٤٤٩٧)، ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، رقم الحديث (٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: المفردات، للأصفهاني (٧٩٠)، والمصباح المنير، للفيومي (٧٨٧).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية على المن اعتقد الوحدانية في الألوهية لله الله والرسالة لعبده ورسوله، ثم لم يُتبع هذا الاعتقاد موجبه من الإجلال والإكرام، الذي هو حال في القلب يظهر أثره على الجوارح، بل قارنه الاستخفاف والتسفيه والازدراء بالقول أو بالفعل – كان وجود ذلك الاعتقاد كعدمه، وكان ذلك موجباً لفساد ذلك الاعتقاد ومزيلاً لما فيه من المنفعة والصلاح»(۱).

والاستهزاء: هو السخرية، والمزح في خفية، والاستخفاف (٢).

فكل ذلك داخل في قوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا خُوضُ وَنَلْعَبُ فَكُلُ ذَكُ دَاكُمْ ذَلك داخل في قوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِن نَعْنُ عَن عَلَى وَكُلُ اللَّهِ وَءَايَنتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهَزِءُونَ ﴿ لَا تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُمْ أَن نَعْفُ عَن فَلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَنتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْ أَن اللَّهُ وَبَايَاتُهُ وَبُرسُولُهُ كَفُر اللَّهِ وَبُرسُولُهُ كَفُر اللَّهِ فَي أَن الاستهزاء بالله وبآياته وبرسوله كفر (الله كفر (الله عن الله عن الله عنه الله عنه الله وبآياته وبرسوله كفر (الله كفر الله عنه الله عنه الله وبآياته وبرسوله كفر (الله كفر الله وبآياته وبرسوله كفر (الله كفر الله وبآياته وبرسوله كفر الله وبآياته وبرسوله كفر (الله كفر الله وبآياته وبرسوله كفر المؤلة وبرسوله كفر الهُ وبرسوله كفر الله وبآياته وبرسوله كفر اله وبرسوله كفر الله وبرسوله وبرسو

ومن ذلك أيضا: الاستهانة بالمصحف، وتلويثه بالنجاسات أو دَوْسه بالأقدام.

والنفاق الاعتقادي (وهو النفاق الأكبر): فالنما مله والنا بالمقد في المالية المقد المق

وهو أن يظهر للمسلمين إيمانه بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وهو في الباطن منسلخ من ذلك كله مكذب به. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجَدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ (النساء: ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٧٣/٥)، وانظر فتاوى اللجنة الدائمة، المجموعة (١) ص(١/٣٨٧) فتوى رقم (٤٤٤٠)

<sup>(</sup>T) المصدر السابق (٢٩/٣). المراكب الم

#### وهو أنواع من أهمها: المنابعة المالية ا

أ) تكذيب الرسول عليه أو بعض ما جاء به.

ب ) بُغض الرسول عليه أو بغض ما جاء به.

ج) المسرّةُ بضعف الإسلام أو الكراهية لانتصاره. المسرّةُ بضعف الإسلام أو الكراهية لانتصاره.

#### رابعاً: السِّحْر:

وهو في الشرع: «عزائم ورُقى وعُقَد تؤثر في الأبدان والقلوب، فيمرض ويقتل ويفرِّق بين المرء وزوجه» (١).

illied the stile while orp, ethilied leading the 121 Vin

والإثبات، فإذا ادِّعي أحد علم الغيب فقد كلُّب بالقرآن"

وهو شركٌ يكفر فاعله؛ لأن فيه استعانةً بالشياطين بطاعتهم والتقرب إليهم بفعل الكفر، وذلك لتسليطهم على المسحور.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلَّكِ سُلَيْمَانَ ۖ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَاكِنَّ وَمَا الله تعالى: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينَ عَلَى ٱلْمَلَكِيْنِ بِبَابِلَ هَرُوتَ وَمَرُوكَ ۚ وَمَا الشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكِيْنِ بِبَابِلَ هَرُوتَ وَمَرُوكَ ۚ وَمَا الشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكِيْنِ بِبَابِلَ هَرُوتَ وَمَرُوكَ وَمَا الشَّيَاطِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

اللاتكة، أو إنكار الجن، أو إنكار البعث، أو إنكار الوعد والوعيد، أو غير ذلك ما

# خامساً: إدعاء علم الغيب: أو شك في تفرهم، أو صفح ما موقع العلم الخامساً:

كالتنجيم والكهانة والعَرَافة ومن يجعل تعلَّم عِلْم النجوم «سبباً يدّعي به علم الغيب، فيستدل بحركاتها وتنقلاتها وتغيراتها على أنه سيكون كذا وكذا؛ لأن النَّجم الفلاني صار كذا وكذا، مثل أن يقول: هذا الإنسان ستكون حياته شقاءً؛

(7) began happens de: The police to the total

<sup>(</sup>١) كشاف القناع، للبهوتي (٦/١٦).

لأنه ولد في النجم الفلاني، وهذا حياته ستكون سعيدة ؛ لأنه ولد في النجم الفلاني.

فهذا اتخذ تعلَّم النجوم وسيلة لادعاء علم الغيب، ودعوى علم الغيب كُفُرُ فهذا اتخذ تعلَّم النجوم وسيلة لادعاء علم الغيب كُفُرُ مُن فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللهُ وَمَا مُخْرِجٌ عن الملّة، قال تعالى: ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلّا ٱللهُ وَمَا مَن أَقُوى أَنُواع الحصر؛ لأنه بالنفي يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ (النمل: ٦٥)، وهذا من أقوى أنواع الحصر؛ لأنه بالنفي والإثبات، فإذا ادّعى أحد علم الغيب فقد كذَّب بالقرآن»(١).

فمن سأل المُنجِّم أو الكاهن وصدقه كَفَرَ بالله تعالى ؛ قال رسول الله عَلَى : (مَنْ أَتَى عَرَّافاً أَوْ كَاهِناً فَصَدَّقهُ بِمَا يَقُولُ ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ) (٢) ، وإنْ لم يصدِّقه فكما عَرَّافاً أَوْ كَاهِناً فَصَدَّقهُ بِمَا يَقُولُ ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ) (٢) ، وإنْ لم يصدِّقه فكما قال رسول الله عَنْ أَتَى عَرَّافاً فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً) (٣) قال رسول الله عَنْ أَتَى عَرَّافاً فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً) (٣) قال رسول الله عَنْ الله عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةً الرَّبَعِينَ لَيْلَةً) (٣) والله عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةً الرَّبُعِينَ لَيْلَةً (٣) والله عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةً الرَّبُعِينَ لَيْلَةً (٣) والله الله عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلاَةً اللهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ يُعْنَالُهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ يُقْبَلْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ يُعْنُ شَيْءٍ ؛ لَمْ يُعْنَالُهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ يُعْنَالُهُ عَنْ شَيْءٍ ؛ لَمْ يُعْمَالُونُ اللهُ عَنْ شَيْءٍ إِنْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ إِنْ لَهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ إِنْ لَهُ عَنْ شَيْءٍ إِنْ لَهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءٍ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَالْهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءً إِنْ اللهُ عَنْ شَيْءًا لِهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ال

سادساً: إنكار معلوم من الدين بالضرورة، أو استحلال أمر معلوم من الدين بالضرورة تحريمه، وكذا تحريم ما عُلم من الدين إباحته:

مثال المعلوم من الدين بالضرورة: إنكار الكتب المنزلة على الأنبياء، أو إنكار المعلوم من الدين بالضرورة: إنكار الكتب المنزلة على الأنبياء، أو إنكار الملائكة، أو إنكار الجن، أو إنكار البعث، أو إنكار الوعد والوعيد، أو غير ذلك مما هو معلوم لا يخفى.

<sup>(</sup>١) القول المفيد على كتاب التوحيد، للشيخ محمد العثيمين (٥/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب: الطب، باب: في الكهان، حديث (٣٩٠٤)، والترمذي في سننه، كتاب: الطهارة، باب: ما جاء في كراهية إتيان الحائض، حديث (١٣٥). عن أبي هريرة، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: السلام، باب: تحريم الكهانة وإتيان الكهان، حديث (٢٢٣٠). عن صفية عن بعض أزواج النبي عليها.

قال الإمام ابن قدامة برخ اللَّه: «من اعتقد حِلَّ شيءٍ أُجمع على تحريمه، وظهر يُكْمَه بين المسلمين، وزالت الشُّبهة فيه للنصوص الواردة فيه كلحم الخنزير، والزنا، وأشباه هذا مما لا خلاف فيه كفر»(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية الخطائلية: «والإنسان متى حلل الحرام - المجمع عليه -أوحرم الحلال - المجمع عليه - أو بدل الشرع - المجمع عليه - كان كافرًا مرتدًا قال الشيخ صالح القوزان: «مظاهرة الكفار ومفاؤنته به على والمنافرة العقفا قافتاب

## مع يعلم من الكفر والشوك والضلالية فهذا القسام لاستال أنه كفها أكس يخلع م سابعاً: الشك في حُكْم من أحكام الله عَلَى أو في خبر من أخباره (٣):

كمن يشك في بعض أحكام الدين القطعية أو الأخبار الثابتة في القران أو السنة مع علمه بذلك وإقامة الحجة عليه.

ومثال ذلك: من يشك في حُرْمَةِ الزنا أو الرِّبا أو الميسر ونحوها مما ورد النص عليه. أو يشك في الأخبار المذكورة في القران كقصة موسى أو عيسى عَلَيْهَا السِّلا ، أو اللَّهِ وِيَحْشِي عَلَيْ عِنْ الكَفِرِ الْ يأجوج ومأجوج ونحوها. وجاء في فتاوى اللجنة الدائمة: في بيان معنى الوالاة وضابطها: مموالاة الكفا

# ثامناً: من لم يُكفّر المشركين أو شكّ في كفرهم، أو صحّح مذهبهم:

فإن الله أرسل النبيُّ عِنْ الإسلام، وجعله ناسخاً لما قبله من الأديان، وأخبر أنه لا يقبل من أحد ديناً سواه، فكل من دان بغير دين الإسلام؛ فهو كافر، قال

<sup>(</sup>۱) - المغنى (۱۳۱/۸).

<sup>(</sup>٢)

مجموع الفتاوى (٢٦٧/٣). يما واسم وها وما المالية المالية المالية والمالية والمالية (١) ينظر فتاوى اللجنة الدائمة ، المجموعة (١) ص (٨/٢) وما بغدها. ملما ت بعملا فعالما قدما الديال (٧)

تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ (آل عمران: ١٩)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْنَغِ غَيْرَ ٱلْعَالَى: ﴿ وَمَن يَبْنَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ وَيَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلْسِرِينَ ﴾ (آل عمران: ٨٥).

تاسعاً: مظاهرة المشركين ومعاونتهم على المسلمين وهو مختارٌ غير مكرو، مع مجبة ما هم عليه من الكفر والشرك والضلال، فهذا لا شك ً أنه كفرٌ أكبر مخرج من الملة.

قال الشيخ صالح الفوزان: «مظاهرة الكفار ومعاونتهم على المسلمين، مع محبة ما هم عليه من الكفر والشرك والضلال، فهذا القسم لا شك أنه كفر أكبر مخرج من الملة، فمَنْ ظاهرهم وأعانهم وساعدهم على المسلمين مع محبة دينهم وما هم عليه والرضا عنهم وهو مختار غير مكره فإنه يكون كفرًا أكبر مخرج من الملة على ظاهر قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ أَ ﴾ (المائدة: ٥١)، ... وأما من يعين الكفار على المسلمين وهو مختار غير مكره مع بغضه لدين الكفار وعدم الرضا عنه ؛ فهذا لا شك أنه فاعل لكبيرة من كبائر الذنوب ويخشى عليه من الكفر» (١٠).

وجاء في فتاوى اللجنة الدائمة: في بيان معنى الموالاة وضابطها: «موالاة الكفار التي يكفر بها من والاهم هي: محبتُهم، ونصرتُهم على المسلمين، لا مجرد التعامل معهم بالعدل، ولا مخالطتهم لدعوتهم للإسلام، ولا غشيان مجالسهم والسفر إليهم للبلاغ ونشر الإسلام»(۱).

<sup>(</sup>۱) نواقض الإسلام، للشيخ محمد بن عبد الوهاب، بشرح الشيخ صالح الفوزان (۱۵۹، ۱٦٠).

<sup>(</sup>۲) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٤٧/٢)، الفتوى رقم (١٠٩١) المنطقة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٤٧/٢)، الفتوى رقم (١٠٩٦) المنطقة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٤٧/٢)، الفتوى رقم (١٠٩٦)

# عاشراً: الإعراضُ عن دينِ الله لا يتعلمه ولا يعملُ به:

فالإيمان لمّا كان خضوعاً واستجابةً وقبولاً لدين الله، عُدَّ الإعراض الكلي عن هذه الأمور ناقضاً للإيمان ومفسداً له، وهذا الإعراض عن دين الله – لا يتعلمه ولا يعمل به – هو تَوّلِ عن طاعة الرسول عن وامتناعٌ عن اتباعه، وصدودٌ عن قبول الشريعة بالكلية؛ قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِعَايَنتِ رَبِّهِ عَنُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ الله عَنْ الله عَل

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ الله و رسوله بقلبه ، أو بقلبه ولسانه ، ولم يُؤدِّ واجباً وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله بقلبه ، أو بقلبه ولسانه ، ولم يُؤدِّ واجباً ظاهراً ، ولا صلاة ، ولا زكاة ، ولا صياماً ، ولا غير ذلك من الواجبات »(١).

وقال ابن القيم عَلَيْكَ : «كُفْر الإعراض: أن يُعرض بسمعه وقلبه عن الرسول لل يصدّقه ولا يكذّبه، ولا يواليه ولا يعاديه، ولا يصغي إلى ما جاء به ألبتة»(٢).

مجموع الفتاوی (۲۲۱/۷). مدارج السالکین (۳۳۸/۱).



et llang: (in 1)

### الشريعة الإسلامية وأبرز مقاصدها

إن معرفة مقاصد الشريعة الإسلامية هو غاية نبيلة، ووسيلة شرعية، من خلالها بأخذ المسلم الحكمة من التشريعات والأحكام التكليفية، إذ لا شك أن لكلِّ حكم غايةً علَّة تجلب للعبد منفعة أو تدفع عنه مضرة.

هذه الحِكُم والمقاصد قد تصرِّح بها نصوص الكتاب والسُنّة، وقد يصل إليها أهل العلم بالنظر والتدبر؛ اعتماداً على القواعد العامة للشريعة وتحكيمها في فهم النصوص وتوجيهها (۱)، وسوف نستعرض من خلال هذه الوحدة مفهوم الشريعة، وسماحتها، وأهمية معرفة مقاصدها، ومراتبها، وذلك على النحو الآتي:

#### 

#### وم غير السلمين أولاً: تعريف الشريعة الإسلامية وحيد السلامية

# ١ - الشريعة في اللغة والاصطلاح:

# الله المنظول المنظمة ا

مفرد الشرائع، وهي موارد الماء التي يشرعها الناس فيشربون منها ويستقون، سُميّت بذلك لوضوحها وظهورها، واشتق من ذلك الشرعة في الدين والشريعة (٢).

#### الشريعة في الاصطلاح:

له الشريعة هي كتاب الله وسنة رسوله، وما كان عليه سلف الأمة في العقائد والأصول والعبادات والأعمال والسياسات والأحكام (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: مقاصد الشريعة، طه العلواني (١٢٣ – ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقاييس اللغة، لابن فارس، (٣/٣٣)، والنهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير(٢/٠٢٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي، تحقيق: عبد الرحمن بن قاسم (١٣٤/١٩، ٣٠٧- ٣٠٨).

## الشرومة الإسلامية والبرز مقاعد: قعي سأا قعامس ٢ - ٢

من أبرز سمات التشريع الإسلامي، السماحة والرحمة، ورفع الحرج ودنع المشقة، ويُسر الأحكام، ويتجلّى هذا في الإسلام عقيدة وشريعة:

ففي العقيدة: يبدو اليسر في أركانها الستة بلا غموض أو تعقيد؛ بل إيمان بالله وحده، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، على نحوما فصَّلنا في وحدات العقيدة.

وفي العبادة: لم يُكلِّف الله نفساً إلا وسعها، وإلا ما آتاها، قال تعالى: ﴿لَا يُكُلِفُ اللهُ عَلَى اللهُ الله الله الله الله الحرج في شأن العبادة كلّه، قال الله نفسًا إلّا وُسْعَهَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦). ورفع الله سبحانه الحرج في شأن العبادة كلّه، قال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ۚ ﴾ (الحج: ٧٨). أي: «ما كلّفكم ما لا تطيقون، وما ألزمكم بشيء فشق عليكم إلا جعل الله لكم فرجاً ومخرجا» (١٠). وقال الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلبُسْرَولَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ (البقرة: ١٨٥).

ففي الوضوء والصلاة: شُرع التيمُّم بالتراب الطهور لمن لم يستطع الوضوء بالماء، وفي الصلاة رُخِّص لغير القادر على القيام فيها أن يصلي من قعود، ولغير القادر على أدائها من قعود أداؤها مضطجعاً (٢).

وفي الصيام: رُخِّص للمريض والمسافر سفراً طويلا أن يُفطرا ويقضيا في أيام أخَر، وكذلك رُخِّص للحامل والمرضع في الإفطار والقضاء في أيام أخرى بشروط

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير (٥/٥٥). (٢٢١ – ٢٢١) بالمادة، المرسماة المعالم

<sup>(</sup>٢) وقد ورد ذلك في الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه، أبواب: تقصير الصلاة، باب: إذا لم يطن قطيعًا. قاعدا صلى على جنب، حديث (١١١٧). عن عمران بن حصين الشيئيًا.

يدجع إلى مظانها من كتب الفقه. قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرِ فَعِدٌ أَنْ يَرِجُع إلى مظانها من كتب الفقه. قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدٌ أَنَّهُ وَأَن يَرِجُع إِلَى مُظَانِها مِن كَتُم تَعَلَىٰ وَعَلَى اللَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَقَدْ يَا لَهُ مَ عَلَى اللَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَقَدْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

نَهُوهُ الله على الله سبحانه لم يشرعُه في كل شهر ولا في كل سنَة ، بل أوجبه وأما في الحج: فإن الله سبحانه لم يشرعُه في كل شهر ولا في كل سنَة ، بل أوجبه الله تعالى مرة واحدة في العمر ، ولم يفرضه على الجميع ، بل على المستطيع فقط ، قال الله تعالى مرة واحدة في العمر ، ولم يفرضه على الجميع ، بل على المستطيع فقط ، قال الله تعلى النّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (آل عمران: ٩٧).

وفي المعاملات: فالهدي النبوي يدعو إلى السماحة في المعاملات المباحة من بيع وشراء وقضاء، فعن جابر بن عبد الله وشيئ عن رسول الله عن الله ورَحِمَ اللهُ رَجُلاً سَمْحاً إِذَا بَاعَ وَإِذَا اشْتَرَى وَإِذَا اقْتَضَى)(١).

وعن رسول الله عِنْ (أَلاَ مَنْ ظَلَمَ مُعَاهِداً أَوِ انْتَقَصَهُ أَوْ كَلَّفَهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ أَوْ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ) (٢).

\* \* \*

(LL : 0.1)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: البيوع، باب: السهولة والسماحة في الشراء والبيع، حديث (٢٠٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب: الخراج والإمارة، باب: في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات، حديث (٣٠٥٢) وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود (٢٦٢٦). عن عدة من أبناء أصحاب رسول الله عن آبائهم.

#### ثانياً: أبرز مقاصد الشريعة

١ – تعريف مقاصد الشريعة لغة واصطلاحًا:
 تعريف المقاصد لغة:

المقاصد أصلها من الفعل الثلاثي (ق ص د)، يقصد قصدًا، والمقصد: معسر معسر ميمي، وجمعها: مقاصد. ولها عدة معانٍ لغوية: والأصل في هذا الباب أصالة: أن القصد: هو الاعتزام والاعتماد والأمُّ وطلب الشيء وإتيانه (١).

#### تعريف مقاصد الشريعة اصطلاحًا:

«هي المعاني الملحوظة في الأحكام الشرعية، والمترتبة عليها، سواء أكانت تلك المعاني حِكَمًا جزئية أم مصالح كلية أم سمات إجمالية، وهي تتجمع ضمن هدني واحد: هو تقرير عبودية الله، ومصلحة الإنسان في الدارين»(٢).

فالمقصد العام من التشريع هو حفظ نظام العالم واستدامة صلاحه بصلاح المستخلفين؛ في عقيدتهم وعبادتهم وكافة شؤون حياتهم، وما بين أيديهم من موجودان العالم الذي يعيشون فيه، وقد حكى القرآن الكريم قول شعيب عيش لقومه: ﴿إِنّ أُرِيدُ إِلّا اللّه الله عن السّتَطَعَتُ وَمَا تَوْفِيقَى إِلّا بِٱللّه ﴿ (هود: ٨٨)، ويقول تعالى مبينا حال بعض المفسدين: ﴿ وَإِذَا تَوَلّى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهَلِكَ ٱلْحَرّثَ وَٱلنَّسْلَ وَٱللّهُ لَا يُحُبُ ٱلْفَسَادَ﴾ (البقرة: ٢٠٥).

<sup>(</sup>١) انظر: معجم مقاييس اللغة، لابن فارس (٩٥/٥ ـ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) الاجتهاد المقاصدي: حجيته، ضوابطه، مجالاته، د. نور الدين الخادمي (٢/١٥ ـ ٥٣)، كتاب الأمة، علد (٦٦).

فالمطلوب هو الطاعة وتحقيق العبودية لله وحده، وبذل منتهى الاستطاعة في الاصلاح واستعمار الأرض وبنائها(١).

#### وعليه: فإن الشريعة إنما جاءت الأمرين هما:

جلب المصالح للعباد، ودرء المفاسد عنهم، في دنياهم وآخرتهم.

ويدخل في جلب المصالح: إيجاد ما هو مفقود، وتنمية ما هو موجود. أما دُرْم المفاسد فيدخل فيه إزالتها، وتقليلها، والوقاية منها.

وقد بيَّن ابنُ قيم الجوزية وظلُّكُ ذلك بقوله: «فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحِكُم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح كلها، وحِكْمَة كلها. فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجُور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحِكْمَة إلى العبث، فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل؛ فالشريعة عدل الله بين عباده، ورحمته بين خلقه، وظله في أرضه، وحكمته الدالة عليه وعلى صدق رسوله في المالية عليه وعلى صدق رسوله المالية الم

#### وقد ضرب ابن القيم الطالس لذلك أمثلة، فمنها:

أن النبي عِنْ الله شرع لأمته إيجاب إنكار المنكر؛ ليحصل بإنكاره من المعروف ما يحبه الله ورسوله، فإذا كان إنكار المنكر يستلزم ما هو أنكر منه، وأبغض إلى الله ورسوله، فإنه لا يسوغ إنكاره، وإن كان الله يبغضه ويمقت أهله، وهذا كالإنكار على الملوك والولاة ؛ بالخروج عليهم فإنه أساس كل شر وفتنة إلى آخر الدهر وقد استأذن الصحابة رسول الله عِنْ في قتال الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها، وقالوا: أفلا نقاتلهم فقال: لا، ما أقاموا الصلاة (٣). (0) عن علي: المرحة المعاري في صعيم. كتاب: الفتن: باب: فول النبي على . (سترون بعدي امروا

<sup>(</sup>١) انظر: رفع الحرج في الشريعة الإسلامية، د. صالح بن عبد الله بن حميد (١٤).

إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/٣). (٢)

أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الإمارة، باب: وجوب الإنكار على الأمراء فيما يخالف الشرع وترك

### أصول الثقافة الإسلامية

وقال ﷺ: (مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئاً يَكْرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ عَلَيْهِ فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَهُ شِبْراً فَمَاتَ إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً)(١)(١).

وقال ابن القيم رَجِ الله أيضاً سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية برج النه يقول: مررن أنا وبعض أصحابي في زمن التتار بقوم منهم يشربون الخمر؛ فأنكر عليهم من كان معي؛ فأنكرت عليه، وقلت له: إنما حرم الله الخمر الأنها تصدعن ذكر الله وعن الصلاة؛ وهؤلاء يصدهم الخمر عن قتل النفوس، وسبي الذرية، وأخذ الأموال؛

# ٢ - أهمية معرفة مقاصد الشريعة:

- تحقيق العبودية لله سبحانه: التي هي الغاية من خلق لعباد، قال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ آلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦). فكما أن الخلق عبادٌ لله كوناً وقدراً، فيجب أن يكونوا عباداً لله شرعاً وديناً.
- زيادة الإيمان بالله وترسيخ العقيدة في القلب ؛ ليكون لدى المسلم يقين واستسلام لدين الله، وتزداد محبته له، والالتزام بأحكامه، ويرفض الاستعاضة عنه.

قتالهم ما صلوا، ونحو ذلك، حديث (١٨٥٤) عن أم سلمة والمنافظة.

متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الفتن، باب: قول النبي ﷺ، (سترون بعدي أمورا تنكرونها)، حديث (٧٠٥٤)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإمارة، باب: الأمر بلزوم الجماعة عندظهرا الفتن...، حديث (١٨٤٩) عن ابن عباس وَ الله الله

انظر: إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/٣) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٣/٤).

说一到公司就必须是限度是行为出去。

المالية المالية

إعطاء المسلم مناعة كافية - لاسيَّمًا في وقتنا الحاضر - ضد الغزو الفكري والعقدي، والتيارات المستوردة التي يبذل أصحابها جهدهم لإخفاء ماسن الشريعة، والافتراء عليها، ف«القيام بدفع شُبَهِ المبطلين، لا يتعرض له إلا من طالع علوم الشريعة وحفظ الكثير منها، وفهم مقاصدها وأحكامها، وأخذ ذلك عن أئمةٍ فاوَضَهُم فيها، وراجعهم في الفاظها وأغراضها» (١) في النسب المناه النه المناه الماطها وأغراضها» (١)

وعليه: فإن الكشف عن المقاصد التشريعية فيه ترغيبٌ وتشويق في الأحكام الشرعية، والمطالبة بتطبيقها ؛ لأن الطبيعة البشرية تحب ما ينفعها، وتميل قلوبها إلى ما وضح طريقه ، وظهرت منفعته (٢).

#### ٣ - مراتب مقاصد الشريعة:

#### وهى ثلاث مراتب:

أ) مرتبة الضروريات: وهي التي «لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، بحيث إذا فقدت لم تَجْر مصالح الدنيا على استقامة ، بل على فساد، وتهارج، وفوت حياة ، وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم، والرجوع بالخسران

شيخ الإسلام ابن تيمية مطلقة «والدر(٥٥) و١٤٠٥) في علما

- with the receipt of the delighted to the little of the sander

<sup>(</sup>١) الذخيرة، شهاب الدين القرافي (٢٣٢/١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، د. يوسف أحمد البدوي (١٠٣ – ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) الموافقات، للشاطبي (٨/٢).

ومثالها: الضرورات الخمس، وعليها تدور مصالح الخلق، وهي: المعا - حفظ الدين. المحمد حفظ النَّفس. ١٠ حفظ النَّسْل. ع . ٤ - حِفْظُ العقل، والعقل، وليقاله ٥ - لحِفْظُ المال؛ عالى و معي سمال إلى المالية يتعرض لمه إلا من طالع علوم الشريعة وحفظ الكشيعتها و وقعم

ومن الأدلة على هذه الخمس الضرورات، قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حُرُمُ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مُنَاكًا وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ وَلَا تَقْتُلُوۤا أُولَندَكُم مِّرَا لَا مُلَقِّ نَحْرُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَزَّمُ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقُّ ذَالِكُرْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُرْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَخْسَا حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُۥ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلُ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ ۚ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَى ۗ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أُوْفُوا ۚ ذَالِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ ٢ ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِۦ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلكُم بِهِۦ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ ا) مرتبة المنبووليات: وهي التي «لا بله نوافي قبل منه ١٥٠٠).

# وتفصيل هذه الضروريات كما يأتي: والمالية المالية المالي

١ - حِفْظُ الدِّين: ذلك لأن الغاية من بعثة الرسل، وإنزال الكتب، وخلق الجن والإنس (إفراد الله بالعبادة) قال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ آلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦).

٢ - حِفْظُ النَّفْس: في قوله: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوٓا أُوۡلَىدَكُم مِّنۡ إِمۡلَتِي ۗ ﴾ (الأنعام:١٥١)، وفي قوله: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ (الأنعام: ١٥١). المان المان على العمل العالى المحروف المال المان ٣ - حِفْظُ العقل: فالعقل مناط التكليف، وقد وردت الأدلة بتحريم ما يفسده أو يعطله، قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزلَامُ وَجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَذِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَذِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطِنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَة وَٱلْبَغْضَآء فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدِّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةِ فَهَلْ أَنتُم مُنتَهُونَ ﴾ (المائدة: ٩٠ - ٩١).

له ، مر بالعلم د

ع - حِفْظُ النَّسْل: في قوله: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۚ ﴾
 (الأنعام: ١٥١)، ومن الفواحش: الزنا - وسبيله الاختلاط المجرم - واللواط، واستباحة الأعراض.

٥ حفظُ المال على على على على على على على الله على الله على الله على المحسن حتى يَبْلُغَ المال الله على المحسن حتى الله على المحسن على المحسن ا

ا أحدهما: ما يقيم أركانها، ويثبت قواعدها.

والثاني: ما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع عليها.

فالدين: حفظه – كما سبق – يكون بالإيمان بالله، وتعظيمه، ومعرفة أسمائه وصفاته، والإتيان بأركان الإسلام الخمسة، وحفظ الدين من الشرك المنافي للتوحيد الخالص، والدعوة إلى الصراط المستقيم، ومحاربة البدع.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رَجِّمُ الله : «والدين القائم بالقلب من الإيمان علما وحالا هو «الأصل»، والأعمال الظاهرة هي «الفروع»، وهي كمال الإيمان. فالدين أول ما يبنى من أصوله، ويكمل بفروعه، كما أنزل الله بمكة أصوله؛ من التوحيد، والأمثال التي هي المقاييس العقلية، والقصص، والوعد والوعيد، ثم أنزل بالمدينة

فروعه الظاهرة؛ من الجمعة والجماعة، والأذان والإقامة، والجهاد، والصيام، وتحريم الخمر، والخمرة والخمرة والخمر، والزنا، والميسر، وغير ذلك من واجباته ومحرماته، فأصوله تمد فروعه وتثبتها، وفروعه تكمل أصوله وتحفظها»(۱).

والنفس: حفظها يكون بالقيام عليها، وتوفير أسباب العيش لها، وبمشروعية القصاص عند إتلافها بغير بحق.

والعقل: حفظه يكون بالعلم الصحيح، والاستناد إلى البرهان والدليل، ومحاربة الدجل، والشعوذة، ومنع المسكرات والمخدرات، وما يتلف العقل أو يذهب به.

والنسل: حفظه يكون بالتناكح، ورعاية الأولاد وتربيتهم على منهج الإسلام، وتعاهدهم بالتعليم والتأديب، ومنع الاختلاط المحرم بين الرجال والنساء، وتنفيذ الحدود الشرعية بضوابطها عند الزنا.

والمال: حفظه يكون بتنميته وتأدية حق الله فيه، وعدم إتلافه، أو تبذيره وإنفاقه في غير ما أحلَّ الله، وبإيجاب الضمان، وتنفيذ حد السرقة بضوابطه.

ب) مرتبة الحاجيات: وهي المفتقرُ إليها للتوسعة ورفع الضيق والحرج، دون أن يبلغ فقدانها مبلغ الفساد العام والضرر الفادح (٢).

ومنها: الرُّخص الشرعية في العبادات، والإجارة، والمضاربة، والمزارعة وغير ذلك مما يحتاجه الناس في المعاملات، وإباحة الصيد في العادات...إلخ. فهذه الأشياء وما أشبهها لا يلزم من فواتها فوات شيء من الضروريات، وبعضها أبلغ من بعض، وقد يكون الحاجيُّ ضروريًا في بعض الصور (٣).

<sup>(</sup>۱) مجمع الفتاوي، تحقيق: عبد الرحمن بن قاسم (۲۰۱/۳۵۵ ـ ۳۵۵) بتصرف يسير

<sup>(</sup>٢) انظر: الموافقات، للشاطبي (٨/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح الكوكب المنير، لابن النجار (١٦٥/٤).

والمقصود من المقاصد الحاجية: رفع الحرج عن العباد، وحماية الضروريات وحفظها، وتحقيق مصالح أخرى تابعة للضروريات.

ج) مرتبة التحسينيات: وهي «الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب الأحوال المدنسات، التي تأنفها العقول الراجحات، ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق»(1).

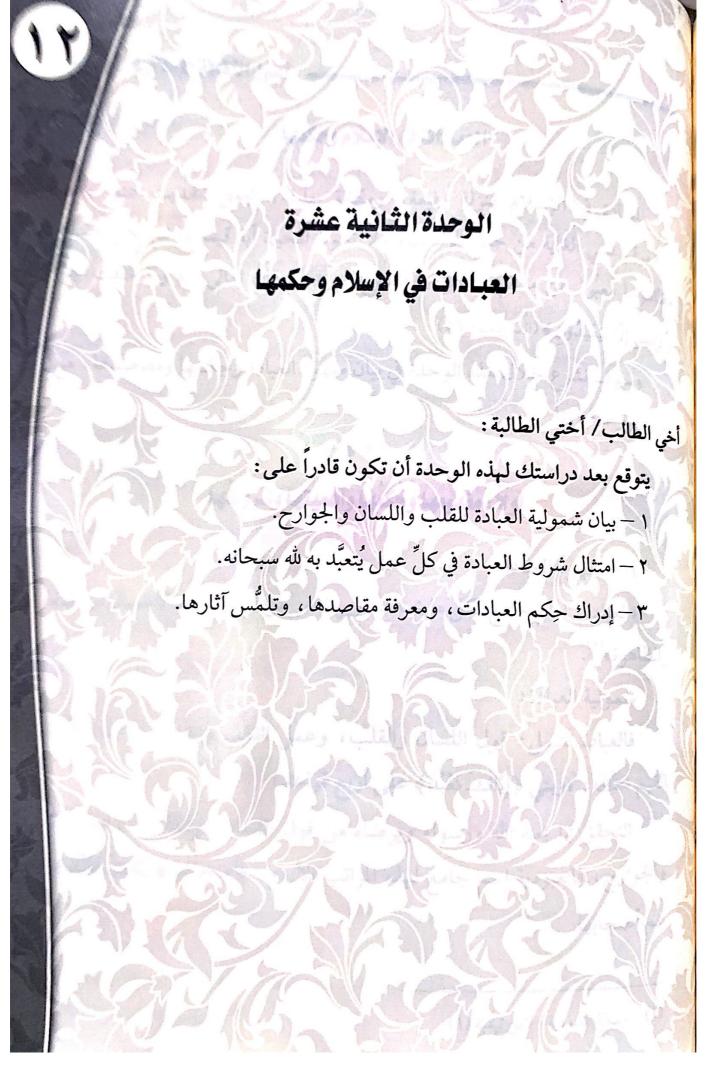
مثل: الطهارة وأخذ الزينة، ومنع التدليس والتغرير، والمنع من قتل نساء وصبيان ورهبان الكفار المحاربين، ما لم يشاركوا في القتال، والمنع من بيع النجاسات، والمستخبثات...إلخ.

فلا يترتب على فقدها اختلال نظام الحياة ولا وقوع الناس في الحرج، ولكن يترتب على فقدها خروج الناس على مقتضى الكمال الإنساني والمروءة وما تستحسنه العقول السليمة.

فالأحكام الشرعية التي شرعت لحفظ الضروريات أهم الأحكام وأحقها بالمراعاة، وتليها الأحكام التي شرعت لتوفير الحاجيات، ثم الأحكام التي شرعت للتحسينيات شرعت للتحسينيات كالمكملة التي شرعت للحاجيات، وتعتبر الأحكام التي شرعت للحاجيات كالمكملة التي شرعت للحاجيات كالمكملة للتي شرعت لحفظ الضروريات (٢).

<sup>(</sup>۱) الموافقات، للشاطبي (۱۱/۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: قواعد الأحكام في إصلاح الأنام، عز الدين بن عبد السلام (٢٢/١ - ٢٣، ٣٤ - ٣٦)، والموافقات، للشاطبي (١١/٢ – ١٣).



# ومانقول العبادات في الإسلام وحكمها لعندا م وعن الأسلام وعن الأسلام وعن الأسلام وعن المالية

للعبادة في الإسلام منزلة رفيعة، ومكانة جليلة، تجعل الحديث عنها بالغ الأهمية، فهي الغاية من خلق الإنسان، ولا تكون للحياة أية قيمة ما لم تكن جميع مظاهرها مُعبِّرة عن معاني التذلل والخضوع لله وَ الله عَلَيْهِ ؟ قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦).

وسوف نشرع خلال هذه الوحدة في بيان مفهوم العبادة وحِكَمِها ومقاصدها، مع بيان شروط قبولها. ا، وإذا تركها لم ياثيه ومثالها: صادة فيقلونالولية على الم

## أولاً: مفهومها وحُكمُها وأهميتها وشروطُها ومساعدة العاجز والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك "

#### ١ – مفهوم العبادة:

«العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه: من الأقوال، والأعمال الباطنة، المامة حق الله على خلقه و تعقيقها موغاة خ والظاهرة»(١).

#### شمولية العبادة:

فالعبادة تشمل: قول اللسان والقلب، وعمل القلب والجوارح، كما قال أبن القيم رَجُالِنَهُ: ﴿ وَبِنِي ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ على أربع قواعد:

التحقق بما يحبه الله ورسوله ويرضاه من قول اللسان، والقلب، وعمل القلب والجوارح، فالعبودية اسم جامع لهذه المراتب الأربع، فأصحاب ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ حقاً

هم أصحابها.

(1) انظر: مدارج السالكين، لاين القيم (١١٠٠١-١٠١). (٢) متفق عليه: اخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب: الجالان (١) رسالة العبودية، لابن تيمية (١). ١٧٥٠ (٣٠٠) شيله مناديا : بالتي مصيحه في مسمع (١٥٥٨)

فقول القلب: هو اعتقاد ما أخبر الله سبحانه به عن نفسه وعن أسمائه وصفانه وصفانه والفعاله وملائكته على لسان رسله.

وأفعاله وملائكته على لسان رسله. وأفعاله والذبُّ عنه، وتبيين بطلان البدع وقول اللسان: الإخبار عنه بذلك والدعوة إليه والذبُّ عنه، وتبيين بطلان البدع المخالفة له، والقيام بذكره.

وعمل القلب: كالحبة له والتوكل عليه والإنابة إليه والخوف منه والرجاء له وإخلاص الدين له... وغير ذلك من أعمال القلوب التي فرضُها أفرضُ من أعمال الجوارح، ومستحبها أحب إلى الله من مستحبها، وعمل الجوارح بدونها إما عديم المنفعة أو قليل المنفعة.

وأعمال الجوارح: كالصلاة والجهاد، ونقل الأقدام إلى الجمعة والجماعات ومساعدة العاجز والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك»(١).

1-aiges lledes:

aplandys.

والعبادة: اسم جامع لكل ما عبه الله ويرضاه: من الأقوال، والأعمال الباطنة،

العبادة حق الله على خلقه، وتحقيقها هو غاية خلق الثقلين؛ وغاية إرسال الرسل وإنزال الكتب، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٦)، وعن معاذٍ عن النبيِّ عن النبيِّ عَلَى عَبَادِهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا يهِ شَيْئاً) (١). معاذٍ عن النبي في الإسلام لا تخرج عن دائرة الطلب، لكنها متفاوتة في درجة طلبها، ومنها ما هو فَرْض عَيْن، ومنها فَرْض كفاية، ومنها مستحب.

<sup>(</sup>۱) انظر: مدارج السالكين، لابن القيم (١٠٠١ – ١٠١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجهاد والسير، باب: اسم الفرس والحمار، حديث (٢٥٥)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، حديث (٣٠)، واللفظ له. من معلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، حديث (٣٠)، واللفظ له. من معلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، حديث (٣٠)،

أفرض العين: وهي العبادات المطلوبة من كل مسلم بعينه، أو من بعض المسلمين بأعيانهم، ومثاله: الصلوات الخمس المكتوبات، وصوم شهر رمضان، وأداء بأعيانهم، وحَجُّ بيت الله الحرام على من توفرت فيه شروط وجوبها.

ب) فَرْضُ الكفاية: وهي العبادات المطلوبة من مجموع المسلمين لا جميعهم، فإذا قام بها البعض سقطت عن الباقين، وإذا تركها الجميع أثموا جميعا ومثاله: صلاة العيدين، وصلاة الجنازة، غسل الميت ودفنه.

ج) السنة المستحبة: وهي العبادات المطلوبة غير الواجبة التي إذا فعلها المسلم أثيب عليها، وإذا تركها لم يأثم، ومثالها: صلاة قيام الليل، وصلاة التراويح، والسنة الراتبة، وصيام التطوع، وصدقة التطوع، وحج التطوع .

هذه القضية من قضايا العقيدة، وأنها تعتبر أساساً (٣) تأبعا عيمه - ٣

لا شك أن الغاية العظمى من العبادات هو إصلاح القلوب، ولا يتم لها ذلك إلا بأن تذل وتخضع وتستكين لخالقها، وتنيب وتعود لربها، وترهب وترغب لمولاها، فبذلك يتم صلاح القلب، ويسعد العبد في دنياه وأخراه، ولهذا كان شيخ الإسلام ابن نيمية على يقول: «من أراد السعادة الأبدية فليلزم عتبة العبودية» (٢)، ومما يدل على عظيم أهميتها:

(Y) why handy, the thing (Y) (1).

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح الكوكب المنير، لابن النجار (١/٣٧٥) وما بعدها، والثقافة الإسلامية، أ. د. محمد أحمد باجابر وزميله (٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: رسالة العبودية، لابن تيمية (١٣ – ١٥). المنظر: رسالة العبودية، لابن تيمية (١٣ – ١٥).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين، لابن القيم (١/١٤).

أَ )أَنها الغاية المحبوبة لله، والمرضية له، قال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٦).

- ب) جعل الله على العبادة لازمة لرسوله الله الموت، وهذا يدل على أنه لا يكن أبدا أن تأتي فترة يكون الإنسان فيها قد سقط عنه التعبد، يقول الله عكن أبدا أن تأتي فترة يكون الإنسان فيها قد سقط عنه التعبد، يقول الله عكن أبدا أن تأتي فترة يكون الإنسان فيها قد سقط عنه التعبد، يقول الله عكن أبدا أن تأتيك اليقيد في المحرد (٩٩). أي: الموت (١٠).
- ج) وصف الله رسوله محمدا على بالعبودية في أكمل أحواله، فقال في الإسراء: 
  ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي َ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً ﴾ (الإسراء: ١)، وقال في الإيحاء: ﴿ فَأُوحَىٰ إِلَا عَبْدُهِ مَا أُوْحَىٰ ﴾ (النجم: ١٠)، وقال في الدعوة: ﴿ وَأَنَّهُ لِلّا قَامَ عَبْدُ ٱللّهِ يَدْعُوهُ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ كَا قَامَ عَبْدُ ٱللّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ (الجن: ١٩)، فهذه مقامات عظيمة وصف فيها الله عَلَيْ رسوله محمدا على بالعبودية في هذه المقامات، وهذا يدل على أهمية هذه القضية من قضايا العقيدة، وأنها تعتبر أساساً من أسس الدين وأصوله.

. له ٤ - شروط العبادة (٢): له ما مهمت بسنام المقالف والمسا والعالم والمنال

الشرط الأول: الإخلاص: على وليها والعبها العندياء سلمنا و العب عا الله

والإخلاص معناه: «إفراد الله سبحانه بالقصد في الطاعة»(٣).

كما قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ - فَلْيَعْمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ - كما قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ - فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ - كما قال تعلق الله عَمَالُ يالنِّيَّةِ وَإِنَّمَا الأَمْرِئِ مَا نَوَى فَمَنْ أَحَدًا ﴾ (الكهف:١١٠)، وقال الشَيَّةِ (إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّةِ وَإِنَّمَا الأَمْرِئِ مَا نَوَى فَمَنْ

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري، تحقيق: أحمد شاكر (١٦٠/١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: العبادة، عبد الرحمن حبنكة (٥٤)، ونظام الإسلام، د. أسامة الربابعه وزملاؤه (١٠١ – ١٠٣).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين، لابن القيم (٩١/٢).

كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْمَا مُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ)(١).

قال ابن القيم رفح الله : «فعمل القلب هو رُوح العبودية ولُبها، فإذا خلا عمل الحوارح منه كان كالجسد الميت بلا رُوح، والنية هي عمل القلب..."(١)، وقال علي الحوار (إِنَّ اللَّهَ لاَ يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ وَلاَ إِلَى صُورِكُمْ وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ (").

قال أيضًا ﴿ عَلَاكُ : «أهل الإخلاص للمعبود والمتابعة هم أهل ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ حقيقة، وأعمالهم كلها لله، وأقوالهم لله، وعطاؤهم لله، ومنعهم لله، وحبُّهم لله، وبغضهم لله، فمعاملتهم ظاهراً وباطناً لوجه الله وحده، لا يريدون بذلك من الناس جزاءً ولا شكوراً، ولا ابتغاء الجاه عندهم وطلب المحمدة والمنزلة في قلوبهم ولا هربا من ذمهم، بل قد عدوا الناس بمنزلة أصحاب القبور لا يملكون لهم ضراً ولا نفعاً ولا وَهُو عَسَنُ وَانْبُعُ مِلْهُ إِبْرُهِمَ عَدِيمًا وَاعْدَ اللَّهِ إِبْرُهِمَ خَلِيلًا ﴾ (السَّاء: ٥٢١٥) ﴿ أَي فِينَا لَا فَالِمُ

#### الشرط الثاني: المتابعة:

eggs gae luky liers des lille als him بأن تكون عبادة المسلم موافقة لشرع الله، مأذوناً له فيها، وعلى الكيفية التي أرادها الله وارتضاها. ﴿ عُسِنُ ﴾ أي: متبع لنبريعة الله التي أرسل الله بها رسله ، و

El Melo Bills: 1/2: 8 let lang of cy.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: بدء الوحي، باب: كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله عديث (١)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الإمارة، باب: قوله على: (إنما الأعمال بالنية) وأنه يدخل فيه الغزو وغيره من الأعمال، حديث (١٩٠٧) واللفظ له. عن عمر بن الخطاب على الله

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد (٢٨٥/٤). الحليا ملحكا إن من ديال مقيمة الا يال معيد

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: البر والصلة والآداب، باب: تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه 

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين (١/ ٨٣/).

ودليل هذا الشرط قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ﴾ (الحشر: ٧).

وقول رسول الله عِنْ عَمِلَ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ)(١).

قال ابن القيم ﷺ وهو يذكر أهل الإخلاص للمعبود والمتابعة: «كذلك أعمالهم وعبادتهم موافقة لأمر الله، ولِما يُحبه ويرضاه، وهذا هو العمل الذي لا يقبل الله من عاملٍ سواه، وهو الذي ابتلى عباده بالموت والحياة لأجله، قال تعالى: ﴿ اللَّهِ مَ خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَيْكُمْ أَيْمُ لَعْهَا لِهُ إِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْهُ أَيْكُمْ أَيْكُوا اللَّلْكَ عَلَيْكُونَ وَالْحَيْلُ فَالْعُلَالَا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي لَلْهُ وَلِيُلِلْكُونُ أَلْكُولُهُ وَلِي الللّهُ وَلِي لِلللّهُ وَاللّهُ وَلِلْلِهُ فَلِي لِل

قال الفضيل بن عياض رَجِّاللَّهُ: «العمل الحسن هو: أخلصه وأصوبه... والخالص: ما كان لله، والصواب: ما كان على السُنّة»(٢).

وقد جمع الله بين هذه الشروط، فقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحِّسِنٌ وَٱتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴾ (النساء: ١٢٥).

قال السعدي والله الوجه لله، الدَّال على استسلام القلب، وتوجُّهه وإنابته للمعبود، وهو إسلام الوجه لله، الدَّال على استسلام القلب، وتوجُّهه وإنابته وإخلاصه، وتوجُّه الوجه وسائر الأعضاء لله، ﴿وَهُوَ ﴾ مع هذا الإخلاص والاستسلام، ﴿ مُحْسِنٌ ﴾ أي: متبعٌ لشريعة الله التي أرسل الله بها رُسله، وأنزل كتُبه وجعلها طريقاً لخواص خلقه وأتباعه، ﴿ وَأَتَّبَعَ مِلّةَ إِبْرَهِيمَ ﴾ أي: دينه وشرعه، ﴿ حَنِيفًا ﴾ أي: مائلاً عن الشرك إلى التوحيد وعن التوجُّه للخلق، إلى الإقبال على الخالق» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الأقضية، باب: نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، حديث (۱۷۱۸). عن عائشة المسلم المسلم

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين (۱/۸۳ – ۸۶).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (٢٠٦).

# الما العليان المال المال الماليا: مِنْ حِكُم العبادات المسملا و المعلل والمال

شُرعت العبادات في الإسلام لمقاصد سامية، وفوائد نبيلة، وأسرار بديعة؛ وهذا مقتضى حِكْمَة الله تعالى، والغاية من خلق الجن والإنس، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْحِنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٦)، وقد مضى معنا طرفٌ من أهميتها.

فنقول: إن الله سبحانه لم يكلّفنا بالعبادات لأجل المشقة علينا، أو لنكون قائمين بتطبيقها فحسب، أو لحاجته لنا ولعباداتنا، كيف وهو يقول: ﴿ وَاللّهُ ٱلْغَنِّي وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ ﴾ (عمد: ٣٨)، بل شرعها سبحانه لمصلحتنا وتربيتنا؛ فتكون هذه العبادات زاداً لنا على طريق الصلاح والتزكية، يقول البيضاوي رَجِّ اللّهُ: ﴿ إِنَّ الاستقراء دلَّ على أنَّ الله سبحانه شرع أحكامه لمصالح العباد» (١)، وسوف نتعرف في هذه الصفحات على بعض الحكم من العبادات، وآثارها على الفرد والمجتمع.

# واعد العبادات : (٢) من حكم العبادات التعالى ال

٢ – القيام بواجب الشكر لله تعالى، وأداء حقه على عباده، وشكره على نعمه وآلائه، قال سبحانه: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَرَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَرَ
 أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ (الفرقان: ٦٢).

<sup>(</sup>۱) المنهاج (۲۳۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: الثقافة الإسلامية، د. علي بادحدح وزميله (٢٧٩)، ومقاصد المكلفين فيما يتعبد به لرب العالمين، للأشقر (٥٩).

٣ - الابتلاء والامتحان بالتكليف بالعبادة والطاعة التي عليها مدار الثواب والعقاب، قال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَشُكُمْ أَخْسَنُ عَمَلُا وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ (الملك: ٢).

\* \* \*

#### الحكْمَة من أداء أركان الإسلام الخمسة

#### أولاً: الصلاة:

الصلاة عمود الإسلام، ورُكْنُ الدين المتين، وشعيرة من أعظم الشعائر، اعتنى بها الإسلام عناية بالغة، وجعلها عبادة تتكرر في اليوم والليلة خمس مرات، كما جعلها عبادة لازمة في جميع الحالات والظروف، كالحَضَر والسَفَر، والمرَض، والأمن والسَّلم، والخوف والحَرْب، ومن حِكم الصلاة:

- عبودية لله تعالى، وذكر له وطاعة وامتثال وربط للمؤمن بربه وخالقه،
   واعتراف منه بخالقه، وإقرار بألوهيته ﷺ: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرَى ﴾ (طه: ١٤).
- ٢ القُرْبُ من الله سبحانه، ففي الحديث الصحيح أن النبي عِلَيْ قال: (أَقُرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ فَأَكْثِرُوا الدُّعَاءَ)(١).
- ٣ أنها قُرَّة عَيْن، وراحة قلب (٢)، ولذا كان النبي ﷺ يقول: (يَا بِلاَلُ أَقِمِ الصَّلاَةَ أَرِحْنَا بِهَا)(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: ما يقال في الركوع والسجود، حديث (٤٨٢). عن أبي هريرة على المرادة المسلم المرادة المسلم المس

<sup>(</sup>٢) انظر: أسرار الصلاة، لابن القيم: (١٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب: الأدب: باب: في صلاة العتمة، حديث (٢٣٠٨٨) وصححه الألبالي، عن رجل من خزاعة.

٤ - تطهيرٌ من الذنوب والمعاصي، وغسيل للدرن، وصلاحٌ للنفس وتهذيب للسلوك(١).

ع - مواسلة الفقراد والاسطال المؤلف وهوالما أن المصلود ويواساة بالمؤلفة

# انياً: الزكاة: الما المن المنافع المنافع والمنافع المنافع المن

وهي من أركان الإسلام الخمسة ، وهي عبادة سنوية ؛ تؤدى في كل سَنَة مرة واحدة في غالب أصنافها، من الثمار والحبوب، أو بهيمة الأنعام وغير ذلك من أصناف الزكاة، وتجب في الأموال النامية، لازمةٌ لمن ملك نصاباً، ولا تجب على الفقير الذي لا يملك مالاً.

- حِكُم الزكاة: عدم الحرمان وألم الفاقة الذي يعيشه الفقواء والمعورون عن لا يجدون قوت ١ - عبودية لله تعالى، وامتثال لأوامره في القرآن الكريم وعلى لسان نبيه عِلَيْكَ في السُنّة المطهرة، وامتثال أيضاً لزواجره في النهي عن البُحْل والشُّح بمال الله، الذي استخلفنا عليه، قال تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ أنه عادة لازمة لن قوى عليها واستطاعها: ولا عب على الرب (٧: سنا) و
- ٢ تطهير وتزكية لصاحبها من الذنوب والمعاصي، وتكثير الدرجات، قال تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أُمْوَ إِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ۖ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ أَمْمُ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (التوبة: ١٠٣). المنا الله الله الله الما يعق قيق - ا
- ٣ تعويد على البذل والعطاء، وتخليص القلوب من التعلق بالدنيا، وإعانة للنفس على التخلص من الشح والجشع، قال تعالى: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى

عَلَى اللَّهِ مِن قَالِمِكُمْ الْعَاكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (الرَّبِيِّ ٢٨١)، وقال اللَّهِ (۱) انظر: مقاصد العبادات، عز الدين بن عبد السلام (۱۲) وما بعدها.

أَنفُسِمْ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَتِمِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (الحشر: ٩).

٤ - مواساة الفقراء والإحسان إليهم، ومواساة أبناء السبيل، ومواساة المؤلفة قلوبهم، وتقوية إيمانهم، ودعوتهم إلى الخير، ومساعدة الرِّقاب على العِنق وفَكِّ الأسارى، ومساعدة الغارمين على قضاء ديونهم، ومساعدة الغُزاة على الجهاد في سبيل الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱلْعَنمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِ ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَنرِمِينَ وَفِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَريضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة: ٦٠).

#### ثالثاً: الصوم:

رُكْنٌ من أركان الإسلام، وهو عبادة سنوية، تتكرر مرة واحدة في كل سَنَة، كما أنه عبادة لازمة لمن قوى عليها واستطاعها، ولا تجب على المريض المزمن، ولا الكبير العاجز عنها، وتسقط عن المسافر حال سفره، ويقضي إذا فرغ من سفره. تعالى: ﴿ عُلَّ مِنْ أَمْوَ فِي صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَقُرَّكُم مِا وَحَلَّ عَلَيْهِمْ إِنْ عَمِلْمِ

١ – تحقيق تقوى الله؛ فإن النفس إذا تركت ما هو مباح في الأصل وهو الأكل والشرب امتثالاً لأمر الله في نهار رمضان كان ذلك داعياً لترك المحرمات الأخرى، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٣)، وقال النبي على:

(مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ يهِ فَلَيْسَ لِلهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ)(١).

- عبودية لله تعالى، ودليل إخلاص ومراقبة له سبحانه، لأنه عبادة خفية،
   وقد جاء عن أبي هريرة والمسلمة عن النبي المسلمة (يَقُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله المسلمة وأنا أَجْزِي بِهِ، يَدَعُ شَهُوتَهُ وَأَكْلَهُ وَشُرْبَهُ مِنْ أَجْلِي) (٢).
- ٣-التعود على الصبر والتحمل، وقوة الإرادة، وترك الشهوات مما يعين على
   ترك المعاصي.
- الشعور بحال الفقراء والمساكين والمحرومين الذين سُلبوا كثيراً من النعم، وتذوَّق طعم الحرمان وألم الفاقة الذي يعيشه الفقراء والمعوزون ممن لا يجدون قوت يومهم (٣).

الوقوف والمعم والمست وكلها تذكر عشاهد يوم القيامة ، بجنا : أفعال

وهو كذلك ركنٌ من أركان الإسلام الخمسة، وهو واجب في العمر مرة واحدة على المستطيع القادر ببدنه وماله.

1-12 Mul 182: Edde Wichels 5: 00 200 166 166 10

in the second of the second

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الصيام، باب: من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، حديث (۱۹۰۳) عن أبي هريرة على المسلم.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: التوحيد، باب: قول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كُلَّمَ ٱللَّهِ ۚ ﴾ (الفتح: ١٥)، حديث (٧٤٩٢)، ومسلم في صحيحه، كتاب: الصيام، باب: فضل الصيام، حديث (١١٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقاصد العبادات، عز الدين بن عبد السلام (٣٥) وما بعدها.

١ – عبودية لله تعالى، وذكر له، وتحقيق للتقوى، والتزوّد من ذلك، ومراجع، للنفس ومحاسبتها، قال تعالى: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْمُهُرُّ مَعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْمُهُرُّ مِعْلَامِ مَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْمُهُرُّ مِعْلَامِ مِن فَاللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِنَ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِنَ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِنَ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِنَ اللَّهُ مُن فَرَضَ فِيهِنَ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ فَي مُن فَرَضَ فِيهِ فَي اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ مِنْ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ فَي مُن فَرَضَ فِيهِ فَي اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ مِنْ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ فَي اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ مِنْ اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ فَي اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ فَي اللَّهُ مِن فَرَضَ فِيهِ مِنْ اللَّهُ مِن فَرَضَ فَي فَرَضَ فِيهِ فَي اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن فَا لَهُ مِن اللَّهُ مِنْ أَنْهُ مُن فَلَومَ مَنْ فَرَضَ فِيهِ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن أَنْهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن أَنْ أَلَّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْ أَنْ مَن فَاللَّهُ مِن أَنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مِن أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِن أَنْهُ مِن أَنْ أَنْهُ مِن أَنْهُ مِن أَنْهِ مِن أَنْهُ مِن أَنْهُ مِن أَنْهُ مِن أَنْهُ مِن أَنْهُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَالْمُ مِن أَنْهُ مِن أَنْهُ مِن فَاللَّهُ مِن أَنْهُ مِن أَنْ أَنْهُ مُن فَالَّهُ مِنْ فَالْمُ مِن فَاللَّهُ مِنْ فَالْمُ اللَّهُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِن فَاللَّهُ مِن فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِن فَالْمُ مِن فَاللَّهُ مِن فَالْمُ مِن فَاللَّهُ مِن فَالْمُ مِن أَنْ مُن فَالِمُ مِنْ فَاللَّهُ مِن فَاللَّا مِن مِن فَاللَّهُ مِن فَاللَّا مَعَ اللهُ عَلَمْهُ اللهُ مُ اللهُ عَلَمْهُ اللهُ مُ اللهُ عَلَمْهُ اللهُ مُ اللهُ مُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقْوَىٰ ۚ وَٱتَّقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ﴾ (البقرة: ١٩٧).

 ٢ – التطهير من الذنوب والتخلص من الآثام، وتجديد التوبة والإنابة إلى الله سبحانه، وعودة المرء كيوم ولدته أمه، فعن أبي هريرة والله عن النبي عن النبي قال: (مَنْ حَجَّ لِلهِ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ رَجَعَ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أُمُّهُ)(١).

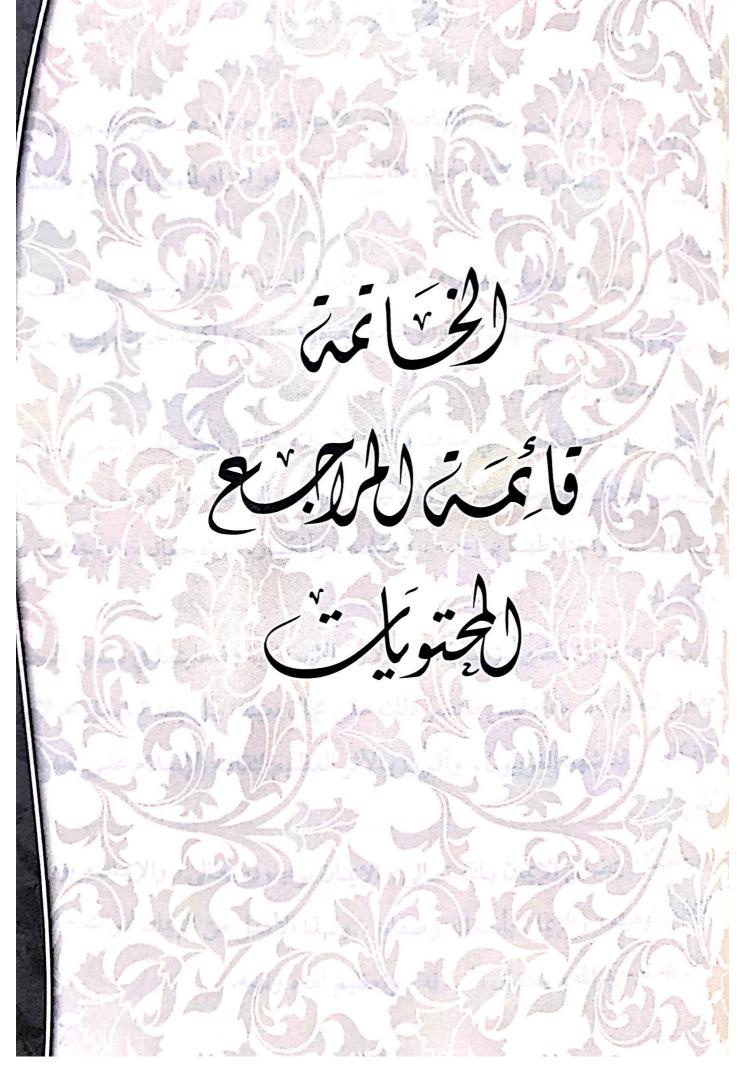
٣ - تعويد على الصبر والتحمُّل، والتضحية ؛ من خلال السفر وترك البلد، وفراق الأهل والراحة، وبذل المال والنفقة، وتحمُّل المشاق والعَنت.

٤ - تذكير بالدار الآخرة ورحلة ما بعد الموت؛ من خلال اللباس، ومواطن الوقوف والرمى والمبيت وكلها تذكر بمشاهد يوم القيامة، ومشاقه وأهواله.

٥ – تحقيق منافع دنيوية في الحجِّ كالتجارة، وتبادل الخبرات، واستفادة الناس بعضهم من بعض، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُوا فَضَلًا مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ (البقرة:١٩٨)، وقال رجَّاليَّ: ﴿ لِّيَشِّهَدُواْ مَنْنَفِعَ لَهُمْ وَيَذَّكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَتٍ ﴾ (الحج: ٢٨) (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الحج، باب: فضل الحج المبرور، حديث (١٥٢١). المحمد

<sup>(</sup>٢) انظر: الإيمان وحقيقة العبادة في الإسلام، عبد الفتاح أبو زايدة (٢٨١) وما بعدها.



**Scanned with CamScanner**